
Zeitschrift: Regio Basiliensis : Basler Zeitschrift für Geographie

Herausgeber: Geographisch-Ethnologische Gesellschaft Basel ; Geographisches
Institut der Universität Basel

Band: 30 (1989)

Heft: 2-3

Artikel: Verdrängt der Islam das Adat? : Eine Fallstudie aus Lombok
(Indonesien)

Autor: Leemann, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1088647

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1088647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REÇIO BASILIENSIS 30/2 + 3 1989 S. 191-204

Verdrängt der Islam das Adat?
Eine Fallstudie aus Lombok (Indonesien)

Albert Leemann

Zusammenfassung
Der Autor beschreibt die Verdrängung des aus vorislamischer Zeit stammenden Adat-Gewohnheits-
rechts durch die von der indonesischen Zentralregierung betriebene Islamisierung und Modernisierung
des Landes. Er zeigt die gegenwärtige Situation am Beispiel von Dorfgemeinschaften auf Lombok auf.

Das Nebeneinander von Fragmenten gegensätzlicher Produktionsweisen erzeugt Spannungen. Das
schon unter Fremdherrschaft geschwächte Adat wird im Land nur noch als Hindernis für die Modernisierung

gedeutet.

L'islam va-t-il éliminer l'Adat? Une étude de cas à Lombok (Indonésie)
Résumé
L'auteur montre comment le droit coutumier Adat, provenant de l'époque préislamique, se trouve
menacé par l'islamisation et la modernisation du pays, appliquées par le gouvernement central de
l'Indonésie. L'auteur illustre la situation actuelle par l'exemple d'une communauté villageoise à Lombok.
La coexistence d'éléments de production antinomiques donne naissance à des tensions. L'Adat, déjà
affaibli par la colonisation, n'apparait plus que comme un obstacle à la modernisation.

Is the Adat Being Superseded by the Islam? A Case Study from Lombok, Indonesia
Abstract
The author describes the way the customary law of pre-islamic times, the Adat, is threatened by the
islamization and modernization of the country undertaken by Indonesia's central government. He takes
the example of village communities in Lombok to illustrate the present-day situation. The coexistence
of fragments of contrary modes of production leads to tensions. The Adat, already weakened under
foreign rule, is viewed as nothing but an obstacle to modernization in Indonesia.

Anschrift des Autors: Prof. Dr. Albert Leemann, Geographisches Institut der Universität Zürich-Irchel,
Winterthurerstrasse 190, CH-8057 Zürich

191



Vorwort

Der vorliegende Aufsatz beruht auf Untersuchungen, die von W.Rö// (GH Kassel) und
A .Leemann (Universität Zürich) mit finanzieller Unterstützung der Stiftung Volkswagenwerk
(Hannover) zwischen 1979 und 1983 in jeweils mehrmonatigen Forschungsaufenthalten
durchgeführt wurden (vgl. F?ö//und Leemann 1987).

Einleitung und Problemstellung

Rund 145 Millionen Indonesier befolgen die Lehre Mohammeds. An der Zahl von Muslimen

gemessen ist Indonesien somit die grösste Nation der Erde, ohne freilich ein Islamstaat zu
sein. Während einerseits - wie auf Lombok - bisher im tradierten Gedankengut der
vorislamischen Basiskultur Verhaftete auf politischen Druck und/oder missionarischen Eifer

Rechtgläubiger hin sich vermehrt - und wohl definitiv - dem 'reinen Islam' zuwenden, ist
andernorts eine Revitalisierung bzw. Repolitisierung des Islams zu beobachten. Letzteres
ist weniger das Resultat theoretisch-theologischer Argumentation, sondern oft vielmehr als
Reaktion von Marginalisierten auf westlich geprägte machtpolitische, ökonomische und
kulturelle Durchdringung zu deuten, die bislang wenige begünstigt, viele aber weiterhin in

Misere belassen hat. Enttäuschten kann der Islam dann zum Instrument der Identifikation
werden, wenn es der Regierung trotz versuchter Durchsetzung einer neuen Staatsideologie
(in Indonesien der Panca Sila nicht gelingt, das volle Vertrauen ihrer Bürger zu gewinnen
(vgl. Bliss 1986, 20ff). Im vorliegenden Aufsatz wird weniger auf die letztgenannte Problematik

eingegangen als vielmehr die Frage aufgeworfen, ob die auf Lombok feststellbare

Abschwächung der Adatverbindlichkeiten1 als Folge der Islamisierung zu deuten sei.

Übersicht über die Insel Lombok

Die Kleine Sunda-Insel wird durch die Meeresstrasse von Lombok von der westlichen
Nachbarinsel Bali getrennt. Bei einer maximalen Nord-Süd- und West-Ost-Ausdehnung von
jeweils rund 80 km umfasst Lombok eine Fläche von 4 750 km2 und wird 1989 von
schätzungsweise 2.4 Mio Einwohnern besiedelt. Mit der durch die Strasse von Alas getrennten,

östlich anschliessenden Insel Sumbawa ist Lombok seit dem 9. August 1958 zur Provinz
Nusa Tenggara Barat zusammengeschlossen. Administrativ sind Lombok und seine
vorgelagerten kleinen Eilande in drei Regentschaften (kabupaten und 28 Unterbezirke (kecama-
tan mit insgesamt 264 politischen Gemeinden (desa dinas untergliedert. Letztere umfassen

wiederum mehrere Weiler ohne politische Eigenbefugnisse (desa adat, dasan, gubug,
repok).

Der Zensus von 1980 weist aus, dass 95.7% aller Bewohner Lomboks Mohammedaner und

3.4% balinesische Hinduisten sind2. Die Zuordnung der autochthonen Inselbevölkerung -

der Sasak - zu einem der durch die indonesische Verfassung anerkannten fünf
Glaubensbekenntnisse: Islam, Katholizismus römischer Prägung, Protestantismus, Hinduismus und

Buddhismus fällt nicht leicht. Sasak huldigen nämlich Bekenntnissen, die teils synkretisti-
sche Züge aufweisen, teils von Gegebenheiten der Lokalgeschichte und vom Adat
durchdrungen sind. Durch den Einfluss balinesischer Fürsten3 und ab Mitte des 14. Jahrhunderts

192



Abb. 1: Lombok. Administrative Gliederung 1961. (Entwurf A. Leemann und W. Röll, Kartographie
L. Dreher

durch javanische Adelige sind die Sasak mit buddhistischem und vor allem hinduistischem

Gedankengut javanischer Prägung vertraut geworden. Die im frühen 17. Jahrhundert
einsetzende Islamisierung ist Missionskampagnen aus Java und Süd-Sulawesi zuzuschreiben,
wobei die lokalen Sasak-Machthaber konvertierten und den neuen Glauben für ihre Untertanen

als verbindlich erklärten. Dass keiner der Sasak-Herrscher je die absolute Macht über
Lombok auszuüben in der Lage war, sondern die Insel in zahlreiche, unter sich rivalisierende
Kleinkönigreiche mit wechselnden territorialen Einflussbereichen gespalten war, hemmte
den Islamisierungsprozess entscheidend und begünstigte die Entwicklung von lokalen
Partikularismen.

Da sich die verschiedenen externen Beeinflussungen regional bzw. lokal unterschiedlich
stark durchzusetzen vermochten, können mit steigendem Grad der Fremddurchdringung
folgende Sasak-Gruppierungen unterschieden werden (vgl. Leemann & Röll 1983):

- Sasak Boda {'Sasak Aga' sind noch weitgehend im Gedankengut der einheimischen
Basiskultur verhaftet und dürfen keinesfalls - wie man dies aus dem Wort "boda"
schliessen könnte - als Buddhisten bezeichnet werden.

193



- We tu Telu (sasak) oder Waktu Tiga (indonesisch) ist ein Etikett für Muslime, die sich dem
Islam angepasst haben, sich aber weiterhin dem Sasak-Adat verpflichtet fühlen.

- We tu Z_/'ma_(sasak) oder Waktu Lima (indonesisch) nennen sich Konvertiten, die als
Sunniten satirischer Schule oder - zum kleineren Teil - als Sufi vorgeben, die fünf
Grundpflichten des Islams (arkan )4 zu befolgen und sich vom Adat losgesagt zu haben.

Verdrängt der Islam das Gewohnheitsrecht?

Die bäuerliche Gesellschaft Lomboks weist eine beträchtliche soziale und kulturelle Vielfalt
auf. Die Gliederung in Wetu Telu- und Wetu Lima-Dörfer kann als ein Versuch Einheimischer
gedeutet werden, diese Pluralität konzeptionell zu erfassen und sie auf eine duale Struktur
zu reduzieren. Dabei verweist das Wetu Te/u-Etikett auf die Bedeutung des Adat, das Wetu
Lima-Etikett u.a. auf die Bedeutung des Marktes für die dörfliche Wirtschaft (Krutfeld 1974,

371,375).

Mit der Redewendung 'agama hilang adat' drücken Einheimische aus, dass die 'Religion'
(d.h. der Islam im Sinne der Wetu Lima das Adat verdränge: Abnehmende Adatverbind-
lichkeiten werden als Folgewirkung des Islamisierungsprozesses gedeutet. Nicht zu bezweifeln

ist, dass vor allem mit dem Adat verknüpfte Wetu Telu-Glaubenselemente von der
Hinwendung zum Sunnismus direkt tangiert werden. So haben Vorsteher für Islambelange
auf Gemeinde- und Dorfebene (penghulu, kiyai auf Kosten tradierter Mittelspersonen
zwischen dem Diesseits und dem Jenseits (pamangku an Einfluss gewonnen. Doch dass
die Islamisierung alleiniges auslösendes Moment für einen generellen Wandel in der
dörflichen und individuellen Lebensweise sei, ist m.E. in Frage zu stellen.

Zeitlich scheint der Trend zur Hinwendung zum Sunnismus mit der zunehmenden Marktin-

volvierung der dörflichen Wirtschaft zusammenzufallen. Beziehungen zwischen Islam und
Handel sind von verschiedenen Forschern postuliert worden, die eine Korrelation zwischen
den beiden damit begründen, dass der Islam lokale Restriktionen abgebaut und es den

Rechtgläubigen als Mitglieder der umfassenderen Islamgemeinschaft (ummat erlaubt
habe, sich mit Angehörigen der weiteren Gemeinschaft im Handel zu engagieren. Wie für
Lombok zu zeigen sein wird, sieht eine solche Argumentation an derTatsache vorbei, dass
eine Konvertierung ein Individuum nicht in jedem Fall von lokalen Zwängen, so bezüglich
des Zugangs zu Grund und Boden, der Wahl der Produktionsweise oder der auf der Geburt
beruhenden Statuszugehörigkeit5, befreien kann (Krulfeld 1974, 365, 367ff).

Aus modernisierungstheoretischer Sicht werden Subsistenzwirtschaft und Marktinvolvie-

rung in der Regel simplifizierend als sich folgende Stadien innerhalb eines Entwicklungsprozesses

gedeutet, wobei bei synchronen Betrachtungen auf Bedarfsdeckung abzielende
Dorfwirtschaften als retardiert, auf Warenökonomie ausgerichtete hingegen als fortgeschrittener

taxiert werden. Zur Erklärung der 'Rückständigkeit' werden gesellschaftsinterne
Hemmschwellen verantwortlich gemacht. Eine solche Betrachtungsweise übersieht die

Tatsache, dass Subsistenz- und Warenproduktion nicht zwei separate Stadien in einem

Evolutionsprozess darstellen, sondern miteinander vernetzt sind, und die verstärkte Hinwendung

zur einen oder anderen Variante als zweckrationales Handeln innerhalb sich ändernder

194



dörflicher Voraussetzungen und Bedingungen der weiteren Gesellschaft zu deuten ist (vgl.
dazu auch Evers 1987, 136ff). Prozesshafte Untersuchungen des Wirtschaftswandels
haben variierenden internen und externen Rahmenbedingungen Rechnung zu tragen.
Dorfstudien, welche das übergeordnete ökonomische und politische Umfeld nicht
berücksichtigen, lassen ausser acht, dass bäuerliche Gemeinschaften keine isolierten, geschlossenen

Einheiten bilden, sondern 7e//kulturen bzw. Teilgesellschaften sind, die wohl gewisse

sozio-kulturelle und sozio-ökonomische Singularitäten bewahrt haben mögen, hinsichti-
lich Recht, Politik, Wirtschaft und Religion aber in die weitere Gesellschaft eingebettet sind.
Wie Krulfeld 1974, 370) erwähnt, sind die Dörfer Lomboks unter anderem verbunden mit

und betroffen durch die folgenden übergeordneten Rahmenbedingungen: Alle verkaufen
Güter und fragen Waren in unterschiedlichem Mass auf dem Markt nach. Alle unterliegen
staatlichen Rechtsbestimmungen und haben Erlasse der Zentralregierung in Jakarta zu

befolgen. In jedem Dorf werden Schüler gemäss gesamtindonesisch verbindlichen Curricula
unterrichtet. Mit Ausnahme der Sasak Boda fühlen sich die Dorfbewohner mehr oder minder
mit Glaubensbekenntnissen der weiteren Gesellschaft verbunden. Alle verwenden zu
nichtrituellen Zwecken ausschliesslich die Nationalwährung (indonesische Rupiah) als Zahlungsmittel6.

Seit einigen Jahren sind in jeder Gemeinde Radio- und Fernsehapparate vorhanden,
durch welche Dorfbewohner über gesamtindonesische und weltweite Belange informiert
werden.

Auf Lombok entwickelten Dorfgemeinschaften ihre eigenen Wirtschaftsformen, die in

unterschiedlichem Mass mit der übergeordneten Ökonomie in Beziehung standen. Da die
bäuerlichen Sasak-Gemeinschaften weder in sozialen noch kulturellen Belangen homogen
sind, ist auch die Variationsbreite der dörflichen Wirtschaftsorganisation beträchtlich. Dabei

hängt der Grad der Marktinvolvierung nebst sich ändernden Bedingungen der weiteren
Gesellschaft und Ökonomie unter anderem mit dem Zugang zu Land und dessen Verteilung
zusammen. Anhand ihres Fallbeispiels Sapit zeigt Krulfeld (1974, 38) auf, dass diese
Gemeinde über mehr Land im Dorfgut verfügt, als ihre Bürger nutzen können oder zu nutzen
gewillt sind. Beschäftigungsvariabilität und Einkommensdifferenzierung stehen in direkter
Beziehung zur Verfügbarkeit von Boden, welche ihrerseits wiederum den Grad der Involvierung

in die Volkswirtschaft beeinflusst. Familien ohne Nutzrechte auf Land sind zur Bestreitung

ihres Lebensunterhaltes auf andere einkommensschaffende Erwerbstätigkeiten
angewiesen und somit vom Ideal einer bäuerlichen Gemeinschaft - einem Leben als Bauer -
abzuweichen gezwungen.

Je gleichmässiger die Allokation von Boden erfolgt, desto einfacher ist es, die kulturelle
Geschlossenheit einer Gemeinde aufrecht zu erhalten. In solchen Gesellschaften beeinflusst

das Gefühl der Zusammengehörigkeit und der gegenseitigen Abhängigkeit ihre

Mitglieder dahingehend, dass sie von der Akkumulierung 'überdurchschnittlichen' individuellen

Reichtums absehen. Diese Tendenz wird durch adatbestimmte Verkauftabus für
gewisse Agrarprodukte verstärkt. Landwirtschaftliche Überschüsse dienen hier in erster
Linie der Redistribution anlässlich ritueller Festmahlzeiten und zum Erwerb lebensnotwendiger

Güter, die an Ort nicht erzeugt werden können.

195



Extern induzierte Restriktionen im Zugang zu dörflichen Landreserven beeinflussen das
wirtschaftliche Handeln der Bevölkerung. Bei einschneidender Limitierung der Landnutzung
müssen Zusatzeinkommen geschaffen werden, welche Familien die Absicherung des
Lebensunterhaltes gestatten und es ihnen ermöglichen, verbindliche Abgaben für rituelle
Verpflichtungen bereitzustellen. Solche Zwänge konnten durch die Lockerung dörflicher
Verkaufsrestriktionen auf landwirtschaftliche Produkte abgebaut werden. Zu letzteren zählen

auf Lombok beispielsweise Schalotten (Allium ascalonicum L). Augenfällig ist in diesem
Zusammenhang, dass produktespezifische Rituale für Agrarerzeugnisse dann oft aufgegeben

werden, wenn diese zur Vermarktung freigegeben und als 'unbeseelte' Güter dem
Verständnis der Allumfassenheit entzogen worden sind7.

Partielle Öffnungen zum Markt können erneut abgebaut werden, wenn die Eigenproduktion
die Bedarfsdeckung wieder gewährleistet. Voraussetzung dafür ist die von der Dorfgemeinschaft

auferlegte Selbstbescheidung bezüglich des Erwerbs nichtlebensnotwendiger Güter.

Adatgemässe Verpflichtungen gegenüber der Gemeinschaft drücken sich in Sasak-Gesell-
schaften nicht nur in einkommensnivellierenden Mechanismen aus, sondern auch in ihren

Arbeitsverfassungen, welche Arbeiten 'secara gotong royong' zur Regel erklären. Der

genannte Terminus beinhaltet reziproken Arbeitsaustausch, bei dem jeder Familie einer
Dorfgemeinschaft einerseits Rechte zur Anforderung unentgeltlicher Mithilfe durch ihre

Mitbürger zustehen, andererseits aber auch die Verpflichtung zur Rückerstattung gewährter
Arbeit miteingeschlossen ist. Die Einbindung in den reziproken Arbeitsaustausch trägt zur
Aufrechterhaltung des wirtschaftlichen Status quo bei, denn gegenseitige Arbeitsverpflichtungen

hemmen die Mobilität. Krulfeld( 1974,134ff) hält den reziproken Arbeitsmechanismus
für Sapit anfangs der 60er Jahre fest. Röll und Leemann (1987, 224f) konnten die
Weiterexistenz dörflicher Arbeitsbewältigung 'secara gotong royong' in den frühen 80er Jahren
belegen. Dass sich darunter Gemeinden befinden, deren Bewohner - wie z.B. in Rembitan
und Desa Anyar - bis vor kurzem als Wetu Telu etikettiert worden sind, erstaunt auf den
ersten Blick weniger, als dass sich auch einige Wetu L/ma-Gemeinschaften weiterhin dem

adatgemässen reziproken Arbeitsaustausch verpflichtet fühlen. Dazu zählen Tetebatu und

Kembang Kuning, beide im Unterbezirk Sikur (Ost-Lombok) gelegen. Letzteres ist ein Beleg
dafür, dass bestimmte Adatbelange von einer Hinwendung zum orthodoxen Islam nicht
betroffen werden, und dass die sprichwörtliche Redewendung "agama hilang adat" ("der
Glaube [d.h. der Islam] bringt das Adat zum Verschwinden") in dieser simplen Kausalität
nicht bestätigt werden kann. Kembang Kuning ist ein Neusiedlerdorf, dessen erste Bewohner

vor rund fünfzig Jahren aus Kotoraja abgewandert sind, einem Marktort, der von andern
Sasak bereits seit den 20er Jahren als Wetu Lima-Gemeinde apostrophiert wird. Tetebatu
seinerseits war bereits 1960 als ein Dorf im Übergang von Wetu Telu zu Wetu Lima
beschrieben worden. Weiteres Indiz zur Adatverhaftung der Bauern von Kembang Kuning,
Tetebatu und Dasan Pelabasari (im Desa Anyar) ist das Festhalten am Anbau tradierter
Reisvarietäten. In den letztgenannten drei Dörfern ist der Auslastungsgrad der Familien,
mindestens teilweise durch den reziproken Arbeitsaustausch bedingt, höher als in Gemeinden,

wo Arbeit gegen Lohn abgetreten wird. Aufmerksamkeit verdient Tetebatu, dessen
unbestrittene, adelige Führungspersönlichkeit Raden S. sich im Gegensatz zu seinen

Mitbürgern als moderner Wetu Telu bekennt und sich um die Aufrechterhaltung jener
Adatelemente bemüht, die dem Entwicklungsprozess der Gemeinschaft und ihm selber

196



förderlich sind. So hilft sich die Mehrheit der Bauern weiterhin gegenseitig bei der Arbeit aus.
Da die Arbeitsnachfrage des über ansehnlichen Grundbesitz verfügenden Adeligen gross
ist, liess er 1982 seine 5.5 ha umfassenden, künstlich bewässerten Reisfelder mit Hilfe von
fünfzig Mitbürgern 'secara gotong royong' mit dem Handmesser (ani-ani) schneiden.
Reichte die Zahl der unentgeltlich tätigen Schnitter für das Einbringen des Reises nicht aus,
zog der Adelige zusätzlich temporäre Lohnarbeiter bei, die er aus landlosen oder landarmen
Dorfbewohnern rekrutierte. Die Kompensation der dem begütertsten Landbesitzer gewährten

unentgeltlichen Hilfe geschah durch Arbeit, welche die im Haushalt des Raden lebenden,
fest angestellten Knechte und Mägde ausführten, oder durch andere Leistungen des
wohlhabenden Adeligen. Falls in Arbeitsspitzenzeiten der Einsatz zusätzlicher Lohnarbeiter
unumgänglich ist, zahlt der Adelige seine Taglöhner höher als ortsüblich. Damit kommt der
Raden der Erwartung seiner Mitbürger nach Beweisen seiner statusgemässen Verpflichtung
zur Grosszügigkeit nach. Die Demonstration der Verantwortung gegenüber seinen nichtadeligen

Mitbürgern erlaubt dem Raden die Innehaltung seiner tradierten Führungsposition, die

umso unangefochtener ist, als seine Ehefrau gleichzeitig die legale Macht als
Gemeindevorsteherin (kepala desa dinas ausübt.

Von achtzehn erfassten, nichtadeligen Reisbauern in Rembitan ernteten 1982 acht ',secara

gotong royong' zu ähnlichen Bedingungen wie inTetebatu. Da aber in der'kritischen Region'
Lomboks Reis auf Feldern mit Regenstau angebaut wird, fällt hier in der Regel nur eine
Reisernte pro Jahr an. Zudem beteiligen sich mehr Personen am reziproken Arbeitsaustausch.

Dementsprechend kürzer ist ihr Arbeitseinsatz als auf den ganzjährig künstlich
bewässerten Feldern in Tetebatu. Beispielhaft für die Gemeinde Rembitan seien drei Bauern

aus dem Weiler Sadé angeführt. Auf dem 3.0 ha grossen Betrieb des begütertsten
Grundbesitzers schnitten siebzig bis neunzig Dorfbewohnerden IR 36-Reis mit der Sichel 'secara

gotong royong'. Auf 1.15 ha eines zweiten Respondenten waren sechzig Personen bei der
Ernte im Einsatz. Fünfzig Schnitter halfen einem dritten Interviewpartner beim Ernteeinbringen

auf seinem 0.95 ha grossen Landbesitz. Dass sich ökonomisch etwas bessergestellte,
aber nichtadelige Bewohner von Sadé weiterhin verpflichtet fühlen, minderbemittelten
Mitbürgern beizustehen, kommt darin zum Ausdruck, dass Bedürftige, die ihre Arbeitskraft
über das reziproke Mass hinaus anbieten, zur Abgeltung ihrer 'überschüssigen Arbeit'
leistungsbezogene Ernteanteile erhalten. Diese beliefen sich 1982 pro Person und Arbeitstag

auf fünf bis zehn Kilogramm unentspelzten Reis (gabah). Statusgemäss Handelnde
revanchieren sich für die von ihren Mitbürgern unentgeltlich verrichtete Arbeit durch
Gegenleistungen verschiedener Art. So kompensierte ein Besitzer von vierzehn Wasserbüffeln die
ihm bei der Ernte gewährte Hilfe durch unentgeltliche Zurverfügungstellung seiner Arbeitstiere

zur Feldbestellung. Dergrösste Landbesitzer liess nurdie Ernte 'secara gotong royong'
ausführen. Demgegenüber vergab er das Dreschen des IR 36-Reises auf dem Feld an
effizient arbeitende Dreschequipen, deren Mitgliedern pro Arbeitstag je zehn Kilogramm
unentspelzter Reis und Verpflegung zustanden.

Obwohl gewisse Dörfer in bestimmten Wirtschaftsbelangen weniger offen sind als andere,
besteht doch die unbestrittene Tendenz zu einer verstärkten, möglicherweise definitiven
Involvierung in die Marktwirtschaft. Dazu tragen innere und externe Einflüsse bei. Noch in

den Nachkriegsjahren richteten abgelegene Dörfer - und hier wiederum vor allem Wetu
Te/u-Gemeinschaften - ihre Markteinbindung nach ihrer momentanen Wirtschaftslage aus.

197



Nur bei ungenügender Abdeckung ihrer bescheidenen Bedürfnisse aus der Subsistenzwirt-
schaft wurden vermehrt Güter ausgetauscht oder gegen Bargeld verkauft. Nach wie vor aber
blieb die Haltung gegenüber einer auf ökonomische Ziele ausgerichteten Leistungsgesellschaft

skeptisch. Das Streben nach individuellem Reichtum wurde als adatwidrig eingestuft.
Einzig akzeptierte Conspicious Consumption war bei rituellen Festen statthaft, für die Arbeit
und Güter bereitgestellt und anschliessend durch Adatvorsteher verteilt wurden. Dörfliche

Einschränkungen für Landtransaktionen und Restriktionen im Verkauf bestimmter
landwirtschaftlicher Produkte gewährten in peripheren Gebieten die Aufrechterhaltung von Landreserven

der vorerst nur langsam zunehmenden Bevölkerung. Diese Bodenreserven wurden
durch sich ändernde Bestimmungen der übergeordneten Agrargesetzgebung direkt oder
indirekt geschmälert. Dazu gehören explizite Rodungsverbote und die Wohnsitznahme von
Zuwanderern auf Dorfland oder Landvergabungen der Zentralregierung aus 'Domeinland'
bzw. 'Tanah Negara'8.

Vom Staat auferlegte Landsteuern verlangen von den Familienvorstehern die Verfügbarkeit
von Bargeld. Finanzielle Mittel erfordern aber auch die staatlich geförderte Einschulung von
Kindern, die Realisierung von Dorferneuerungsprogrammen usw., die einerseits bestehende
Bedürfnisse befriedigen, andererseits neue schaffen. Die verbesserte Erschliessung der
Insel stimuliert die Mobilität der Bevölkerung und die Bewegung von Waren und Arbeitskräften.

Wanderkrämern, Händlern und Ernteankäufern fällt es leichter, selbst periphere Gegenden

zu erreichen. Die Demonstration moderner Güter verleitet Dorfbewohner zum Kauf

neuer Statussymbole, so beispielsweise Transistorradios und Fahrräder, später Fernseher,
Videogeräte und Motorräder. Dieser Trend geht zu Lasten der in Wetu Te/u-Hochburgen bis

vor kurzem üblichen Redistribution akkumulierter Güter, da die Conspicious Consumption
nicht mehr wie früher fast ausschliesslich auf religiös-rituelle Belange beschränkt bleibt.
Individuelle Mittel werden stärker als früher zur Befriedigung persönlicher Wünsche ausgegeben.

Zur Schaffung dafür notwendiger Einkommen wird Lohnarbeit gegenüber reziprokem
Arbeitsaustausch gefragter. Entscheidende Impulse zur Abwendung von tradierten Werten
und Normen gehen von staatlichen Entwicklungsprogrammen aus. Landwirtschaftliche
Intensivierungsmassnahmen erfordern neben Land und Arbeitskraft die Verfügbarkeit von
Bargeld, um Saatgut, Dünger, Pestizide und eventuell Herbizide kaufen zu können. Da die

von der Indonesischen Volksbank (BRI für die sog. 6//WAS-lntensivierungsprogramme
gewährten Kredite kurz nach eingebrachter Ernte verzinst zurückerstattet werden müssen,
um für den neuen Anbauzyklus wiederum in den Genuss neuer Bargeldkredite zu gelangen,
wird heute Reis vorzugsweise bar bezahlenden Ernteaufkäufern (tengkulak) direkt vom Feld

verkauft oder den staatlich initiierten Dorfkooperativen (KL/D) abgetreten.

Gewinnmotiven entspringt auch die Anschaffung von Investitionsgütern. So betrieb
beispielsweise die Ehefrau9 des als Staatsbeamter wirkenden Linterbezirkvorstehers (camat
von Bayan 1982 eine Reismühle auf privater Basis. Trotz sich ändernder Wirtschaftsmaximen

gilt es aber festzuhalten, dass die Geldbeschaffung durch Ernteverkäufe vor der Reife

(ngijon) in der im gleichen Unterbezirk gelegenen Gemeinde Anyar noch 1982 unbekannt
war und die gegenseitige nachbarliche Hilfe (tolong-menolong weiterhin funktionierte.
Ausdruck der Geldwirtschaft in Bauerngemeinschaften sind die selbst unter Wetu Telu

abgeschlossenen Jual- bzw. Beli Tahunan-Verträge. Diese Absprachen beinhalten eine

temporäre Abtretung bzw. Übernahme von Landparzellen, wobei - im Gegensatz zu

198



normalen Pachtbestimmungen - die Pachtsumme vor der Bewirtschaftungsaufnahme
entrichtet werden muss. Nach Ablauf der vertraglich vereinbarten Nutzungsfrist fällt die
Parzelle wieder ihrem Eigner zu.

In der verkehrsmässig besser erschlossenen und seit der Kolonialzeit administrativ leichter
kontrollierbaren Zentralen Ebene sind vor allem viele, an der West-Ost verlaufenden
Hauptstrasse gelegene Dörfer Ost-Lomboks bereits früh durch übergeordnete Rahmenbedingungen

beeinflusst und in die Marktwirtschaft einbezogen worden. Bewohner dieser
Gemeinden haben in Lombok den Ruf von glaubenseifrigen 'Wissenden' (dengan alim
wobei vor allem unter sich rivalisierende, informelle Glaubenslehrer (tuan guru von ihren

Schulungszentren aus ihre Gefolgschaft selbst in peripheren Gebieten zu rekrutieren
trachten. Sasak aus Ost-Lombok, die sich als Wanderarbeiter und umherziehende Krämer
in Randgebieten der Insel betätigen oder sich als Neuzuzüger an der dünner besiedelten
Nordküste niederlassen, sind nicht nur Innovatoren für religiöse Belange, sondern
beeinflussen ebenso die Landwirtschaft und stimulieren die zunehmende Einbindung Altansässiger

in die Marktwirtschaft. So ist beispielsweise die Diffusion der Schalottenproduktion in die

Bewässerungsgebiete an der Nordküste auf Migranten aus dem Kerngebiet des Zwiebelanbaus

im Unterbezirk Aikmel zurückzuführen. Knapp an Land und Kapital fanden Neuzuzüger
eine Beschäftigungslücke im An- und Verkauf von Produkten, indem sie Kernbürgern den
durch das Adat verpönten Handel um des Geldes willen abnahmen und so die zuvor
hauptsächlich auf das eigene Dorf ausgerichtete Wirtschaft an den Markt ankoppelten.

Für die in diesem Aufsatz aufgeworfene Fragestellung gilt es anzuerkennen, dass der Islam

persönlichem Gewinnstreben an und für sich nicht entgegensteht10 und das Gefühl der
Zugehörigkeit zur weiteren Islamgemeinschaft (ummat die Kontaktnahme zu Personen

gleichen Glaubensbekenntnisses erleichtert. Doch die Annahme, dass der Islam per se den
entscheidenden Impuls zur definitiven Marktinvolvierung gegeben hätte, ist abzulehnen.
Wenn Strenggläubige aus den am dichtesten besiedelten Regionen Ost- und teilweise
Mittel-Lomboks abwandern und sich in peripher gelegenen Dörfern entlang der Nord- und
Ostküste oder in Berggebieten niederlassen, treffen sie auf Gemeinschaften, deren Adat
bereits empfindlich geschwächt ist. Entscheidend dazu beigetragen hat die blutige
Unterdrückung des Staatsstreiches vom 30. September 1965 (GESTAPU in dessen Folge
Anhänger der beiden 'Adatparteien' - der kommunistischen Partei Indonesiens (PKI und
der Nationalen Partei Indonesiens (PNI - verfolgt und 'umerzogen' wurden. Die
Durchsetzung der 'Neuen Ordnung' (orde baru hat dazu geführt, dass viele, zuvor als Wetu Telu
etikettierte und nun eingeschüchterte Sasak Schutz bei offiziell anerkannten Religionsgruppierungen

(und dazu zählt der Wetu Lima-Islam) Zuflucht suchten.. Dadurch verloren frühere
Adatführer, nicht zuletzt konservative Adelige, dann entscheidend an Einfluss auf ihre

Faktionen, wenn sie von neuen Führungsrollen in der nun bestimmenden Staatsbeamtenschicht

ausgeschlossen blieben. Anstelle von Ältestenräten (sasak: toak tokak; penoak
bestimmten nun Vertreter der Zentralregierung die Leitlinien des Handelns, die im Zuge der
staatlich eingeleiteten Modernisierung die früheren Freiheitsgrade nach innen gerichteter
Dorfgemeinschaften entscheidend schmälerten und letztere in den 'Indonesianisierungspro-
zess' {'indonesianisasi' einbezogen. Dies beinhaltet unter anderem aber auch die

Verpflichtung zur Teilnahme an den durch die Regierung dekretierten, am Konzept der
Modernisierung orientierten Entwicklungsprogrammen, die in ökonomischen Belangen auf die

199



Marktwirtschaft ausgerichtet sind. Motive für das persönliche Akkumulieren von Ersparnissen

reichen von Verpflichtungen für aufwendige Zeremonien innerhalb der Rites de Passage,

für Heilsmahlzeiten (selamatan für die Finanzierung von Pilgerfahrten nach Mekka,
über die Beschaffung lebensnotwendiger Güter, die dringende Begleichung von Schulden,
das Bezahlen von Steuern bis hin zur Erfüllung neuer, ganz persönlicher Wünsche. Der
hohe Bargeldbedarf für die Erfüllung des fünften Pfeilers des Islams (die Pilgerfahrt) fördert
Landtransaktionen zur Kreditbeschaffung. Mittel dazu sind Landverkäufe, -Verpfändungen11
sowie Pelais12- und Jual Tahunan-Merträge. Aus Mekka zurückgekehrte Pilger (haji sind
nicht nur bestrebt, aus ihrem dadurch gewonnenen Sozialprestige Profit zu schlagen,
sondern versuchen oft auch, einen Teil des in die Pilgerreise investierten Kapitals wieder
zurückzugewinnen. Trotz dem im Koran festgehaltenen Verbot zur Entgegennahme von
Wucherzinsen (bunga riba haben die 1982 von A.Leemann und W.Röll durchgeführten
Erhebungen auch Haji als Geldausleiher und Pengijon13 registriert.

Zusammenfassung

Die Islamisierung mag wohl die Freiheitsgrade menschlichen Handelns gegenüber früher
als verbindlich geltenden Normen in bestimmten Bereichen erweitert und in anderen

eingeschränkt haben. Ob und in welchem Masse Einheimische aber den Spielraum innerhalb

der durch den Islam angebotenen, neuen Rahmenbedingungen wahrnehmen, bzw.
nicht nutzen, hängt in einem säkularen Staat m.E. stark von den sich ändernden Besitzmustern

und Tauschansprüchen der Bevölkerung und den ihnen zugrunde liegenden Kräften
ab. Deren Analyse erfordert eine sorgfältige Berücksichtigung der Art befolgter Produktionsweisen

und der Struktur ökonomischer Klassen sowie deren gegenseitigen Beziehungen
(vgl. Sen 1986,6). Im Fall von Indonesien kann erkannt werden, dass die Entwicklungsplanung

der Zentralregierung auf modernisierungstheoretischen Ansätzen basiert. Dabei wird
die kapitalistische Produktionsweise für Gesamtindonesien als erstrebenswert erachtet.
Doch nicht immer werden die für eine kapitalistische Produktionsweise nötigen Erfordernisse
erbracht, nämlich, dass sich der einzelne Unternehmer Mehrprodukt als Profit aneignet und

- ausreichende Gesamtnachfrage vorausgesetzt - gezwungen ist, dieses für Innovationen
zu verwenden, um nicht durch die Konkurrenz aus dem Markt gedrängt zu werden. Oft ähnelt
die Produktionsweise eher derjenigen einer bürokratischen Entwicklungsgesellschaft, die
sich dadurch auszeichnet, dass sich eine bürokratische Staatsklasse den überwiegenden
Teil des gesellschaftlichen Mehrprodukts auf politisch-administrativem Weg aneignet und
verteilt (vgl. Elsenhans 1984, 24, 269ff).

Die Einflüsse dieser übergeordneten Produktionsweisen wirken sich nicht in allen Gebieten
Indonesiens gleich rasch und mit gleicher Intensität aus. Gemeinschaften in peripheren
Räumen und in den wenigen Dörfern mit starken tradierten Führungspersönlichkeiten
können der Macht des Staatsapparates einen gewissen Widerstand entgegensetzen, wel-
cherdie Dominanz neuer Produktionsweisen verzögert, aber längerfristig nicht zu verhindern

vermag. In den letztgenannten Fällen werden bestimmte Adatelemente weiterbefolgt, was
sich in Lombok unter anderem auch in der Weiterexistenz von Relikten aus den
Produktionsweisen der Urgemeinschaft und dertributären Gesellschaft belegen lässt. Als Beispiel
dazu können die im vorliegenden Aufsatz angesprochenen Dorfgemeinschaften der Sasak
Boda und (ehemaliger) Wetu Telu genannt werden. Das Nebeneinander von Fragmenten

200



gegensätzlicher Produktionsweisen erzeugt Spannungen. Dass dieses Konfliktpotential
zwischen übergeordneten staatlichen Interessen und lokalen Partikularismen auf Lombok
nicht allein durch die Konvertierung zum Islam abgebaut werden kann, liegt auf der Hand.
Die nach dem GESTAPU von 1965 forcierte Islamisierung ist lediglich als ein Aspekt der
Durchsetzung von weit umfassenderen, gesamtindonesischen Modernisierungsmassnah-
men zu verstehen, für welche die Sasak-Kultur weniger als Ausgangspunkt denn als
Hemmschuh der Entwicklung gedeutet wird. Der eingeschlagene Entwicklungspfad ist
irreversibel. Das bereits zur Zeit der balinesischen Herrschaft über Lombok tangierte, dann
aber vor allem während der gut fünfzig Jahre dauernden niederländischen Kolonialherrschaft
geschwächte Adat ist dem Druck der indonesischen Zentralregierung nicht mehr gewachsen,

dies umso weniger, als - im Gegensatz zur westlichen Nachbarinsel Bali - keine
dominierenden Gegenkräfte sich in Jakarta Gehör zu verschaffen wissen.

Anmerkungen

1. "This Adat was very different from what we call custom or convention today. Its meaning was not
simply wider, but more particularly went far deeper. It included everything we call law nowadays;
and it went much further than law in determining the needs and the actions of the individuals and
the community. It ordained the ceremonies of marriage, birth and death, the times and the
methods of sowing rice, building a house, praying for rain, and many other things. Economics, politics

and the arts all came within its sphere. Indeed from one point of view, adat was simply a
social expression of the community religion, in as much as it was not a human creation, and in its
exercise men were still constantly watched over by the spirits and supernatural powers ruling the
community.
Because the adat which regulated the entire life of the community was dominated by spirits and
supernatural powers, that communal life was inevitably static and deeply conservative. Its roots
lay in the obscurity of the past, when the ancestors laid down the adat once and for all, or as the
Minangkabau say: "It doesn't crack with the heat or rot in the rain." In such an environment the
word 'old' had a special significance, denoting something venerable, sacred, powerful and full of
wisdom." [Alisjahbana 1969, 4f.).

2. Balinesen bilden auf Lombok die bedeutendste ethnische Minorität. 1740 eroberten Truppen des
Königs von Karangasem (Ost-Bali) die östliche Nachbarinsel definitv und herrschten bis zur
niederländischen Eroberung (1894) über Lombok.

3. Eine Inschrift in Pujugan (Regentschaft Tabanan, Bali) erinnert an eine bereits im 11. Jahrhundert
erfolgte Unterwerfung des Königreiches Sasak durch balinesische Truppen (Team Penyusun
Monografi Daerah Nusa Tenggara Barat 1977, 7).

4. Die fünf Grundpflichten (arkan) umfassen:
a) das Bekenntnis der Einheit Gottes und der abschliessenden Prophetenschaft Mohammeds,
b) die tägliche Verpflichtung zu fünfmaligem Gebet,
c) das Einhalten der Fastenzeit im Monat Ramadan,
d) das Spenden von Almosen,
e) falls die physische und psychische Gesundheit sowie die finanziellen Mittel es einem Gläubigen

erlauben: die Wallfahrt zu den geweihten Stätten in Arabien zur Zeit der Pilgerfeste.

5. Dass auch der Prestigegewinn aus der absolvierten Pilgerfahrt einem Haji noch keine Überbrük-
kung der horizontalen Spaltung zwischen Angehörigen der Feudalschicht und Nichtadeligen
gestattet, geht aus der Tatsache hervor, dass in weiterhin adatverhafteten Sasak-Gesellschaften
Vermählungen zwischen einem Mekkafahrer aus dem Stand der Gemeinen (jajarkarang und

adeligen Töchtern nach wie vor so wenig toleriert werden, wie deren Heirat mit einem 'gewöhnlichen'

Jajar Karang.

201



6. Bis heute spielen in Bayan sowie in bestimmten Kampung von Desa Anyar und Tanjung (Regent¬
schaft West-Lombok) chinesische Lochmünzen (bps bolong, kepeng) eine Rolle als Ritualgeld,
so beispielsweise zur Bezahlung des Brautpreises. In einer früheren Phase waren importierte
chinesische Münzen als Zahlungsmittel auf Marktplätzen Lomboks und Balis üblich. Dabei sei
ein häufig in der Literatur vorkommender Irrtum (so bei Krulfeld 1974, 42; Cederroth 1980, 145)
korrigiert: Kepeng wurden nicht zur Belastung der Segelschiffe mitgeführt, um den Booten den
nötigen Tiefgang zu veleihen, sondern sie wurden aufgrund des auf Lombok (und Bali) um 50%
bis 160% höheren Kurswertes in Umlauf gebracht (vgl. Zollinger 1847, 158).

7. Diese Tatsache kommt neuerdings auch in der Wertung von Hochertrags-Reisvarietäten zum Aus¬

druck, die als 'materiell' eingestufte Güter an keine Rituale mehr gebunden sind. Neuer Reis mit
zeitlich limitierter Lagerfähigkeit wird heute oft direkt vom Feld verkauft, während einheimischer
Reis - so der langgrannige Padi Bulu- in adatverhafteten Gemeinschaften wie Bayan und
bestimmten Kampung von Desa Anyar weiterhin jahrelang gehortet wird und redistributiv zur Verteilung

gelangt.

8. Die Zusprechung von Nutzrechten auf Parzellen aus dem Kommunalfeld fiel zuvor in die Verfü¬

gungsgewalt der Dorfgemeinschaft.

9. Frauen tätigen gelegentlich Geschäfte dieser Art, wenn sich diese nicht mit der Amtstätigkeit des
Ehemannes vereinbaren lassen. Ähnliches gilt auch für Umgehungen örtlich verbindlicher Adat-
vorschriften, die dann weniger Kritik rufen, wenn solche Handlungen durch Frauen ausgeübt werden,

unterliegen diese doch in derSask-Gesellschaft geringerer öffentlicher Kontrolle als ihre
Männer.

10. Dabei hat aber ein Muslim seine Nächstenliebe gegenüber Bedürftigen durch das Spenden von
Almosen (zakat) unter Beweis zu stellen.

11. Während nach schweizerischer Rechtsauffassung nur bewegliche Güter verpfändet, auf immobi¬
le Güter hingegen Hypotheken aufgenommen werden können, erlaubt das indonesische Recht
auch die Verpfändung von Land. Gemäss Adatrecht tritt dabei der Pfandgeber Boden gegen eine

vereinbarte Geldsumme an den Pfandnehmer ab. Diesem fällt dann das Nutzrecht auf die
verpfändete Parzelle so lange zu, bis der Pfandgeber die Pfandsumme wieder zurückerstattet
hat. Die vom Pfandnehmer auf dem als Pfand übernommenen Land erwirtschafteten Erträge
entsprechen somit der Verzinsung der Pfandsumme. Da diese landwirtschaftlichen Erträge weit
höher als landesübliche Kapitalverzinsungen sind und den Charakter von Wucherzinsen haben,
erklärte die moderne, staatliche Agrargesetzgebung (UUPA die oben angeführte, adatrechtliche
Landverpfändung als illegal. Neuer Rechtsauffassung gemäss erlischt das Nutzungsrecht des
Pfandnehmers nach sieben Jahren, wobei die verpfändete Parzelle ohne Rückzahlung seitens
des Pfandgebers wieder letzterem zufällt. Daraus lässt sich erkennen, dass das neue Agrargesetz

den während sieben Jahren vom Pfandnehmer erwirtschafteten Ertrag dem verzinsten Kapital

gleichsetzt und dem Pfandgeber geringere Lasten als bei der adatrechtlichen Verpfändung
aufbürdet. Tatsache ist aber, dass trotz offizieller Verbindlichkeit der indonesischen Agrargesetzgebung

die überwiegende Mehrheit der Sasak - unbesehen davon, ob Wetu Telu oder Wetu
Lima - weiterhin die adatrechtliche Version der Pfandgesetzgebung befolgt.

12. Pelais sind Teilbauverträge, bei denen der Teilbauer für sein Recht zum Share Cropping einen
Barbetrag zu entrichten hat, der den Charakter eines 'Einstieggeldes' trägt (Koesnoe 1975,176).

13. Pengijon sind Ernteaufkäufer bei Ijon-Kontrakten (ijon grün). Diese Vertragsart erlaubt es einem
Bauern, bei dringendem Bargeld- und/oder Nahrungsmittelbedarf Kredit auf die kommende Ernte

aufzunehmen, wobei sich auf Lombok die monatliche Verzinsung in der Regel auf rund 20%
beläuft.

202



Literatur

Ali C. 1980. Himpunan peraturan Hukum Agraria. Jakarta.

Alisjahbana S.T. 1969. Indonesia: Social and Cultural Revolution. Kuala Lumpur.

Amin S. 1975. Die ungleiche Entwicklung. Hamburg.

Bliss F. 1986. Islam, Entwicklung und kulturelle Identität. E+Z-Entwicklung und Zusammen¬
arbeit (Bonn) 8/9, 30 - 33.

Bousquet G.H. 1939. Recherches sur les deux sectes Musulmanes ('Waktou Telous' et
Waktou Lima') de Lombok. Revue des Etudes Islamiques (Paris) XIII, 149 - 177.

Cederroth S. 1981. The Spell of the Ancestors and the Power of Mekkah. A Sasak
Community on Lombok. Gothenburg Studies in Anthropology vol. 3. Gothenburg.

Chambert-Loir H. 1985. Dato'ri Bandang. Légendes de l'islamisation de la région de
Célèbes-Sud. Archipel {Paris) 29, 137 - 163.

Coedès G. 1968. The Indianized States of Southeast Asia. Kuala Lumpur.

Cool W. 1896. De Lombok-expeditie. 's-Gravenhage.

Dove M.R. 1988. The Real and Imagined Role of Culture in Development. Case Studies
from Indonesia. Honolulu.

Eerde J.C. van 1901. Aanteekeningen over de Bodha's van Lombok. Tijdschriftvoor Indische
Taal-, Land- en Volkenkunde (Batavia) XLIII, 290 - 310.

Elsenhans H. 1984. Abhängiger Kapitalismus oder bürokratische Entwicklungsgesellschaft.
Versuch über den Staat in der Dritten Welt. Frankfurt a.M..

Evers H.-D. 1987. Subsistenzproduktion, Markt und Staat. Der sogenannte Bielefelder
Verflechtungsansatz. Geographische Rundschau 39/3 (Braunschweig), 136 -140.

Geertz C. 1960. The Religion of Java. Glencoe.

Gerdin 1.1982. The Unknown Balinese. Land, Labour and Inequality in Lombok. Gothenburg
Studies in Social Anthropology vol. 4. Gothenburg.

Grunebaum G.E. von (Hrsg.) 1971. Der Islam, Vol. II. Fischer Weltgeschichte. Frankfurt a.M.

Judd M.P.-M. 1979. Survival Strategies among the Landless and Poor in a Sasak Village.
Prisma 2 (Jakarta), 50 - 63.

Judd M.P.-M. 1980. The Sociology of Rural Poverty in Lombok, Indonesia. Berkeley.

Kamerling R.N.J. (Hrsg.) 1983. Indonésie toen en nu. Amsterdam.

Koesnoe M. 1975. Penelitian Hukum Adat di Bali dan Lombok, Laporan Pokok. Surabaya.

Kraan A. van der 1980. Lombok: Conquest, Colonization and Underdevelopment, 1870-
1940. Singapore.

Krulfeld R.M. 1974. The Village Economies of the Sasak of Lombok. A Comparison of three
Indonesian Peasant Communities. Ph.D. Yale University.

Leemann A. & Roll W. 1983. Lombok (Indonesien). Bevölkerungsstrukturierung gemäss
Religion und Adat. Ein Beitrag zur Kenntnis sozio-kultureller Normen von Sasak und
Balinesen. Geographisches Institut der Unlverität Zürich, Schriftenreihe Anthropogeo-
graphie Vol. 1. Zürich.

203



Leemann A. & Röll W. 1985. Der Zugang der ländlichen Bevölkerung zum Produktionsfaktor
Boden auf Lombok, in Marschall W. (Hrsg.) Der grosse Archipel. Schweizer ethnologische

Forschungen in Indonesien. Ethnologica Helvetica (Bern) Vol. 10, 305 - 334.

Mulder D.C. 1983. De islam, in Kamerling R.N.J. (Hrsg.) Indonésie toen en nu. Amsterdam,
67 - 80.

Nieuwenhuijzen T. 1932. Sasaksch Adatrecht. Den Haag.

Noorduyn J. 1987. Makasar and the Islamization of Bima. Bijdragen tot de Taal-, Land en
Volkenkunde (Leiden), Deel 143, 312 - 342.

Peacock J.L. 1978. Muslim Puritans. Reformist Psychology in Southeast Asian Islam.
Berkeley.

Pelras C. 1985. Religion, Tradition and the Dynamics of Islamization in South Sulawesi.
Archipel (Paris) 29, 107 - 135.

Peranginangin E. 1979. Himpunan peraturan Hukum Agraria. Buku IV. Jakarta.

Polak A. 1978. Traditie en tweespalt in een Sasakse boerengemeenschap (Lombok,
Indonesië). Proefschrift Rijksuniversiteit Utrecht.

Röll W. & Leemann A. 1987. Agrarprobleme auf Lombok. Untersuchungen zur Wirtschafts¬
und Sozialstruktur in Nusa Tenggara Barat, Indonesien. Institut für Asienkunde.
Hamburg.

Roo de la Faille P. de 1987. Studie over Lomboksch Adatrecht. Adatrechtbundel XV
('s-Gravenhage), 131 -177.

Sen A. 1986. Poverty and Famines. An Essay on Entitlement and Deprivation. Oxford.

Sensus Penduduk 1980. 1981. Penduduk Propinsi Nusa Tenggara Barat 1980. Hasil
pencacahan lengkap. Mataram (mimeo).

Slametmulyana. 1979. Nagarakretagama dan tafsirsejarahnya. Jakarta.

Sudiyat I. 1981. Hukum Adat, Sketsa Asas. Yogyakarta.

Team Penyusun Monografi Daerah Nusa Tenggara Barat. 1977. Monografi Daerah Nusa
Tenggara Barat. Departemen Pendidikan dan Kebudayaan Rl. Jakarta.

Volkstelling 1930. 1936. Deel V. Inheemsche bevolking van Borneo, Celebes, de Kleine
Soenda Eilanden en de Molukken. Batavia.

Zollinger H. 1847. L'île de Lombok. Originalmanuskript (Buitenzorg), 63-238 (mimeo).

204


	Verdrängt der Islam das Adat? : Eine Fallstudie aus Lombok (Indonesien)

