Zeitschrift: Regio Basiliensis : Basler Zeitschrift fir Geographie

Herausgeber: Geographisch-Ethnologische Gesellschaft Basel ; Geographisches
Institut der Universitat Basel

Band: 30 (1989)

Heft: 2-3

Artikel: Verdrangt der Islam das Adat? : Eine Fallstudie aus Lombok
(Indonesien)

Autor: Leemann, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1088647

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1088647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REGIO BASILIENSIS 30/2+31989 S.191-204

Verdrangt der Islam das Adat?
Eine Fallstudie aus Lombok (Indonesien)

Albert Leemann

Zusammenfassung

Der Autor beschreibt die Verdrdngung des aus vorislamischer Zeit stammenden Adat-Gewohnheits-

rechts durch die von der indonesischen Zentralregierung betriebene Islamisierung und Modernisierung
- des Landes. Er zeigt die gegenwdrtige Situation am Beispiel von Dorfgemeinschaften auf Lombok auf.

Das Nebeneinander von Fragmenten gegensétziicher Produktionsweisen erzeugt Spannungen. Das

schon unter Fremdherrschaft geschwdchte Adat wird im Land nur noch als Hindernis fiir die Moderni-

slerung gedeutet.

L’islam va-t-il éliminer I’Adat? Une étude de cas a Lombok (Indonésie)

Résumeé

L’auteur montre comment le droit coutumier Adat, provenant de I'époque préislamique, se frouve
menacé par lislamisation et la modernisation du pays, appliquées par le gouvernement central de
I'lndonésie. L’auteur illustre la situation actuelle par 'exemple d’'une communautg villageoise & Lombok.
La coexistence d’éléments de production antinomiques donne naissance a des tensions. L'Adat, déja
affaibli par la colonisation, n’apparait plus que comme un obstacle a la modernisation.

Is the Adat Being Superseded by the Islam? A Case Study from Lombok, Indonesia
Abstract

The author describes the way the customary law of pre-islamic times, the Adat, is threatened by the
islamization and modernization of the country undertaken by Indonesia’s central government. He takes
the example of village communities in Lombok to illustrate the present-day situation. The coexistence
of fragments of contrary modes of production leads to tensions. The Adat, already weakened under
foreign rule, is viewed as nothing but an obstacle to modernization in Indonesia.

Anschrift des Autors:  Prof. Dr. Albert Leemann, Geographisches Institut der Universitat Zlrich-Irchel,
Winterthurerstrasse 190, CH-8057 Zlrich

191



Vorwort

Der vorliegende Aufsatz beruht auf Untersuchungen, die von W.Ré/l (GH Kassel) und
A.Leemann (Universitat Zirich) mit finanzieller Unterstiitzung der Stiftung Volkswagenwerk
(Hannover) zwischen 1979 und 1983 in jeweils mehrmonatigen Forschungsaufenthalten
durchgefihrt wurden (vgl. Ré/lund Leemann 1987).

Einleitung und Problemstellung

Rund 145 Millionen Indonesier befolgen die Lehre Mohammeds. An der Zahl von Muslimen
gemessen ist Indonesien somit die grésste Nation der Erde, ohne freilich ein Islamstaat zu
sein. Wahrend einerseits — wie auf Lombok — bisher im tradierten Gedankengut der
vorislamischen Basiskultur Verhaftete auf politischen Druck und/oder missionarischen Eifer
Rechtglaubiger hin sich vermehrt — und wohl definitiv — dem ’reinen Islam’ zuwenden, ist
andernorts eine Revitalisierung bzw. Repolitisierung des Islams zu beobachten. Letzteres
ist weniger das Resultat theoretisch-theologischer Argumentation, sondern oft vielmehr als
Reaktion von Marginalisierten auf westlich gepragte machtpolitische, 6konomische und
kulturelle Durchdringung zu deuten, die bislang wenige beglinstigt, viele aber weiterhin in
Misere belassen hat. Enttduschten kann der Islam dann zum Instrument der |dentifikation
werden, wenn es der Regierung trotz versuchter Durchsetzung einer neuen Staatsideologie
(in Indonesien der Panca Sila ) nicht gelingt, das volle Vertrauen ihrer Blirger zu gewinnen
(vgl. Bliss 1986, 20ff). Im vorliegenden Aufsatz wird weniger auf die letztgenannte Proble-
matik eingegangen als vielmehr die Frage aufgeworfen, ob die auf Lombok feststellbare
Abschwachung der Adatverbindlichkeiten' als Folge der Islamisierung zu deuten sei.

Ubersicht iiber die Insel Lombok

Die Kleine Sunda-Insel wird durch die Meeresstrasse von Lombok von der westlichen
Nachbarinsel Bali getrennt. Bei einer maximalen Nord-Sid- und West-Ost-Ausdehnung von
jeweils rund 80 km umfasst Lombok eine Flache von 4 750 km? und wird 1989 von
schatzungsweise 2.4 Mio Einwohnern besiedelt. Mit der durch die Strasse von Alas getrenn-
ten, Ostlich anschliessenden Insel Sumbawa ist Lombok seit dem 9. August 1958 zur Provinz
Nusa Tenggara Barat zusammengeschlossen. Administrativ sind Lombok und seine vorge-
lagerten kleinen Eilande in drei Regentschaften (kabupaten ) und 28 Unterbezirke (kecama-
tan ) mitinsgesamt 264 politischen Gemeinden (desa dinas ) untergliedert. Letztere umfas-
sen wiederum mehrere Weiler ohne politische Eigenbefugnisse (desa adat, dasan, gubug,
repok ).

Der Zensus von 1980 weist aus, dass 95.7% aller Bewohner Lomboks Mohammedaner und
3.4% balinesische Hinduisten sind?. Die Zuordnung der autochthonen Inselbevélkerung -
der Sasak - zu einem der durch die indonesische Verfassung anerkannten flinf Glaubens-
bekenntnisse: Islam, Katholizismus rémischer Pragung, Protestantismus, Hinduismus und
Buddhismus fallt nicht leicht. Sasak huldigen ndmlich Bekenntnissen, die teils synkretisti-
sche Zlige aufweisen, teils von Gegebenheiten der Lokalgeschichte und vom Adat durch-
drungen sind. Durch den Einfluss balinesischer Fiirsten® und ab Mitte des 14. Jahrhunderts

192



LAUT - SEE - SEA
L A U T J A w A SELAT - MEERESSTRASSE STRAIT
TELUX - BUCHT - BAY

w\v,wc
Q

REGENTSCHAFT - REGENCY - KABUPATEN
WEST-LOMBOK / LOMBOX BARAT

REGENTSCHAFT - REGENCY - XABUPATEN
I I MITTEL-LOMBOX + CENTRAL L OMBOX /L OMBOX TENGAW TR
" I REGENTSCHAFT - REGENCY - KADUPATEN
OST-LOMBOX /EAST LOMBOK / LOMBOK TIMUR

X KECAMATAN BAYAN

NO //_ Ty N
. PROVINZHAUPTSTADT . ME P 3 " !
O PROVINCIAL CAPITAL - Oc' oL AYER 4 \ ——
18U-KQTA PROPINSI N. T_B. TERAWANGAN o OANGGA N, SULAI
REGENTSCHAFTSHAUPTORT 1

\
\ OM\SEGARA ANAK
'

© REGENCY CENTRE
1BU-KOTA KABUPATEN

'UNTERBEZIAKSOAT
SUBDISTRICT CENTRE
IBU-KOTA KECAMATAN

+G. PLAWANG AN '
2658 .
* G. RINJANI -~ 4
. A28 TS
\

°

. <
i
\ '
1
1

. \
\ v K. AIKMEL
\

\
\\ KECAMATAN

\ \
« ;o \ \' . KECAMATAN PRINGGABAV) {
K AMPENAN / IATUKLIAKG .
1) Sl XecaMATAN % \
Y o7 l NARMADA % | I” N
<+ A~ [ v \
AMPENAN] o 1 T T$IKUR /" Y ARuEL \
CAKRANEGARA 1 3
0 MATAR»\'MU £330, Ramuion A AR °
A \ \ \
Y K MATKRAM G naneounr, \ o msmaty '
M \ ' N P
A G GEEEens | VIHASBAGIK‘i ST G
T ea =" xEDA o -~ |remandy Nseem o7 SUKANULIA !
N . AN R T N Wt S i
A N#F aawznun'l, - ' ?‘\\ ‘.iuut’xu’n.u oSELONG
i aeRung fy ol / A XOPANG: N T
o9 KBy ongear . kg
\ A%
e N mThoaN OPRAYA L Suandean
Al \

\
Batyar
Ui . K. PRATA

KERUAK &

K. PRAYA BARAT e K. KERUAK
© SENGHOL )

X PUJUT

07772704

PAOVINIGAENZE  PROVINCIAL BOUNDARY - BATAS WILAYAN PROPINS|
AEGENTSCHAF TSGALNZL  AEGINCY BOUNDAAY BATAS WILATAK KABUPATLN 0 20 km

_________ UNTERBETAXSGALKIE  SUBDISTAICT BOUNDARY - BATAS WRAYAM KECAUATAN

QUELLE PE1A ADMINISIAASIN T B ¢ 2425030910y

Abb. 1: Lombok. Administrative Gliederung 1961. (Entwurf A. Leemann und W. Rél, Kartographie
L. Dreher )

durch javanische Adelige sind die Sasak mit buddhistischem und vor allem hinduistischem
Gedankengut javanischer Pragung vertraut geworden. Die im frihen 17. Jahrhundert ein-
setzende Islamisierung ist Missionskampagnen aus Java und Sud-Sulawesi zuzuschreiben,
wobei die lokalen Sasak-Machthaber konvertierten und den neuen Glauben fur ihre Unter-
tanen als verbindlich erklarten. Dass keiner der Sasak-Herrscher je die absolute Macht tber
Lombok auszuliben in der Lage war, sondern die Insel in zahlreiche, unter sichrivalisierende
Kleinkdnigreiche mit wechselnden territorialen Einflussbereichen gespalten war, hemmte
den Islamisierungsprozess entscheidend und beglnstigte die Entwicklung von lokalen
Partikularismen.

Da sich die verschiedenen externen Beeinflussungen regional bzw. lokal unterschiedlich
stark durchzusetzen vermochten, kénnen mit steigendem Grad der Fremddurchdringung
folgende Sasak-Gruppierungen unterschieden werden (vgl. Leemann & R/ 1983):

— Sasak Boda ('Sasak Aga’) sind noch weitgehend im Gedankengut der einheimischen
Basiskultur verhaftet und dirfen keinesfalls — wie man dies aus dem Wort "boda”
schliessen kdnnte — als Buddhisten bezeichnet werden.

193



— Wetu Telu (sasak) oder Waktu Tiga (indonesisch) ist ein Etikett fir Muslime, die sich dem
Islam angepasst haben, sich aber weiterhin dem Sasak-Adat verpflichtet flihlen.

— Wetu Lima (sasak) oder Waktu Lima (indonesisch) nennen sich Konvertiten, die als
Sunniten $afi<itischer Schule oder — zum kleineren Teil — als Sufi vorgeben, die finf
Grundpflichten des Islams (arkan )4 zu befolgen und sich vom Adat losgesagt zu haben.

Verdrangt der Islam das Gewohnheitsrecht?

Die bauerliche Gesellschaft Lomboks weist eine betrachtliche soziale und kulturelle Vielfalt
auf. Die Gliederungin Wetu Telu- und Wetu Lima-Dérfer kann als ein Versuch Einheimischer
gedeutet werden, diese Pluralitdt konzeptionell zu erfassen und sie auf eine duale Struktur
zu reduzieren. Dabei verweist das Wetu Telu-Etikett auf die Bedeutung des Adat, das Wetu
Lima-Etikett u.a. auf die Bedeutung des Marktes fiir die dérfliche Wirtschaft (Krulfeld 1974,
371, 375).

Mit der Redewendung ‘agama hilang adat’ driicken Einheimische aus, dass die 'Religion’
(d.h. der Islam im Sinne der Wetu Lima ) das Adat verdrange: Abnehmende Adatverbind-
lichkeiten werden als Folgewirkung des Islamisierungsprozesses gedeutet. Nicht zu bezwei-
feln ist, dass vor allem mit dem Adat verknlpfte Wetu Telu-Glaubenselemente von der
Hinwendung zum Sunnismus direkt tangiert werden. So haben Vorsteher fiir Islambelange
auf Gemeinde- und Dorfebene (penghulu, kiyai ) auf Kosten tradierter Mittelspersonen
zwischen dem Diesseits und dem Jenseits (pamangku ) an Einfluss gewonnen. Doch dass
die Islamisierung alleiniges auslésendes Moment flr einen generellen Wandel in der
dorflichen und individuellen Lebensweise sei, ist m.E. in Frage zu stellen.

Zeitlich scheint der Trend zur Hinwendung zum Sunnismus mit der zunehmenden Marktin-
volvierung der dorflichen Wirtschaft zusammenzufallen. Beziehungen zwischen Islam und
Handel sind von verschiedenen Forschern postuliert worden, die eine Korrelation zwischen
den beiden damit begriinden, dass der Islam lokale Restriktionen abgebaut und es den
Rechtglaubigen als Mitglieder der umfassenderen Islamgemeinschaft (ummat ) erlaubt
habe, sich mit Angehdrigen der weiteren Gemeinschaft im Handel zu engagieren. Wie fur
Lombok zu zeigen sein wird, sieht eine solche Argumentation an der Tatsache vorbei, dass
eine Konvertierung ein Individuum nicht in jedem Fall von lokalen Zwéngen, so beziglich
des Zugangs zu Grund und Boden, der Wahl der Produktionsweise oder der auf der Geburt
beruhenden Statuszugehérigkeits, befreien kann (Krulfeld 1974, 365, 367ff).

Aus modernisierungstheoretischer Sicht werden Subsistenzwirtschaft und Marktinvolvie-
rung in der Regel simplifizierend als sich folgende Stadien innerhalb eines Entwicklungspro-
zesses gedeutet, wobei bei synchronen Betrachtungen auf Bedarfsdeckung abzielende
Dorfwirtschaften als retardiert, auf Warenékonomie ausgerichtete hingegen als fortgeschrit-
tener taxiert werden. Zur Erkldrung der 'Rucksténdigkeit’ werden gesellschaftsinterne
Hemmschwellen verantwortlich gemacht. Eine solche Betrachtungsweise Ubersieht die
Tatsache, dass Subsistenz- und Warenproduktion nicht zwei separate Stadien in einem
Evolutionsprozessdarstellen, sondern miteinander vernetzt sind, und die verstarkte Hinwen-
dung zur einen oder anderen Variante als zweckrationales Handeln innerhalb sich &ndernder

194



dorflicher Voraussetzungen und Bedingungen der weiteren Gesellschaft zu deuten ist (vgl.
dazu auch Evers 1987, 136ff). Prozesshafte Untersuchungen des Wirtschaftswandels
haben variierenden internen und externen Rahmenbedingungen Rechnung zu tragen.
Dorfstudien, welche das lbergeordnete 6konomische und politische Umfeld nicht berdck-
sichtigen, lassen ausser acht, dass bauerliche Gemeinschaften keine isolierten, geschlos-
senen Einheiten bilden, sondern Teilkulturen bzw. Teil gesellschaften sind, die wohl gewis-
se sozio-kulturelle und sozio-6konomische Singularitaten bewahrt haben mdgen, hinsichti-
lich Recht, Politik, Wirtschaft und Religion aber in die weitere Gesellschaft eingebettet sind.
Wie Krulfeld (1974, 370) erwéhnt, sind die Dorfer Lomboks unter anderem verbunden mit
und betroffen durch die folgenden Ubergeordneten Rahmenbedingungen: Alle verkaufen
Guter und fragen Waren in unterschiedlichem Mass auf dem Markt nach. Alle unterliegen
staatlichen Rechtsbestimmungen und haben Erlasse der Zentralregierung in Jakarta zu
befolgen. In jedem Dorf werden Schiiler geméss gesamtindonesisch verbindlichen Curricula
unterrichtet. Mit Ausnahme der Sasak Boda flihlen sich die Dorfbewohner mehr oder minder
mit Glaubensbekenntnissen der weiteren Gesellschaft verbunden. Alle verwenden zu nicht-
rituellen Zwecken ausschliesslich die Nationalwahrung (indonesische Rupiah) als Zahlungs-
mittel®. Seit einigen Jahren sind in jeder Gemeinde Radio- und Fernsehapparate vorhanden,
durch welche Dorfbewohner Uber gesamtindonesische und weltweite Belange informiert
werden.

Auf Lombok entwickelten Dorfgemeinschaften ihre eigenen Wirtschaftsformen, die in unter-
schiedlichem Mass mit der (ibergeordneten Okonomie in Beziehung standen. Da die
bauerlichen Sasak-Gemeinschaften weder in sozialen noch kulturellen Belangen homogen
sind, ist auch die Variationsbreite der dérflichen Wirtschaftsorganisation betrachtlich. Dabei
hangt der Grad der Marktinvolvierung nebst sich dndernden Bedingungen der weiteren
Gesellschaft und Okonomie unter anderem mit dem Zugang zu Land und dessen Verteilung
zusammen. Anhand ihres Fallbeispiels Sapit zeigt Krulfeld (1974, 38) auf, dass diese
Gemeinde Uber mehr Land im Dorfgut verflgt, als ihre Blrger nutzen kénnen oder zu nutzen
gewillt sind. Beschéaftigungsvariabilitat und Einkommensdifferenzierung stehen in direkter
Beziehung zur Verflgbarkeit von Boden, welche ihrerseits wiederum den Grad der Involvie-
rung in die Volkswirtschaft beeinflusst. Familien ohne Nutzrechte auf Land sind zur Bestrei-
tung ihres Lebensunterhaltes auf andere einkommensschaffende Erwerbstatigkeiten ange-
wiesen und somit vom |deal einer bauerlichen Gemeinschaft — einem Leben als Bauer —
abzuweichen gezwungen.

Je gleichmassiger die Allokation von Boden erfolgt, desto einfacher ist es, die kulturelle
Geschlossenheit einer Gemeinde aufrecht zu erhalten. In solchen Gesellschaften beein-
flusst das Gefuhl der Zusammengehorigkeit und der gegenseitigen Abhangigkeit ihre
Mitglieder dahingehend, dass sie von der Akkumulierung ’lberdurchschnittlichen’ individu-
ellen Reichtums absehen. Diese Tendenz wird durch adatbestimmte Verkauftabus flr
gewisse Agrarprodukte verstérkt. Landwirtschaftliche Uberschiisse dienen hier in erster
Linie der Redistribution anlasslich ritueller Festmahlzeiten und zum Erwerb lebensnotwen-
diger Giter, die an Ort nicht erzeugt werden kénnen.

195



Extern induzierte Restriktionen im Zugang zu dérflichen Landreserven beeinflussen das
wirtschaftliche Handeln der Bevélkerung. Bei einschneidender Limitierung der Landnutzung
missen Zusatzeinkommen geschaffen werden, welche Familien die Absicherung des
Lebensunterhaltes gestatten und es ihnen erméglichen, verbindliche Abgaben fir rituelle
Verpflichtungen bereitzustellen. Solche Zwange konnten durch die Lockerung dbérflicher
Verkaufsrestriktionen auf landwirtschaftliche Produkte abgebaut werden. Zu letzteren zah-
len auf Lombok beispielsweise Schalotten (Allium ascalonicum L.). Augenfallig ist in diesem
Zusammenhang, dass produktespezifische Rituale fir Agrarerzeugnisse dann oft aufgege-
ben werden, wenn diese zur Vermarktung freigegeben und als 'unbeseelte’ Giter dem
Verstandnis der Allumfassenheit entzogen worden sind’.

Partielle Offnungen zum Markt kénnen erneut abgebaut werden, wenn die Eigenproduktion
die Bedarfsdeckung wieder gewahrleistet. Voraussetzung dafiir ist die von der Dorfgemein-
schaft auferlegte Selbstbescheidung bezliglich des Erwerbs nichtlebensnotwendiger Giiter.

Adatgemasse Verpflichtungen gegeniber der Gemeinschaft driicken sich in Sasak-Gesell-
schaften nicht nur in einkommensnivellierenden Mechanismen aus, sondern auch in ihren
Arbeitsverfassungen, welche Arbeiten ’secara gotong royong’ zur Regel erklaren. Der
genannte Terminus beinhaltet reziproken Arbeitsaustausch, bei dem jeder Familie einer
Dorfgemeinschaft einerseits Rechte zur Anforderung unentgeltlicher Mithilfe durch ihre
Mitbirger zustehen, andererseits aber auch die Verpflichtung zur Rlckerstattung gewahrter
Arbeit miteingeschlossen ist. Die Einbindung in den reziproken Arbeitsaustausch tragt zur
Aufrechterhaltung des wirtschaftlichen Status quo bei, denn gegenseitige Arbeitsverpflich-
tungen hemmen die Mobilitat. Krulfeld(1974,134ff) halt den reziproken Arbeitsmechanismus
fur Sapit anfangs der 60er Jahre fest. Réllund Leemann (1987, 224f) konnten die Weiter-
existenz dorflicher Arbeitsbewéltigung ‘secara gotong royong’ in den friihen 80er Jahren
belegen. Dass sich darunter Gemeinden befinden, deren Bewohner — wie z.B. in Rembitan
und Desa Anyar — bis vor kurzem als Wetu Telu etikettiert worden sind, erstaunt auf den
ersten Blick weniger, als dass sich auch einige Wetu Lima-Gemeinschaften weiterhin dem
adatgemassen reziproken Arbeitsaustausch verpflichtet fihlen. Dazu zahlen Tetebatu und
Kembang Kuning, beide im Unterbezirk Sikur (Ost-Lombok) gelegen. Letzteres ist ein Beleg
daflr, dass bestimmte Adatbelange von einer Hinwendung zum orthodoxen Islam nicht
betroffen werden, und dass die sprichwértliche Redewendung "agama hilang adat” ("der
Glaube [d.h. der Islam] bringt das Adat zum Verschwinden") in dieser simplen Kausalitat
nicht bestétigt werden kann. Kembang Kuning ist ein Neusiedlerdorf, dessen erste Bewoh-
ner vor rund flnfzig Jahren aus Kotoraja abgewandert sind, einem Marktort, der von andern
Sasak bereits seit den 20er Jahren als Wetu Lima-Gemeinde apostrophiert wird. Tetebatu
seinerseits war bereits 1960 als ein Dorf im Ubergang von Wetu Telu zu Wetu Lima
beschrieben worden. Weiteres Indiz zur Adatverhaftung der Bauern von Kembang Kuning,
Tetebatu und Dasan Pelabasari (im Desa Anyar) ist das Festhalten am Anbau tradierter
Reisvarietaten. In den letztgenannten drei Dorfern ist der Auslastungsgrad der Familien,
mindestens teilweise durch den reziproken Arbeitsaustausch bedingt, hoher als in Gemein-
den, wo Arbeit gegen Lohn abgetreten wird. Aufmerksamkeit verdient Tetebatu, dessen
unbestrittene, adelige Fihrungspersonlichkeit Raden S. sich im Gegensatz zu seinen
Mitburgern als moderner Wetu Telu bekennt und sich um die Aufrechterhaltung jener
Adatelemente bemiht, die dem Entwicklungsprozess der Gemeinschaft und ihm selber

196



férderlich sind. So hilft sich die Mehrheit der Bauern weiterhin gegenseitig bei der Arbeit aus.
Da die Arbeitsnachfrage des Uber ansehnlichen Grundbesitz verfligenden Adeligen gross
ist, liess er 1982 seine 5.5 ha umfassenden, kiinstlich bewéasserten Reisfelder mit Hilfe von
finfzig Mitblrgern ‘'secara gotong royong’ mit dem Handmesser (ani-ani) schneiden.
Reichte die Zahl der unentgeltlich tatigen Schnitter fir das Einbringen des Reises nicht aus,
zog der Adelige zusatzlich temporare Lohnarbeiter bei, die er aus landlosen oder landarmen
Dorfbewohnern rekrutierte. Die Kompensation der dem begUtertsten Landbesitzer gewahr-
ten unentgeltlichen Hilfe geschah durch Arbeit, welche die im Haushalt des Radenlebenden,
fest angestellten Knechte und Mé&gde ausflhrten, oder durch andere Leistungen des
wohlhabenden Adeligen. Falls in Arbeitsspitzenzeiten der Einsatz zusétzlicher Lohnarbeiter
unumganglich ist, zahlt der Adelige seine Tagléhner héher als ortslblich. Damit kommt der
Radender Erwartung seiner Mitblirger nach Beweisen seiner statusgeméssen Verpflichtung
zur Grosszugigkeit nach. Die Demonstration der Verantwortung gegeniber seinen nichtade-
ligen Mitblrgern erlaubt dem Radendie Innehaltung seiner tradierten Fihrungsposition, die
umso unangefochtener ist, als seine Ehefrau gleichzeitig die legale Macht als Gemeinde-
vorsteherin (kepala desa dinas ) ausulbt. .

Von achtzehn erfassten, nichtadeligen Reisbauern in Rembitan ernteten 1982 acht 'secara
gotong royong’zu ahnlichen Bedingungen wie in Tetebatu. Da aberin der 'kritischen Region’
Lomboks Reis auf Feldern mit Regenstau angebaut wird, fallt hier in der Regel nur eine
Reisernte pro Jahr an. Zudem beteiligen sich mehr Personen am reziproken Arbeitsaus-
tausch. Dementsprechend kuirzer ist ihr Arbeitseinsatz als auf den ganzjéhrig kinstlich
bewdsserten Feldernin Tetebatu. Beispielhaft fiir die Gemeinde Rembitan seien drei Bauern
aus dem Weiler Sadé angeflhrt. Auf dem 3.0 ha grossen Betrieb des begutertsten Grund-
besitzers schnitten siebzig bis neunzig Dorfbewohner den IR 36-Reis mit der Sichel ’secara
gotong royong’. Auf 1.15 ha eines zweiten Respondenten waren sechzig Personen bei der
Ernte im Einsatz. Funfzig Schnitter halfen einem dritten Interviewpartner beim Ernteeinbrin-
gen auf seinem 0.95 ha grossen Landbesitz. Dass sich 6konomisch etwas bessergestellte,
aber nichtadelige Bewochner von Sadé weiterhin verpflichtet flihlen, minderbemittelten
Mitblrgern beizustehen, kommt darin zum Ausdruck, dass Bedirftige, die ihre Arbeitskraft
Uber das reziproke Mass hinaus anbieten, zur Abgeltung ihrer *Gberschissigen Arbeit’
leistungsbezogene Ernteanteile erhalten. Diese beliefen sich 1982 pro Person und Arbeits-
tag auf finf bis zehn Kilogramm unentspelzten Reis (gabah). Statusgeméass Handelnde
revanchieren sich fr die von ihren Mitblrgern unentgeltlich verrichtete Arbeit durch Gegen-
leistungen verschiedener Art. So kompensierte ein Besitzer von vierzehn Wasserbuffeln die
ihm bei der Ernte gewahrte Hilfe durch unentgeltliche Zurverfigungstellung seiner Arbeits-
tiere zur Feldbestellung. Der grésste Landbesitzer liess nurdie Ernte 'secara gotong royong’
ausfihren. Demgegentber vergab er das Dreschen des IR 36-Reises auf dem Feld an
effizient arbeitende Dreschequipen, deren Mitgliedern pro Arbeitstag je zehn Kilogramm
unentspelzter Reis und Verpflegung zustanden.

Obwohl gewisse Ddrfer in bestimmten Wirtschaftsbelangen weniger offen sind als andere,
besteht doch die unbestrittene Tendenz zu einer verstarkten, moglicherweise definitiven
Involvierung in die Marktwirtschaft. Dazu tragen innere und externe Einflisse bei. Noch in
den Nachkriegsjahren richteten abgelegene Dérfer — und hier wiederum vor allem Wetu
Telu-Gemeinschaften — ihre Markteinbindung nach ihrer momentanen Wirtschaftslage aus.

197



Nur bei ungentgender Abdeckung ihrer bescheidenen Bedirfnisse aus der Subsistenzwirt-
schaft wurden vermehrt Glter ausgetauscht oder gegen Bargeld verkauft. Nach wie vor aber
blieb die Haltung gegeniber einer auf 6konomische Ziele ausgerichteten Leistungsgesell-
schaft skeptisch. Das Streben nach individuellem Reichtum wurde als adatwidrig eingestuft.
Einzig akzeptierte Conspicious Consumption war bei rituellen Festen statthatt, fir die Arbeit
und Giiter bereitgestellt und anschliessend durch Adatvorsteher verteilt wurden. Dérfliche
Einschrankungen fur Landtransaktionen und Restriktionen im Verkauf bestimmter landwirt-
schaftlicher Produkte gewéhrten in peripheren Gebieten die Aufrechterhaltung von Landre-
serven der vorerst nur langsam zunehmenden Bevélkerung. Diese Bodenreserven wurden
durch sich dndernde Bestimmungen der Ubergecrdneten Agrargesetzgebung direkt oder
indirekt geschmalert. Dazu gehéren explizite Rodungsverbote und die Wohnsitznahme von
Zuwanderern auf Dorfland oder Landvergabungen der Zentralregierung aus 'Domeinland’
bzw. "Tanah Negara’ 2

Vom Staat auferlegte Landsteuern verlangen von den Familienvorstehern die Verflgbarkeit
von Bargeld. Finanzielle Mittel erfordern aber auch die staatlich geférderte Einschulung von
Kindern, die Realisierung von Dorferneuerungsprogrammen usw., die einerseits bestehende
Bedlrfnisse befriedigen, andererseits neue schaffen. Die verbesserte Erschliessung der
Insel stimuliert die Mobilitat der Bevédlkerung und die Bewegung von Waren und Arbeitskraf-
ten. Wanderkramern, Handlern und Ernteankaufern fallt es leichter, selbst periphere Gegen-
den zu erreichen. Die Demonstration moderner Guter verleitet Dorfbewohner zum Kauf
neuer Statussymbole, so beispielsweise Transistorradios und Fahrrader, spater Fernseher,
Videogerate und Motorrader. Dieser Trend geht zu Lasten der in Wetu Telu-Hochburgen bis
vor kurzem (blichen Redistribution akkumulierter Giiter, da die Conspicious Consumption
nicht mehr wie friher fast ausschliesslich auf religiés-rituelle Belange beschrénkt bleibt.
Individuelle Mittel werden starker als friiher zur Befriedigung persénlicher Wiinsche ausge-
geben. Zur Schaffung daflir notwendiger Einkommen wird Lohnarbeit gegentberreziprokem
Arbeitsaustausch gefragter. Entscheidende Impulse zur Abwendung von tradierten Werten
und Normen gehen von staatlichen Entwicklungsprogrammen aus. Landwirtschaftliche
Intensivierungsmassnahmen erfordern neben Land und Arbeitskraft die Verflgbarkeit von
Bargeld, um Saatgut, Dinger, Pestizide und eventuell Herbizide kaufen zu kénnen. Da die
von der Indonesischen Volksbank (BR/ ) fur die sog. BIMAS-Intensivierungsprogramme
gewahrten Kredite kurz nach eingebrachter Ernte verzinst zurlickerstattet werden missen,
um fir den neuen Anbauzyklus wiederum in den Genuss neuer Bargeldkredite zu gelangen,
wird heute Reis vorzugsweise bar bezahlenden Ernteaufkaufern (tengkulak) direkt vom Feld
verkauft oder den staatlich initiierten Dorfkooperativen (KUD ) abgetreten.

Gewinnmotiven entspringt auch die Anschaffung von Investitionsgltern. So betrieb bei-
spielsweise die Ehefrau® des als Staatsbeamter wirkenden Unterbezirkvorstehers (camat)
von Bayan 1982 eine Reismuhle auf privater Basis. Trotz sich andernder Wirtschaftsmaxi-
men gilt es aber festzuhalten, dass die Geldbeschaffung durch Ernteverkdufe vor der Reife
(ngijon) in der im gleichen Unterbezirk gelegenen Gemeinde Anyar noch 1982 unbekannt
war und die gegenseitige nachbarliche Hilfe (tolong-menolong ) weiterhin funktionierte.
Ausdruck der Geldwirtschaft in Bauerngemeinschaften sind die selbst unter Wetu Telu
abgeschlossenen Jual- bzw. Beli Tahunan-Vertrdge. Diese Absprachen beinhalten eine
temporare Abtretung bzw. Ubernahme von Landparzellen, wobei — im Gegensatz zu

198



normalen Pachtbestimmungen — die Pachtsumme vor der Bewirtschaftungsaufnahme
entrichtet werden muss. Nach Ablauf der vertraglich vereinbarten Nutzungsfrist féllt die
Parzelle wieder ihnrem Eigner zu.

In der verkehrsmassig besser erschlossenen und seit der Kolonialzeit administrativ leichter
kontrollierbaren Zentralen Ebene sind vor allem viele, an der West-Ost verlaufenden
Hauptstrasse gelegene Dérfer Ost-Lomboks bereits friih durch lbergeordnete Rahmenbe-
dingungen beeinflusst und in die Marktwirtschaft einbezogen worden. Bewohner dieser
Gemeinden haben in Lombok den Ruf von glaubenseifrigen "Wissenden’ (dengan alim ),
wobei vor allem unter sich rivalisierende, informelle Glaubenslehrer (tuan guru ) von ihren
Schulungszentren aus ihre Gefolgschaft selbst in peripheren Gebieten zu rekrutieren
trachten. Sasak aus Ost-Lombok, die sich als Wanderarbeiter und umherziehende Kramer
in Randgebieten der Insel betitigen oder sich als Neuzuziiger an der diinner besiedelten
Nordkiste niederlassen, sind nicht nur Innovatoren fiir religiose Belange, sondern beein-
flussen ebenso die Landwirtschaft und stimulieren die zunehmende Einbindung Altansassi-
ger in die Marktwirtschaft. So ist beispielsweise die Diffusion der Schalottenproduktion in die
Bewésserungsgebiete an der Nordkuste auf Migranten aus dem Kerngebiet des Zwiebelan-
bausim Unterbezirk Aikmel zuriickzuflihren. Knapp an Land und Kapital fanden Neuzuziger
eine Beschaftigungsliicke im An- und Verkauf von Produkten, indem sie Kernbirgern den
durch das Adat verpoénten Handel um des Geldes willen abnahmen und so die zuvor
hauptsachlich auf das eigene Dorf ausgerichtete Wirtschaft an den Markt ankoppelten.

Fir die in diesem Aufsatz aufgeworfene Fragestellung gilt es anzuerkennen, dass der Islam
personlichem Gewinnstreben an und fir sich nicht entgegensteh’(10 und das Geflihl der
Zugehorigkeit zur weiteren Islamgemeinschaft (ummat ) die Kontaktnahme zu Personen
gleichen Glaubensbekenntnisses erleichtert. Doch die Annahme, dass der Islam per se den
entscheidenden Impuls zur definitiven Marktinvolvierung gegeben hatte, ist abzulehnen.
Wenn Strengglaubige aus den am dichtesten besiedelten Regionen Ost- und teilweise
Mittel-Lomboks abwandern und sich in peripher gelegenen Dérfern entlang der Nord- und
Ostkiiste oder in Berggebieten niederlassen, treffen sie auf Gemeinschaften, deren Adat
bereits empfindlich geschwacht ist. Entscheidend dazu beigetragen hat die blutige Unter-
driickung des Staatsstreiches vom 30. September 1965 (GESTAPU ), in dessen Folge
Anhéanger der beiden 'Adatparteien’ — der kommunistischen Partei Indonesiens (PK/) und
der Nationalen Partei Indonesiens (PNI') — verfolgt und 'umerzogen’ wurden. Die Durch-
setzung der 'Neuen Ordnung’ (orde baru ) hat dazu geflihrt, dass viele, zuvor als Wetu Telu
etikettierte und nun eingeschuichterte Sasak Schutz bei offiziell anerkannten Religionsgrup-
pierungen (und dazu zahlt der Wetu Lima-1slam) Zuflucht suchten. Dadurch verloren friihere
Adatflhrer, nicht zuletzt konservative Adelige, dann entscheidend an Einfluss auf ihre
Faktionen, wenn sie von neuen Flihrungsrollen in der nun bestimmenden Staatsbeamten-
schicht ausgeschlossen blieben. Anstelle von Altestenraten (sasak: toak lokak; penoak )
bestimmten nun Vertreter der Zentralregierung die Leitlinien des Handelns, die im Zuge der
staatlich eingeleiteten Modernisierung die friiheren Freiheitsgrade nach innen gerichteter
Dorfgemeinschaften entscheidend schméalerten und letztere in den ’Indonesianisierungspro-
zess' (‘indonesianisasi’) einbezogen. Dies beinhaltet unter anderem aber auch die Ver-
pflichtung zur Teilnahme an den durch die Regierung dekretierten, am Konzept der Moder-
nisierung orientierten Entwicklungsprogrammen, die in ékonomischen Belangen auf die

199



Markiwirtschaft ausgerichtet sind. Motive fiir das persdnliche Akkumulieren von Ersparnis-
sen reichen von Verpflichtungen flr aufwendige Zeremonien innerhalb der Rites de Passa-
ge, fur Heilsmahlzeiten (selamatan ), fir die Finanzierung von Pilgerfahrten nach Mekka,
Uber die Beschaffung lebensnotwendiger Giiter, die dringende Begleichung von Schulden,
das Bezahlen von Steuern bis hin zur Erfiillung neuer, ganz persénlicher Wiinsche. Der
hohe Bargeldbedarf fiir die Erfullung des flinften Pfeilers des Islams (die Pilgerfahrt) férdert
Landtransaktionen zur Kreditbeschaffung. Mittel dazu sind Landverkaufe, -verpfr’:indungen11
sowie Pelais'®- und Jual Tahunan-Vertrage. Aus Mekka zurlickgekehrte Pilger (haji ) sind
nicht nur bestrebt, aus ihrem dadurch gewonnenen Sozialprestige Profit zu schlagen,
sondern versuchen oft auch, einen Teil des in die Pilgerreise investierten Kapitals wieder
zuruckzugewinnen. Trotz dem im Koran festgehaltenen Verbot zur Entgegennahme von
Wucherzinsen (bunga riba ) haben die 1982 von A.Leemann und W.R&Il durchgeflhrten
Erhebungen auch Hajials Geldausleiher und Pengijon13 registriert.

Zusammenfassung

Die Islamisierung mag wohl die Freiheitsgrade menschlichen Handelns gegentber friiher
als verbindlich geltenden Normen in bestimmten Bereichen erweitert und in anderen
eingeschrénkt haben. Ob und in welchem Masse Einheimische aber den Spielraum inner-
halb der durch den Islam angebotenen, neuen Rahmenbedingungen wahrnehmen, bzw.
nicht nutzen, héngt in einem sakularen Staat m.E. stark von den sich &ndernden Besitzmu-
stern und Tauschanspriichen der Bevélkerung und den ihnen zugrunde liegenden Kraften
ab. Deren Analyse erfordert eine sorgfaltige Berlcksichtigung der Art befolgter Produktions-
weisen und der Struktur ékonomischer Klassen sowie deren gegenseitigen Beziehungen
(vgl. Sen 1986, 6). Im Fall von Indonesien kann erkannt werden, dass die Entwicklungspla-
nung der Zentralregierung auf modernisierungstheoretischen Anséatzen basiert. Dabei wird
die kapitalistische Produktionsweise fiir Gesamtindonesien als erstrebenswert erachtet.
Doch nichtimmer werden die flr eine kapitalistische Produktionsweise nétigen Erfordernisse
erbracht, ndmlich, dass sich der einzelne Unternehmer Mehrprodukt als Profit aneignet und
— ausreichende Gesamtnachfrage vorausgesetzt — gezwungen ist, dieses fir Innovationen
zu verwenden, um nicht durch die Konkurrenz aus dem Markt gedréngt zu werden. Oft dhnelt
die Produktionsweise eher derjenigen einer burokratischen Entwicklungsgesellschaft, die
sich dadurch auszeichnet, dass sich eine blrokratische Staatsklasse den Uberwiegenden
Teil des gesellschaftlichen Mehrprodukts auf politisch-administrativem Weg aneignet und
verteilt (vgl. Elsenhans 1984, 24, 269ff).

Die Einflisse dieser Ubergeordneten Produktionsweisen wirken sich nicht in allen Gebieten
Indonesiens gleich rasch und mit gleicher Intensitat aus. Gemeinschaften in peripheren
Raumen und in den wenigen Ddérfern mit starken tradierten Flhrungspersénlichkeiten
kdnnen der Macht des Staatsapparates einen gewissen Widerstand entgegensetzen, wel-
cherdie Dominanz neuer Produktionsweisen verzégert, aber langerfristig nicht zu verhindern
vermag. In den letztgenannten Fallen werden bestimmte Adatelemente weiterbefolgt, was
sich in Lombok unter anderem auch in der Weiterexistenz von Relikten aus den Produk-
tionsweisen der Urgemeinschaft und der tributaren Gesellschaft belegen lasst. Als Beispiel
dazu kénnen die im vorliegenden Aufsatz angesprochenen Dorfgemeinschaften der Sasak
Boda und (ehemaliger) Wetu Telu genannt werden. Das Nebeneinander von Fragmenten

200



gegensatzlicher Produktionsweisen erzeugt Spannungen. Dass dieses Konfliktpotential
zwischen Ubergeordneten staatlichen Interessen und lokalen Partikularismen auf Lombok
nicht allein durch die Konvertierung zum Islam abgebaut werden kann, liegt auf der Hand.
Die nach dem GESTAPU von 1965 forcierte Islamisierung ist lediglich als ein Aspekt der
Durchsetzung von weit umfassenderen, gesamtindonesischen Modernisierungsmassnah-
men zu verstehen, flr welche die Sasak-Kultur weniger als Ausgangspunkt denn als
Hemmschuh der Entwicklung gedeutet wird. Der eingeschlagene Entwicklungspfad ist
irreversibel. Das bereits zur Zeit der balinesischen Herrschaft iber Lombok tangierte, dann
abervorallem wahrend der gutflinfzig Jahre dauernden niederlandischen Kolonialherrschaft
geschwachte Adat ist dem Druck der indonesischen Zentralregierung nicht mehr gewach-
sen, dies umso weniger, als - im Gegensatz zur westlichen Nachbarinsel Bali - keine
dominierenden Gegenkréfte sich in Jakarta Gehér zu verschaffen wissen.

Anmerkungen

1. "This Adat was very different from what we call custom or convention today. lts meaning was not
simply wider, but more particularly went far deeper. It included everything we call law nowadays;
and it went much further than law in determining the needs and the actions of the individuals and
the community. It ordained the ceremonies of marriage, birth and death, the times and the me-
thods of sowing rice, building a house, praying for rain, and many other things. Economics, poli-
tics and the arts all came within its sphere. Indeed from one point of view, adat was simply a so-
cial expression of the community religion, in as much as it was not a human creation, and in its
exercise men were still constantly watched over by the spirits and supernatural powers ruling the
community.

Because the adat which regulated the entire life of the community was dominated by spirits and
supernatural powers, that communal life was inevitably static and deeply conservative. Its roots
lay in the obscurity of the past, when the ancestors laid down the adat once and for all, or as the
Minangkabau say: "It doesn’t crack with the heat or rot in the rain." In such an environment the
word 'old’ had a special significance, denoting something venerable, sacred, powerful and full of
wisdom." (Alisjiahbana 1969, 4f.).

2. Balinesen bilden auf Lombok die bedeutendste ethnische Minoritat. 1740 eroberten Truppen des
K&nigs von Karangasem (Ost-Bali) die 6stliche Nachbarinsel definitv und herrschten bis zur nie-
derlandischen Eraberung (1894) Uber Lombok.

3. Eine Inschrift in Pujugan (Regentschaft Tabanan, Bali) erinnert an eine bereits im 11. Jahrhundert
erfolgte Unterwerfung des Kdnigreiches Sasak durch balinesische Truppen (Team Penyusun
Monografi Daerah Nusa Tenggara Barat 1977, 7).

4. Die finf Grundpflichten (arkan) umfassen:
a) das Bekenntnis der Einheit Gottes und der abschliessenden Prophetenschaft Mohammeds,
b) die tagliche Verpflichtung zu fiinfmaligem Gebet,
¢) das Einhalten der Fastenzeit im Monat Ramadan,
d) das Spenden von Almosen,
e) falls die physische und psychische Gesundheit sowie die finanziellen Mittel es einem Glaubi-
gen erlauben: die Wallfahrt zu den geweihten Statten in Arabien zur Zeit der Pilgerfeste.

5. Dass auch der Prestigegewinn aus der absolvierten Pilgerfahrt einem Haji noch keine Uberbriik-
kung der horizontalen Spaltung zwischen Angehd&rigen der Feudalschicht und Nichtadeligen ge-
stattet, geht aus der Tatsache hervor, dass in weiterhin adatverhafteten Sasak-Gesellschaften
Vermahlungen zwischen einem Mekkafahrer aus dem Stand der Gemeinen (jajar karang ) und
adeligen Téchtern nach wie vor so wenig toleriert werden, wie deren Heirat mit einem ‘gewéhnli-
chen' Jajar Karang.

201



10.

11.

12.

13.

Bis heute spielen in Bayan sowie in bestimmten Kampung von Desa Anyar und Tanjung (Regent-
schaft West-Lombok) chinesische Lochmlnzen (bps bolong, kepeng) eine Rolle als Ritualgeld,
so beispielsweise zur Bezahlung des Brautpreises. In einer friiheren Phase waren importierte
chinesische Mlnzen als Zahlungsmittel auf Markiplatzen Lomboks und Balis Ublich. Dabei sei

ein h&ufig in der Literatur vorkommender Irrtum (so bei Krulfeld 1974, 42; Cederroth 1980, 145)
korrigiert: Kepeng wurden nicht zur Belastung der Segelschiffe mitgefiihrt, um den Booten den
notigen Tiefgang zu veleihen, sondern sie wurden aufgrund des auf Lombok (und Bali) um 50%
bis 160% héheren Kurswertes in Umlauf gebracht (vgl. Zollinger 1847, 158).

Diese Tatsache kommt neuerdings auch in der Wertung von Hochertrags-Reisvarietdten zum Aus-
druck, die als 'materiell’ eingestufte Glter an keine Rituale mehr gebunden sind. Neuer Reis mit
zeitlich limitierter Lagerfahigkeit wird heute oft direkt vom Feld verkauft, wéhrend einheimischer
Reis - so der langgrannige Padi Bulu - in adatverhafteten Gemeinschaften wie Bayan und be-
stimmten Kampung von Desa Anyar weiterhin jahrelang gehortet wird und redistributiv zur Vertei-
lung gelangt.

Die Zusprechung von Nutzrechten auf Parzellen aus dem Kommunalfeld fiel zuvor in die Verfi-
gungsgewalt der Dorfgemeinschaft.

Frauen tatigen gelegentlich Geschéfte dieser Art, wenn sich diese nicht mit der Amtstatigkeit des
Ehemannes vereinbaren lassen. Ahnliches gilt auch fir Umgehungen értlich verbindlicher Adat-
vorschriften, die dann weniger Kritik rufen, wenn solche Handlungen durch Frauen ausgelbt wer-
den, unterliegen diese doch in der Sask-Gesellschaft geringerer 6ffentlicher Kontrolle als ihre
Manner.

Dabei hat aber ein Muslim seine Nachstenliebe gegeniliber Bediirftigen durch das Spenden von
Almosen (zakat ) unter Beweis zu stellen.

Wahrend nach schweizerischer Rechtsauffassung nur bewegliche Guter verpféndet, auf immobi-
le Giiter hingegen Hypotheken aufgenommen werden kdnnen, erlaubt das indonesische Recht
auch die Verpfandung von Land. Geméass Adatrecht tritt dabei der Pfandgeber Boden gegen ei-
ne vereinbarte Geldsumme an den Pfandnehmer ab. Diesem fallt dann das Nutzrecht auf die
verpfandete Parzelle so lange zu, bis der Pfandgeber die Pfandsumme wieder zuriickerstattet
hat. Die vom Pfandnehmer auf dem als Pfand Gibernommenen Land erwirtschafteten Ertrage ent-
sprechen somit der Verzinsung der Pfandsumme. Da diese landwirtschaftlichen Ertrége weit hd-
her als landesibliche Kapitalverzinsungen sind und den Charakter von Wucherzinsen haben, er-
klarte die moderne, staatliche Agrargesetzgebung (UUFA ) die oben angeflihrte, adatrechtliche
Landverpfandung als illegal. Neuer Rechtsauffassung gemaéss erlischt das Nutzungsrecht des
Pfandnehmers nach sieben Jahren, wobei die verpfandete Parzelle ohne Riickzahlung seitens
des Pfandgebers wieder letzterem zufallt. Daraus I&sst sich erkennen, dass das neue Agrarge-
setz den wahrend sieben Jahren vom Pfandnehmer erwirtschafteten Ertrag dem verzinsten Kapi-
tal gleichsetzt und dem Pfandgeber geringere Lasten als bei der adatrechtlichen Verpfandung
aufblrdet. Tatsache ist aber, dass trotz offizieller Verbindlichkeit der indonesischen Agrargesetz-
gebung die berwiegende Mehrheit der Sasak - unbesehen davon, ob Welu Telu oder Wetu Li-
ma - weiterhin die adatrechtliche Version der Pfandgesetzgebung befolgt.

Pelais sind Teilbauvertrage, bei denen der Teilbauer fir sein Recht zum Share Cropping einen
Barbetrag zu entrichten hat, der den Charakter eines 'Einstieggeldes’ trégt (Koesnoe 1975, 176).

Pengijon sind Ernteaufkaufer bei jjon-Kontrakten (jjon = griin). Diese Vertragsart erlaubt es einem
Bauern, bei dringendem Bargeld- und/oder Nahrungsmittelbedarf Kredit auf die kommende Ern-
te aufzunehmen, wobei sich auf Lombok die monatliche Verzinsung in der Regel auf rund 20%
belduft.

202



Literatur

Ali C. 1980. Himpunan peraturan Hukum Agraria. Jakarta.
Alisjahbana S.T. 1969. Indonesia: Social and Cultural Revolution. Kuala Lumpur.
Amin S. 1975. Die ungleiche Entwicklung. Hamburg.

Bliss F. 1986. Islam, Entwicklung und kulturelle Identitat. E+Z - Entwicklung und Zusammen-
arbeit (Bonn) 8/9, 30 - 33.

Bousquet G.H. 1939. Recherches sur les deux sectes Musulmanes ("Waktou Telous’ et
Waktou Lima’) de Lombok. Revue des Etudes Islamiques (Paris) XIII, 149 - 177.

Cederroth S. 1981. The Spell of the Ancestors and the Power of Mekkah. A Sasak
Community on Lombok. Gothenburg Studies in Anthropology vol. 3. Gothenburg.

Chambert-Loir H. 1985. Dato'ri Bandang. Légendes de lislamisation de la région de
Célebes-Sud. Archipel (Paris) 29, 137 - 163.

Coedes G. 1968. The Indianized States of Southeast Asia. Kuala Lumpur.
Cool W. 1896. De Lombok-expeditie. 's-Gravenhage.

Dove M.R. 1988. The Real and Imagined Role of Culture in Development. Case Studies
from Indonesia. Honolulu.

Eerde J.C.van 1901. Aanteekeningen over de Bodha's van Lombok. Tijdschrift voor Indische
Taal-, Land- en Volkenkunde (Batavia) XLIII, 290 - 310.

Elsenhans H. 1984. Abhédngiger Kapitalismus oder biirokratische Entwicklungsgesellschatft.
Versuch (iber den Staat in der Dritten Welt. Frankfurt a.M..

Evers H.-D. 1987. Subsistenzproduktion, Markt und Staat. Der sogenannte Bielefelder
Verflechtungsansatz. Geographische Rundschau 39/3 (Braunschweig), 136 - 140.

Geertz C. 1960. The Religion of Java. Glencoe.

Gerdin |. 1982. The Unknown Balinese. Land, Labour and Inequality in Lombok. Gothenburg
Studies in Social Anthropology vol. 4. Gothenburg.

Grunebaum G.E. von (Hrsg.) 1871. Der Islam, Vol. I1. Fischer Weltgeschichte. Frankfurt a.M.

Judd M.P.-M. 1979. Survival Strategies among the Landless and Poor in a Sasak Village.
Prisma 2 (Jakarta), 50 - 63.

Judd M.P.-M. 1980. The Sociology of Rural Poverty in Lombok, Indonesia. Berkeley.
Kamerling R.N.J. (Hrsg.) 1983. Indonesié toen en nu. Amsterdam.
Koesnoe M. 1975. Penelitian Hukum Adat di Bali dan Lombok, Laporan Pokok. Surabaya.

Kraan A. van der 1980. Lombok: Conquest, Colonization and Underdevelopment, 1870-
1940. Singapore.

Krulfeld R.M. 1974. The Village Economies of the Sasak of Lombok. A Comparison of three
Indonesian Peasant Communities. Ph.D. Yale University.

Leemann A. & Roll W. 1983. Lombok (Indonesien). Bevélkerungsstrukturierung geméass
Religion und Adat. Ein Beitrag zur Kenntnis sozio-kultureller Normen von Sasak und
Balinesen. Geographisches Institut der Univeritat Zirich, Schriftenreihe Anthropogeo-
graphie Vol. 1. Zlrich.

203



Leemann A. & Roll W. 1985. Der Zugang der landlichen Bevélkerung zum Produktionsfaktor
Boden auf Lombok, in Marschall W. (Hrsg.) Der grosse Archipel. Schweizer ethnolo-
gische Forschungen in Indonesien. Ethnologica Helvetica (Bern) Vol. 10, 305 - 334.

Mulder D.C. 1983. De islam, in Kamerling R.N.J. (Hrsg.) Indonesié toen en nu. Amsterdam,
67 - 80.

Nieuwenhuijzen T. 1932. Sasaksch Adatrecht. Den Haag.

Noorduyn J. 1987. Makasar and the Islamization of Bima. Bijdragen tot de Taal-, Land en
Volkenkunde (Leiden), Deel 143, 312 - 342.

Peacock J.L. 1978. Muslim Puritans. Reformist Psychology in Southeast Asian Islam.
Berkeley.

Pelras C. 1985. Religion, Tradition and the Dynamics of Islamization in South Sulawesi.
Archipel (Paris) 29, 107 - 135.

Peranginangin E. 1979. Himpunan peraturan Hukum Agraria. Buku IV. Jakarta.

Polak A. 1978. Traditie en tweespalt in een Sasakse boerengemeenschap (Lombok,
Indonesié). Proefschrift Rijksuniversiteit Utrecht.

ROIlW. & Leemann A. 1987. Agrarprobleme auf Lombok. Untersuchungen zur Wirtschafts-
und Sozialstruktur in Nusa Tenggara Barat, Indonesien. Institut fiir Asienkunde.
Hamburg.

Roo de la Faille P. de 1987. Studie over Lomboksch Adatrecht. Adatrechtbundel XV
('s-Gravenhage), 131 - 177.

Sen A. 1986. Poverty and Famines. An Essay on Entitlement and Deprivation. Oxford.

Sensus Penduduk 1980. 1981. Penduduk Propinsi Nusa Tenggara Barat 1980. Hasil
pencacahan lengkap. Mataram (mimeo).

Slametmulyana. 1979. Nagarakretagama dan tafsir sejarahnya. Jakarta.
Sudiyat I. 1981. Hukum Adat, Sketsa Asas. Yogyakarta.

Team Penyusun Monografi Daerah Nusa Tenggara Barat. 1977. Monografi Daerah Nusa
Tenggara Barat. Departemen Pendidikan dan Kebudayaan RI. Jakarta.

Volkstelling 1930. 1936. Deel V. Inheemsche bevolking van Borneo, Celebes, de Kieine
Soenda Eilanden en de Molukken. Batavia.

Zollinger H. 1847. L’fle de Lombok. Qriginalmanuskript (Buitenzorg), 63-238 (mimeo).

204



	Verdrängt der Islam das Adat? : Eine Fallstudie aus Lombok (Indonesien)

