
Zeitschrift: Regio Basiliensis : Basler Zeitschrift für Geographie

Herausgeber: Geographisch-Ethnologische Gesellschaft Basel ; Geographisches
Institut der Universität Basel

Band: 27 (1986)

Heft: 1-2

Artikel: Johann Ludwig Burckhardt und der Islam

Autor: Zeller, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1088698

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1088698
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JOHANN LUDWIG BURCKHARDT UND DER ISLAM

DIETER ZELLER

Der aus Basel stammende Johann Ludwig Burckhardt (1784- 1817) gehört zu den
bedeutendsten Forschungsreisenden des 19. Jahrhunderts für Teile Syriens, des Libanons,
Palästinas, des Ostjordanlandes, Ägyptens, des Sudans und des arabischen Flidjas-Gebietes.
Er war einer der ersten Europäer der Neuzeit, welche die Nabatäerstadt Petra östlich des

Toten Meeres und die ägyptischen Tempel von Abu Simbel besuchten und beschrieben.
Ebenso war es ihm vergönnt, Mekka, die heilige Stadt des Islams, als Pilger zu betreten.
Der Preis für die wissenschaftlichen Erfolge Burckhardts, oder des Scheichs Ibrahim ibn
Abdallah1, wie er sich im Vorderen Orient bezeichnete, bestand in seinem — zumindest
formellen — Übertritt zum Islam. Die nachfolgenden Ausführungen untersuchen das
Verhältnis Burckhardts zur Religion des Propheten und möchten damit einen Beitrag zur
Diskussion der bisher nicht eindeutig geklärten Streitfrage leisten, ob Burckhardt aus

Überzeugung oder nur aus taktischen Erwägungen Muslim geworden war.

Es gibt einige Flinweise dafür, dass Burckhardt in einer politisch zwar konservativen,
geistig aber der Aufklärung verpflichteten und damit in Glaubensdingen eher toleranten
Umgebung aufgewachsen ist. Schon seine Geburt in Lausanne ergab sich daraus, dass

seine Eltern, nämlich der vermögliche Basler Kaufmann Johann Rudolf Burckhardt
(1750- 1813), der das Kirschgarten-Palais erbauen lies, und dessen zweite Gattin, Sara
Burckhardt-Rohner (1761 - 1825), "in der damals noch zu Bern gehörenden schönen
Flauptstadt der Waadt einen Kreis treuer Freunde gefunden [hatten], deren
geistigkulturelle Neigung und politisch-konservative Überzeugung dem Charakter des altbasle-
rischen Plandelsherrn trefflich entsprachen"2. Zu diesem Freundeskreis gehörte u.a. auch
der berühmte englische Historiker Edward Gibbon (1737 - 1794), der mit ausführlichen
Kapiteln über Mohammed, den Eroberungszügen der Araber und dem Verfall des
arabischen Reiches im Rahmen seiner "Geschichte des Verfalls und des Untergangs des

Römischen Reiches" sicher schon früh das Interesse des jungen Burckhardt für den
Orient zu wecken vermochte.

"Im Osten, im Westen, im Kriege, in Religion und Wissenschaft, in ihrem Glücke wie in ihrem Verfall
interessieren uns die Araber; sie verursachten die erste Erschütterung der Kirche und des morgenländischen

Reiches, und die Anhänger Mohammeds beherrschen noch immer den Orient"2.

Mit dieser Auffassung stand Gibbon keineswegs allein in seiner Zeit da, sondern reihte
sich würdig in eine geistige Tradition ein, die vor allem mit den französischen Enzyklopädisten

begonnen hatte und die mit dem Aufstieg der modernen Orientalistik als
wissenschaftliche Disziplin vor allem in England, Frankreich und den Niederlanden einerseits
und den literarischen Strömungen der deutschen Klassik und später besonders der
Romantik andererseits ihre Fortsetzungen fand.

Dieter Zeller, lic.rer.pol., Weiherhofstr. 97, 4054 Basel

111



Gibbon selbst dürfte sich vor allem unter dem Einfluss seines Freundes und Mentors
François Marie Arouet, genannt Voltaire (1694-1778), besonders ausgiebig mit dem
Islam befasst haben, ist doch bekannt, dass sich Voltaire seinerseits seit dem elften
Lebensjahr bis zu seinem Tode immer wieder mit dem Islam und insbesondere dessen

Stifter, Mohammed, beschäftigte. Während sich Voltaire ursprünglich vom Propheten
eher abgestossen fühlte, benützte er später dessen Lehre mehr und mehr in seinem im

Namen der Vernunft geführten Kampf gegen "l'infâme", wie er die christliche Kirche
apostrophierte. Dabei rühmte er insbesondere die Einheit des islamischen Gottesbegriffes
(im Gegensatz zur christlichen "Trinität"), die Einfachheit der religiösen Dogmen und die
Toleranz dieser Religion gegenüber nichtislamischen Minderheiten4. Auch Gibbon
empfindet den Islam, zumindest zum Zeitpunkt seines Entstehens, dem damaligen
Christentum überlegen. Ein kleiner Abschnitt aus seiner "römischen Geschichte" möge
dies andeuten:

"Die Christen des 7. Jahrhunderts waren unmerklich zum Heidentum zurückgesunken; ihre öffentliche
und geheime Andacht galt den Reliquien und Bildern, welche die Tempel des Ostens schändeten

[...]. Die Mysterien der Dreieinigkeit und Menschwerdung scheinen dem Grundsatz der Einheit
Gottes zu widerstreiten. Sie führen drei gleiche Gottheiten ein und verwandeln den Menschen Jesus

in die Wesenheit des Sohnes Gottes; ein orthodoxer Kommentar kann nur ein gläubiges Gemüt
befriedigen; ungezügelte Forschsucht und rastloser Eifer hatten die Schleier von dem Heiligtum
weggerissen, und jede der orientalischen Sekten versicherte eifrigst, dass alle übrigen den Vorwurf der
Götzendienerei und Vielgötterei verdienten. Der Glaube Mohammeds ist frei von Zweideutigkeit und
der Koran legt ein glorreiches Zeugnis für die Einheit Gottes ab. Der Prophet von Mekka verwarf die
Verehrung von Götzen und Menschen, Sternen und Planeten, aus dem vernünftigen Grund, dass

alles was aufgeht, untergehen, was geboren ist, sterben, was vergänglich ist verfallen und vergehen
muss [ • ] "

Solche und ähnliche Gedanken Gibbons dürften dem jungen Burckhardt die spätere —

vermeintliche oder wirkliche — Hinwendung zum Islam zumindest erleichtert haben.

Auch zu einem andern berühmten Zeitgenossen pflegte die reiche und vornehme Basler
Familie Burckhardt zum Kirschgarten persönliche Kontakte, nämlich zu keinem Geringeren

als dem deutschen Dichterfürsten Johann Wolfgang Goethe (1794 - 1832), der 1779
auf seiner Schweizerreise den Kirschgarten zu Basel besucht hatte6. Von Goethe ist

bekannt, dass er ab 1772 Exzerpte aus dem Koran anfertigte7 und sich auch sonst in
verschiedenen Perioden seines langen Lebens intensiv mit dem Islam beschäftigte, was
auch für seinen Zeitgenossen Johann Gottfried Herder (1744 - 1803) und noch mehr
für die deutschen Romantiker um die Brüder Schlegel und vor allem für Friedrich Rückert
(1788 - 1866) zutraf, dessen Übersetzungen von Koranabschnitten freilich erst viele
Jahrzehnte nach Burckhardts Tod publiziert wurden.

Zusammenfassend lässt sich feststellen, dass sich Burckhardts Jugendjahre auffallend mit
jener Periode des ausgehenden 18. und beginnenden 19. Jahrhunderts decken, in welchen
sich die Beschäftigung gebildeter europäischer Kreise mit fremden, östlichen Kulturen
erheblich intensivierte. Äussere Anlässe dafür mögen nicht zuletzt die Eroberung Indiens
durch Grossbritannien in der 2. Hälfte des 18. Jahrhunderts und später der Ägyptenfeldzug

Napoleons I. (1798/99) gewesen sein. In der Wissenschaftsgeschichte taucht z.B. das
Wort "orientalist" erstmals 1779 in England und der entsprechende Begriff "orientaliste"
1791 in Frankreich auf8.

112



Mag der Zeitgeist seinen Anteil an Burckhardts besonderem Interesse am Islam und dem
Orient gehabt haben: äusseren Anlass zu Burckhardts späterem Entschluss, im Dienste
der britischen Association for Promoting the Discovery of the interior Part of Africa,
abgekürzt African Association, zuerst Teile des Vorderen Orients und später Afrikas als

Reisender zu erforschen, bildeten politische Ereignisse, die folgenschwer in das Leben
seiner Angehörigen eingriffen. In Basel kam es 1798 zu einem Durchbruch der Ideen
der französischen Revolution. Der damalige Basler Oberzunftmeister Peter Ochs (1752 -

1821), der sich ganz der Revolution und Frankreich verschrieben hatte, verfolgte die
Gegner seiner Ansichten, selbst die gemässigten, mit unerbittlicher Strenge. Zu diesen

Gegnern gehörte Burckhardts Vater, der seinerseits die Rettung des Stadtstaates Basel vor
den Franzosen in einer politischen Anlehnung an Österreich zu sehen glaubte. Nach einem

Skandalprozess um eine nie ganz abgeklärte Dienstverletzung wurde Vater Burckhardt
von Ochs und seinen Anhängern militärisch degradiert und aus dem Grossen Rat
ausgeschlossen. Aus Empörung über diese in seinen Augen unverhältnismässige Massnahme
verliess dieser Basel für immer, wobei er sich zunächst auf seinen Landsitz im Oberbaselbiet

und später zeitweise ins österreichische Exil begab9. Der Sohn Johann Ludwig wurde
1799- 1800 zusammen mit seinem Bruder Georg zur weitern Ausbildung nach dem
damals preussischen Neuchâtel geschickt. Dort las er u.a. die Reiseberichte des berühmten
englischen Weltumseglers James Cook (1728 - 1779)1 °. In den nächsten fünf Jahren
hielt sich Burckhardt in Deutschland (Leipzig und Göttingen) auf, wo er juristische,
philologische und statistische Vorlesungen hörte und sich überdies in alten und neuen Sprachen
weiterbildete. Er hoffte so, dank den Beziehungen seines Vaters, Eintritt in eine deutsche
oder österreichische Beamten- bzw. Diplomatenlaufbahn zu finden. Nachdem sich jedoch
nach fünf Jahren keine entsprechende Möglichkeit ergeben hatte, entschloss sich der
Vater, seinen Sohn zu Verwandten nach London zu schicken11.

Nach kurzem Aufenthalt in Basel — es sollte sein letzter sein — verliess Burckhardt 1806
seine Vaterstadt und begab sich über Frankfurt und Hamburg nach London. Die ersten
Londoner Jahre wurden für ihn unerwartet hart, fand sich doch — nicht zuletzt angesichts
der Kontinentalsperre Napoleons I. — kaum eine Möglichkeit zu beruflicher Betätigung.
Auch Basler Bekannte, die in London lebten, konnten kaum helfen1 2. Erst 1808 trat eine
Wende ein. Auf Empfehlung eines Göttinger Professors pflegte Burckhardt seit 1806
eine zunächst oberflächliche Beziehung zum berühmten britischen Forscher Sir Joseph
Banks (1743- 1820), Präsident der Royal Society der Naturwissenschaften. Banks, der
1768 - 1771 Captain Cook auf seiner grossen Weltreise begleitet hatte, war auch der
Begründer (1788) und Vorsitzender der bereits erwähnten African Association. Er
unterbreitete Burckhardt den Vorschlag, während mindestens sechs Jahren den bisher in vielen
Teilen unbekannten afrikanischen Kontinent zu erforschen, ein Angebot, das dieser sofort
akzeptierte. Zuvor sollte Burckhardt — teils in England, teil im Vorderen Orient — auf
Kosten der African Association sich die zur Erfüllung seiner Aufgabe nötigen Kenntnisse
auf ethnologischen, botanischen, geographischen, medizinischen, vor allem aber auf
sprachlichen Gebieten — mit Schwerpunkt Arabisch und arabische Dialekte — aneignen.

Nach einigen Monaten der Ausbildung schiffte sich Burckhardt am 14. Februar 1809 nach

Malta ein1 3. Von dort aus schrieb er am 22. Mai 1809 an die African Association:

"Ich gehe von hier nach Aleppo als ein Indischer Kaufmann muhamedanischer Religion [Hervorhebung
von D.Z.], als Überbringer von Depeschen der ostindischen Compagnie an den Britischen Consul und
wohl bekannten Agenten der Compagnie zu Aleppo. Als solcher bin ich dem britischen Consul zu

113



Cypern, einem Griechen, empfohlen; und als solcher werde ich meine gegenwärtige Unvollkommen-
heit in Sprache und Sitte entschuldigen können. Ich werde der Wachsamkeit der Zöllner entschlüpfen,
auf der Strasse selbst von Landes-Autoritäten beschützt, und bald in dem Gewühl von Aleppo verloren

seyn.

Während des Aufenthaltes hier habe ich mich gänzlich nach orientalischer Sitte gekleidet. Meine
Kleidung ist etwas Syrisch, doch hinlänglich abweichend von der wahren Syrischen Tracht, um zu zeigen,
dass ich nicht wünsche für einen Eingeborenen zu gelten [ ]"^.

Dieser Briefauszug ist wohl das früheste Zeugnis einer Verbindung Burckhardts zum
Islam. Sicher ist — und das beweist auch Burckhardts Auslassung über seine Kleidung bzw.

Verkleidung — dass hier die "muhamedanische Religion" zunächst einmal nichts anderes

ist, als ein zur Erfüllung seines wissenschaftlichen Auftrages unerlässliches Requisit.

Auch die weitere Auseinandersetzung Burckhardts mit dem Islam wird in der Folge
weitgehend durch taktische Überlegungen bestimmt sein. Immer wieder muss er sich auf
seinen Reisen vorsehen, um nicht als "Franke" (im Orient bedeutete dies damals christlicher

Europäer) erkannt und damit in seinem Leben gefährdet zu werden. Erste Voraussetzung

dazu ist die genaue Kenntnis der Sprache. Schon weniger als ein Jahr nach seiner
Ankunft in Syrien kann er diesbezüglich aus Aleppo melden:

"Ich habe nun so viel Fortschritte im Arabischen gemacht, dass ich beinahe Alles in gewöhnlicher
Unterhaltung verstehe, und mich auch, wiewohl mit einiger Schwierigkeit, über die meisten Gegenstände

verständlich ausdrücken kann [ ]"^.
Im gleichen Brief äussert sich Burckhardt über den "schlimmen Zustand" der Gelehrsamkeit

in Aleppo wie folgt:

"[...] keine Wissenschaft, mit Ausnahme der Türkischen Gesetze, wird ordentlich erlernt; nicht einmal

die Arabische Sprache, welche doch so nötig zur Auslegung des Korans ist. Ich habe aus guter
Quelle, dass sich gegenwärtig in dieser Stadt bloss drei Männer, 2 Türken und ein Christ, befinden,
welche die Sprache grammaticalisch verstehen [ ]"^®.

Für einen gebildeten Europäer wie Burckhardt erscheint die Sitte, die sich übrigens heute
noch bei vielen Muslims vor allem in nichtarabischen Ländern erhalten hat, nämlich den
Koran auf arabisch zwar zu rezitieren, ja in seiner Gesamtheit auswendig zu lernen, ohne
seinen Inhalt wirklich zu verstehen, schlechterdings unverständlich. Immer wieder wird er
auf diesen Punkt zurückkommen. Umso mehr strebte indes Burckhardt inbezug auf die
Kenntnis des Islams für sich selbst eine Vollkommenheit an, die ihm — wie weiter unten
dargelegt wird — vor allem bei der Vorbereitung auf die Pilgerfahrt nach Mekka noch sehr
zustatten kommen wird. Gegenüber in seinen Augen oft allzu naiven Ausdrucksformen
des Volksislams — und hier erweist sich klar sein geistiges Erbe des von der Aufklärung
beeinflussten Protestantismus — geht Burckhardt eher auf Distanz. So kann er beispielsweise

beim Antritt zu einem Ausflug von Damaskus in den Flauran im Winter 1810 auf
der Pilgerstrasse nach Mekka folgendes in sein Tagebuch notieren:

"Wir reisten durch das Thor des Meidhan, drey Stunden vor Sonnenaufgang, und wählten die Strasse,
auf welcher alljährlich die Pilger ihre mühselige Reise beginnen. Das Thor heisst Bab Ullah [Hervorhebung

im Original, D.Z.], Thor Gottes, aber füglicher könnte es Bab-el-Maut [Hervorhebung im Original,
D.Z.], Thor des Todes, heissen, denn kaum ein Drittel von denen kehrt zurück, die durch eine bigotte
Anhänglichkeit an ihre Religion [Hervorhebung von D.Z.] oder auch durch Hoffnung von Gewinn sich
zu dieser Reise bestimmen lassen [ ]"^7.

114



Ganz deutlich kommt Burckhardts skeptische Auffassung gegenüber der in seinen Augen
allzu orthodoxen und damit unkritischen Haltung der Anhänger aller drei Religionen des

Vorderen Orients, nämlich Juden, Christen und Muslims gegenüber ihren Überlieferungen
anlässlich seines Berichts über den Besuch von Tiberias am 23. Juni 1812 zum Ausdruck:

"Ihre [der Juden, D.Z.] Gelehrsamkeit scheint auf einer Stufe mit der Gelehrsamkeit der Türken
[ Muslims, D.Z.] zu stehen, denn bei diesen bildet ein Ulema^® sich ein, die höchste Stufe der
Erkenntnis erreicht zu haben, wenn er den ganzen Koran nebst einigen tausend Hadeath [Hadtth,
D.Z.] oder Aussprüchen des Propheten und Legenden über ihn hersagen kann. Weder Juden aber,
noch Türken und Christen in diesen Ländern haben die geringste Idee von jenem gesunden Urtheil, das

sie zu einer vernünftigen [Hervorhebung von D.Z.] Auslegung und Kritik ihrer heiligen Bücher führen
könnte [ ]"^.

Burckhardts von der Aufklärung bestimmter geistiger Hintergrund ist hier nicht zu
übersehen. Etwas günstiger lautet hingegen sein Urteil über die Wahhabiten, einer auf
Mohammed ihn Abd al-Wahhab (um 1703 - 1792) zurückgehende sektenähnliche,
puritanisch-strenge Richtung des sunnitischen Islams, die gerade zu Beginn des 19.
Jahrhunderts stark im Vormarsch waren und heute noch in Saudi-Arabien herrschen. Im
Rahmen der Erörterung ihrer missionarischen Tätigkeit bei den von Burckhardt besuchten
Beduinenstämmen in Syrien und Arabien schreibt er:

"Es bestehen verschiedene Meinungen über die Lehrsätze der Wahaby [ Wahhabiten, D.Z.]. Ich halte
mich für autorisirt zu der Behauptung, aus dem Resultate meiner Forschungen unter den Arabern und

unter den Wahaby selbst, dass man die Religion der letzteren den Protestantismus oder selbst den Puri-
tanismus der Mohammedaner nennen könne. Die Wahaby nehmen den Koran als eine göttliche
Offenbarung an. Ihr Grundsatz ist: der Koran und nichts als der Koran. Sie verwerfen desshalb alle hedayth
[ Hadîth, D.Z.] mit welchen die Muselmännischen Rechtsgelehrten den Koran erklären und oft auch

interpoliren. Die Wahaby betrachten Mohammed als einen Propheten, aber bloss als einen sterblichen,
welchem seine Anhänger zu viel Ehre erweisen. Die Wahaby verbieten die Pilgerfahrten nach

Mohammed's Grab zu Medinah [Hervorhebung im Original, D.Z.], ermahnen aber die Gläubigen, die
Kaaba zu besuchen und hauptsächlich auf dem Berg Arafat zu opfern, wodurch sie also die Zwecke der
Wallfahrt nach Mekka sanctioniren. Sie tadeln die Muselmänner dieses Zeitalters wegen ihrer gottlosen
Eitelkeit in der Kleidung, wegen ihres Aufwandes im Essen und Rauchen. Sie werfen die Frage auf,
ob Mohammed je in Pelze gekleidet gewesen sey und ob er je aus Persischen Pfeifen geraucht habe?

Alle diejenigen, welche sich zu ihrem Glauben bekennen, kleiden sich ganz einfach, tragen weder an

sich, noch an ihren Pferden Gold oder Silber und enthalten sich des Tabakrauchens, welches, wiesie
sagen, betäubt und berauscht. Sie verwerfen Musik, Singen, Tanzen und Spiele jeder Art und leben

unter einander, wenigstens in Gegenwart ihrer Anführer, auf dem Fusse vollkommener Gleichheit;
weil keinem, als nur Gott, vor welchem wir alle gleich sind, irgend eine Hochachtung gebührt
[ - - - ]"2°-

Mag Burckhardt den Wahhabiten innerlich näher gestanden haben als den traditionellen
Muslims, die Erfüllung seiner Beziehungen zum Islam — seine Pilgerfahrt nach Mekka —

vollzog sich indes ausgerechnet unter dem Schutz des bedeutendsten Widersachers dieser
Sekte, nämlich unter Mohammed (Mehmed) AH (1769 - 1849), seit 1805 Statthalter der
Osmanen in Ägypten. Von 1811 an unternahm dieser mit seinen Söhnen Feldzüge gegen
die Wahhabiten. Anfangs September 1814 reiste Burckhardt — von Nubien kommend —

auf Wunsch Mohammed Alis nach Taif, wo sich zu jener Zeit das Feldlager der Ägypter
gegen die Wahhabiten befand. Der Grund, warum der Herrscher Ägyptens Burckhardt
zu sich gebeten hatte, bestand darin, dass er die Meinung eines Europäers, den er als
britischen Spion betrachtete, über die Lage in Europa nach der Verbannung Napoleons
auf die Insel Elba erfahren wollte. Für Burckhardt gab sich dadurch die Gelegenheit,

115



als einer der ersten Mitteleuropäer
1814/15 die Pilgerfahrt nach
Mekka zu unternehmen und
anschliessend Medina zu besuchen.
Ausserdem wurde er so erst noch
Chronist, der entscheidendsten
Feldzüge, die Mohammed Ali
gegen die Wahhabiten führte21.

Allerdings musstesich Burckhardt,
bevor er seinen Fuss in das für
Nichtmuslims (bis heute) verbotene

Mekka setzte, im Angesicht
von zwei islamischen Rechtsgelehrten

noch einer Art religiöser
Prüfung unterziehen. Denn
Mohammed AH schien Zweifel zu

hegen, ob Burckhardt wirklich ein
Muslim sei. So bemerkte er, als er

vom Ansinnen Burckhardts hörte,
Mekka zu besuchen, scherzhaft:
"es ist nicht der Bart allein, der
den Mann zu einem wahren
Moslim macht"22. Ob Burckhardt
Mohammed Ali oder die
beigezogene Rechtsgelehrten wirklich
von der Aufrichtigkeit seines

Abb. 1: Darstellung der heiligen Stätten in Mekka, mit islamischen Glaubensbekenntniseiner

Bescheinigung der Pilgerschaft an Johann Ludwig ses hat überzeugen können, geht
Burckhardt. Der arabische Text lautet nach der Über- aus seinen Aufzeichnungen nicht
Setzung von Prof. Dr. F. Meier, Basel: ' Lob sei Gott, der eindeutig hervor. Immerhin muss
die Wallfahrt zu einer gottseligen Wallfahrt, die Mühe zu gr sie mjt sejnen Kenntnissen von
einer dankbaren Mühe und die Fehler zu verziehenen
_ „ Koransuren und -kommentaren
Fehlern gemacht hat! Der verehrliche Scheich Ibrahim hat

D. beeindruckt haben, denn er erhieltdie Wallfahrt vorschriftsgemass vollzogen und alle Riten
und Gebote vollständig und vollzählig ausgeführt. Und Gott bezüglich auf Mekka die Erlaubist

der beste Zeuge. Das Ereignis hat stattgefunden am Tage n's< auf eigene Verantwortlichkeit
6 des Monats al-Hiddscha des Jahres 1229." zu tun, was ihm beliebe22.
(D.i. der 19. November 1814).

Für Burckhardt bedeutete der
Zutritt zu Mekka nicht nur die Erfüllung seines Wunsches, die Pilgerfahrt zu vollziehen,
sondern er ermöglichte ihm auch, während vier Monaten in der heiligen Stadt zu wohnen.
Damit gewann er genügend Beobachtungszeit, seinen britischen Auftraggebern und der
europäischen Wissenschaft die damals genaueste Beschreibung sowohl der heiligen Stadt
selbst als auch der Wallfahrtsriten zu vermitteln24. Wohl sind vor ihm zumindest zwei

Europäer nach Mekka gekommen, nämlich Ulrich Jasper Seetzen (1767-1811) im
Jahre 1809 und — einige Jahrzehnte vor ihm — Carsten Niebuhr (1733- 1815). Keiner
konnte jedoch die Einzelheiten der Stadt und die Zeremonien der Pilgerfahrt so genau
darstellen wie Burckhardt2^. (Abb. 1).

116



Die für einen Europäer aussergewöhnliche Gelegenheit, Mekka und Medina während einer
längeren Zeit zu besuchen und zu beschreiben, hindert indes Burckhardt nicht, auch hier
in bezug auf den Islam recht kritische Anmerkungen anzubringen. So stellt er u.a. eine

grosse Divergenz zwischen dem eifrigen Bekenntnis der Einwohner Mekkas zum Glauben
des Propheten einerseits und der nachlässigen Beobachtung der Gesetze andererseits fest:

"Wenn die Pilger die Stadt verlassen haben, wird der Gottesdienst in der Moschee sehr sparsam
besucht. Sie [die Mekkaer, D.Z.] theilen niemals Almosen aus, indem sie sich mit der Ausrede entschuldigen,

sie seyen von der Vorsehung in diese Stadt versetzt, um Wohlthaten zu empfangen und nicht
solche zu verleihen. Sie äffen die Gebräuche nach, die man von Mohammed erzählt, aber bloss in

seinen unbedeutenden Gewohnheiten; ihr Schnurrbart ist kurz geschnitten, und der Bart wird
regelmässig unter die Schere genommen, weil es so des Propheten Brauch war. Auf gleiche Weise lassen sie

das Ende des TUrbans locker über die Mütze herabfallen; jeden zweiten Tag bestreichen sie ihre Augenlider

mit Kohhel oder Antimonium und haben in ihrer Hand immer einen Messouak oder Zahnstocher,
der aus einem dünnen Zweig des Gesträuches Arak oder von den parsischen Hadjy's20 eingebracht
worden ist. Sie wissen viele Stellen des Koran's und Hadyth [= Hadith, D.Z.] (oder der heiligen
Überlieferung) auswendig und jeden Augenblick sprechen sie darauf an, oder führen sie an; aber sie

vergessen, dass diese Vorschriften als Regeln zum Betragen und nicht zur blossen Wiederholung gegeben
sind"2''.
Im Anschluss an seinen Aufenthalt in Medina kommt der Basler Kaufmannssohn
Burckhardt auch auf den Einfluss der Religion auf das wirtschaftliche Verhalten der
Muslims zu sprechen, wobei er insbesondere das islamische Zinsverbot kritisiert, welches
den Wucher von Nichtmuslims (d.h. in der Region lebende Christen und Juden)
begünstigte28. Allgemein zieht er über das Verhältnis der Religion zur Wirtschaftstätigkeit
folgende recht negative Bilanz:

"Die lächelnden Hoffnungen, welche den Europäer ermuthigen, die Aussicht, im Alter den Gewinn der
frühen Bemühungen zu geniessen, sind dem Orientalen unbekannt, dessen Zurückziehung von
Geschäften ihm nur gefährlich seyn würde, indem er sich in den Augen der raubsüchtigen Statthalter
[der Türken, D.Z.] als reich bezeichnete. Der doppelte Einfluss der türkischen Regierung und der
muselmännischen Religion hat eine solche allgemeine Heuchelei erzeugt, dass kaum ein Muselmann
(dessen ruhiges Wesen, wenn er, auf dem Sopha lehnend, seine Pfeife raucht, eine Idee der vollkommensten

Zufriedenheit und Apathie giebt) gefunden wird, der nicht unter dem Widerstreit des Neides,

unbefriedigten Geizes, der Ehrsucht oder Furcht, seine übel erworbenen Güter zu verlieren, litte"28.

Hält man sich alle diese kritischen Feststellungen Burckhardts zum Islam, denen nur selten

positive Äusserungen entgegenstehen, vor Augen, drängt sich unwillkürlich die Frage
auf: Wie hält es Burckhardt selbst mit dem Islam? Bis in die jüngste Zeit ist immer erörtert
worden, ob Burckhardt für sich selbst die Glaubensinhalte und Gebote des Islams

akzeptiert und verinnerlicht hat30. Eine objektive Sichtweise muss hier jedoch zu einem
differenzierenden Urteil führen.

Dazu ist zunächst auf das Problem einzugehen: Wie wird man Muslim?

Wie das Christentum — und im Unterschied zum Judentum — ist der Islam eine nach
aussen missionierende Religion und kennt daher relativ einfache Voraussetzungen zum
Beitritt. Es genügt, wenn der Beitrittswillige auf arabisch das islamische Glaubensbekenntnis

vor zwei volljährigen und rechtlich als Muslims anerkannten Zeugen ausspricht.
Selbstverständlich gibt es für einen Muslim (eine Muslima), der (die) seinen (ihren) Glauben

ernst nimmt, noch weitere Pflichten. Es sind fünf Grundanforderungen, bekannt als
die fünf Pfeiler (oder Säulen) des Islams, die das äussere religiöse Verhalten des Muslims

117



bestimmen: Glaubensbekenntnis, rituelles Gebet, Fasten im Monat Ramadan, Almosensteuer

und — wenn es die Möglichkeiten erlauben — einmal im Leben die Pilgerfahrt nach

Mekka.

Der Koran enthält für den gläubigen Muslim das endgültige, letzte Wort Gottes. Dieses

Buch wird bis in den Wortlaut hinein für absolut richtig und gültig gehalten. Deshalb gilt
allein die Sprache als verbindlich, in der das Wort Gottes dem Propheten geoffenbart
wurde: das Arabische. Ein frommer Muslim lernt — wie dies bereits aus verschiedenen
Äusserungen Burckhardts weiter oben hervorging — weite Teile, oft den ganzen Koran
auswendig. Zumindest einige Koransuren, d.h. Korankapitel, muss er schon deshalb
auswendig rezitieren können, um täglich fünfmal in der Lage zu sein, das rituelle Gebet zu
entrichten31.

Es besteht kein Zweifel, dass Burckhardt beim Betreten islamischen Gebietes offiziell
das Glaubenbekenntnis ablegte und alle religiösen Pflichten genau einhielt. Hätte er es

nicht getan, wäre er noch mehr in Schwierigkeiten geraten, als dies — zumindest während
der Zeit seines Aufenthaltes in Syrien — ohnehin der Fall war. Mit seinen profunden
Arabischkenntnissen und seinem geradezu enzyklopädisch geschulten Gedächtnis dürfte er
wohl grosse Teile des Korans auswendig gekannt haben. In seinem Arabienbericht gibt er
auch zu, dass er im oben erwähnten, für die Erlaubnis zum Aufenthalt in Mekka
entscheidenden Moment der Prüfung "grosse Sorge trug, ein so langes Kapitel aus dem
Koran herzusagen, als mein Gedächtnis in dem Augenblick damit versehen war"32.

In den Augen seiner Umgebung war somit Burckhardt sicher ein Muslim. Der einzige,
der wahrscheinlich daran zweifelte, war Mohammed Ali. Aber dieser war ja selbst —

obwohl Muslim — seiner Geburt nach Europäer33 und er wusste zudem um die von ihm
indirekt selbst geförderte Sitte mancher seiner europäischen Berater, zum Islam überzutreten,

um noch wichtigere Posten in Ägypten zu erhalten34. Mit dem Titel eines Hadjdji
(Haddschi), den sich Burckhardt durch seine Pilgerfahrt nach Mekka erwarb, erhöhte
sich sein Ansehen wesentlich.

Genau hier liegt jedoch der Haken, der Burckhardts Schicksal bestimmen sollte. Es ist
zwar relativ leicht, Muslim zu werden, aber die Möglichkeit zu einem "Austritt" aus dem
Islam gibt es nicht. Dieser Sachverhalt wird schon durch äussere Umstände bedingt,
existieren doch im Islam keine kirchlichen Organisationen im christlichen Sinne, welche
eine Austrittsbestätigung auszustellen in der Lage wären. Überdies bestehen im islamischen

Recht, der Shari'a, Bestimmungen, wonach ein Muslim, der versucht, seinen Glauben

zu verlassen oder zu verleugnen, dem Tode zu überantworten ist.

Was immer der allem reinen Wortglauben gegenüber stets skeptisch eingestellte, weil von
der Aufklärung geprägte Christ und Protestant in s'einem Innern wirklich gedacht und
geglaubt hat, in den Gebieten, die er bereiste und erforschte, war er ein Muslim unter
seinesgleichen. Er hätte sich — zumindest nach aussen — den Folgen seines Glaubensbekenntnisses

zum Islam vielleicht nur durch seine Rückkehr nach Europa entziehen
können.

Aber Burckhardt ist 1817 — kaum dreiunddreissigjährig — in Kairo, einer Stadt, die sich
in einem isla.mischen Herrschaftsgebiet befindet, gestorben. Was das bedeutet, hat er vor
seinem Tode genau gewusst. Den Anweisungen, die er — todkrank — dem befreundeten

118



englischen Generalkonsul

Henry Salt (1780-
1827) übermittelte, fügte

er hinzu: "Die Türken

[ ] werden sich
meines Leichnams
[Körpers, D.Z.]
bemächtigen, überlasst
ihnen denselben
ruhig"35.

Vielleicht könnte man
hier hinzufügen, Burck-
hardt habe gemeint:
den Körper und nicht
den Geist. Aber solche

Spekulationen sind Abb 2 Das noch heute bestehende Grab in Kairo
müssig. Aufschluss über
die tatsächliche Gesinnung

Burckhardts in religiösen Angelegenheiten hätte erst seine Rückkehr nach Europa
erbracht.

Die Muslims haben sich in der Tat der seines Körpers

bemächtigt. Sie haben ihn auf dem arabischen
Friedhof in der Nähe des Stadttores Bab an-Nasr
am Nordostende der Altstadt von Kairo
begraben36 und bis heute dieses Grab eifersüchtig
gehütet. Als Mitte des 19. Jahrhunderts von
nichtislamischen Kreisen Ägyptens erstmals Anstalten
getroffen wurden, die bescheidene Ruhestätte
des Entdeckers von Petra durch ein Monument
würdiger zu gestalten, erhoben — wie Sir Richard
F. Burton (1821 - 1890), seinerseits ein berühmter
britischer Entdeckungsreisender, der ebenfalls Mekka

und Medina besucht hatte, zu berichten wusste —

die Muslims zunächst Einspruch37. Erst 1871 wurde

dann der heute noch bestehende Stein
aufgerichtet, der eine arabische Inschrift trägt, deren
Übersetzung lautet38 (Abb. 3):

"Wer bleibt lebend? Das ist das Grab des seligen nun
zur Gnade des Flöchsten Gottes gelangten Scheik
Ibrahim, Sohn des Abdallah Burckhardt von
Lausanne. Das Datum seiner Geburt ist der 10. Mo
harrem des Jahres 1199 und das Datum seines
Ablebens in Gott zu Kairo, der Glücklichen, der
6. Dulhigge des Jahres 1232.

Im Jahre 1 288

Im Namen Gottes, des Barmherzigen und Gnädigen".
Abb. 3 Grabschrift (nebenstehend

übersetzte).

119



RÉSUMÉ

J.L. Burckhardt (1784 - 1817) fait partie des grands voyageurs et chercheurs du 19° siècle au Proche

Orient. Ses années de jeunesse se plaçaient à l'époque où les milieux intellectuels européens commençaient

à s'intéresser aux cultures orientales.
Les circonstances politiques avaient obligé le père de Burckhardt à quitter Bâle et à faire éduquer ses

fils à Neuchâtel, ville prussienne à l'époque. Par la suite, Burckhardt vint à Berlin et à Londres. En vue

d'une expédition en Afrique, il fit connaissance, en Syrie, avec ie monde de l'Islam. Pour ne pas passer

pour européen, il s'habilla à la façon orientale. C'est à cette occasion qu'il acquit une connaissance

approfondie de la religion islamique. En 1814 le souverain d'Egypte l'appela chez lui, ce qui fournit
à Burckhardt l'occasion de faire, comme l'un des premiers européens, le pèlerinage de la Mecque. Il y
séjourna 4 mois et fournit la première description détaillée de la ville sainte.

Avant d'avoir été autorisé à visiter la Mecque, Burckhardt avait dû se soumettre à un contrôle de ses

connaissances devant des docteurs du droit islamique. Aux yeux de son entourage, il passa ainsi pour
un musulman. Cependant: s'était-il, en son fort intérieur, converti à l'Islam, ou n'a-t-il agi ainsi que
pour des raisons tactiques? Un mystère que le chercheur a emmené avec lui dans sa tombe!

Résumé: D. Zeller
Traduction: P. Meyer

ANMERKUNGEN, LITERATUR

^
Scheich, auch Transkriptionen wie Shaikh, Schêch: das arab. Wort bedeutet ursprünglich "alter
Mann". Im Orient heute ein Ehrentitel im geistlichen (auch in der islamischen Mystik) und
weltlichen Leben; bei den Beduinen Oberhaupt einer Gruppe, in Dörfern Ortsvorsteher.

2
Carl Burckhardt-Sarasin und Hansrudolf Schwabe-Burckhardt (Hg.): Scheik Ibrahim (Johann

Ludwig Burckhardt), Briefe an Eltern und Geschwister, Basel 1956, S. 12 (weiter als Briefe zitiert).
3

Eduard Gibbon: Der Sieg des Islams; ungekürzte Textausgabe, Wien-Leipzig-Olten 1937, S. 562
4

Das Verhältnis Voltaires zum Islam hat der iranische Historiker DjavSd Hadidi in seiner Arbeit
Voltaire et l'Islam, Paris 1974, dargestellt und analysiert.

^
Gibbon, op. cit. S. 310 ff.

3
Briefe, S. 1 5

^ Annemarie Schimmel (Hg.): Orientalische Dichtung in der Übersetzung Friedrich Rückerts, Bremen
1963, S. 30

O

Gerhard Endress: Einführung in die islamische Geschichte, München 1982, S. 20
g

René Teuteberg: Berühmte Basler und ihre Zeit. Sieben Biographien, Basel 1976, S. 99 ff. und

Briefe, S. 14

^ Briefe, S. 14 und 26
11

Teuteberg, op. cit. S. 1 01

1 2
Briefe, S. 1 5 f.

13
Briefe, S. 16 f.

14
Johann Ludwig Burckhardt's Reisen in Nubien, Weimar 1820. Einleitung: Über das Leben und die
Reisen Burckhardt's, S. V-Vl (weiter als Nubien-Einleitung zitiert)

1 5
Nubien-Einleitung, S. XXX

16
Nubien-Einleitung, S. XXXI

^ Johann Ludwig Burckhardt's Reisen in Syrien, Palästina und der Gegend des Berges Sinai. Hg. von
Wilhelm Gesenius, 1. Band, Weimar 1823, S. 113

120



1 o
Ulema, auch ulamä, pl. 'alim: einer der 7Im besitzt, d.h. Kenntnisse, Gelehrsamkeit, Wissen im
weitesten Sinne und in hohem Grade. Der Ausdruck wird heute bei den Sunniten vor allem für
theologisch ausgebildete Rechtsgelehrte, bei den Schiiten auch für hohe Geistliche angewendet.

1 9
Johann Ludwig Burckhardt's Reisen in Syrien, Palästina und der Gegend des Berges Sinai. Hg.

von Wilhelm Gesenius, 2. Band, Weimar 1824, S. 568
20 Johann Ludwig Burckhardt: Bemerkungen über die Beduinen und Wahaby, Weimar 1831, S. 82 f.
21

Johann Ludwig Burckhardt's Reisen in Arabien, enthaltend eine Beschreibung derjenigen Gebiete
im Hedjaz, welche die Mohammedaner für heilig achten, Weimar 1830 [Reprint Stuttgart 1963],
S. 104 (weiter als Arabien zitiert)

22 Arabien, S. 102

23 Arabien, S. 110
24 Arabien, S. 148 - 239
25 Briefe, S. 19

28
Hadjy, auch Hadjdji oder Haddschi: Ehrentitel für eine Person, welche die Pilgerfahrt nach Mekka
vollzogen hat.

22
Arabien, S. 305

28 Arabien, S. 569 f.

29 Arabien, S. 570 f.
30

So z.B. bei Zahra Freeth und H.V.F. Winstone: Explorers of Arabia, London 1978, S. 120: "The
question of whether Burckhardt was a sincere convert to the Muslim faith has never been fully
resolved. In the early years of the nineteeth century an apostate was regarded with oppobrium, and

to pretend to adopt Islam for the purpose of travelling to Mecca was almost as bad. Today, in a

more liberal religious climate, the question seems largely irrelevant. Certainly Burckhardt was
a professed Christian before starting his travels, but after living the part of a Muslim for several

years it may be that he found himself genuinely drawn to Islam" [...].
31

Aus der umfassenden Einführungsliteratur in den Islam seien erwähnt: Peter Freimark et al. (Hg.):
Grosse fremde Religionen. Grundlagen für einen Dialog. Dortmund 1977; Adel Th. Khoury:
Begegnung mit dem Islam, Freiburg/Br. 1980; Monika Tworuschka: Allah ist gross. Religion, Politik
und Gesellschaft im Islam, Gütersloh 1983.

32
Arabien, S. 106

33
Mohammed Ali war aus Kavala in Makedonien gebürtig.

24
Ein Beispiel dafür ist Joseph Sève (1788 - 1860), ein französischer Webersohn, der als angeblicher
Oberst 1819 nach Ägypten ging und Mohammed AH seine Dienste als Ausbildungschef der Armee
anbot. Nach seinem Übertritt zum Islam nannte er sich Soliman Bei und 1829 erhielt er den
Pascha-Titel. Ein anderer Franzose meinte dazu spottend: "Gleich allen kirchlich Indifferenten
glaubte er seine religiöse Überzeugung nicht wechseln zu müssen, wenn er den Kultus wechselte."
Vgl. dazu: Thankmar Freiherr von Münchhausen (Hg.): Mameluken, Paschas und Fellachan.
Berichte aus dem Reich Mohammed Alis 1801 - 1849, Tübingen 1982 (enthält auch einen Text von
und Anmerkungen zu Burckhardt)

35
Nubien-Einleitung, S. CXVI

36
Briefe, S. 20 f.

37
Sir Richard Burton: Personal Narrative of a Pilgrimage to Al-Madinah & Meccah, Vol. 1, New York
1964 [Reprint der Ausgabe von 1893], Fussnote S. 84 f.

38
Briefe, S. 21 (Text wörtlich, d.h. einschliesslich der zweifelhaften Transkription arabischer
Ausdrücke übernommen)

121





DER TOURISMUS ALS URBANDYNAMISCHER FAKTOR IN FES

(MAROKKO)1

ROLAND WIDMER

1 Charakteristika des Tourismus in Fès

Neben ihrer hervorragenden Stellung als Drehscheibe im nord-südlichen bzw. ost-westli-
chen Verkehrsgeschehen Marokkos, welche zu zahlreichen Übernachtungen führt, stellt
Fès auch ein Zentrum des Pilgertourismus dar. Das Grabmal und die Moschee von Moulay
Idriss II., dem Stadtgründer von Fès (808), wird täglich von Tausenden von Marokkanern
— darunter selbstverständlich einer Mehrheit Fasi — aufgesucht. Pilger aus schwarzafrikanischen

Staaten hingegen besuchen vor allem das Grabmal von Sidi Ahmed Tijani. Auf alle
Mohammedaner übt die 857 gegründete Karaouine-Moschee, die grösste Moschee
Nordafrikas, welche 22 000 Muslims Platz bietet, eine gewaltige Anziehungskraft aus, weil
sie während Jahrhunderten das Zentrum des maghrebinischen und des gesamten
arabischislamischen Geisteslebens darstellte.

Auf Initiative König Hassan II. wird Fès'Bedeutung als Konferenzstadt immer mehr
aufgewertet, indem sie zum Schauplatz gesamtarabischer Konferenzen (z.B. Palästinakonferenz

1982) gewählt wird. Der temporäre Diplomatentourismus bietet etwas Ersatz für die
im Vergleich zu den politischen und wirtschaftlichen Zentren Rabat und Casablanca in
Fès wesentlich geringer entwickelten permanenten politischen und geschäftlichen
Fremdenverkehrsaktivitäten. Bestimmend für den Tourismus in Fès bleiben aber die Königs-
städte-Rundreisen, die in jedem grösseren europäischen Reisekatalog als Angebot enthalten

sind. Die Königsstädte-Tour, d.h. der Besuch von Marrakech, Rabat, Meknès und Fès,
die sich traditionell im Rahmen einer einwöchigen Rundfahrt abwickelt, schlägt sich in
zweierlei Hinsicht als Charakteristikum des Tourismus in Fès nieder:

1. In einer starken Bedeutung des Gruppentourismus: von den insgesamt 228 266 Tou-
ristenankünften in homologierten Hotels 1981 müssen rund 108 000 oder ca. 47% dem
Gruppentourismus zugerechnet werden.

2. In einer kurzen Aufenthaltsdauer der Stadtbesucher: 1981 verblieb ein Gast
durchschnittlich nur 1,85 Tage in einem klassifizierten Hotel.

Während das Kennzeichen des hohen Anteils Gruppenreisender nur für die homologierte
Hôtellerie Gültigkeit besitzt (speziell in den zwei höchsten Kategorien mit rund 65%
Gruppengästen), gilt das Charakteristikum des Kurzaufenthalts auch für die nicht
klassifizierten Beherbergungsbetriebe der Neu- und Altstadt. Ebensowenig wie die im Mittel
kurze Aufenthaltsdauer als Spezifikum des Gruppentourismus oder bestimmter Beherber-

Roland Widmer, Hebelstr. 102, 4056 Basel

123



gungsstätten bezeichnet werden kann, darf die Kürze des Verweilens als alleiniges
Kennzeichen des ausländischen Touristenstroms nach Fès apostrophiert werden. Mit einer
durchschnittlichen Aufenthaltsdauer von 1,82 Tagen liegen die Marokkaner sogar noch
leicht unter dem Gesamtdurchschnitt von 1,86 Tagen aller ausländischen Gäste.

Die Übernachtungszahlen in Fès werden durch Touristen aus zwei Nationen, jenen aus

Marokko und seiner ehemaligen Kolonialmacht Frankreich geprägt (Tab. 1). 1981
zeichneten diese zwei Besuchergruppen für 65,5% aller Übernachtungen verantwortlich.
Die Franzosen buchten als Spitzenreiter allein 34,9% aller Übernachtungen, während der
Inlandtourismus für deren 30,5% aufkam. Von den andern Staaten, welche Besucher in
Fès stellten, vermag sich kein weiterer mehr markant von den übrigen abzuheben.

Tab. 1 Übernachtungen in homologierten Hoteis, Campingplätzen und Feriendörfern der Provinz
Fès 1981 nach Nationalitäten'

Nation absolut in %

Frankreich 174 673 34,95
Marokko 152 563 30,53
Deutschland 35 882 7,18
Spanien 29 954 5,99
USA 20 398 4,08
Italien 15 520 3,11
Grossbritannien 13 062 2,61
Arabische Staaten 11 820 2,37
Andere 45 911 9,18
(u.a. Schweiz 7 967 1,59)

Total 499 783 100,00

Die Hôtellerie von Fès zeichnet sich durch eine Dominanz der Luxusbetriebe aus (Tab. 2).
67,95% der in homologierten Hotels der Provinz Fès 1982 zur Verfügung stehenden
Betten werden durch die zwei höchsten Hotelkategorien gestellt, was sich im Rahmen der
Förderung des (diplomatischen) Konferenztourismus als vorteilhaft erwies. Mit Blick auf
die zunehmende Demokratisierung des Fremdenverkehrs ist aber eine Kapazitätserweiterung

der Dreisternhotels, die nur über 11,8% aller Betten verfügen, angezeigt, zumal die
Hotels der mittleren Kategorie in der Hochsaison bereits heute die Nachfrage nicht mehr
zu decken vermögen und die Touristen meist in Hotels niederer Kategorien ausweichen
müssen. Im Vergleich zu den zwei höchsten Kategorien bleibt die Bettenkapazität der
Zwei- und Einsternhotels mit 20,3% recht bescheiden. Von weit stärkerem Gewicht
als die insgesamt 322 Zimmer in Ein- und Zweisternhotels sind die nicht klassifizierten
Hotelkapazitäten mit 478 Zimmern in der Stadt Fès allein (I), wovon 326 in der
Altstadt zu finden sind.

Keinerlei statistische Angaben können zu den Beherbergungskapazitäten der äusserst
bescheiden ausgestatteten traditionellen Khane (Fondouqs)3 gemacht werden, die in
standörtlicher Kombination von Schlafplatz für Mensch und Tier mit Lagermöglichkeiten
für die Güter noch immer Funktionen im Rahmen des Geschäfts- und Handelstourismus
erfüllen. Infolge der zunehmenden Motorisierung der Transporte verlieren sie jedoch

124



zunehmend an Bedeutung und erfahren einen Nutzungswandel in Produktions- und
Verkaufslokalitäten oder infolge des Bevölkerungsdrucks in Dauerunterkünfte äusserst
bescheidenen Standards.

Tab. 2 Kapazitäten homologierter Hotels in der Provinz Fès 1982 nach Hotelkategorien^

Kategorie Hotels Zimmer Betten % aller Betten

5* 2 435 835 31,82
4* 5 478 948 36,13
3* 4 190 309 11,78
2* 8 215 358 13,64
1* 4 117 174 6,63

Total 23 1 435 2 624 100,00

2 Der Fremdenverkehr im Rahmen des allgemeinen Wandels der Stadt Fès

Die Wohnqualität und die architektonische

Substanz der Medina nimmt seit der
Unabhängigkeit ab, weil die marokkanische

Oberschicht die Altstadt nach dem
Abzug der Mehrheit der Franzosen in

grosser Zahl verliess, um in die nun
freigewordenen neustädtischen Wohnquartiere
einzuziehen bzw. Fès in Richtung der
politischen (Rabat) oder wirtschaftlichen
Kapitale (Casablanca) zu verlassen, wo sie von
den Franzosen aufgegebene politische oder
ökonomische Spitzenfunktionen übernahmen.

In die freigewordenen Altstadtquartiere

drängte eine landflüchtende Bevölkerung,

was zu einer eigentlichen 'Ruralisation'

und Verslumung gewisser Altstadtbereiche

führte. Um möglichst viele
Menschen unterbringen zu können, wurden
ohne Rücksicht auf originale Architektur
und Inneneinrichtungen (Dekorationen aus
Holz, Stein und Gips) ehemalige Paläste
durch Zwischenwände unterteilt, um

Aufgrund der in der französischen Protektoratszeit betriebenen Stadtpolitik präsentiert
sich Fès als binäres Stadtgebilde: orientalische

Altstadt (Medina) und europäische
Neustadt (Ville Nouvelle), die in je
unterschiedlicher Weise auf die innovativen
Raumimpulse nach der Unabhängigkeit
Marokkos von 1956 reagierten.

Abb. 1 Plan der Stadt Fès.

(Aus: Faurell, J.J. Maroc. Paris 1981)

125



Wohnraum für mehrere Familien im gleichen Gebäude zu schaffen und gleichwohl die im

Orient besonders hochgehaltene familiäre Intimsphäre zu wahren. Gleichzeitig entstanden
am Rande der Medina zahlreiche Spontansiedlungen zuströmender Landflüchtlinge einer
explosiv wachsenden Bevölkerung.

Durch industrielle Produktions- und kapitalistische Wirtschaftsformen erleidet der
Zentralbazar in der Medina einen Funktionsverlust. Verkaufslokalitäten nehmen auf
Kosten handwerklichen Produktionsstätten mehr Raum ein, weil zahlreiche ursprünglich
handwerkliche Produkte heute ausserhalb der Medina in der Ville Nouvelle industriell
hergestellt werden und weil die rasch zunehmende Einwohnerzahl von Fès die Nachfrage nach

Verkaufslokalitäten stark ansteigen lässt. Gleichzeitig verlieren die zünftischen
Organisationsformen des Gewerbes an Bedeutung. Diese sozioökonomischen Veränderungen
führen zu einer neuen sozialräumlichen Differenzierung des Zentralbazars, indem die
traditionelle, zünftische Branchensortierung, die in der Neustadt nie Bedeutung erlangte,
zunehmend aufgelöst wird. Das neue Nutzungsmuster wird nicht unwesentlich durch den

Tourismus bestimmt, denn der traditionelle orientalische Urbanraum reagiert besonders

empfindlich und intensiv auf Touristenströme, weil er bereits aufgrund seiner Anlage
im Sackgassen-Grundriss die Touristenbewegungen stark kanalisiert. Zum Aufsuchen der
städtischen Attraktionen stehen dem Besucher in der Medina nur wenige Durchgangsachsen

zur Verfügung, die, sobald sie eine genügende touristische Frequenz aufweisen,
sich ökonomischen Gesetzen gehorchend in Warenangebot und Physiognomie den neuen
Standortbedingungen anzupassen beginnen, sofern keine konservierenden Vorschriften
bestehen.

Die Erhöhung der Verkaufseinnahmen durch Absatz von Produkten an Touristen führt
zu einer Bodenwertsteigerung, die sich in höheren Mieten und Verkaufspreisen der
Läden niederschlägt. Das rentenkapitalistische, äusserst komplexe Vermietungssystem
entwickelt in der Medina aber nicht jene spekulative Eigendynamik wie in modernen
Geschäftszonen (auch der Neustadt von Fès!), weil die korrekte, d.h. dem Verkaufssortiment

angepasste Miete in der Medina auf Verlangen durch eine staatliche Schlichtungsstelle

festgesetzt wird.

Gleichwohl droht aufgrund der ungeordneten Ausbreitung einiger Gewerbe — vor allem
der von der Nachfrage der Touristen profitierenden Messing- und Silberschmiede — auf
Kosten ökonomisch im Abstieg begriffener Flandwerkssektoren der ehemalige Zustand
der strengen Branchensortierung in einen solchen der Branchenanarchie überzugehen,
was auch die touristische Attraktivität der Medina schmälert.

Veränderungen des Warensortiments zwecks Absatzes an Touristen sind nicht unbedingt
an einen Besitzer- bzw. Mieterwechsel der Boutique gebunden. Sie können auch auf
einer kalkulatorischen Analyse des bisherigen Besitzers/Mieters gemäss folgendem Fragenkatalog

beruhen:

— Welche Marktchancen/Verdienstmöglichkeiten bietet mir das gegenwärtig produzierte/
angebotene Produkt?

— Drängt sich die Integration neuer Artikel oder sogar ein vollständiger Sortimentswechsel

auf, um wirtschaftlich bestehen zu können?

— Welche Produkte/Sektoren bieten zur Zeit bedeutende Gewinnmargen?
— Soll das Angebot (verstärkt) auf den wachsenden Touristenstrom ausgerichtet werden?

126



Eine detaillierte Fallstudie im Souk5 der Henna zeigt, dass die individuelle Bereitschaft,
das Warensortiment im Hinblick auf Touristen zu ändern, in wesentlichem Masse vom
Alter bzw. den Sprachkenntnissen der Händler abhängt. Jüngere, sprachkundige Händler
zeigen sich eher zu auf Touristen ausgerichteten Innovationen bereit. Sukzessions- bzw.
Ergänzungsprozesse sind daher meist mit einem Generationenwechsel der Händler gekoppelt.

Die Sortimentsänderungen zeigen nur ergänzenden Charakter, sofern das traditionelle
Produkt (z.B. Henna und andere althergebrachte Körperpflegeprodukte) einen touristischen

Attraktivitätswert besitzt, den es auszunutzen gilt. Der ergänzte Artikel (häufig:
Töpfer-, Lederwaren) soll eine beträchtliche Einnahmesteigerung mit sich bringen.

An den wichtigsten touristischen Bewegungsachsen der Medina ist ein verstärkter physio-
gnomischer Wandel in Form der Ausbreitung von Werbeschildern — speziell für Fotoartikel

— festzustellen. Einige Händler gehen gemäss neustädtischem Vorbild auch dazu über,
die traditionellen Fronten der Boxen durch Schaufenster und Türen mit Werbeanschriften
zu ersetzen. Eine Modernisierung, die oft in der räumlichen Zusammenlegung zweier
nebeneinanderliegender Bazarboxen zu einem von der Kundschaft zu betretenden
Verkaufslokal gipfelt. Eine architektonische Umgestaltung, die nicht nur, aber mehrheitlich,
Geschäfte mit betont touristischem Umsatz betrifft.

Von den total 43 homologierten und nicht klassifizierten Hotels in der Stadt Fès

konzentrieren sich deren 24 in der Neu- und 19 in der Altstadt. Innerhalb der Mauern der
Medina liegt nur ein klassifiziertes Hotel: der 1929 aus einem Privatpalast in ein Luxushotel

umgewandelte Palais Jamai, welcher bei Bab6 Guissa am Rande der Altstadt liegt.
Der westlich der Meriniden-Gräber gelegene Viersternbetrieb7 Hôtel les Mérinides
befindet sich bereits ausserhalb des Mauerrings, kann aufgrund der direkten Nachbarschaft

zur Altstadt aber gleichwohl noch der Medina zugerechnet werden. Mit Ausnahme
des Hôtel les Mérinides liegen alle Hotels der Altstadt in unmittelbarer Nähe der Stadttore.

Ausser des Palais Jamai8 profitieren alle vom an den Stadttoren ankommenden
abgehenden Überlandbusverkehr.

Die Hotels an den Stadttoren sind weit jüngeren Ursprungs als die z.T. jahrhundertealten

Khane. Die ersten ausschliesslichen Hotelunterkünfte ohne Tierabstellung und/oder
Lagermöglichkeiten wurden in den 1920er Jahren errichtet. Im Gegensatz zu den Hotels
sind die Khane mit Hotelfunktion nicht punktuell an den Stadttoren, sondern stärker
linienhaft an den wichtigsten Verbindungsachsen von Bab Boujeloud, Bab Guissa und
Bab Ftouh in den zentralen Soukbereich angeordnet. Ein von der klassifizierten Hôtellerie
wesentlich verschiedenes Verteilungsmuster zeigen die Bazars, die in Fès als Verkaufsgeschäfte

von Teppichen oder eines gemischten Warenangebots (Maroquinerie, Poterie,
Kupfer-, Messing-, Silberwaren, Djellabas, Decken, Babouches etc.) verstanden werden.
Nur 9 der insgesamt 64 eruierten Bazars befinden sich in der Neustadt, die grosse Mehrzahl

ist in der Medina lokalisiert.

Die Schaffung der 9 neustädtischen Bazars, die sich im ehemaligen kolonialen Zentrum
in Hotelnähe befinden, vollzog sich mit Ausnahme der zwei vor 1956 schon originär als

Bazars genutzten Lokalitäten auf Kosten von Verkaufsräumlichkeiten des langfristigen
Bedarfs (Papeterie, Möbel-, Kleidergeschäfte). Die Nachfrage nach Bazarräumlichkeiten
scheint in der Neustadt nach wie vor ungebrochen zu sein, so dass weitere Verdrängungsprozesse

zu erwarten sind, welche auch zur gegenwärtigen spekulativen Miet- und
Verkaufspreishausse der Geschäftsräumlichkeiten in der Ville Nouvelle beitragen werden.

127



In ihren Verkaufspraktiken und Kundenkreisen zeigen die Bazars in der Neustadt markante

Unterschiede zu jenen der Medina. Alle Artikel der neustädtischen Bazars müssen mit
einer Preisetikette versehen sein, so dass das orientalische Feilschen nur noch geringen
Raum ennimmt und auf Kommissionsbasis9 beruhende Kaufabschlüsse nur äusserst selten

stattfinden, zumal geführte Gruppen quasi keine neustädtischen Bazars aufsuchen.
Entsprechend geringer präsentiert sich auch der Anteil der touristischen Kundschaft am
Jahresumsatz: in der Ville Nouvelle beträgt er im Mittel ca. 40%, wogegen in der Medina
rund 55% der Bazarumsätze durch Touristen bestritten werden.

Da sich die wertvollsten kunsthistorischen Schätze und die für den Mohammedaner
bedeutendsten religiösen Stätten auf dem linksseitigen Ufer des Oued1 0 Fès befinden, hat
sich der Hauptharst der Stadtbesucher schon traditionell vermehrt über die Karaouine-
Seite ergossen. Die durch die unterschiedliche Distribution der Attraktionen vorgegebene
und durch den Flussverlauf akzentuierte Teilung der Medina von Fès in zwei unterschiedlich

stark von Touristen aufgesuchte Gebiete schlägt sich in differenten Persistenz- und

Innovationserscheinungen in den beiden Medinahälften nieder. So befindet sich kein
einziger der 51 ermittelten altstädtischen Bazars und der vier Touristenpaläste (Bazar und
Restaurant) auf der Andalusien-Seite, d.h. dem rechten Ufer des Oued Fès. Diese

Reaktionslosigkeit auf die touristischen Impulse, welche auf der Andalusien-Seite in
kleinerem Umfang vorhanden sind als auf der Karaouine-Seite, ist auch darauf zurückzuführen,

dass auf dem Ostufer die zur Eröffnung eines Bazars nötigen Investitionskapitalien

bei den meisten Händlern gar nicht vorhanden sind. Ein Liquiditätsmangel, der sich

nicht nur bei der Entwicklung touristischer Einzelhandelsaktivitäten auf der Andalusien-
Seite als hindernd erweist.

Generell höhere touristische Anteile am Jahresumsatz und grössere Beschäftigtenzahlen
als die Bazars zeigen die Touristenpaläste, d.h. ehemalige Privatresidenzen, in denen zuerst
ein Bazar und später zusätzlich ein Restaurant eingerichtet wurde. Während der vom
Tourismus getragene Umsatzanteii in den altstädtischen Bazars im Mittel 55% beträgt,
erreicht er in den Touristenpalästen durchschnittlich 75%, wobei ca. 70% der Gäste in
Touristenpalästen im Rahmen geführter Gruppen eintreffen. Bei kritischer Betrachtung
erweist sich die Verbindung von Bazar und Restaurant als nicht unproblematisch. Durch
diese für das Zeitbudget der Gruppenreisenden günstige standörtliche Kombination des

Einkaufens von handwerklichen Artikeln und des Genusses einheimischer Spezialitäten
entsteht Konkurrenz für bereits existierende Spezialitätenrestaurants. Überdies entwickelt
sich eine die Marktkräfte störende Tendenz der Monopolbildung durch die Kombination
Bazar — Restaurant in Verbindung mit Verträgen Touristenpalast — Reiseveranstalter,
aufgrund derer der Reiseveranstalter mittels Kommissionen am Umsatz beteiligt wird, mit
grosser Wahrscheinlichkeit auf Kosten der Handwerker, die die angebotenen Produkte
liefern.

Wird dem Fremdenverkehr generell eine das Handwerk konservierende Funktion
attestiert, darf dennoch nicht vergessen werden, dass nicht alle der 50 Handwerkssektoren
mit rund 30 000 Beschäftigten von der touristischen Nachfrage profitieren. Während das
'artisanat de service.' (Mechaniker, Spengler, Elektriker, Färber u.a.) kaum Nutzen daraus
zieht, steigt die Nachfrage nach Artikeln des 'artisanat utilitaire' (Babouchehersteller,
Sattler, Schreiner, Töpfer"u.a.) und speziell des 'artisanat de l'art' (Messing-, Silber-,
Kupferschmied, Teppichknüpferin u.a.). Nach einer von der 'Caisse de Dépôt et de

128



Gestion' 1973 durchgeführten Befragung wurden 45% der von Touristen getätigten
Ausgaben für handwerkliche Produkte im Bereich der 'Maroquinerie' ausgegeben, 21% im
Sektor Teppiche/Textilien, 20% für Kleider/Stickereien, und die restlichen 14% verteilen
sich auf weitere Artikel des 'Artisanat' (CHAMBRE DE COMMERCE DE FES 1980,
S. 63).

3 Medina von Fès — Entwicklung zur Museumsstadt: ja oder nein?

"En réalité le touriste étranger venant à Fès, n'en fait qu'une étape, au cours de laquelle il n'a d'autre
contact avec la ville qu'une traversée généralement en groupes Dans l'impossibilité de tout échange

culturel, de toute découverte des valeurs ou des tempéraments fasis le visiteur n'en retient forcement
qu'une impression superficielle d'autant plus fausse que le milieu qui l'a pris en charge — comme les

hôtels et les organisations de groupes — est totalement artificiel ou pour le moins, étranger aux
traditions et aux structures sociales de Fès. Une telle pratique tend à enforcer Fès dans la vocation
stérilisante de VILLE-MUSEE ou plutôt de VILLE-BAZAR que l'on visite comme un jardin
exotique." (Ichter 1975, S. 3)

Sowohl vom Gesichtspunkt des bescheidenen ökonomischen Inputs als auch dem geringen
Mass an reeller Auseinandersetzung mit Schönheiten und Problemen der Medina von
Fès durch die Kurzzeitaufenthalter kann die prioritäre tourismuspolitische Leitlinie nur
lauten: Verlängerung der mittleren Aufenthaltsdauer der Stadtbesucher von gegenwärtig
1,85 auf midestens 3 Tage. Um eine Prolongation zu erreichen, gilt es speziell, die
kulturell wertvolle Abendunterhaltung (für Touristen) gezielt zu fördern, wozu die
Einrichtung eines Amphitheaters auf dem heutigen Gelände der Gerber von Sidi Moussa, die
im Zuge einer Strukturverbesserung zu verlegen sind, einen bedeutenden Beitrag leisten
könnte. Diese als Begegnungszentrum zwischen Fasi und Touristen anzulegende
Freilichtarena könnte dem Stadtbesucher den Zugang zur autochthonen Unterhaltung, im
besonderen der andalusischen Musik, die bis anhin nirgends öffentlich zu geniessen ist,
wesentlich erleichtern. Die Öffentlichkeit dieser Anlage für Einheimische und Touristen
würde verhindern, dass es zu einer abendlichen Ghettoisierung der Gäste in den Hotels
kommt, wie es tendenziell mit der Einrichtung von Nachtklubs in den Luxushotels
bereits vollzogen wurde. Unabdingbare Voraussetzung für das Gelingen des Projekts 'Amphitheater'

bildet die spontane Beteiligung der Fasi, um die Darbietungen nicht zur organisierten

touristischen 'Konserven-Folklore' zu degradieren. Eine Partizipation der Fasi

stünde also im Interesse der Stadtbewohner selbst, um die von ihnen mit Recht so
gefürchtete Degradation traditioneller kultureller Werte durch aktive Teilnahme und
Gestaltung des Programms zu verhindern.

Mit grosser Wahrscheinlichkeit könnte die Integration eines klassifizierten Hotels inmitten
der Medina ebenfalls einen Anreiz zu längerem Aufenthalt darstellen, weil der Gast direkt
in der Attraktion dieses speziellen Urbanraumes logieren würde. Als Pilotprojekt bietet
sich ein Hotel mittlerer Kategorie mit 20 - 30 Zimmern an, das in einem im Verfall
befindlichen Palast oder Khan untergebracht werden kann, dessen baufälliger Zustand
gleichzeitig unter Beachtung denkmalschützerischer Gesichtspunkte saniert wird. Der

Erfolg eines ersten homologierten Hotels inmitten der Altstadt hängt in bedeutendem
Masse davon ab, inwieweit es gelingt, durch eine harmonische Stadt- und Tourismusplanung

die latent vorhandenen sozialen Gegensätze, ja Spannungen, zwischen den Me-

dinabewohnern und den Touristen abzubauen.

129



Sanierung und Schutz der Medina, Verbesserung der Lebensbedingungen ihrer Bewohner
und Tourismusförderung müssen Hand in Hand gehen. Der Erlass und die Durchsetzung
von Denkmalschutzbestimmungen für die historische Architektur bei gleichzeitiger
Verbesserung der sanitären Verhältnisse in der Medina bedeutet auch die beste Tourismusförderung.

Die Priorität der Planung hat aber auf der Ebene der Rehabilitation der Medina

zu liegen, denn der Tourismus hat wenn immer möglich der Lösung von Stadtproblemen
zu dienen und keinesfalls die Stadtplanung der Tourismusförderung untergeordnet zu
werden. Die Vorteile aus einem wachsenden Gästestrom sind sorgfältig gegen allfällige
Nachteile abzuwägen und letztere möglichst zu vermeiden bzw. umgehend zu bekämpfen.

Im Sektor Handwerk bedeutet dies konkret, dass die touristisch bedingte, an sich vorteilhafte

Umsatzsteigerung, von der vornehmlich das Kunsthandwerk profitiert, nicht zu
einer Qualitätseinbusse infolge Ausrichtung auf touristische Nachfrage führen darf. Um
einer derartigen Entwicklung, die im Bereich der Maroquinerie und der Messingwaren
schon ein fortgeschrittenes Stadium erreicht hat, entgegenzuwirken, müssen staatlicher-
seits Prüfungen durchgeführt und Fähigkeitsausweise abgegeben werden, die allein zur
Ausübung eines Gewerbes berechtigen. Gleichzeitig gilt es Qualitätskontrollen durchzuführen

und industriell hergestellte Pseudo-Kunsthandwerksprodukte entsprechend zu
kennzeichnen, um das echte Handwerk und dessen Ruf vor unqualifizierter und unseriöser

Konkurrenz, die durch qualitativ schlechte Arbeit kurzfristig vom Absatz an Touristen
profitieren will, zu schützen.

Mit dem 1975 in der Neustadt eröffneten 'Ensemble Artisanal' wird dem Stadtbesucher
eine Orientierungshilfe finanzieller und qualitativer Natur angeboten, was den Touristen
vor dem Kauf schlechter Produkte zu übersetzten Preisen bewahren und das traditionelle,

seriöse Gewerbe unterstützen soll. Im 'Ensemble Artisanal' können 40 von der
'Chambre de l'Artisanat' ausgewählte hochqualifizierte Handwerker bei der Arbeit
beobachtet werden. Alle von ihnen hergestellten Artikel gelangen zu fixierten Preisen zum
Verkauf. Dies gibt dem Touristen, selbst wenn er im Moment keinen Kauf tätigt, eine

Vorstellung über angemessene Preise für qualitativ hochwertige Produkte. Man mag
dieses partielle Abgehen vom typisch orientalischen Feilschen bedauern, zur Bekämpfung
übler Verkaufspraktiken ist diese Methode, welche sich auf die Mitarbeit der Stadtbesucher

(95% der Eintritte ins 'Ensemble Artisanal') abstützt, aber unbedingt angezeigt.

Um die touristisch attraktive räumliche Branchensortierung der Gewerbe zu erhalten, darf
nicht nur das 'artisanat de l'art) welches in direkter Weise durch Käufe von Touristen
profitiert, in den Genuss von staatlichen Förderungsprogrammen gelangen, sondern auch
das 'artisanat de service' und das 'artisanat utilitaire'. Da sich im Rahmen einer
allgemeinen Strukturbereinigung und -Verbesserung des Handwerks der Bau neuer Gewerbequartiere

ausserhalb der Stadtmauern aufdrängt, ist es angezeigt, die Gewerbe mit touristischem

Absatz in der Medina zu belassen, weil sie so (zumindest weitgehend) selbständig
in der Lage wären, die Verbesserung ihrer Produktionsverhältnisse vorzunehmen.
Gewerbe ohne touristischen Absatz hingegen haben sich, wenn es die räumlichen Verhältnisse

und die angestrebte Strukturverbesserung verlangen, unter gleichzeitiger technischer
Umrüstung neu ausserhalb der Medina niederzulassen. Um die räumlichen Strukturwandlungen

geordnet ablaufen zu lassen, müssen die in gewissen altstädtischen Zonen neu
einziehenden touristischen Gewerbe durch Planauflagen zu einer branchenspezifischen
räumlichen Sortierung gezwungen werden.

130



Raumordnende Eingriffe erfordert auch die touristisch bedingte starke numerische
Zunahme der Bazars (Tab. 3/4), die von den touristischen Hauptbewegungsachsen und dem
historischen Zentrum in immer abseitiger gelegene Wohngebiete der Karaouine-Seite
vordringen und so die traditionelle Trennung von Handel/Gewerbe und Wohnen aufzulösen
beginnen. Nur durch Vorschriften betreffend Lage und Hygiene der Bazars kann dieser
Entwicklung begegnet werden, welche sich anschickt, die althergebrachte funktionalräumliche

Ordnung der Medina von Fès grundlegend zu verändern.

Tab. 3 Eröffnung der klassifizierten Hotels in der Stadt Fès^ ^

Periode Anzahl

vor 1956 10
1956 - 1964 -
1965 - 1972 5

1973 - 1981 3

Total bis 1981 18

Tab. 4 Eröffnung der Bazars und Touristenpaläste in der Stadt Fès^

Periode Altstadt Neustadt Total

vor 1956 12 2 14
1956 - 1964 9 1 10
1965 - 1972 22 4 26
1973 - 1981 11 2 13

Total bis 1981 54 9 63

Im Sinne eines direkten finanziellen Beitrags des Tourismus an das Medina-Sanierungs-
programm dürfte auch daran gedacht werden, auf jede Übernachtung einen kleinen
Beitrag zu schlagen, wie dies zur Tourismusförderung bereits praktiziert wird. Gerade vom
Touristen, der sich für die kunsthistorischen Schätze dieser Stadt interessiert, darf doch
erwartet werden, dass er auch einen kleinen finanziellen Beitrag zu einem architektonischen

Sanierungsprogramm und zur Verbesserung der Lebensverhältnisse der Medinabe-
wohner leistet, ohne dass dadurch unverantwortliche Abhängigkeiten vom Tourismus
geschaffen werden. Dies gilt es unter allen Umständen zu vermeiden, zumal der Fremdenverkehr

einen Dienstleistungssektor darstellt, dessen Höhen und Tiefen sich nicht mit
Bestimmtheit prognostizieren lassen. Zudem soll der Tourismus — wie bereits ausgeführt
— nicht die Stadtplanung bestimmen, sondern vielmehr ein integraler, subsidiärer Bestandteil

davon darstellen:

"L'importance même de la population (250 000) ne permet pas de considérer la Ville Ancienne de
Fès comme un simple secteur historique à sauvegarder, à restaurer et à livrer en définitive pour sa

préservation à une minorité priviligée ou au tourisme. Si cette destinée peut être réservée à quelques
secteurs particuliers, l'ensemble de la Ville Ancienne devra faire l'objet d'un traitement global
économique, social, sanitaire et architectural assurant les conditions d'une vie aussi normale que possible de
toutes catégories sociales, dans un cadre assaini et adapté aux exigences d'une population jeune et
active." (ichter o.J., S. 5)

131



ZUSAMMENFASSUNG

Aufgrund der in der französischen Protektoratszeit betriebenen Stadtpolitik präsentiert sich Fès als
binäres Stadtgebilde: Medina und Neustadt, die in unterschiedlicher Weise auf die innovativen
Raumimpulse nach der Unabhängigkeit Marokkos von 1956 reagierten.

Die Wohnqualität der Medina nimmt seit der Unabhängigkeit ab, weil die marokkanische Oberschicht
nach diesem Zeitpunkt die Altstadt in grosser Zahl verliess, um in freigewordene neustädtischen
Wohnquartiere bzw. in die politische (Rabat) oder wirtschaftliche Kapitale (Casablanca) umzuziehen. In

die freien Altstadtquartiere drängte sich eine landflüchtende Bevölkerung, was zu einer eigentlichen
'Ruralisation' und Verslumung gewisser Altstadtbereiche führte.

Durch industrielle Produktions- und kapitalistische Wirtschaftsformen erleidet der Zentralbazar in der
Medina einen Funktionsverlust. Gleichzeitig verlieren die zünftischen Organisationsformen an Bedeutung,

zudem wird die traditionelle zünftische Branchensortierung zunehmend aufgelöst.

Im Rahmen dieser allgemeinen Strukturwandlungen kommt dem durch Gruppen und Kurzzeitaufenthalte

geprägten Fremdenverkehr eine zentrale Bedeutung zu. Das neue Nutzungsmuster des Zentral-
bazars wird wesentlich durch den Tourismus bestimmt. Zum Aufsuchen der städtischen Attraktionen
stehen dem Besucher der Medina nur wenige Durchgangsachsen zur Verfügung. Sobald sie eine
genügende touristische Frequenz aufweisen, beginnen sie sich in Warenangebot und Physiognomie den

neuen Standortbedingungen anzupassen. Besonders jüngere, sprachkundige Händler zeigen sich zu
auf Touristen ausgerichteten Innovationen (Sortimentsänderung, Umbau der Bazarboxe) bereit.

Da sich die bedeutendsten Kunstdenkmäler und religiösen Stätten auf dem westlichen Ufer des Oued

Fès befinden, zeigt diese Medinahälfte bedeutend zahlreiche touristisch induzierte Innovationserscheinungen.

So befinden sich alle 51 altstädtischen Bazars mit durchschnittlich 55% touristischer
Kundschaft in der westlichen Medinahälfte. Neue Bazars dringen von den touristischen
Hauptbewegungsachsen und dem historischen Zentrum in immer abseitiger gelegene Wohngebiete und beginnen
so die traditionelle Trennung von Handel/Gewerbe und Wohnen aufzulösen.

Die Neustadt als Standort der Mehrzahl der klassifizierten Hotels 1 6 von 18) verfügt nur über 9 Bazars

mit durchschnittlich 40% Touristen als Einkäufer. Der neustädtische Funktionswandel zeigt nicht die
Dynamik der Altstadt. Die positiven wirtschaftlichen Impulse des Tourismus können durch eine

sorgfältige, harmonische Stadt- und Tourismusplanung zum Nutzen der Medinabewohner und
der Touristen ausgenützt werden, denn der Erlass von Raumordnungsvorschriften, Denkmalschutzbestimmungen

bei gleichzeitiger Verbesserung der sanitären Verhältnisse und der handwerklichen
Produktionsbedingungen bedeutet auch die beste Tourismusförderung.

RÉSUMÉ

A la suite de la politique d'urbanisme, menée du temps du protectorat français, Fès se présente comme
ville bipolaire: vieille ville (médina) ville européenne, qu' ont réagi différemment devant les projets
d'aménagement du Maroc depuis son indépendance en 1956.

Depuis ce moment, én effet, l'habitat de la médina s'est dégradé, parce que les classes aisées ont quitté
en grand nombre la vieille ville pour aller s'installer dans les logements devenus vacants dans la ville
nouvelle, ou, éventuellement, pour gagner les capitales, politique (Rabat) ou économique (Casablanca).
Les quartiers de la vieille ville qui se sont ainsi vidés ont attiré une population rurale, ce qui a

provoqué une sorte de "ruralisation" et dégradation en bidonville de certains secteurs de la médina. Par
suite des formes industrielles de production et des structures capitalistes de l'économie, le bazar
central dans la médina a vu sa fonction sensiblement diminuée. Simultanément les structures
corporatistes ont perdu de leur importance, et la division traditionnelle en secteurs corporatifs a peu à

peu disparu.

132



Dans le cadre de ces mutations structurelles, une place déterminante revient au tourisme; séjours de

groupes et de durée limitée. A ce propos, on remarque que dans les grands axes de la médina,
fréquentés par les touristes, la nature et la physionomie des commerces s'adaptent à leur nouvelle
implantation.
Comme l'essentiel des monuments historiques et religieux se trouve sur la rive occidentale de l'Oued

Fès, on remarque dans cette partie de la médina beaucoup plus d'innovations provoquées par le

tourisme. Tous les 51 bazars dans la médina avec, en noyenne, 55% de touristes parmi la clientèle se

trouvent sur la rive occidentale. A partir des grands axes, de nouveaux bazars gagnent progressivement

des quartiers de résidence de plus en plus éloignés, contribuant ainsi à faire disparaftre la séparation

traditionnelle du commerce et de l'artisanat d'avec l'habitat.
La ville nouvelle, qui regroupe 16 hôtels modernes sur 18, ne compte que 9 bazars avec, en moyenne,
40% de touristes parmi la clientèle. La mutation fonctionnelle de cette ville ne présente pas le

dynamisme de l'autre. Les retombées économiques positives du tourisme pourraient profiter aussi bien

aux habitants de la médina qu'aux touristes dans le cadre d'un urbanisme fonctionnel et d'une
planification touristique: les deux choses sont liées des règlements d'urbanisme, de protection des monuments

historiques, accompagnés, de façon concommittante, par une rénovation sanitaire et une
production artisanale codifiée, constituent le meilleur atout pour le tourisme.

Résumé: R. Widmer
Traduction: P. Meyer

ANMERKUNGEN
1

Im vorliegenden Artikel werden einige Gesichtspunkte aus einer 1982/83 unter der Leitung von
Herrn PD Dr. R. Marr verfassten Lizentiatsarbeit (Titel: Der Tourismus als Determinante räumlicher

Strukturen und sozial-geographischer Prozesse in Fès) vorgestellt.

Aus drucktechnischen Gründen muss auf die Reproduktion kartographischer Darstellungen der
touristisch induzierten Urbandynamik in Fès verzichtet werden. Interessenten mögen die
entsprechenden Karten in der Lizentiatsarbeit, die in der Bibliothek des Geographischen Instituts der Uni
Basel vorhanden ist, konsultieren.

Office National Marocain du Tourisme. Délégation régionale de Fès: Statistique des nuitées par
ordre d'importance et par nationalités de l'année 1981 Fès et région.

Aufgrund der Verantwortlichkeit der 'Délégation du Tourisme' für die ganze Provinz Fès werden
auch die Statistiken für die ganze Provinz Fès erstellt. Fehlende Detailquellen verunmöglichen eine

Isolation der städtischen Daten. Eigene Erhebungen zeigten aber, dass die ausserhalb des

Urbanraumes gelegenen Beherbergungsbetriebe der Provinz Fès die städtischen Daten nur unwesentlich
beeinflussen.

3 Khan (Fondouq): Absperrbares Gebäude mit meist arkadenumgebenem Innenhof, in dem Tiere

eingestellt und Waren gelagert werden können. Im oberen Stockwerk befinden sich die Schlafräume

für die reisenden Kaufleute, die Büros des einheimischen Grosshandels bzw. die

Lagerstätten besonders wertvoller Waren.

4 Eigene Erhebung.
5 Souk: Markt.
3 Bab: Tor.
^ Nach der Untersuchung wurde das Hotel in einen Fünfsternbetrieb umgewandelt.
3 Gäste des luxuriösen Fünfsternhotels Palais Jamai benützen nur sehr selten die öffentlichen Über¬

landbuslinien.
3 Kommission: Der Vermittler eines/mehrerer Kunden wird im Falle eines Kaufabschlusses

prozentual am Gewinn beteiligt. Eine das Handwerk schädigende Unsitte, die von zahlreichen
'guide clandestin' aber auch von offiziellen Fremdenführern praktiziert wird, obwohl das
Fremdenverkehrsministerium schon wiederholt (temporäre) Berufsverbote für Fremdenführer ausgesprochen
hat, die ihre vermeintlichen Übersetzerdienste skrupellos zum eigenen Profit ausgenützt hatten.

133



^^ Oued: Fluss.
^ ^

Eigene Erhebung.
1 2

Eigene Erhebung.

LITERATUR

Atelier du Schéma Directeur de l'Urbanisme de Fès (1976): Le tourisme: évolution et perspectives.
Fès

Belkamel, M. (1980): Le développement du tourisme au Maroc. Casablanca.

Berriane, M. (1979): Recherches géographiques et cartographiques sur les espaces touristiques au

Maroc. 2 Bde. Diss. Tours.
Chambre de Commerce et d'Industrie de Fès, Boulemane et Taounate (1980): Aspects économiques de

la province de Fès. In: Bulletin 76/77, 35-66
Eckert, H. (1977): Les aires commerçantes selon l'enquête-ménages mars 1977. Fès

Ezzahraoui, S. und Faraj, R. (o.J.): La spéculation foncière à Fès depuis 1965 à 1977. Fès

Ichter, J.P. (1975): Tourisme. Fès

Ichter.J.P. (1977): Contribution à une solution du problème des implantations touristiques (hôteliè¬
res). Fès

Mesraf, A. und Moubtassim, M. (o.J.): Le rôle du commerce et l'artisanat dans la structure urbaine. Fès.

Sebbar, H. (o.J.): Rapport sur le tourisme à Fès: Position du problème à travers l'évolution de l'acti¬
vité touristique. Fès

UNESCO (1980): Schéma directeur de la ville de Fès. Paris

Widmer, R. (1983): Der Tourismus als Determinante räumlicher Strukturen und sozial-geographischer
Prozesse in Fès (Marokko). Oberlehrer-Hausarbeit, Geographisches Institut Uni Basel.

Wirth, E. (1968): Strukturwandlungen und Entwicklungstendenzen der orientalischen Stadt. Versuch
eines Überblicks. In: Erdkunde 22, 101-128

Wirth, E. (1974/75): Zum Problem des Bazars (suq, çarsi). Versuch einer Begriffsbestimmung und

Theorie des traditionellen Wirtschaftszentrums der orientalisch-islamischen Stadt. In: Der Islam 51,
203-260 und 52, 6-46

Wirth, E. (1975): Die orientalische Stadt. Ein Überblick aufgrund jüngerer Forschungen zur ma¬

teriellen Kultur. In: Saeculum 26,45-94

134


	Johann Ludwig Burckhardt und der Islam

