Zeitschrift: Regio Basiliensis : Basler Zeitschrift fir Geographie

Herausgeber: Geographisch-Ethnologische Gesellschaft Basel ; Geographisches
Institut der Universitat Basel

Band: 25 (1984)
Heft: 2-3
Artikel: Die Landesgrenze als Brauchtums- und Kulturgrenze? : Volkskundliche

Untersuchungen an der schweizerisch-franzésischen Grenze bei Basel

zum Brauchtum im Jahreslauf
Autor: Scheidegger, Annerose
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1088825

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1088825
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE LANDESGRENZE ALS BRAUCHTUMS- UND KULTURGRENZE?

VOLKSKUNDLICHE UNTERSUCHUNGEN AN DER SCHWEIZERISCH-FRANZO-
SISCHEN GRENZE BEI BASEL ZUM BRAUCHTUM IM JAHRESLAUF

ANNEROSE SCHEIDEGGER

1 Einleitung

Die vorliegende Arbeit! widmet sich einem komplexen Problem, das im zur Verfiigung
stehenden Raum nur punktuell behandelt werden kann. Allein im volkskundlichen Be-
reich stehen mehrere gangbare Wege offen. Das Brauchtum im Jahreslauf bietet dabei
einen iberschaubaren Aspekt des kulturellen, religiosen und volkstiimlichen Lebens,
es spielt sich meist in der Offentlichkeit ab und gibt daher auch eine gute Grundlage zu
Beobachtungen und Befragungen. Das von verschiedenen heutigen Forschern belachelte
Brauchtum im Jahreslauf gehort ebenso zum menschlichen Dasein wie die Verhaltens-
normen im Alltag. Soziale, lokale und zeitliche Aspekte sind beim Jahresbrauch deutlich
abzulesen. Der Jahresbrauch ist auch keineswegs auf Vergangenheit beschrankt. Verge-
hen, Bleiben und Innovationen zeigen die Lebendigkeit des Phdnomens.

2 Vorgehen

In sieben Gemeinden wurde eine Bestandesaufnahme der in unserer Zeit iliblichen Jahresbrauche
durchgefiihrt. Die erhaltenen Angaben sollen Vergleichsmdglichkeiten zwischen franzdsischem und
schweizerischem Territorium bieten. Bildet die Landesgrenze zugleich eine Kulturgrenze, so miisste
sich das Brauchtum beidseits der Grenze wesentlich unterscheiden, kann doch Sitte und Brauch ein
bedeutendes Merkmal einer Kulturgrenze sein. Findet sich aber sehr ahnlich gelagertes Jahresbrauch-
tum, so wére der Einfluss der Staatsgrenze dieser Grenzregion nicht von grosser Bedeutung fiir die
dorfliche Kultur.

Die Fragen betrafen den gegenwartigen Zustand (1977/78 - 82) und Erinnerungen aus der Jugend (vor
dem ersten, dem zweiten, nach dem zweiten Weltkrieg). Literatur war nur in bescheidenem Masse
vorhanden.

Die ausgewahlten Gemeinden sind: Therwil, Allschwil, Schonenbuch, Oberwil, Hegenheim,
Hagenthal-le-Bas und Buschwiller.

Annerose Scheidegger, Hebelstrasse 72, 4056 Basel

173



3 Einige Angaben zu den Strukturen der Dorfer

3 1 Lage und Grésse

Die untersuchten Dorfer liegen alle weniger als 10 km von Basel entfernt. Die schweize-
rischen Dorfer profitieren vom Wunsche vieler Basler, den Arbeitsplatz wohl beizube-
halten, aber im Griinen zu wohnen und die Kinder draussen spielen zu lassen. Allschwil
bot Ende der 50er Jahre im Mietpreis giinstige Familienwohnungen an, Bauland fiir Ein-
familienhduser wurde ausgezont. Schonenbuch, Oberwil und Therwil verfolgten einige
Zeit spater den gleichen Weg. Die Einwohnerzahlen begannen nach 1950 in Allschwil
rapide zu steigen, danach auch in den andern Schweizergemeinden. Oberwil und Therwil
bieten rein dusserlich heute keineswegs mehr das Bild von Bauerndoérfern, die sie noch vor
wenigen Jahrzehnten waren. Bankfilialen, Einkaufszentren, Schulhausneubauten zieren
die Dorfzentren, zeigen auch ausserlich den Strukturwandel der Dorfer.

Im Gegensatz zu den Schweizerddrfern, deren Bevolkerungszahl sich vervielfachte, er-
lebte der landliche Sundgau keinen Bevolkerungszuwachs.

3 2 Konfessionen

Nach der Reformation hatte das Birseck als Territorium des Fiirstbischofs einige Zeit der
neuen Konfession angehort, kehrte dann aber wieder in den Schoss der katholischen
Kirche zuriick. Die Zuwanderungen brachten Allschwil schon im letzten Jahrhundert eine
grossere Zahl von Reformierten ins Dorf. Heute sind die beiden Konfessionen etwa gleich
stark vertreten. Oberwil und Therwil blieben katholische Dorfer bis zum oben beschrie-
benen Bevolkerungszuwachs.

Die elsassischen Dorfer verzeichneten bei dhnlich bleibender Bevolkerungsstruktur wenig
Veranderungen in den Konfessionszugehorigkeiten. Mit geringen Ausnahmen sind die
Bewohner katholisch. Die frihern jidischen Gemeinden sind verschwunden. Sie hatten
sich kaum in das brauchtimliche Dorfleben integriert. Notgedrungen lebten sie an den
ihnen erlaubten Orten. Die Grenznahe war willkommen fiir ihren Handel, aber auch als
Fluchtmoglichkeit.

4 Das Brauchtum im Jahreslauf
Nachfolgend werden zu einigen wichtigen Terminen des Jahresbrauchtums die Ergebnisse

der Untersuchungen in einer Zusammenfassung mit dem Vergleich lber die Landes-
grenze wiedergegeben.

4 1 Weihnachtszeit

4 11 St. Niklaus

Der Brauch scheint vor dem zweiten Weltkrieg in allen sieben Dérfern sehr &hnlich ge-
handhabt worden zu sein.

174



Am 5. Dezember, am Vorabend des St. Niklaus-Festes, zog der “Santichlaus” mit dem “Knecht” als
Begleitperson durchs Dorf. Die bdsen Kinder steckte der “Knecht” in den Sack. Da man den Kindern
erzédhlte, es werde auch ein Esel mitgefiihrt, ahmte der “Knecht” ab und zu den Eselruf nach und
lautete mit mitgefilhrten Schellen. Gekleidet waren die beiden Figuren in dunkle Pelerinen mit
Kapuzen. Dazu trugen sie Bart und Schnauz. Der “Knecht”, in der Schweiz auch “Schmutzli’’ ge-
nannt, ging meist mit einem russverschmierten Gesicht um. Als Attribute trugen beide Sack, Stock,
Glocke und oft auch eine Rute mit sich. Im Elsass wird der Saint Nicolas von Pére Fouettard oder
von Hans Trapp begleitet (Van Gennep, Manuel V11, 1958, S. 2995). Von Pére Fouettard wurde eben-
falls aus dem Berner Jura berichtet (ASV, Kommentar |1/1, S. 8).

Die Begleitpersonen werden vor allem in den Schweizerdorfern als |d&rmende, furchterregende Figuren
dargestellt. An einzelnen Orten war es liblich, dass sich die jungen Manner als “Knechte’ verkleideten,
sich das Gesicht schwarzten und larmend im Dorfe herumzogen und die Leute erschreckten.

Etwa zu Beginn des zweiten Weltkrieges versuchten die Schweizer Pfarrherren mit Erfolg,
den Brauch in gesittetere Bahnen zu lenken. Der schwarze ‘‘Santichlaus’’ wurde zum
bischoflichen St. Niklaus in rotem Gewande mit gutem, belehrendem Charakter.

Heute lassen sich vor allem verschieden hohe Organisationsstufen des Brauches feststellen.
In der Schweiz obliegt es den Pfarreien und Vereinen, einzelne Niklause zu vermitteln
oder gemeinsame Feste zu organisieren. Im Elsass liegt die Initiative mehr beim einzelnen.
Schwarze und rote Niklduse bestehen nebeneinander. Die Schule ibernimmt einen Teil
der Organisation. Wie es sich fiir eine franzdsische Schule gehort, ist der Saint Nicolas
in ein bischofliches Gewand gehiillt.

Die Uberflutung durch Reklame und Massenmedien ist auf beiden Seiten dhnlich. Aus
dem Heiligen wurde in Frankreich ein Pére Noél (Catherine Lepagnol, Biographies du
Pere Noél, 79, S. 66), bei uns preist ein grossvaterlicher Biedermann Waren an. Das
amerikanische Vorbild lasst sich bei beiden nicht verleugnen.

4 1 2 Weihnachten

Zum Weihnachtsfest gehdren verschiedene Brauchelemente; auf einige soll kurz einge-
gangen werden.

Die Figur des Weihnachtskindes oder Christkindes ist in der Gegend allgemein bekannt.
Sie wurde meist durch ein junges Madchen dargestellt, das weiss gekleidet, mit Schleier
und manchmal mit einer Krone geschmiickt, auftrat. Es brachte den guten Kindern am
Heiligen Abend die Geschenke. Nach 1950 tritt die Gestalt kaum mehr selbst in
Erscheinung. In den drei Sundgauerddrfern berichten die Eltern noch in Worten vom
friiher aktiv erlebten Brauch. In der Schweiz erzahlt man nicht mehr davon. Die friihere
Form entsprach sich durchgehend, einzig die Bezeichnung Weihnachtskind oder Christ-
kind wechselte, war aber nicht durch den Grenzverlauf bestimmt. Der Inhalt, das Christ-
kind als gute, gabenbringende Gestalt, war iiberall der gleiche.

Ein weiteres Element, der Weihnachtsbaum, tritt historisch erstmals im Elsass zu Beginn
des 17.Jh. in Erscheinung. Im hé&uslichen Bereich fand er nach 1900 eine weite Ver-
breitung und erfreut sich bis heute grosser Beliebtheit. Der Baumschmuck richtet sich
nach dem Zeitgeschmack, aber auch nach der sozialen Schicht. Im Elsass bevorzugt man
eher glitzernden Schmuck; elektrische Kerzen sind heute nicht selten anzutreffen. In der
Kirche fand der Weihnachtsbaum erst nach dem zweiten Weltkrieg Eingang. In neuerer
Zeit erfreuen sich Tannen auf 6ffentlichen Platzen grosser Beliebtheit.

175



Fir alte Leute ist “Krippe’’ gleichbedeutend mit Weihnachten. Die katholische Kirche
pflegt diesen Brauch seit Jahrhunderten. In der Grenzgegend fand er im Verlaufe des
20. Jahrhunderts auch Eingang in katholische Haushalte, vereinzelt schlossen sich
Reformierte an.

Der Brauch, an Weihnachten Kerzen auf den Grabern zu entziinden, fand seit 1950
zunehmende Verbreitung. Es handelt sich dabei um eine eigentliche Innovation. Abge-
sehen von einzelnen Belegen, die von Kerzen auf Kindergrabern berichten, fanden friiher
nur individuelle Besuche statt. Heute ist ein allgemeiner Friedhofgang festzustellen. In
den kleinern Gemeinden steht man der Neuerung etwas skeptischer gegeniiber. In den
franzosischen Gemeinden vermutet man ein Ubergreifen des Brauches aus der Schweiz.
In St. Louis, Mulhouse oder andern stadtischen Bereichen ist er aber ebenfalls zu finden.

Um 1900 waren Form und Inhalt der Weihnachtsbrauche diesseits und jenseits der Grenze
mit Varianten gleich. Die weitere Entwicklung verlief bis heute ahnlich. Die Elsasser sind
zurlickhaltender bei Neuerungen. Aber das hangt wohl auch mit der Einwohnerstruktur
zusammen.

Weihnachten ist heute vor allem ein Familienanlass, der christliche Gehalt bleibt oft im
Hintergrund. Ein wesentlicher Teil des Jahresumsatzes von Geschaften stammt aus dem
Weihnachtsverkauf. Mit einer Uberfiille von Geschenken werden Kinder und Erwachsene
uberschiittet. Schulkinder meinten, sie konnten gut auf den Weihnachtsbaum verzichten,
wichtig seien doch die Geschenke. Dagegen stimmen Kinder und Erwachsene iiberein,
wenn es um ein gutes Weihnachtsessen geht. Ein gemeinsames Essen in der Familie oder
mit Freunden ist ein wichtiger Teil des Festes.

4 1 3 Neujahr

So lange sich die Leute errinern konnen, fand die Bescherung an Weihnachten statt. Die
Patenkinder aber gingen friiher am Neujahrstag zu ihren Paten, um Gliick zu wiinschen,
und erhielten dabei ihre Geschenke, meist einen “Wegge’' oder Lebkuchen, und wenn
es sich der Pate leisten konnte, etwas Geld oder ein kleines Prasent. Dieser Geschenk-
termin fir Patenkinder hat sich bis heute noch nicht ganz verloren. In der Schweiz werden
vor allem erzieherische Werte in den Vordergrund gestellt, im Elsass halt man an diesem
Brauch fest, “‘weil man es immer so gemacht hat”’.

Wurde friiher vor allem am Neujahr gefeiert, so hat sich dies im Elsass und in der Schweiz
eher auf den Silvesterabend verlegt. Wer im Elsass nicht an einer Vereinsveranstaltung
teilnimmt, bleibt weniger im Familienkreis als in der Schweiz, wo heute das Fernsehen
einer der Hauptpartner geworden ist. Im Elsass finden sich Verwandte, Nachbarn und
Freunde zusammen. Wahrscheinlich spielt dabei die Uberschaubarkeit der Dorfer eine
Rolle im Gegensatz zu einer gewissen Anonymitit, die das schnelle Wachsen und der
Zuzug von Fremden den Dérfern in der Schweiz gebracht hat.,

4 2 Fastnachtszeit

4 2 1 Fastnacht

Fastnachtsmontag und -dienstag, die Tage nach der Herrenfastnacht und vor Ascher-
mittwoch, gelten im Leimental als die Haupttage. Das Elsass und der franzdsisch spre-

176



chende frithere Berner Jura feiern den Mardi-Gras, im Sundgau friilher “Schnitzzischdig”
genannt, wie auch die drei stadtnahen Baselbietergemeinden. Therwil und die umliegen-
den solothurnischen Gemeinden beobachten den (oder die) schmutzigen Donnerstage (vor
Herrenfastnacht).

Auf der Schweizerseite wird oft vom ““Morgenstreich’ berichtet. Bei naherem Zusehen
handelt es sich dabei um Larmumziige. Friiher “‘chessleten’” die jungen Burschen, verse-
hen mit Kuhglocken, Pfannen und ahnlichen Larminstrumenten, ohne dass Zuschauer
zugegen gewesen waren, durch das Dorf. Nach dem Krieg lenkte man den Brauch in ge-
ordnetere Bahnen. Heute ist die Schuljugend Brauchtrager. Neben den Larminstrumenten
sind verschiedentlich auch Trommeln und Pfeifen vertreten. Der Einfluss der Stadt
Basel ist stark zu verspiiren.

Das Fehlen des ““Morgenstreichs” auf der Elsésserseite konnte unter anderem darauf
hinweisen, dass der Einfluss der Stadt Basel iber die Grenzen gering ist, St. Louis und
Mulhouse als kulturelle Zentrumsorte heute ihren Einfluss ausiben.

Bis zum zweiten Weltkrieg verlief das Fastnachtstreiben in individueller Vielfaltigkeit
mit Maskentreiben auf der Strasse und Tanz in den Wirtschaften. Nach dem Kriege waren
fiir die so schnell gewachsenen Schweizerddrfer die Dorfwirtschaften als Begegnungs-
zentren zu klein. Nach Basler Muster wurden Fastnachtscomités und Cliquen gebildet,
die die Organisation an die Hand nahmen. Im Elsass ibernahmen Vereine die Trager-
schaft. Mit der Errichtung von Mehrzwecksalen ergab sich die Maglichkeit, grosse Fast-
nachtsveranstaltungen fiir das ganze Dorf durchzufiihren. Die Fastnachtsballe erfreuen
sich besonders im Elsass grosser Beliebtheit.

Organisierte Umzige kamen unter dem Einfluss der Basler Fas(t)nacht nach 1950 auf der
Schweizerseite auf. Beibehalten wurde der katholische Termin vor Aschermittwoch. Um
diese Schauumziige jedermann zugénglich zu machen, wurden sie auf den Sonntag fest-
gesetzt. Die Grenze zeigt sich in dieser neueren Entwicklung auch als Brauchgrenze. Im
ganzen nahern franzosischen Grenzgebiet lernt kaum jemand die Basler Trommel und
Piccollospielen. Dagegen werden im Baselbiet, sogar bis nach Olten, die Basler Marsche
geiibt und an der Fastnacht gespielt. Der Einfluss der Stadt Basel ist im schweizerischen
Umland im Fastnachtsbrauchtum sehr stark. Uber die Grenze reicht er nicht.

In ahnlicher Weise hat sich das Schnitzelbanksingen auseinanderentwickelt. Friher
fuhren die angehenden Rekruten und Conscrits auf geschmickten Wagen im Dorf herum,
trugen ihre Banke vor und verkauften anschliessend die Zettel. Im Elsass pflegen heute
noch die Jahrgangsgruppen der Conscrits einen gewissen Zusammenhalt, und die alte
Form des Schnitzelbanksingens hat sich erhalten, wenn auch heute das dabei gesammelte
Geld nicht mehr so notwendig gebraucht wird. In den drei grossen Baselbietergemeinden
werden spezielle Schnitzelbankabende veranstaltet.

Bis zum zweiten Weltkrieg wurde in allen sieben Dorfern ein Fastnachtsfeuer am Sonntag
Invocavit, der alten Fastnacht, abgebrannt. Der Brauch war in der ganzen weitern Umge-
bung verbreitet. In den kleinern Orten, also im Elsass und in Schénenbuch, setzte man
den Brauch nach dem Kriege fort. Er horte auf, als die jungen Leute keine Lust mehr
hatten, Holz zu sammeln und aufzuschichten. In den grossern Orten war das Zusammen-
gehorigkeitsgefihl der Stellungspflichtigen, die nach der Tradition das Feuer hatten er-
richten sollen, nicht mehr geniigend vorhanden. Vereine iibernahmen deren Funktion.

177



Der grosse Bauboom bedeutete dann erneut das Ende oder veranlasste eine Verlegung,
wenn diese Moglichkeit vorhanden war. In Buschwiller griff in den letzten Jahren eben-
falls ein Verein den Brauch wieder auf.

Vergleichend ist festzustellen, dass bis zum zweiten Weltkrieg die Brauchstrukturen auf
beiden Grenzseiten mit Ausnahmen ahnlich waren. Die Unterschiede waren nicht grosser
als zwischen dem vordern und hintern Leimental auf Schweizergebiet. Nach dem Krieg
veranderte vor allem der starke Bevolkerungszuwachs Allschwil, Oberwil und Therwil.
Anonymitat und Organisation traten in Erscheinung. Die Schweizerddrfer gerieten sehr
stark unter den Einfluss der Stadt Basel, am wenigsten das kleine Schonenbuch. Der Sog
und der Einfluss der Stadt Basel reichten aber nicht iiber die Grenze.

Wurden friiher die tradierten Veranstaltungen durch Einzelinitiativen oder Jahrgangs-
gruppen durchgefiihrt, so ist seit Kriegsende in allen Dérfern ein stets fortschreitendes
Ubergehen in die Hande von Vereinen, Comités oder Gemeinden festzustellen. Mit den
iberall neu errichteten Mehrzweckhallen sind neue Dorfzentren und Begegnungsmaglich-
keiten entstanden, die der Vereinskultur entsprechen.

4 3 Osterzeit
4 3 1 Palmsonntag

Der Palmsonntag wird in der reformierten und katholischen Kirche als Tag des Einzuges
Jesu in Jerusalem gefeiert. In den katholischen Orten wurde der Einzug oft symbolisch
mit einer Palmprozession dargestellt. Die Palmweihe findet noch {iberall statt. Einfache
Prozessionen mit Stangenpalmen sind in verschiedenen Orten abgegangen. Nicht ganz
schuldlos scheinen dabei verschiedene Pfarrherren zu sein, die das “‘aberglaubische Tun"’
sehr ungern sahen. Das Zweite Vatikanische Konzil mag auch seinen Teil dazu beige-
tragen haben, obwohl keine Verbote ausgesprochen wurden.

Die immergriinen Palmzweige waren in der Nordschweiz oder im Elsass nie zu beschaffen.
Man behalf sich mit andern, einheimischen immergriinen Pflanzen. Dort, wo nicht ein-
zelne Pflanzenarten ausgerottet oder geschiitzt wurden, sind es wohl seit Jahrhunderten
dieselben. Im Grenzgebiet beliebt sind Buchs, Sefi (Juniperus Sabina) und Stechpalmen.

Die Stangenpalmen waren bis zum Zweiten Weltkrieg in der Grenzgegend ausser Allschwil
in allen Orten verbreitet; im Leimental, Schwarzbubenland und im Sundgau waren sie
iberall zu finden (Van Gennep, |11/1, 79, S. 1164, Paul Kamber, altes Brauchtum in
Metzerlen, 65, S.5-6, u.a.). Die Beschreibungen der Palmbdumchen variieren nach
Dorfern, aber auch nach Herstellern. Stechpalmen, Sefi oder Buchs werden zu einem
runden Busch zusammengebunden und auf einem geschalten Tannenstamm oder Besen-
stiel befestigt. Verziert wird in der Schweiz mit Apfeln, die man auf Haselruten aufzieht,
und farbigen Bandern. Im Elsass schmiickt man nur mit Bandern.

Heute werden im allgemeinen weniger Palmen hergestellt. In Oberwil und Schénenbuch

finden sich keine Palmen mehr. In Therwil wurde der Brauch in traditioneller Form neu
belebt. In den Elsasserdorfern stellt man noch dieselben Bdumchen her wie friiher, auch

178



im hintern Leimental, beidseits der Grenze. Der Umbruch ging in diesen Dorfern langsa-
mer vor sich, die Tradition konnte sich halten. Beiden Grenzseiten gemeinsam ist, dass
die Palmtrager immer jiinger werden. Weren es friiher jiingere und altere Schulkinder,
so sind es heute meist Kindergartenkinder.

4 2 3 Die Karwoche

Die Karwoche ist in erster Linie gepragt von kirchlichen Riten. Das Zweite Vaticanum
brachte verschiedene Liturgie-Erneuerungen, damit Veranderungen, die die Glaubigen,
vor allem die altern Leute, verunsicherten. Die Initiative zum Beibehalten oder Fallen-
lassen von uberlieferten Gebrauchen, die als volkstimliche Elemente mitlaufen, liegt bei
den Pfarrern, sofern die Brauche nach kirchlichen Ordnungen erlaubt sind. Bei vielen
Geistlichen scheint eine Abneigung gegen ausschmiickende Elemente zu herrschen. Das
Agieren wird immer mehr zuriickgenommen und durch das Wort ersetzt. Bei den Glaubi-
gen dagegen wird der Wunsch immer wieder laut, etwas fiir das Gemiit zu erhalten, ver-
mehrt in das Geschehen miteinbezogen zu werden.

Als Beispiel mag das Osterfeuer dienen. In der Grenzgegend war es liblich, am Karsamstag
im Bereich des Kirchengebaudes das Osterfeuer abzubrennen.

In Schénenbuch verbrannte man den “Jud’’. Jedermann nahm von zu Hause ein Holzscheit mit und
legte dieses ins Feuer. Aus der Kirche wurden Stiimpfe von geweihten Kerzen, alte Kreuze und Dinge,
die man nicht einfach fortwerfen konnte, verbrannt. Waren die Scheite verbrannt, so nahm jeder mit
einer Schaufel die verkohlten Reste, wenn mdglich in gliihendem Zustand mit nach Hause und streute
sie in den Garten.

Auch in Oberwil wurde ““der Jude verbrannt’’, der ewige Jude. Man trug alte Grabkreuze zusammen
und legte dazu noch Buchenscheitlein, die man am Karfreitag durchbohrt und auf einen Draht ge-
zogen hatte, mit ins Feuer. Der Pfarrer segnete das Feuer, man zog die gliihenden Scheiter heraus und
schwang sie. Danach verteilte man die Kohlenstiicke unter die Leute, die sie nach Hause nahmen.
Die Kohlen bewahrte man auf und warf sie bei Gewittern ins Feuer.

In Hagenthal trug man die Kohle nach Hause und gab im Sommer dem Vieh davon, um die Bremsen
zu verjagen. In den Elsdsserdorfern war man sich einig, dass es sich beim “Jud’’ um einen Juden
handeln misse. Gerade bei dltern Leuten war spiirbar, dass die friihern nahen Kontakte nicht immer
ohne Schwierigkeiten abgelaufen waren.

Im Elsass wurde das Osterfeuer beibehalten. Die Pfarrer bezeichnen es als kirchliches
Element. Den magischen Praktiken beugten sie vor, indem sie verboten, verbrannte Teile
nach Hause zu tragen: man vergrabt die Reste. Auch spricht man nicht mehr vom “Jud
verbrennen” sondern vom Osterfeuer. In den Schweizerdorfern liess man den Brauch
einschlafen. Die Pfarrer waren nicht gewillt, den “’Aberglauben’’ zu unterstiitzen. Ein
neuer Pfarrer in Oberwil nahm vor einiger Zeit den Brauch wieder auf, zur Freude der
jungen und éltern Kirchgénger.

Wiederum bestatigt sich die stark bindende Wirkung der katholischen Kirche. Die El-
sasser Pfarrer scheinen eher etwas bedachtiger zu sein in ihren Reaktionen gegen volks-
timliche Praktiken im Zusammenhang mit kirchlichen Handlungen. Einzelne jiingere
Pfarrer in der Schweiz scheinen sich auch wieder vermehrt in die Bedurfnisse ihrer Ge-
meindeglieder hineindenken zu kdnnen.

179



4 3 3 Ostern

Fiir viele Familien gehéren der Osterhase und die versteckten Ostereier ebenso zu Ostern
wie der Kirchgang. Sind Kinder im Hause, so erhalten diese Ostergeschenke auch unab-
hangig vom religiosen Standpunkt der Eltern.

Die Spiele mit Eiern, die um die Jahrhundertwende oder noch spater im Grenzgebiet ver-
breitet waren, wichen andern Formen von Vergnigungen. Das Auseinanderbrechen der
Jungmannschaften, Jahrgangsklassen oder Conscrits ist als ein Zeichen der sich verandern-
den Umgebung zu betrachten. In den etwas konservativeren und weniger vom Wachstum
tiberfluteten Do6rfern des Elsasses konnten sich die alten Strukturen langer halten.

Auf der Suche nach einer neuen Identitat fanden die grossen Schweizerdorfer in Spielen
wie dem Eierlesen eine Verbindung mit ihrer Vergangenheit. Die Vereine fungieren nun
als Brauchtumstréager.

4 4 Maienzeit — Pfingstzeit
4 4 1 Religiose Umgédnge — Gemeindeumgange

Im katholischen Leimental fanden oder finden zum Teil noch Flurprozessionen am
Auffahrtstage statt. Bis zur Reformation zog man im Baselbiet in Stadten und Gemeinden
mit den Priestern zu religiosen Bittgangen durch die Fluren, zugleich wurden die Ge-
meindegrenzen kontrolliert (Eduard Striibin, 1952, S. 159). Die religiose und die rechtli-
che Funktion des Brauches trennten sich nach der Reformation. Der Umgang mit dem
Allerheiligsten und die Flursegnungen unterblieben, der rechtliche Teil wurde mit dem
Bannumgang weitergefiihrt.

Auch im Elsass waren vor der Reformation Bittgange und Bannprozessionen mit einem
Rechtsbrauch verbunden, der vor allem der Jugend den Grenzverlauf einpragen sollte.
Nach der Reformation wurde der Bannumritt in den nichtkatholischen Orten ohne
Prozession weiterverfolgt, zum Teil mit beinahe militarischem Charakter. In den katho-
lischen Do6rfern wurde die alte Form beibehalten.

Die vor allem kirchlich motivierten Brauche der Flur- oder Bannprozessionen sind im
Elsass zum grossern Teil noch intakt, vor allem, wenn sie vom Pfarrer gestiitzt werden,
missen aber in grossern Orten eingeschrankt werden.

Therwil, Oberwil und Schénenbuch erlebten eine Uberlagerung ihrer Flurprozessionen
durch den Banntag, an dem nun beide grossen Konfessionen teilnehmen koénnen,
Allschwil war in seinen Strukturen schon lange kein katholisches Dorf mehr. Zur Integra-
tion der Einwohner und als Zeichen der Eigenstandigkeit gegeniiber der Stadt Basel wurde
der Landschaftler Banntag eingefiihrt.

Im religiosen Bereich bildet die Grenze insofern eine Trennungslinie, als bei Bittgangen
auch zu friihern Zeiten nur landeseigene Dorfer besucht wurden.

Der weltliche Banntag macht ebenfalls an den Landesgrenzen halt, ja selbst an den
Kantonsgrenzen gegen katholische Gebiete.

180



5 Schlussbetrachtung

Die Analyse der einzelnen Jahresbrduche zeigt, dass jedes Dorf in sich eine eigene Aus-
gestaltung kannte und kennt. Die Brauchtrager kénnen von Dorf zu Dorf verschieden
sein, einzelne Brauchelemente konnen fehlen oder starker betont werden. Bis zum
Zweiten Weltkrieg liess sich anhand des Jahresbrauchtums kein wesentlicher Unterschied
zwischen den elsassischen und schweizerischen Dorfern erkennen. Schonenbuch und
Hagenthal standen sich in ihren Formen naher als Schonenbuch und Therwil. Die Kirche
bildete das Riickgrat des festlichen Jahres und zugleich ein verbindendes Element (iber
die Grenze.

Es mag in unserer Zeit und besonders in der doch recht dicht besiedelten Agglomeration
von Basel verwunderlich erscheinen, aber jedes der Dorfer erlebte eine eigenstandige
Entwicklung und weist seine speziellen Eigennheiten auf.

5 1 Franzdésische Grenzdérfer

Der zweite Weltkrieg verursachte eine tiefgreifende Veranderung. Altere und Leute mittle-
ren Alters werden die Evakuation der Grenzdorfer und die Besetzung durch Deutschland
nicht vergessen. Es ist verstandlich, dass sich die Bevolkerung nach dem Krieg vermehrt
zum franzosischen Vaterland hingezogen fiihlte. Das Jahr der Aussiedlung in Siidfrank-
reich machte die Leute auch vertraut mit der franzdosischen Sprache und franzosischer
Kultur. Die Nachkriegsgenerationen konnten sich, frei vom Trauma des Krieges, auf
ihre engere Heimat und ihre eigene Kultur besinnen. Im Bereich des Brauchtums liess sich
diese Entwicklung nicht derart ausgeprigt feststellen. Nach dem Krieg wurden vorerst
die alten Brauche wieder aufgenommen, viele verschwanden dann, als die frithern Brauch-
trager sie nicht mehr weiter fiilhrten. Die Elsasserdorfer brauchten sehr lange, um eine
neue Dorfidentitdt zu finden. Heute haben Vereine oder die Gemeinden die Tragerschaft
einzelner Veranstaltungen ibernommen. Sie knipfen wohl an vorangehende Formen an,
der Einfluss elsassischer Zentrumsorte und der Massenmedien ist aber unverkennbar.

Der Einfluss des franz&sischen Staates auf das Jahresbrauchtum tritt kaum in Erscheinung.
Das zentralistische Frankreich iibt aber in der Gemeindeorganisation und vor allem im
Bereich der Schule einen dominierenden Einfluss aus. Umgangssprache ist nur
Franzosisch. Sogar in der Kleinkinderschule sollten die Kinder kein Elsassisch zusammen
sprechen, im Pausenhof der Schulen ist der Dialekt ebenfalls untersagt. Verschiedene
Lehrer sind nicht einmal gewillt, die vorgeschriebenen Deutschstunden abzuhalten. Das
Problem der Sprache wurde bisher im Zusammenhang mit dem Jahresbrauchtum nicht
angeschnitten, indirekt ist es in verschiedenen Bereichen spiirbar. Im Unterricht wird mit
der franzosischen Sprache auch franzosische Kultur vermittelt. Die Lesebiicher und der
Sachunterricht vermitteln Brauche, wie sie im Innern Frankreichs (blich sind. Die
elsasischen Begriffe werden oft nicht einmal mehr von den Eltern iiberliefert, weil sie mit
ihren Kindern franzdsisch sprechen, um die Schulleistungen zu férdern. Die Anndherung
an das franzosische Kulturgut wird sich wohl weiterhin verstarken, verbunden mit dem
Verlust der elsassischen ldentitat.

181



5 2 Schweizerische Grenzddrfer

In der Schweiz wie im Elsass wurden die familidren Jahresbrauche nach dem Krieg mit
einer gewissen Regelmassigkeit fortgesetzt. Bei den dorflichen Jahresbrauchen dauerte es
einige Jahre, bis Vereine oder private Initianten es an die Hand nahmen, einzelne Anlasse
zu organisieren, denn verschiedene Brauche waren nach Kriegsende gar nicht wieder auf-
genommen worden. Im Gegensatz zum Elsass hatten bereits vor dem Krieg verschiedent-
lich die Brauchtréager von der mannlichen Dorfjugend zu den Vereinen gewechselt.

Der grosse Bevolkerungszuwachs in den 50er und 60er Jahren brachte den Dorfern
schwere ldentitatskrisen. Die friiher verbindenden kirchlichen Brduche sprachen nur noch
Teile der Bevolkerung an. Dorfbrauche in aufgefrischten Formen wirkten als gute Integra-
tionsmittel. Eingesessene und Zuziiger, Alte und Junge fanden sich bei diesen Veranstal-
tungen zusammen. Heute werden diese Brauche bereits wieder als traditionell empfunden.
Die dussern Formen lassen den Einfluss Basels und des reformierten Basellandes erkennen,
verbunden mit eigenen frihern Ausgestaltungen.

53 Die Grenze heute

Heute lasst sich in verschiedenen Bereichen ein Auseinanderentwickeln der beiden Grenz-
gebiete erkennen. Ob man dabei schon von einer Kulturgrenze sprechen darf, ist fraglich.
Festzustellen ist, dass sich der staatliche und der kantonale Einfluss sowie derjenige der
Zentrumsorte verstarkt hat. Der Einflussbereich erlischt jeweils an der Landesgrenze.
Eine gewisse Nivellierung mag auf den Einfluss der Massenmedien zuriickzufiihren sein.
Noch nicht abzusehen sind die weitern Auswirkungen der “’Franzdsisierung’’ im Elsass.

RESUME

L'auteur étudie, avec des méthodes sociologiques, et dans 7 communes, situées de part et d'autre de la
frontiere franco-suisse, les traditions populaires dans leur cycle annuel. Ceci doit permettre de cerner
la vie culturelle, religieuse et folklorique ainsi que l'incidence de la frontiére dans ces domaines.

Aucune différence essentielle n’existait de part et d'autre de la frontiére, avant la deuxiéme guerre
mondiale, malgré certaines différences dans |'expression des coutumes populaires ou leur déroulement
au cours de |'année. Apreés 1945, en Alsace, certaines coutumes ont resurgi, mais beaucoup d’entre
elles disparurent de nouveau trés rapidement. En méme temps, une nette orientation culturelle vers
la France devenait sensible; |'usage croissant du frangais comme langue d’expression courante en
constituait le signe extérieur.

Quant aux communes suisses, elles ont connu, aprés les graves crises d'identité des années 50 et 60,
un renouveau des traditions populaires. Aujourd’hui on note, globalement, des évolutions divergentes
dans-les domaines comme les fétes de Nouvel An, les cavalcades de carnaval, les feux de Paques, la féte
du village (Banntag). Des influences a la fois nationales, cantonales, ou encore en provenance des
centres ruraux se compénétrent; la frontiére nationale cependant les stoppent net.

Résumé: D. Opferkuch

Traduction: P. Meyer

182



ANMERKUNGEN

Bei der vorliegenden Arbeit handelt es sich um die Zusammenfassung einer Lizentiatsarbeit in
Volkskunde (Prof. H. Triimpy)

LITERATUR

Atlas der schweizerischen Volkskunde, Hrsg. Geiger, Weiss, Escher, Lieb/, Kommentar und Karten,
Basel/Erlenbach, 1930-82 ff.

Bardout, M. (1980): La Paille et le Feu, Paris

Baumann, E. (1980): Vom solothurnischen Leimental, Basel

Eichenberger, U. (1968): Die Agglomeration Basel in ihrer raumzeitlichen Struktur, Basler Beitrége
zur Geographie, H. 8, Basel

Gallusser, W., Kempf, A. und Vettiger, B. (1980): Die kulturrdumliche Dynamik der Regio im Zeit-
raum 1960-75. Regio Basiliensis, Basel

Herde, T. (1981): Die Gemeindefeiern. Heimatkunde Allschwil, Liestal

Hoffmann-Krayer, E.: VVolksbrauche aus Basel-Stadt und -Land. Ohne Jahr (Nachlass)

Kamber, P. (1965): Altes Brauchtum in Metzerlen, Luzern

Lefftz, J. (1973): Elsassisches Volksleben am Jahresanfang, Strasbourg

Lefftz, J. (1974): Elsassisches Volksleben im Osterfriihling, Strasbourg

Lefftz, J. (1979): Elsassisches Volksleben im Pfingstkreis, Strasbourg

Leimgruber, W. (1972): Studien zur Dynamik und zum Strukturwandel der Bevdlkerung im siidlichen
Umland von Basel. Basler Beitrage zur Geographie, H. 15, Basel

Lepagnol, C. (1979): Biographies de Pére Noél, Malesherbes

Miiller, C.A. (1980): Geschichte des Dorfes Schénenbuch. Basel

Opferkuch, D. (1977): Der Einfluss der Binnengrenze auf die Kulturlandschaft. Basler Beitrdge zur
Geographie, H. 21, Basel

Pfleger, A. (1931): Die Wiege des Christbaumes: Elsédssische Weihnacht, Gebweiler

Annaheim, H. u.a. (Hrsg.) (1967): Regio Strukturatlas

Regio Basiliensis (1981): Internationales Symposium: Grenze und Kulturlandschaft, Basel

Strubin, E. (1952): Baselbieter VVolksleben, Basel

Striibin, E. (1950): Die neuere Entwicklung der Fastnacht in Basel-Land. Schweizerisches Archiv fiir
Volkskunde, Basel

Van Gennep, A. (1958): Manuel de folklore francaise contemporain, tome premier, Paris, editions
A. et J. Picard, 1: 1977, Nachdruck von 1943, II: 1976, Nachdruck von 1946, I11/1: 1979, Nach-
druck von 1947, 1V/2: 1949, V/3: 1951, VI/4: 1953, VII: 1958

183






	Die Landesgrenze als Brauchtums- und Kulturgrenze? : Volkskundliche Untersuchungen an der schweizerisch-französischen Grenze bei Basel zum Brauchtum im Jahreslauf

