
Zeitschrift: Regio Basiliensis : Basler Zeitschrift für Geographie

Herausgeber: Geographisch-Ethnologische Gesellschaft Basel ; Geographisches
Institut der Universität Basel

Band: 7 (1966)

Heft: 1

Artikel: Von den Haupthimmelsrichtungen im antiken Weltbild

Autor: Maurizio, Julius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1089540

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1089540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VON DEN HAUPTHIMMELSRICHTUNGEN
IM ANTIKEN WELTBILD

JULIUS MAURIZIO

1 Haupthimmelsrichtungen, Weltberg und Weltachse

Gegenüber der verwirrenden Fülle der Erscheinungen auf Erden hat die
wunderbare Ordnung des Himmels den Menschen zu allen Zeiten in Staunen

und andächtige Bewunderung versetzt. Der Mensch hat sich stets wieder

bemüht, durch bildhafte Zeichen etwas von der Welt der göttlichen
Ursachen in die Welt der Wirkungen hinüberzuretten, in welche er
gefallen ist.

Zu den ältesten Symbolen gehören Sonne und Weltberg. Schon sehr früh
beobachtete man das Kommen und Gehen der Gestirne, halbierte den Tag
nach dem höchsten Stand der Sonne und teilte den Jahreskreis nach den

Aufgangsorten zur Zeit der gleich langen Tage und Nächte in vier Teile.
So entstanden die vier Haupthimmelsrichtungen als Weltachsen im urzeitlichen

Sonnensymbol des Kreuzes im Kreis, das wir schon aus der Altsteinzeit

(Sonnenrad aus Rhodesien) kennen und das seither in allen alten
Kulturländern der Erde, von Nordamerika über Europa bis nach Indien und
China zu finden ist. Wie tief solche Urbilder im menschlichen Unterbe-
wusstsein liegen, zeigen u. a. «Seelenbilder» C. G. Jungs.

Das Staunen über die wunderbare Ordnung des Himmels wurde zum
Ausgangspunkt des Sonnenkultes. Dabei erwies man aber nicht nur dem
lebensspendenden Gestirn unserer Tage Dankbarkeit und göttliche Ehren,
sondern man sah in der Sonne gleichzeitig ein Symbol des ewigen, göttlichen
Lichtes. Die antiken Mysterienkulte, die Gnosis, das Wissen der Dombauhütten

und jene wundersame Sage vom «heiligen Gral» und seiner
geistverbundenen «Ritterschaft» sprechen davon, dass es ausser dem
Sonnenaufgang im «äusseren Osten» eine lichte Weisheit des «inneren Ostens» gibt.

Auch die «Alten» wussten darum, als sie den Begriff des Weltberges,
des Götterberges im Norden, schufen. In der Kosmographie der Inder (1)
steht das höchste Gebirge in der Mitte der vom Ozean umflossenen
Erdscheibe, genau unter dem Polarstern. Auf dem Gipfel des Weltberges Meru
liegt die Stadt Brahman, vollkommen viereckig und ganz aus Gold,
umgeben von den Städten der Welthüter in den acht Weltrichtungen.

Aus der jungsteinzeitlichen Religion Chinas (um 2200 v. Chr.) ist der
Priesterkönig überliefert, welcher zwischen der am Nordpol thronenden
Gottheit und dem Menschen vermittelt. Dieser Gottheit stehen zur Seite
vier Magiergeschlechter, die zur astronomischen Fixierung der vier Sonnenzeiten

in den vier Haupthimmelsrichtungen verteilt sind. Dieses neolithische

76



Weltbild Chinas spiegelt sich in der ausgeglichenen Staatsordnung der
Feudalzeit, die neben dem Herrn des Himmels im Norden, eine irdische Hierarchie

von Grosskönig, Fürsten und Lehensleuten kannte; der himmlischen
Hierarchie entsprach also eine irdische. Wenn der Grosskönig die Fürsten
des Landes als Gäste empfing, blickte er stets nach Süden; opferte er aber
dem Herrn des Himmels, so wandte er sich nach Norden. Damit war in
einem Staatszeremoniell die Abhängigkeit alles Irdischen von dem Herrscher

des Kosmos versinnbildlicht (2).
Diese Ordnung fand ihren sichtbaren Ausdruck in der planmässigen

Anlage von Städten kreisrunder oder quadratischer Grundform, sowie in
der Gestaltung der Landschaft. In China sind alle älteren, grossen
Bauanlagen durch eine Nordsüdachse gekennzeichnet, um die sich die Räume
gruppieren. Auch die in ostwestlicher Richtung verlaufende Querachse
gehört zu dieser Systematik. Für die Einteilung der Felder ist die gleiche
Ordnung massgebend. Die Nordsüdachse («Weltachse») steht oft in
Verbindung mit einem Friedhof, einer nahen Stadt oder, einem geheiligten
Berg. Zuweilen betragen die Entfernungen dieser Orte mehrere Tagesreisen
zu Fuss und Pferd, so dass die Achsen nur noch in der Vorstellung
wahrnehmbar sind (Wasmuths Lexikon der Baukunst).

Die Anlage der im 13. Jahrhundert unserer Zeitrechnung gegründeten
Stadt Peking ist eine späte und etwas abgewandelte Darstellung dieses
urzeitlichen Weltbildes. Das strenge Rechteck der Stadt birgt in seinem Kern
ein ebensolches Rechteck, den Bezirk der kaiserlichen Paläste und Tempel.
Alle Strassen verlaufen in nordsüdlicher und ostwestlicher Richtung. Eine
Nordsüdachse durchzieht als Rückgrat die Stadtanlage, im Süden bei dem
Tempelbezirk des Himmels beginnend und im Norden, in der Nähe des

Altares der Erde endend. Die Ostwestachse verbindet die beiden vor den
Toren liegenden Tempelbezirke der Sonne und des Mondes.

HIMMEL

S

SONNE

MANN O

YANG

Abb. 1

Kreuz im Kreis als Symbol
des antiken und fernöstlichen Weltbildes

MOND

W WEIB

y/N

Diesem Schema der Stadtanlage von Peking liegen wohl folgende
Anschauungen zu Grunde: Der Götterberg im Norden ist der Quellgrund
allen Lebens. Von hier aus wird der Gang der Gestirne und alles bipolare

77



Leben auf Erden gelenkt. Yin und Yang sind die beiden Pole des Ewig-
Einen. Der Weise Laotse (3) dachte wohl daran, als er vom «ewigen Schoss
des All», von «Urvater» und «Urmutter» sprach. Im Mittelpunkt des

Kreuzes steht der Mensch; der Himmel ist sein Vater, die Erde seine Mutter.
Er ist Mittler zwischen Himmel und Erde. Die senkrechte Nordsüdachse
des Kreuzes verbindet als Weltachse den Götterberg auf Erden mit dem
Himmel (Polarstern), ist also kosmischer Art. Die waagrechte Ostwestachse

dagegen weist auf die den Götterberg und die Weltachse umkreisenden
Gestirne hin und auf die Stellung des Menschen innerhalb des von Sonne und
Mond beherrschten Erdenraumes. Das Achsenkreuz der Stadt Peking
versinnbildlicht somit die grosse und die kleine Welt, den Kosmos und das
Menschenleben.

Der Altar der Erde in Peking ist aus konzentrischen, quadratischen
Terrassen, der Altar des Himmels aus kreisförmigen Plattformen erstellt. Von
China bis nach Spanien finden sich in der alten Welt jene einfachen
Bauwerke, die aus einer würfelförmigen Kammer (Erde Quadrat als
Grundfläche), einem achteckigen Zwischenband und einer sich darüber wölbenden
Halbkugel (Himmel Kreis als Grundfläche) bestehen: Der Mensch
zwischen Himmel und Erde. Zahlreiche Kirchen sagen auf ähnliche Art
dasselbe, und auch die beiden wichtigsten Grundformen mittelalterlicher Städte
(Rechteck weltliche Gründung, Kreis geistliche Gründung) dürften
wohl auf diese Symbole zurückzuführen sein.

Ein Kenner des Islams sagt vom marokkanischen Haus (4). «Das Haus
ist nicht nur eine Welt für sich, es ist ein zum Kristall gewordenes Weltall,
wie es in den morgenländischen Sagen sinnbildlich beschrieben ist, mit
seinen vier Richtungen, dem Himmel als Kuppel und dem Born in seiner
Tiefe».

Welt- und Götterberge weisen alle antiken Hochkulturen auf, und dort,
wo Berge fehlen, sind sie durch Bauten ersetzt. Ein solcher Bau ist
wahrscheinlich das astronomisch-mathematische Wunderwerk der Cheopspyra-
mide. Die Weltachse steigt von der quadratischen Basis, deren vier Seiten

78



den vier Haupthimmelsrichtungen entsprechen, durch einen teleskopartigen
Schacht zum Polarstern empor. Der granitene Sarkophag in der sogenannten

Königskammer, der vermutlich dem Tempelschlaf bei der Einweihung
in die Mysterien diente, ist genau von Norden nach Süden ausgerichtet,
weist also von der Erde zum Himmel. Auch der Turmbau zu Babylon darf
als ein künstlicher Götterberg angesehen werden. Um ca. 600 v. Chr.
erstellt, weist er in der Rekonstruktion von F. Krischen (5) eine Freitreppe
auf, die, im Süden beginnend, bis zu der siebenten Terrasse des Turmes
gegen Norden emporführt, wo sich der Tempel des Gottes Bai befand. Die
vier Turmseiten sind nach den vier Himmelsgegenden ausgerichtet. Die
sieben Turmterrassen erinnern an die sieben Planeten und an die Leute-
rungs-Stufen der Menschenseele. Auch Babylon pflegte Mysterienkulte.
Götterberge im Norden sind aus China, Indien, Persien, Babylonien u. a.
Ländern bekannt. Der israelische Berg der Versammlung himmlischer
Geistwesen, der Olymp der Griechen, der Götterberg der Italiker und die sagenhafte

Urheimat der alten Germanen-Götter lagen mythisch alle im Norden.
Im sumerischen Weltbild des dritten Jahrtausends v.Chr. (6) galten

die vier Weltorte als von gewaltigen göttlichen Wesen bewacht; der Kosmos
war in vier Weltquadranten und der Horizont in vier Teile geteilt, was zu
einer entsprechenden Einteilung des Landes führte. Der Weltberg hatte in
der Vorstellung jener Zeit oft zwei Gipfel (Sonne und Mond) —, eine
Vorstellung, die wir auch in Aegypten (zwei Obelisken vor den Felsentempeln),
im antiken Kult der Lichtsäulen und in den mittelalterlichen Doppeltürmen
an Domen und Kirchen wiederfinden.

Als vielleicht älteste bekannte Stadtanlage, die dem sumerischen Weltbild

entspricht, darf wohl die durch Ausgrabungen seit 1921 erforschte
Stadt Mohen)odaro im Industal angesehen werden. Sie stammt aus der
zweiten Hälfte des dritten Jahrtausends v. Chr. und weist wie das vier
Jahrtausende jüngere Peking rechtwinklige Grundform mit nach den vier
Himmelsgegenden ausgerichteten Strassen auf (7). Eine ca. 10 m breite und
in ihrer Länge über 800 m verfolgbare Hauptstrasse verläuft gradlinig von
Norden nach Süden, mitten durch den grössten Schuttkegel, wo das frühere
Hauptheiligtum vermutet wird.

Die jüngeren Städte und Tempelanlagen Indiens knüpfen an die
altindischen Vorstellungen an. Dem aus konzentrischen Quadraten bestehenden

Grundrissbild von Angkor Vat (12. Jahrhundert n. Chr.) entspricht
der gesetzmässig nach der Mitte aufsteigende und im Hauptheiligtum
gipfelnde Aufbau, der wie jeder brahmanische Tempel und jeder buddhistische
Stupa den Stufenbau des indischen Weltbildes, mit dem die Himmel
tragenden Weltberg inmitten, versinnbildlicht. Auch die Hauptstadt der
Khmer, Angkor Tom, aus dem 9. Jahrhundert n. Chr., besitzt quadratische
Grundform. Die 3 km langen Seiten sind nach den vier Himmelsorten
ausgerichtet; im Stadtzentrum erhebt sich der gleichfalls quadratische Haupttempel,

während ausserhalb der Stadt hohe Dammstrassen das Land in
quadratische Felder aufteilen (8).

79



Im mittleren Osten hat man Städte mit nordsüdlich und ostwestlich
verlaufenden Strassen aus dem 2. Jahrtausend v. Chr. ausgegraben
(Mesopotamien, Aegypten), und seit Hippodamos von Milet (um 465—400 v.
Chr.) sind in Griechenland und Kleinasien zahlreiche Städte nach dem

Schachbrettsystem entstanden. Bei den Etruskern und Römern war die Stadt
quadratisch, durch zwei Hauptstrassen in vier Quartiere aufgeteilt; die vier
Stadttore lagen in den vier Hauptpunkten des Himmelskreises; zuweilen
wich aber der Stadtplan um eine ganz bestimmte Anzahl von Winkelgraden
von der Nordsüdachse ab. Eine solche Stadt war Augusta Raurica, die hier
als letztes und Basel am nächsten gelegenes Beispiel des systematischen,
kosmisch verankerten Städtebaues erwähnt sei.

Doch lange schon vor den Römern kannte man die vier festen Kardinalpunkte

als Grundlage des Sonnenkultes und die für jeden Ort anders liegenden

Richtungen der Sonnenwenden (9), und lange schon vor den Römern
dienten die Linien des achtstrahligen Sonnenzeichens zur Einteilung des

Tages und des Jahres, zur Aufteilung der Städte und des Landes in brauchbare

Einheiten und zur Einfügung der Siedlungen und Tempel in die
Landschaft.

Als Beispiel sei an den imposanten Sonnentempel Stonehenge bei Salisbury

aus der Zeit um 2000 v. Chr. erinnert. Die Tempelachse von 33,4 km
Länge ist nach dem Sonnenaufgangsort am längsten Tage ausgerichtet. In
der Richtung dieser Achse und der gleichlaufenden Prozessionsstrasse liegen
noch drei weitere alte Kultplätze.

J. Heinsch (10) erwähnt als Beispiel seines «Grundschemas der Gottesberg

— Sonnenort — Ortung» eine Nordsüdachse am linken Niederrhein,
die den Dom in Xanten mit mehreren Kirchenhügeln und alten Kultorten
verbindet.

Aus anderen Gegenden Deutschlands stellt W. Teudt (11) fünfzig
Beispiele ausgesprochener Nordsüd- und Ostwest-Beziehungen alter Kultstellen,

Wachttürme, Thingplätze etc. zusammen. Eine besonders eindrückliche
Situation aus der Gegend von Detmold sei hier erwähnt: Nicht weniger
als 18 heilige Berge, Hünengräber, Burgen und Kirchen finden sich auf
einer Gesamtstrecke von 63 km genau in östlicher Richtung aufgereiht; dabei

weicht der Endpunkt nur um 0,05° von der astronomischen Ostrichtung

ab.
Auch die nordische «Edda» kennt als «Massbaum» die zum Polarstern

aufsteigende Weltachse. Sie «war nicht nur die Umschwungachse, um die
sich die äusserlich sichtbaren Himmelsgestirne drehen, sondern der Ent-
wicklungs- und Quellgrund allen polar in Erscheinung tretenden Lebens
der grossen und kleinen Welt». «Hinsichtlich der geschichtlichen Entwicklung

der indogermanischen Weltbildvorstellung ist anzunehmen, dass der
ursprünglich um die Weltachse kreisend als Krönung des himmlischen Weltbzw.

Gottesberges symbolisierte Weltenbaum mit dem fortschreitenden
Völkerzerfall mehr und mehr örtlich figuriert wurde» (J. Heinsch). Dies
dürfte die grosse Anzahl der Nordsüdlinien, das heisst Weltachsen in Hori-

80



zontalprojekten erklären, die an alten Kultorten verankert auch unsere
Lande durchziehen.

Die Ostrichtung gewann im christlichen Abendland zunehmend an
Bedeutung. In der Heimat des Lichtes lag das Paradies, die Heimat der Seelen.
Am Ausgang des zweiten Jahrhunderts n. Chr. wurde die Arche Noahs
symbolisch der Kirche gleichgesetzt und als das nach Osten fahrende Schiff
dargestellt 12). Man knüpfte dabei wohl an die noch lebendige Vorstellung
vom Sonnenschiff der Vorzeit an. Tatsächlich sind die frühen christlichen
Kirchen meistens genau nach Osten ausgerichtet. Die am jüngsten Tage
Auferstehenden des romanischen Reliefs an der Galluspforte am Basler
Münster wenden sich alle nach Osten (Sonnenwend-Richtung), und auch
die alten Gräber, die man im Gebiet des Münsterplatzes fand, sind so
ausgerichtet, dass die Toten am jüngsten Tag die im Osten aufgehende Sonne
«sehen».

Als Ursprungsland des einheitlichen Bildes der alten Welt mit jenem die
Himmel tragenden Weltberg ist wohl Indien anzusehen, wo dieser Berg
(Himalaya) auch geographisch im Norden liegt. Wenn wir Abendländer
die Bibel befragen, so fehlt es darin nicht an Hinweisen auf den «inneren
Osten», wo nach der Genesis der Garten Eden liegt (Garten des Bewusst-
seins eigener Ewigkeit). «Ich hebe meine Augen auf zu den Bergen, von
welchen mir Hilfe kommt» (Psalm 121). Auch spricht die Bibel von den
drei Weisen aus dem Morgenland, die den weiten Weg zur Krippe in
Bethlehem fanden, um Christus als einem der ihrigen zu huldigen. Von dem
chinesischen Weisen Laotse wird erzählt, er sei im hohen Alter gegen Westen

gezogen, nach der geistigen Heimat im Himalaya-Gebirge, wo er seine

Lehre empfangen hatte.
In allen diesen christlichen und vorchristlichen Ueberlieferungen lebt

ein wahrer Kern: Das Ahnen der Existenz einer Gemeinschaft wissend
Wirkender und Helfender, die den geistigen Schatz hüten, den der Erdenmensch
einst vor dem Fall in die Welt der physischen Materie besass. Der Philosoph
und Maler J. A. Schneiderfranken (Bô Yin Râ 13) sagt darüber: Das
Bergmassiv des Himalaya birgt «die Hütte Gottes unter den Menschen», «den

Tempel der Ewigkeit», «das Zentrum aller geistigen Strahlungspunkte auf
Erden Hier reicht das Reich des Geistes herein in dieser Erde physisches
Geschehen».

Als «Abbild des Himmels» und «Pol der vier Weltgegenden» galt vor
allem die chinesische Stadtanlage, in der Kreis- und Quadrat-Form der
fürstlichen Gründungen der Schang (ca. 1766—1500 v.Chr.) und Dschou
(1500—249 v. Chr. 14, 13). Auch die alten Griechen, Juden, Römer und
die Dombauhütten des Abendlandes im 11.—13. Jahrhundert wussten etwas
von dem Reich der Urbilder und vom rechten Suchen und Innewerden.
Manche wohlorganisierte mittelalterliche Stadt war in ihrer Grundform,
nach dem Idealbild des himmlischen Jerusalem der Bibel, als ein «Pol der
vier Weltgegenden» und mancher herrliche Dom als ein Abbild des «Tempels

der Ewigkeit» gedacht.

81



2 Von der praktischen Bedeutung der Haupthimmelsrichtungen

Neben der religiösen Wertschätzung der vier Weltgegenden kam diesen eine

praktische Bedeutung zu, auch wenn sie untrennbar mit dem antiken Weltbild

verbunden blieb. Die vier Weltgegenden dienten der Zeitmessung und
als Kalender, als Grundlage der Landvermessung und Feldereinteilung, als

Regel bei der Anordnung von Siedlungen und Gestaltung von Städten, sie

erleichterten die Orientierung in unwegsamem Gelände und die
Nachrichtenübermittlung von Höhe zu Höhe. Einige Beispiele mögen dies verdeutlichen.

21 ZEITMESSUNG UND KALENDER

Noch um die Mitte des 19. Jahrhunderts teilte man in Norwegen und Island
den Horizont in acht Hauptzeiten ein, und wo natürliche Merkmale fehlten,

wurden sie durch künstlich errichtete Steinpyramiden, ähnlich unseren
alpinen «Steinmannli», ersetzt. Als Mittelpunkt diente eine Stange oder ein
Stein, wozu auf unseren Alpen vermutlich eine Parallele besteht in den

sogenannten «Sennensteinen», die vielleicht früher die Bedeutung von
«Sonnensteinen», das heisst von Mittelpunkten natürlicher Himmelskreise be-

sassen. Auf diese Weise hatten viele Alpen und mancher Gutshof im hohen
Norden ihre Sonnenuhren und Kalender, an welchen die Hauptzeiten des

Tages und Jahres am Stande der Sonne abgelesen werden konnten.
Zahlreiche Berggipfel in unseren Alpen mit den Namen «Dent du

Midi», «Mittagshorn» oder «Piz Mezzodi» dienten seit Urzeiten als Mittagszeiger.

22 LANDVERMESSUNG, FELDEREINTEILUNG
UND GESTALTUNG VON STÄDTEN

Schon in der Jungsteinzeit erfolgte die Einteilung der Felder im Idealfall
durch die Fortsetzung des nach den vier Weltgegenden ausgerichteten
städtischen Strassenkreuzes. So wurde zum Beispiel im Jahre 2704 v. Chr. die
Neunfelderwirtschaft in China eingeführt, als eine Parzellierung des Landes

nach dem Schachbrettsystem, ausgerichtet nach den vier Weltorten.
Wir finden dieses feudale Neunfeldersystem in frühchristlicher Zeit auf der
durch die Römer unbesetzt gebliebenen und von den Wirren der
Völkerwanderung verschonten keltischen Insel Irland wieder: Eine Brücke vom
Neolithikum zum Mittelalter.

Die Römer, als Anhänger des Sonnenkultes, entwickelten, auf dem
Vorhandenen aufbauend, ihre Ackervermessung. Die Landvermessung und später

auch das Begrenzungssystem der Militärlager und Städte war durch
religiöse Weihe unverletzlich. «Ihr Rückgrat ist ein rechtwinkliges Kreuz
zweier Achsen, des Cardo maximus und des Decumanus maximus, dem ein

82



ONSEL GWEHRT

BRÜCKENKOPF

DEUTSCHUNO

SCHWEIZ

mnrnm

KASTELL
KAlSER-AUGSTi

:<^7prBAHNHOF-L-i—

BASELUUöSR
I v oL'll 11111W I

t t T t + + t^îi
5TRASSIE§r kästele;)

TURNHALLE HP

TEMPEL^

ScfiöNBÜHL i
»X II X Ii ^f/RtSiLICA

BAOER"

TEMPEL
GRIENMATT

'SliO-FORUMll «ä/£» **» JUS twowß
W*,;

EN?*'"--

l3„HUHNERFARUj

igegraJP

FISCHZUCHT ß»'

GIEBENACHWEST-TOR

gemeinde fülunsoorf

NACHGEFUHRT DURCH INST. URG.

BASEL.MARZ 1958. A.WILDBERGER
WASSERLEITUNG

Abb. 3 Stadtplan yon Augusta Raurica (aus R. Laur-Belart «Führer durch Augusta
Raurica», Basel, Werner & Bischoff AG.)

83



quadratisch oder rechteckig gezogener Grenzstreifen am Rand der Siedlung,
das sog. Pomerium, entspricht» (16). Nach den Grundsätzen der römischen
Agrimensoren ist auch das Raurikerland systematisch vermessen worden.
Die Forschungen von R. Laur-Belart (17) und H. Stohler (18) haben ergeben,

dass die beiden Stadtpläne von Augusta Raurica und Basilia Romana
(Äugst und Basel) nach dem Sonnenaufgangsort am längsten Tag
ausgerichtet sind und das Land zwischen diesen Römerstädten nach einem
einheitlichen Plan durch ein Netz von Vermessungsachsen aufgeteilt worden
ist. Als Zentrum dieser Stadt- und Landvermessung fand R. Laur den Altar
vor dem Jupitertempel in Äugst.

Am römischen Stadtplan von Augusta Raurica, wie er als Resultat
jahrzehntelanger Ausgrabungen vorliegt, können zwei Hauptachsen
abgelesen werden; beide sind im Altarpunkt vor dem Jupitertempel auf dem
Forum verankert, wo sie sich kreuzen. Während die eine (Sonnenwend-
Richtung) für das Strassennetz von Augusta Raurica richtunggebend ist,
scheint die andere (Nordsüd-Achse) für die Anordnung der Wege und
Grenzen der Landlose von Bedeutung gewesen zu sein.

Die Tätigkeit der römischen Agrimensoren wird auch bei der Anordnung

der militärischen Befestigungen an der Rheinfront zwischen Rhein-
felden und Basel sichtbar. Hier kann an Hand römischer Baufragmente und
Bodenfunde die systematische Einfügung der Brücken, Wachttürme und
Militärlager in die Landschaft nachgewiesen werden. Die Distanzen von
einem Bau zum anderen lassen sich — in ostwestlicher Richtung zwischen
den durch die betreffenden Objekte gelegten Nordsüdachsen — in ganzen
Centurien (710,4 m) messen.

Die Verwirklichung des Planes der Rheinfront-Befestigungen, der die
topographischen Gegebenheiten sehr entgegenkamen, darf man sich wohl
etwa wie folgt vorstellen: Zunächst legten die Römer durch den Altarpunkt
vor dem Jupitertempel eine Nordsüd-Achse, der die Bedeutung einer lokal
fixierten «Welt-Achse» zukam. Diese wird bestimmt durch den «alten,
vermutlich schon vorrömischen Rheinübergang» (R. Laur), und zwar durch
den römischen Brückenkopf auf dem rechten Rheinufer, durch die von
Süden nach Norden führende Römerbrücke, das Südtor des Castrum Rau-
racense, ein ca. 300 m langes Stück Römerstrasse, den Forumaltar und das

sogenannte Westtor der römischen Stadtmauer von Augusta Raurica, das

eigentlich das Siidtor war.
Sodann dürften in Abständen von je 7 Centurien (7X710,4 m —

4 972,8 m) zu dieser Hauptachse parallele Linien im Gelände abgesteckt
worden sein. Im Zuge derselben liegen:

7 Centurien östlich der Hauptachse das römische Inselkastell von
Rheinfelden,

7 Centurien westlich der Hauptachse die Römerwarte in der Au am
Rhein und südlich davon der römische Wachtturm Vorderer Wartenberg,

84



14 Centurien westlich der Hauptachse das römische Drusus-Kastell auf
dem Münsterplatz in Basel.

Vielleicht darf vermutet werden, dass der Plan für diese grosszügige
Disposition eines Teiles der Grenzbefestigungen am Rhein aus augusteischer
Zeit stammt. Die frühesten römischen Bodenfunde in Äugst und auf dem
Basler Burghügel gehen auf das Jahr 15 v. Chr. zurück.

Die Stadtanlage von Augusta Raurica glich in mehrfacher Hinsicht
einem Kalender und einer Sonnenuhr. Am längsten Tage des Jahres schien
die aufgehende Sonne der Länge nach in die Forum-Strasse hinein und
ebenso am kürzesten Tage die untergehende Sonne. «Durch diese geniale
Orientierung des Strassen-Netzes wurde erreicht, dass die Bewohner von
Augusta Raurica den längsten und den kürzesten Tag und damit den
astronomischen Beginn des Sommer- und Winter-Halbjahres an der Stellung der
Sonne zu den Forum-Strassen genau erkennen und die Zwischenzeiten
abschätzen konnten» (H. Stohler). Anderseits erlaubte es die Nordsüdachse,
am Stande der Sonne die tägliche Mittagszeit abzulesen, zum Beispiel für
die Bewohner des Kastells Kaiser-Augst, wenn die Sonne der Länge nach in
die zur Brücke führende Strasse hineinschien; oder für den Betrachter am
Forumaltar, wenn die Sonne über der Stadtmauer-Lücke des «Westtores»
stand. Aber auch die Tage der Gleichen (21. März und 23. September)
konnten vom Altarpunkt aus erkannt werden, denn an diesen Tagen ging
die Sonne über dem Sonnenberg auf und über dem Bruderholz unter. Der
Sonnenberg ob Maisprach steht genau im Osten des Forumaltars und dürfte
wohl deshalb diesen Namen tragen.

23 ANORDNUNG VON SIEDLUNGEN UND
ORIENTIERUNG IN UNWEGSAMEM GELÄNDE

In prähistorischer Zeit folgte der Hauptverkehr den Flüssen und Seen, und
nur wenige Pfade führten von Tal zu Tal über unwegsame Berge oder durch
Urwälder.

So dürfte zum Beispiel der Verbindung wichtiger alter Flussübergänge
am Rhein und an der Aare (Wallbach, Ölten, Aarburg) eine von Norden
nach Süden verlaufende Linie gedient haben, der wohl ein Saumpfad
folgte und die eine Reihe bekannter neolithischer Siedlungen und
Rastplätze berührte (19). Auch andere Jurapässe (Schafmatt, Erlimoos,
Kallhöhe) weisen neolithische Siedlungsstellen auf, die nach der Regel der
Haupthimmelsrichtungen zu einander angeordnet sind. Die solche Fundorte

verbindenden Nordsüd-Linien sind wiederholt in Abständen von rund
700 m und vielfachen dieses Masses anzutreffen, so dass man versucht ist,
von Spuren einer neolithischen Landvermessung zu sprechen.

Dass man diese ersten Landwirte und Pfahlbau-Siedler der Jungsteinzeit,

die in Mesopotamien schon im 6. Jahrtausend v. Chr. Weizen kulti-

85



vierten, Kupfer schmolzen, die Töpferei, das Spinnen und Weben kannten,
die aber erst 3000 Jahre später die europäischen Urwälder zu roden und
das gewonnene Land zu bebauen begannen (20), bereits als weitblickende
Organisatoren und Strategen betrachten darf, zeigen zum Beispiel die neo-
lithischen Wehranlagen, die zum Schutze der in Ölten zusammenlaufenden
Jurapässe angelegt worden sind (21). Der Bau von Dörfern und Weilern,
von befestigten Siedlungen und Refugien musste aber wohl mit einer bereits
fortgeschrittenen sozialen Ordnung und einer systematischen Aufteilung
und Vermessung des Bodenbesitzes Hand in Hand gehen. Das Baselbiet
und die Gegend um Ölten zeigen, dass dabei die Regel der Haupthimmelsrichtungen

weitgehend zur Anwendung gelangte. Es handelt sich bei diesen

Feststellungen allerdings mehr um Arbeitshypothesen als um gesicherte
Forschungsergebnisse. Vielleicht regen aber diese Hinweise zu weiteren
Studien über die gegenseitige Lage vorgeschichtlicher Siedlungen,
Wehranlagen, Gräber etc. im Hinblick auf die Himmelsrichtungen an.

Es sei in diesem Zusammenhang auch an den «Heidenstein» bei Schwörstadt

(rechtes Rheinufer, oberhalb von Rheinfelden) erinnert. Er ist der
letzte noch vorhandene Bestandteil eines grossen jungsteinzeitlichen
Steinkistengrabes, das von Westen nach Osten ausgerichtet war und dessen

mannshohe Südwand ein sogenanntes «Seelenloch» aufweist, durch welches
nach der damaligen Vorstellung die Seele des Verstorbenen die Grabstätte
verlassen und nach Belieben wieder aufsuchen konnte. Genau im Süden
des Seelenloches erhebt sich der Felssporn der Farnsburg. Bodenfunde in
der Nähe deuten darauf hin, dass diese Burgstelle der Grafen von Thierstein,

ähnlich wie alle Burgstellen der Grafen von Froburg um Ölten (nach
Th. Schweizer), schon in der Jungsteinzeit besiedelt war. Das Steinkisten-
grab bei Schwörstadt ist demnach der Landschaft so eingefügt, dass dessen

Lage dem urzeitlichen Weltbild entsprach: Im Norden wurden die Toten
der «Mutter-Erde» zurückgegeben, das heisst zwischen «Sonne» (Osten)
und «Mond» (Westen) bestattet, während das Seelenloch den Blick zur
Farnsburg, zum «Himmel» im Süden freigab. Hier wie andernorts verband
eine «Weltachse» Himmel und Erde.

Dass gelegentlich andere Himmelsrichtungen als die Nordsüd- und Ost-
west-Achsen im Gelände fixiert worden sind, zeigt zum Beispiel die
Steinsetzung von Mutta bei Fellers im Kanton Graubünden, einem der
zahlreichen Fundorte des verdienten Forschers W. Burkart (22). In Verbindung
mit dieser, durch die Steinsetzung bestimmten Richtung, zeigen jedoch auch
hier ein Berg und zwei Schalensteine die genaue Lage der «Weltachse» an.
Mutta bei Fellers ist eine befestigte Siedlung aus der Bronzezeit.

24 SIGNALISATION

Die Nordsüdrichtung konnte am Stand der Sonne auf einfache Weise
bestimmt werden, ebenso die dazu senkrechte Ostwest-Richtung. Dieses
urzeitliche Weltenkreuz, durch hochgelegene Punkte im Gelände fixiert, er-

86



leichterte auch die Nachrichtenübermittlung von Höhe zu Höhe durch
Feuer-, Licht- oder Hörsignale. Oftmals standen auf solchen Höhen später
Kreuze oder Bergkapellen, gelegentlich auch Wachttürme.

Als Beispiel aus der Umgebung Basels sei die Schauenburger-Fluh
erwähnt. Einem alten Brauch aus den Zeiten des Sonnenkultes folgend, steigt
noch heute die Jugend der umliegenden Dörfer am ersten Sonntag im Mai
zum Sonnenaufgang auf die Fluh. Hier fand unlängst Th. Strübin die
Ueberreste eines kleinen gallo-römischen Tempels, Mauer an Mauer mit
den Resten eines Wachtturmes aus dem späten Mittelalter. Die Fluh liegt
recht genau in einer nordsüdlich verlaufenden römischen Vermessungslinie

5 Centurien westlich des Jupiter-Altars von Äugst. Im Verlaufe dieser
Linie stand südlich der Schauenburger-Fluh (am Rande des Gempen-Pla-
teaus bei Kote 726,2) eine weitere Hochwacht — vielleicht an Stelle eines
römischen Wachtpostens. Es handelt sich also um zwei Signalisationsstellen
in der Kette der Hochwachten, zu welchen auch der vordere Wartenberg
gehört, der — wie bereits erwähnt — einen römischen Wachtturm trug, der

genau im Süden eines weiteren römischen Wachtturmes «in der Au» stand,
und zwar im Zuge der 7. Centurienlinie westlich des Jupiteraltars.

Offenbar hat man für die mittelalterlichen Hochwachten in dieser
Gegend wiederholt die schon von den Römern als geeignet befundenen Orte
verwendet.

Auch die Tore und Türme der im 13./14. Jahrhundert errichteten
Stadtmauern von Basel dienten als Wachttürme im Signalisations-Kranz, der die

«grosse» und «kleine» Stadt umgab. Kirchtürme im Stadtinneren waren
Bestandteile dieses Systems. Hier erklangen im Falle der Gefahr die
Sturmglocken. Vielfach waren diese Wehrtürme unter sich und in ihrer Lage zu
den Kirchtürmen und Kirchenschwellen nach der Regel der Haupthimmelsrichtungen

angeordnet, das heisst in der Idee durch Nordsüd- bzw.
Ostwest-Achsen miteinander verbunden. Wahrscheinlich sollten damit die
«Welthüter» in den vier Kardinalpunkten zum Schutze der Stadt aufgerufen

und die Wehrmauern mit ihren Türmen unter den Schutz der in den
kirchlichen Bauten symbolisierten Geisteskräfte gestellt werden.

Für die alten Kulturvölker des mittleren und fernen Ostens hatten die
Haupthimmelsrichtungen als Bestandteil der mythisch-religiösen Weltbild-
Vorstellung grosse Bedeutung. Das versteckte Ordnungsprinzip in der
Struktur der mittelalterlichen Stadt Basel ist augenscheinlich auf eine späte
Ueberlieferung des antiken Weltbildes zurückzuführen (23).

LITERATUR
1 Kirfel, W. (1920): Kosmographie der Inder. K. Schröder Bonn und Leipzig
2 Wilhelm, R. (1928): Geschichte der chinesischen Kultur. F. Bruckmann München

3 Laotse (1934): Die Bahn des All und der Weg des Lebens, von E. Schröder. F. Bruck¬
mann München

4 Burckhardt, T. (1941): Land am Rande der Zeit. Urs-Graf Verlag Basel, S. 96 f.

87



5 Krischen, F. (1948): Mass und Zahl in der Baukunst der Alten. Schweiz Bauzeitung,
S. 437 ff.

6 Jeremias, A. (1929): Handbuch der altorientalischen Geisteskultur. W. de Gruyter
& Co. Berlin

7 Mackay, E. (1938): Die Induskultur. F. A. Bruckmann Leipzig
8 Wasmuths Lexikon der Baukunst, Band I, S. 126 ff.
9 Engler, H. R. (1962): Die Sonne als Symbol. Helianthus-Verlag Küsnacht-Zürich

10 Heinsch, J. (1937): Vorzeitliche Ortung in kultgeometrischer Sinndeutung: Der Mass¬
baum der Edda im Sonnenjahrkreise. Allgem. Vermessungs-Nachrichten, Jg. 49, Berlin

11 Teudt, W. (1936): Germanische Heiligtümer. E. Diederichs Jena, S. 262 ff.
12 Dölger, F. ]. (1925): Sol salutis. 2. Aufl., Münster i. W.

13 Bô Yin Râ (1927): Das Buch vom lebendigen Gott. Kober'sche Verlags-Buchhandlung,
Basel-Leipzig
Bô Yin Râ (1936): Hortus conclusus. Kober'sche Verlags-Buchhandlung A. G., Bas.:!

14 Wilhelm, R. (1924): Das Buch der Wandlungen (I-Ging). E. Diederichs Jena

15 Simbriger, H. (1961): Geheimnis der Mitte. E. Diederichs Düsseldorf-Köln

16 Laur-Belart, R. (1948): Führer durch Augusta Raurica. Frobenius Basel, S. 24

17 Laur-Belart, R. (1938): Reste der römischen Landvermessung in den Kantonen Basel¬
land und Solothurn. Tatarinoff-Festschrift. Solothurn

18 Stohler, H. (1939): Orientierung der Stadtpläne von Augusta Raurica und Basilia
Romana. Basler Zs. f. Geschichte und Altertumskunde, Bd. 38, S. 295 ff.

19 Maurizio, ]. (1950/1): Von den vier Haupthimmelsrichtungen. Ein Beitrag zur Sied¬

lungsgeschichte des Baselbiets. Baselbieter Heimatblätter Liestal

20 Guyan, W. U. (1954): Mensch und Urlandschaft in der Schweiz. Büchergilde Guten¬
berg Zürich, S. 83 ff.

21 Schweizer, Th. (1946): Die Wehranlagen aus der Steinzeit von Ölten und Umgebung.
Jahrb. f. Soloth. Geschichte, 19. Bd.

22 Maurizio, J. (1948): Die Steinsetzung von Mutta bei Fellers. Urschweiz, H. 2

23 Hierüber wird ein besonderer Aufsatz des Verfassers erscheinen

LES POINTS CARDINAUX DANS L'IMAGE ANTIQUE DU MONDE (Résumé)

Le symbole solaire à croix inscrite dans un cercle du paléolithique de la Rhodésie, symbole
qu'on rencontre dans tous les pays d'antique civilisation, de l'Amérique du Nord à

travers l'Europe jusqu'à l'Inde et à la Chine, peut être interprété déjà comme l'expression
de l'étonnement de l'homme devant la merveilleuse ordonnance du ciel. Dans la
cosmographie des Hindous, la montagne du monde (Himalaya) est située au centre de la
terre, qu'on se représente comme un disque bordé de toutes parts par l'océan, et juste
ali-dessous de l'étoile polaire. A son sommet se trouve la cité de Brahma, le siège des

dieux, qui a la forme d'un carré parfait, qui est toute en or et qui est entourée, dans
chacune des huit directions, par les cités des gardiens du monde.

Cette image de l'ordonnance divine du monde trouva son expression concrète dans
la fondation, suivant un plan préconçu, des villes de forme circulaire ou quadrangulaire.
Le croisement des axes que forment les deux rues principales divise ces villes en quatre
quartiers et la campagne en champs rectangulaires. Les villes de Mohenjodaro (néolithique),

d'Angkor Vat, d'Angkor Tom, symbolisent l'édifice à degrés de la cosmologie
hindoue, avec, en son milieu, la montagne du monde sanctuaire principal) qui
supporte le ciel. La ville de Pékin est organisée de la même façon. Les plus importants édi-

88



fices de l'antiquité, comme la pyramide de Khéops, la tour de Babylone ou les stupas
indiens, doivent être considérés, eux aussi, comme d'artificielles «montagnes du monde».
Ces villes et ces bâtiments s'ordonnent tous d'après les quatre points cardinaux et ils
présentent tous deux axes qui se croisent, dont l'un court du nord au sud et l'autre de
l'est à l'ouest. Mais ils supposent en même temps aussi un axe vertical, qui unit la terre
au ciel (étoile polaire).

A côté de leur signification religieuse, les quatre régions du monde ont aussi une
valeur pratique: mesure du temps et calendrier, mensuration du sol et répartition des

terres, ordonnance de l'habitat, configuration des villes, orientation dans les contrées

dépourvues de chemins marqués, signalisation d'un sommet à l'autre. Des exemples
empruntés à la région de Bâle viennent appuyer cette théorie. (Trad. S. L. Gloor)

89


	Von den Haupthimmelsrichtungen im antiken Weltbild

