Zeitschrift: Regio Basiliensis : Basler Zeitschrift fir Geographie

Herausgeber: Geographisch-Ethnologische Gesellschaft Basel ; Geographisches
Institut der Universitat Basel

Band: 7 (1966)

Heft: 1

Artikel: Von den Haupthimmelsrichtungen im antiken Weltbild
Autor: Maurizio, Julius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1089540

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1089540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VON DEN HAUPTHIMMELSRICHTUNGEN
IM ANTIKEN WELTBILD

JULIUS MAURIZIO

1 Haupthimmelsrichtungen, Weltberg und Weltachse

Gegeniiber der verwirrenden Fiille der Erscheinungen auf Erden hat die
wunderbare Ordnung des Himmels den Menschen zu allen Zeiten in Stau-
nen und andichtige Bewunderung versetzt. Der Mensch hat sich stets wie-
der bemiiht, durch bildhafte Zeichen etwas von der Welt der gottlichen
Ursachen in die Welt der Wirkungen hiniiberzuretten, in welche er ge-
fallen ist.

Zu den iltesten Symbolen gehoren Sonne und Weltberg. Schon sehr frith
beobachtete man das Kommen und Gehen der Gestirne, halbierte den Tag
nach dem hochsten Stand der Sonne und teilte den Jahreskreis nach den
Aufgangsorten zur Zeit der gleich langen Tage und Nichte in vier Teile.
So entstanden die vier Haupthimmelsrichtungen als Weltachsen im urzeit-
lichen Sonnensymbol des Kreuzes im Kreis, das wir schon aus der Altstein-
zeit (Sonnenrad aus Rhodesien) kennen und das seither in allen alten Kul-
turlindern der Erde, von Nordamerika iiber Europa bis nach Indien und
China zu finden ist. Wie tief solche Urbilder im menschlichen Unterbe-
wusstsein liegen, zeigen u. a. «Seelenbilder» C. G. Jungs.

Das Staunen iiber die wunderbare Ordnung des Himmels wurde zum
Ausgangspunkt des Sonnenkultes. Dabei erwies man aber nicht nur dem
lebensspendenden Gestirn unserer Tage Dankbarkeit und gottliche Ehren,
sondern man sah in der Sonne gleichzeitig ein Symbol des ewigen, gottlichen
Lichtes. Die antiken Mysterienkulte, die Gnosis, das Wissen der Dombau-
hiitten und jene wundersame Sage vom «heiligen Gral» und seiner geist-
verbundenen «Ritterschaft» sprechen davon, dass es ausser dem Sonnen-
aufgang im «dusseren Osten» eine lichte Weisheit des «inneren Ostens» gibt.

Auch die «Alten» wussten darum, als sie den Begriff des Weltberges,
des Gotterberges im Norden, schufen. In der Kosmographie der Inder (7)
steht das hochste Gebirge in der Mitte der vom Ozean umflossenen Erd-
scheibe, genau unter dem Polarstern. Auf dem Gipfel des Weltberges Meru
liegt die Stadt Brahman, vollkommen viereckig und ganz aus Gold, um-
geben von den Stidten der Welthiiter in den acht Weltrichtungen.

Aus der jungsteinzeitlichen Religion Chinas (um 2200 v. Chr.) ist der
Priesterkonig {iberliefert, welcher zwischen der am Nordpol thronenden
Gottheit und dem Menschen vermittelt. Dieser Gottheit stehen zur Seite
vier Magiergeschlechter, die zur astronomischen Fixierung der vier Sonnen-
zeiten in den vier Haupthimmelsrichtungen verteilt sind. Dieses neolithische

76



Weltbild Chinas spiegelt sich in der ausgeglichenen Staatsordnung der Feu-
dalzeit, die neben dem Herrn des Himmels im Norden, eine irdische Hierar-
chie von Grosskonig, Fiirsten und Lehensleuten kannte; der himmlischen
Hierarchie entsprach also eine irdische. Wenn der Grosskonig die Fiirsten
des Landes als Giaste empfing, blickte er stets nach Siiden; opferte er aber
dem Herrn des Himmels, so wandte er sich nach Norden. Damit war in
einem Staatszeremoniell die Abhingigkeit alles Irdischen von dem Herr-
scher des Kosmos versinnbildlicht (2).

Diese Ordnung fand ihren sichtbaren Ausdruck in der planmdssigen
Anlage von Stddten kreisrunder oder quadratischer Grundform, sowie in
der Gestaltung der Landschaft. In China sind alle ilteren, grossen Bau-
anlagen durch eine Nordsiidachse gekennzeichnet, um die sich die Riume’
gruppieren. Auch die in ostwestlicher Richtung verlaufende Querachse ge-
hort zu dieser Systematik. Fiir die Einteilung der Felder ist die gleiche
Ordnung massgebend. Die Nordsiidachse («Weltachse») steht oft in Ver-
bindung mit einem Friedhof, einer nahen Stadt oder. einem geheiligten
Berg. Zuweilen betragen die Entfernungen dieser Orte mehrere Tagesreisen
zu Fuss und Pferd, so dass die Achsen nur noch in der Vorstellung wahr-
nehmbar sind (Wasmuths Lexikon der Baukunst).

Die Anlage der im 13. Jahrhundert unserer Zeitrechnung gegriindeten
Stadt Peking ist eine spite und etwas abgewandelte Darstellung dieses ur-
zeitlichen Weltbildes. Das strenge Rechteck der Stadt birgt in seinem Kern
ein ebensolches Rechteck, den Bezirk der kaiserlichen Paldste und Tempel.
Alle Strassen verlaufen in nordsiidlicher und ostwestlicher Richtung. Eine
Nordsiidachse durchzieht als Riickgrat die Stadtanlage, im Siiden bei dem
Tempelbezirk des Himmels beginnend und im Norden, in der Nihe des
Altares der Erde endend. Die Ostwestachse verbindet die beiden vor den
Toren liegenden Tempelbezirke der Sonne und des Mondes.

HIMMEL
S

SONNE f \ MOND

MINN O W wes

YANG kj YIN
Abb. 1

Kreuz im Kreis als Symbol N
des antiken und ferndstlichen Weltbildes ERDE

Diesem Schema der Stadtanlage von Peking liegen wohl folgende An-
schauungen zu Grunde: Der Gotterberg im Norden ist der Quellgrund
allen Lebens. Von hier aus wird der Gang der Gestirne und alles bipolare

77



Leben auf Erden gelenkt. Yin und Yang sind die beiden Pole des Ewig-
Einen. Der Weise Laotse (3) dachte wohl daran, als er vom «ewigen Schoss
des All», von «Urvater» und «Urmutter» sprach. Im Mittelpunkt des
Kreuzes steht der Mensch; der Himmel ist sein Vater, die Erde seine Mutter.
Er ist Mittler zwischen Himmel und Erde. Die senkrechte Nordsidachse
des Kreuzes verbindet als Weltachse den Gotterberg auf Erden mit dem
Himmel (Polarstern) ist also kosmischer Art. Die waagrechte Ostwestachse
dagegen weist auf die den Gotterberg und die Weltachse umkreisenden Ge-
stirne hin und auf die Stellung des Menschen innerhalb des von Sonne und
Mond beherrschten Erdenraumes. Das Achsenkreuz der Stadt Peking ver-
sinnbildlicht somit die grosse und die kleine Welt, den Kosmos und das
Menschenleben.

Abb. 2

Himmelsaltar in Peking
(Skizze nach einem Flugbild)

Der Altar der Erde in Peking ist aus konzentrischen, quadratischen Ter-
rassen, der Altar des Himmels aus kreisformigen Plattformen erstellt. Von
China bis nach Spanien finden sich in der alten Welt jene einfachen Bau-
werke, die aus einer wiirfelformigen Kammer (Erde = Quadrat als Grund-
fliache), einem achteckigen Zwischenband und einer sich dariiber wolbenden
Halbkugel (Himmel = Kreis als Grundfliche) bestehen: Der Mensch zwi-
schen Himmel und Erde. Zahlreiche Kirchen sagen auf dhnliche Art das-
selbe, und auch die beiden wichtigsten Grundformen mittelalterlicher Stiadte
(Rechteck = weltliche Griindung, Kreis = geistliche Griindung) diirften
wohl auf diese Symbole zuriickzufiihren sein.

Ein Kenner des Islams sagt vom marokkanischen Haus (4). «Das Haus
ist nicht nur eine Welt fiir sich, es ist ein zum Kristall gewordenes Weltall,
wie es in den morgenlindischen Sagen sinnbildlich beschrieben ist, mit sei-
nen vier Richtungen, dem Himmel als Kuppel und dem Born in seiner
Tiefe».

Welt- und Gotterberge weisen alle antiken Hochkulturen auf, und dort,
wo Berge fehlen, sind sie durch Bauten ersetzt. Ein solcher Bau ist wahr-
scheinlich das astronomisch-mathematische Wunderwerk der Cheopspyra-
mide. Die Weltachse steigt von der quadratischen Basis, deren vier Seiten

78



den vier Haupthimmelsrichtungen entsprechen, durch einen teleskopartigen
Schacht zum Polarstern empor. Der granitene Sarkophag in der sogenann-
ten Konigskammer, der vermutlich dem Tempelschlaf bei der Einweihung
in die Mysterien diente, ist genau von Norden nach Siiden ausgerichtet,
weist also von der Erde zum Himmel. Auch der Turmbau zu Babylon darf
als ein kiinstlicher Gotterberg angesehen werden. Um ca. 600 v. Chr.
erstellt, weist er in der Rekonstruktion von F. Krischen (5) eine Freitreppe
auf, die, im Siiden beginnend, bis zu der siebenten Terrasse des Turmes
gegen Norden emporfithrt, wo sich der Tempel des Gottes Bal befand. Die
vier Turmseiten sind nach den vier Himmelsgegenden ausgerichtet. Die
sieben Turmterrassen erinnern an die sieben Planeten und an die Leute-
rungs-Stufen der Menschenseele. Auch Babylon pflegte Mysterienkulte.
Gotterberge im Norden sind aus China, Indien, Persien, Babylonien u. a.
Liandern bekannt. Der israelische Berg der Versammlung himmlischer Geist-
wesen, der Olymp der Griechen, der Gotterberg der Italiker und die sagen-
hafte Urheimat der alten Germanen-Gétter lagen mythisch alle im Norden.

Im sumerischen Weltbild des dritten Jahrtausends v. Chr. (6) galten
die vier Weltorte als von gewaltigen gottlichen Wesen bewacht; der Kosmos
war in vier Weltquadranten und der Horizont in vier Teile geteilt, was zu
einer entsprechenden Einteilung des Landes fiithrte. Der Weltberg hatte in
der Vorstellung jener Zeit oft zwei Gipfel (Sonne und Mond} —, eine Vor-
stellung, die wir auch in Aegypten (zwei Obelisken vor den Felsentempeln),
im antiken Kult der Lichtsdulen und in den mittelalterlichen Doppeltiirmen
an Domen und Kirchen wiederfinden.

Als vielleicht dlteste bekannte Stadtanlage, die dem sumerischen Welt-
bild entspricht, darf wohl die durch Ausgrabungen seit 1921 erforschte
Stadt Mobhenjodaro im Industal angeschen werden. Sie stammt aus der
zweiten Hilfte des dritten Jahrtausends v. Chr. und weist wie das vier
Jahrtausende jiingere Peking rechtwinklige Grundform mit nach den vier
Himmelsgegenden ausgerichteten Strassen auf (7). Eine ca. 10 m breite und
in ihrer Linge iiber 800 m verfolgbare Hauptstrasse verlduft gradlinig von
Norden nach Siiden, mitten durch den grossten Schuttkegel, wo das friihere
Hauptheiligtum vermutet wird.

Die jiingeren Stidte und Tempelanlagen Indiens kniipfen an die alt-
indischen Vorstellungen an. Dem aus konzentrischen Quadraten bestehen-
den Grundrissbild von Angkor Vat (12. Jahrhundert n. Chr.) entspricht
der gesetzmissig nach der Mitte aufsteigende und im Hauptheiligtum gip-
felnde Aufbau, der wie jeder brahmanische Tempel und jeder buddhistische
Stupa den Stufenbau des indischen Weltbildes, mit dem die Himmel tra-
genden Weltberg inmitten, versinnbildlicht. Auch die Hauptstadt der
Khmer, Angkor Tom, aus dem 9. Jahrhundert n. Chr., besitzt quadratische
Grundform. Die 3 km langen Seiten sind nach den vier Himmelsorten aus-
gerichtet; im Stadtzentrum erhebt sich der gleichfalls quadratische Haupt-
tempel, wihrend ausserhalb der Stadt hohe Dammstrassen das Land in
quadratische Felder aufteilen (8).

79



Im mittleren Osten hat man Stddte mit nordsiidlich und ostwestlich
verlaufenden Strassen aus dem 2. Jahrtausend v. Chr. ausgegraben (Meso-
potamien, Aegypten), und seit Hippodamos von Milet (um 465—400 v.
Chr.) sind in Griechenland und Kleinasien zahlreiche Stidte nach dem
Schachbrettsystem entstanden. Bei den Etruskern und Rémern war die Stadt
quadratisch, durch zwei Hauptstrassen in vier Quartiere aufgeteilt; die vier
Stadttore lagen in den vier Hauptpunkten des Himmelskreises; zuweilen
wich aber der Stadtplan um eine ganz bestimmte Anzahl von Winkelgraden
von der Nordsiidachse ab. Eine solche Stadt war Augusta Raurica, die hier
als letztes und Basel am nichsten gelegenes Beispiel des systematischen, kos-
misch verankerten Stadtebaues erwihnt sel.

Doch lange schon vor den Romern kannte man die vier festen Kardinal-
punkte als Grundlage des Sonnenkultes und die fiir jeden Ort anders liegen-
den Richtungen der Sonnenwenden (9), und lange schon vor den Rémern
dienten die Linien des achtstrahligen Sonnenzeichens zur Einteilung des
Tages und des Jahres, zur Aufteilung der Stidte und des Landes in brauch-
bare Einheiten und zur Einfiigung der Siedlungen und Tempel in die Land-

schaft.
Als Beispiel sei an den imposanten Sonnentempel Stonehenge bei Salis-

bury aus der Zeit um 2000 v. Chr. erinnert. Die Tempelachse von 33,4 km
Linge ist nach dem Sonnenaufgangsort am lingsten Tage ausgerichtet. In
der Richtung dieser Achse und der gleichlaufenden Prozessionsstrasse liegen
noch drei weitere alte Kultplatze.

J. Heinsch (10) erwihnt als Beispiel seines «Grundschemas der Gottes-
berg — Sonnenort — Ortung» eine Nordsiidachse am linken Niederrhein,
die den Dom in Xanten mit mehreren Kirchenhiigeln und alten Kultorten
verbindet.

Aus anderen Gegenden Deutschlands stellt W. Texdt (11) finfzig Bei-
spiele ausgesprochener Nordsiid- und Ostwest-Beziehungen alter Kultstel-
len, Wachttiirme, Thingplitze etc. zusammen. Eine besonders eindriickliche
Situation aus der Gegend von Detmold sei hier erwihnt: Nicht weniger
als 18 heilige Berge, Hiinengriber, Burgen und Kirchen finden sich auf
einer Gesamtstrecke von 63 km genau in ostlicher Richtung aufgereiht; da-
bei weicht der Endpunkt nur um 0,05° von der astronomischen Ostrich-
tung ab.

Auch die nordische «Edda» kennt als «Massbaum>» die zum Polarstern
aufsteigende Weltachse. Sie «war nicht nur die Umschwungachse, um die
sich die dusserlich sichtbaren Himmelsgestirne drehen, sondern der Ent-
wicklungs- und Quellgrund allen polar in Erscheinung tretenden Lebens
der grossen und kleinen Welt». «Hinsichtlich der geschichtlichen Entwick-
lung der indogermanischen Weltbildvorstellung ist anzunehmen, dass der
urspriinglich um die Weltachse kreisend als Kronung des himmlischen Welt-
bzw. Gottesberges symbolisierte Weltenbaum mit dem fortschreitenden
Volkerzerfall mehr und mehr ortlich figuriert wurde» (J. Heinsch). Dies
diirfte die grosse Anzahl der Nordsiidlinien, das heisst Weltachsen in Hori-

80



zontalprojekten erkliren, die an alten Kultorten verankert auch unsere
Lande durchziehen.

Die Ostrichtung gewann im christlichen Abendland zunehmend an Be-
deutung. In der Heimat des Lichtes lag das Paradies, die Heimat der Seelen.
Am Ausgang des zweiten Jahrhunderts n. Chr. wurde die Arche Noahs
symbolisch der Kirche gleichgesetzt und als das nach Osten fahrende Schiff
dargestellt (12). Man kniipfte dabei wohl an die noch lebendige Vorstellung
vom Sonnenschiff der Vorzeit an. Tatsichlich sind die frithen christlichen
Kirchen meistens genau nach Osten ausgerichtet. Die am jiingsten Tage
Auferstehenden des romanischen Reliefs an der Galluspforte am Basler
Miinster wenden sich alle nach Osten (Sonnenwend-Richtung), und auch
die alten Griber, die man im Gebiet des Miinsterplatzes fand, sind so aus-
gerichtet, dass die Toten am jiingsten Tag die im Osten aufgehende Sonne
«sehen».

Als Ursprungsland des einheitlichen Bildes der alten Welt mit jenem die
Himmel tragenden Weltberg ist wohl Indien anzusehen, wo dieser Berg
(Himalaya) auch geographisch im Norden liegt. Wenn wir Abendlander
die Bibel befragen, so fehlt es darin nicht an Hinweisen auf den «inneren
Osten», wo nach der Genesis der Garten Eden liegt (Garten des Bewusst-
seins eigener Ewigkeit). «Ich hebe meine Augen auf zu den Bergen, von
welchen mir Hilfe kommt» (Psalm 121). Auch spricht die Bibel von den
drei Weisen aus dem Morgenland, die den weiten Weg zur Krippe in Beth-
lehem fanden, um Christus als einem der ihrigen zu huldigen. Von dem
chinesischen Weisen Laotse wird erzihlt, er sei im hohen Alter gegen Westen
gezogen, nach der geistigen Heimat im Himalaya-Gebirge, wo er seine
Lehre empfangen hatte.

In allen diesen christlichen und vorchristlichen Ueberlieferungen lebt
ein wahrer Kern: Das Ahnen der Existenz einer Gemeinschaft wissend Wir-
kender und Helfender, die den geistigen Schatz hiiten, den der Erdenmensch
einst vor dem Fall in die Welt der physischen Materie besass. Der Philosoph
und Maler J. A. Schneiderfranken (B6 Yin R4 13) sagt dariiber: Das Berg-
massiv des Himalaya birgt «die Hiitte Gottes unter den Menschen», «den
Tempel der Ewigkeit», «das Zentrum aller geistigen Strahlungspunkte auf
Erden ... Hier reicht das Reich des Geistes herein in dieser Erde physisches
Geschehen».

Als «Abbild des Himmels» und «Pol der vier Weltgegenden» galt vor
allem die chinesische Stadtanlage, in der Kreis- und Quadrat-Form der
fiirstlichen Griindungen der Schang (ca. 1766—1500 v. Chr.) und Dschou
(1500—249 v. Chr. 14, 15). Auch die alten Griechen, Juden, Rémer und
die Dombaubhiitten des Abendlandes im 11.—13. Jahrhundert wussten etwas
von dem Reich der Urbilder und vom rechten Suchen und Innewerden.
Manche wohlorganisierte mittelalterliche Stadt war in ihrer Grundform,
nach dem Idealbild des himmlischen Jerusalem der Bibel, als ein «Pol der
vier Weltgegenden» und mancher herrliche Dom als ein Abbild des «Tem-
pels der Ewigkeit» gedacht.

81



2 Von der praktischen Bedeutung der Haupthimmels-
richtungen

Neben der religiosen Wertschitzung der vier Weltgegenden kam diesen eine
praktische Bedeutung zu, auch wenn sie untrennbar mit dem antiken Welt-
bild verbunden blieb. Die vier Weltgegenden dienten der Zeitmessung und
als Kalender, als Grundlage der Landvermessung und Feldereinteilung, als
Regel bei der Anordnung von Siedlungen und Gestaltung von Stddten, sie
erleichterten die Orientierung in unwegsamem Geldnde und die Nachrich-
tentibermittlung von Hohe zu Hohe. Einige Beispiele mogen dies verdeut-
lichen.

21 ZEITMESSUNG UND KALENDER

Noch um die Mitte des 19. Jahrhunderts teilte man in Norwegen und Island
den Horizont in acht Hauptzeiten ein, und wo natiirliche Merkmale fehl-
ten, wurden sie durch kiinstlich errichtete Steinpyramiden, dhnlich unseren
alpinen «Steinmannli», ersetzt. Als Mittelpunkt diente eine Stange oder ein
Stein, wozu auf unseren Alpen vermutlich eine Parallele besteht in den so-
genannten «Sennensteinens, die vielleicht frither die Bedeutung von «Son-
nensteinen», das heisst von Mittelpunkten natiirlicher Himmelskreise be-
sassen. Auf diese Weise hatten viele Alpen und mancher Gutshof im hohen
Norden ihre Sonnenuhren und Kalender, an welchen die Hauptzeiten des
Tages und Jahres am Stande der Sonne abgelesen werden konnten.

Zahlreiche Berggipfel in unseren Alpen mit den Namen «Dent du
Midi», «Mittagshorn» oder «Piz Mezzodi» dienten seit Urzeiten als Mittags-
zeiger.

22 LANDVERMESSUNG, FELDEREINTEILUNG
UND GESTALTUNG VON STADTEN

Schon in der Jungsteinzeit erfolgte die Einteilung der Felder im Idealfall
durch die Fortsetzung des nach den vier Weltgegenden ausgerichteten stad-
tischen Strassenkreuzes. So wurde zum Beispiel im Jahre 2704 v. Chr. die
Neunfelderwirtschaft in China eingefiihrt, als eine Parzellierung des Lan-
des nach dem Schachbrettsystem, ausgerichtet nach den vier Weltorten.
Wir finden dieses feudale Neunfeldersystem in frithchristlicher Zeit auf der
durch die Romer unbesetzt gebliebenen und von den Wirren der Volker-
wanderung verschonten keltischen Insel /rland wieder: Eine Briicke vom
Neolithikum zum Mittelalter.

Die Réomer, als Anhinger des Sonnenkultes, entwickelten, auf dem Vor-
handenen aufbauend, ihre Ackervermessung. Die Landvermessung und spi-
ter auch das Begrenzungssystem der Militirlager und Stidte war durch
religiose Weihe unverletzlich. «Thr Riickgrat ist ein rechtwinkliges Kreuz
zweier Achsen, des Cardo maximus und des Decumanus maximus, dem ein

82



INSEL GWEHRT 3

 —GruTscHLAND < RHEIN

RIS | A
,,++H+”,++++4++++++-H++&++¢1+f#+++***++*1’"4 +"*+1.,

N SCﬁWEI'I_ 4

Fhq
Fok
1‘.‘“
o
¥

=\ UL ’”“”m g
um,” = *
KASTELL gy s
KAISER-AUGST: ,

fi
-x(:%- 7
P & 3
E &
% S
Ly A ' FHTBAHNHOF
I o . lrmmlmnﬂﬂu,,’m“m""mmuu/
T
z BASEL-AUG§_T il 4 S
w D /"' i U Til +.|. s N
t a1 / USRI NR) A‘“'“
) | i S I Fflﬂ £y
4,
/gr_ | \\\\\- ittt =i S E A IR + 1
w \ 5
g i K:ASTE[I_‘:Eﬁ b ///ROM STRASSE\Et
z <20 \/h_‘l,\
= 'l TURNHALLE 3= 3 \mmmll“”‘\\
0 TEMPEL & g §
[CR : .=
S SCHONBUHL & “‘”’T\ﬂ‘ﬂ'l" ASIMCh e =
@ s \\E
Iw\ ‘q\\\
vl | P ’
e | PR \ Nitryy, -
:':'“ x| ,,’4 ’/,’ :D“\__,
3 2 D 2 =
’r\- aan e P X 2\ 1’/ 5
@m ) ol \\;& HUHNERFARM //;,, 5
“ ! ,.u it ALt o /) 7,
\:LizL o Hlll /s, = ,’I,/’/
| 5L o
aLyi |\ .

UART‘\ER/E%\
ouN-Q g OST-TOR

FISCHZUGHT 22
s GIEBENACH

E FULLINSDORF 0 100 200  300m
L L 1 . { s ]

__ NACHGEFUHRT DURCH INST.URG.
i i BASEL MARZ 1958. A WILDBERGER

Abb. 3 Stadtplan von Augusta Raurica (aus R. Laur-Belart «Fiihrer durch Augusta
Raurica», Basel, Werner & Bischoff AG.)

83



quadratisch oder rechteckig gezogener Grenzstreifen am Rand der Siedlung,
das sog. Pomerium, entspricht» (16). Nach den Grundsitzen der romischen
Agrimensoren ist auch das Raurikerland systematisch vermessen worden.
Die Forschungen von R. Laur-Belart (77) und H. Stohler (18) haben erge-
ben, dass die beiden Stadtpline von Augusta Raurica und Basilia Romana
(Augst und Basel) nach dem Sonnenaufgangsort am lingsten Tag ausge-
richtet sind und das Land zwischen diesen Romerstidten nach einem ein-
heitlichen Plan durch ein Netz von Vermessungsachsen aufgeteilt worden
ist. Als Zentrum dieser Stadt- und Landvermessung fand R. Laur den Altar
vor dem Jupitertempel in Augst.

Am romischen Stadtplan von Augusta Raurica, wie er als Resultat
jahrzehntelanger Ausgrabungen vorliegt, konnen zwei Hauptachsen ab-
gelesen werden; beide sind im Altarpunkt vor dem Jupitertempel auf dem
Forum verankert, wo sie sich kreuzen. Wihrend die eine (Sonnenwend-
Richtung) fiir das Strassennetz von Augusta Raurica richtunggebend ist,
scheint die andere (Nordsiid-Achse) fiir die Anordnung der Wege und
Grenzen der Landlose von Bedeutung gewesen zu sein.

Die Tatigkeit der romischen Agrimensoren wird auch bei der Anord-
nung der militirischen Befestigungen an der Rheinfront zwischen Rhein-
felden und Basel sichtbar. Hier kann an Hand romischer Baufragmente und
Bodenfunde die systematische Einfiigung der Briicken, Wachttiirme und
Militirlager in die Landschaft nachgewiesen werden. Die Distanzen von
einem Bau zum anderen lassen sich — in ostwestlicher Richtung zwischen
den durch die betreffenden Objekte gelegten Nordsiidachsen — in ganzen
Centurien (710,4 m) messen.

Die Verwirklichung des Planes der Rheinfront-Befestigungen, der die
topographischen Gegebenheiten sehr entgegenkamen, darf man sich wohl
etwa wie folgt vorstellen: Zunichst legten die Romer durch den Altarpunkt
vor dem Jupitertempel eine Nordsiid-Achse, der die Bedeutung einer lokal
fixierten «Welt-Achse» zukam. Diese wird bestimmt durch den «alten, ver-
mutlich schon vorrémischen Rheiniibergang» (R. Laur), und zwar durch
den romischen Briickenkopf auf dem rechten Rheinufer, durch die von
Siiden nach Norden fithrende Romerbriicke, das Siidtor des Castrum Rau-
racense, ein ca. 300 m langes Stiick Romerstrasse, den Forumaltar und das
sogenannte Westtor der romischen Stadtmauer von Augusta Raurica, das
eigentlich das Stidtor war.

Sodann diirften in Abstinden von je 7 Centurien (7 X710,4 m =
4972,8 m) zu dieser Hauptachse parallele Linien im Gelinde abgesteckt
worden sein. Im Zuge derselben liegen:

7 Centurien oOstlich der Hauptachse das romische Inselkastell von
Rheinfelden,

7 Centurien westlich der Hauptachse die Romerwarte in der Au am
Rhein und siidlich davon der rémische Wachtturm Vorderer Warten-
berg,

84



14 Centurien westlich der Hauptachse das romische Drusus-Kastell auf
dem Miinsterplatz in Basel.

Vielleicht darf vermutet werden, dass der Plan fiir diese grossziigige
Disposition eines Teiles der Grenzbefestigungen am Rhein aus augusteischer
Zeit stammt. Die frithesten romischen Bodenfunde in Augst und auf dem
Basler Burghiigel gehen auf das Jahr 15 v. Chr. zuriick.

Die Stadtanlage von Augusta Raurica glich in mehrfacher Hinsicht
einem Kalender und einer Sonnenuhr. Am lingsten Tage des Jahres schien
die aufgehende Sonne der Linge nach in die Forum-Strasse hinein und
ebenso am kiirzesten Tage die untergehende Sonne. «Durch diese geniale
Orientierung des Strassen-Netzes wurde erreicht, dass die Bewohner von
Augusta Raurica den lingsten und den kiirzesten Tag und damit den astro-
nomischen Beginn des Sommer- und Winter-Halbjahres an der Stellung der
Sonne zu den Forum-Strassen genau erkennen und die Zwischenzeiten ab-
schitzen konnten» (H. Stohler). Anderseits erlaubte es die Nordsiidachse,
am Stande der Sonne die tigliche Mittagszeit abzulesen, zum Beispiel fiir
die Bewohner des Kastells Kaiser-Augst, wenn die Sonne der Linge nach in
die zur Briicke fiihrende Strasse hineinschien; oder fiir den Betrachter am
Forumaltar, wenn die Sonne iiber der Stadtmauer-Liicke des «Westtores»
stand. Aber auch die Tage der Gleichen (21. Mirz und 23. September)
konnten vom Altarpunkt aus erkannt werden, denn an diesen Tagen ging
die Sonne iiber dem Sonnenberg auf und iiber dem Bruderholz unter. Der
Sonnenberg ob Maisprach steht genau im Osten des Forumaltars und diirfte
wohl deshalb diesen Namen tragen.

23 ANORDNUNG VON SIEDLUNGEN UND
ORIENTIERUNG IN UNWEGSAMEM GELANDE

In prahistorischer Zeit folgte der Hauptverkehr den Fliissen und Seen, und
nur wenige Pfade fithrten von Tal zu Tal iiber unwegsame Berge oder durch
Urwalder.

So diirfte zum Beispiel der Verbindung wichtiger alter Flussiiberginge
am Rhein und an der Aare (Wallbach, Olten, Aarburg) eine von Norden
nach Siiden verlaufende Linie gedient haben, der wohl ein Saumpfad
folgte und die eine Reihe bekannter neolithischer Siedlungen und Rast-
plitze beriihrte (19). Auch andere Jurapisse (Schafmatt, Erlimoos, Kall-
hohe) weisen neolithische Siedlungsstellen auf, die nach der Regel der
Haupthimmelsrichtungen zu einander angeordnet sind. Die solche Fund-
orte verbindenden Nordsiid-Linien sind wiederholt in Abstinden von rund
700 m und vielfachen dieses Masses anzutreffen, so dass man versucht ist,
von Spuren einer neolithischen Landvermessung zu sprechen.

Dass man diese ersten Landwirte und Pfahlbau-Siedler der Jungstein-
zeit, die in Mesopotamien schon im 6. Jahrtausend v. Chr. Weizen kulti-

85



vierten, Kupfer schmolzen, die Topferei, das Spinnen und Weben kannten,
die aber erst 3000 Jahre spiter die europiischen Urwilder zu roden und
das gewonnene Land zu bebauen begannen (20), bereits als weitblickende
Organisatoren und Strategen betrachten darf, zeigen zum Beispiel die neo-
lithischen Wehranlagen, die zum Schutze der in Olten zusammenlaufenden
Jurapisse angelegt worden sind (27). Der Bau von Dorfern und Weilern,
von befestigten Siedlungen und Refugien musste aber wohl mit einer bereits
fortgeschrittenen sozialen Ordnung und einer systematischen Aufteilung
und Vermessung des Bodenbesitzes Hand in Hand gehen. Das Baselbiet
und die Gegend um Olten zeigen, dass dabei die Regel der Haupthimmels-
richtungen weitgehend zur Anwendung gelangte. Es handelt sich bei diesen
Feststellungen allerdings mehr um Arbeitshypothesen als um gesicherte
Forschungsergebnisse. Vielleicht regen aber diese Hinweise zu weiteren
Studien iiber die gegenseitige Lage vorgeschichtlicher Siedlungen, Wehr-
anlagen, Griber etc. im Hinblick auf die Himmelsrichtungen an.

Es sei in diesem Zusammenhang auch an den «Heidenstein» bei Schwaér-
stadt (rechtes Rheinufer, oberhalb von Rheinfelden) erinnert. Er ist der
letzte noch vorhandene Bestandteil eines grossen jungsteinzeitlichen Stein-
kistengrabes, das von Westen nach Osten ausgerichtet war und dessen
mannshohe Siidwand ein sogenanntes «Seelenloch» aufweist, durch welches
nach der damaligen Vorstellung die Seele des Verstorbenen die Grabstitte
verlassen und nach Belieben wieder aufsuchen konnte. Genau im Siiden
des Seelenloches erhebt sich der Felssporn der Farnsburg. Bodenfunde in
der Nihe deuten darauf hin, dass diese Burgstelle der Grafen von Thier-
stein, ahnlich wie alle Burgstellen der Grafen von Froburg um Olten (nach
Th. Schweizer), schon in der Jungsteinzeit besiedelt war. Das Steinkisten-
grab bei Schworstadt ist demnach der Landschaft so eingefiigt, dass dessen
Lage dem urzeitlichen Weltbild entsprach: Im Norden wurden die Toten
der «Mutter-Erde» zuriickgegeben, das heisst zwischen «Sonne» (Osten)
und «Mond» (Westen) bestattet, wahrend das Seelenloch den Blick zur
Farnsburg, zum «Himmel» im Siiden freigab. Hier wie andernorts verband
eine « Weltachse» Himmel und Erde.

Dass gelegentlich andere Himmelsrichtungen als die Nordstid- und Ost-
west-Achsen im Gelande fixiert worden sind, zeigt zum Beispiel die Stein-
setzung von Mutta bei Fellers im Kanton Graubiinden, einem der zahl-
reichen Fundorte des verdienten Forschers W. Burkart (22). In Verbindung
mit dieser, durch die Steinsetzung bestimmten Richtung, zeigen jedoch auch
hier ein Berg und zwei Schalensteine die genaue Lage der «Weltachse» an.
Mutta bei Fellers ist eine befestigte Siedlung aus der Bronzezeit.

24 SIGNALISATION

Die Nordstidrichtung konnte am Stand der Sonne auf einfache Weise be-
stimmt werden, ebenso die dazu senkrechte Ostwest-Richtung. Dieses ur-
zeitliche Weltenkreuz, durch hochgelegene Punkte im Gelinde fixiert, er-

86



leichterte auch die Nachrichtentibermittlung von Hohe zu Hohe durch
Feuer-, Licht- oder Horsignale. Oftmals standen auf solchen Hohen spiter
Kreuze oder Bergkapellen, gelegentlich auch Wachttiirme.

Als Beispiel aus der Umgebung Basels sei die Schauenburger-Flub er-
wahnt. Einem alten Brauch aus den Zeiten des Sonnenkultes folgend, steigt
noch heute die Jugend der umliegenden Dorfer am ersten Sonntag im Mai
zum Sonnenaufgang auf die Fluh. Hier fand unlingst Th. Striibin die
Ueberreste eines kleinen gallo-romischen Tempels, Mauer an Mauer mit
den Resten eines Wachtturmes aus dem spiten Mittelalter. Die Fluh liegt
recht genau in einer nordsiidlich verlaufenden rémischen Vermessungs-
linie 5 Centurien westlich des Jupiter-Altars von Augst. Im Verlaufe dieser
Linie stand siidlich der Schauenburger-Fluh (am Rande des Gempen-Pla-
teaus bei Kote 726,2) eine weitere Hochwacht — vielleicht an Stelle eines
romischen Wachtpostens. Es handelt sich also um zwei Signalisationsstellen
in der Kette der Hochwachten, zu welchen auch der vordere Wartenberg
gehort, der — wie bereits erwihnt — einen romischen Wachtturm trug, der
genau im Siiden eines weiteren romischen Wachtturmes «in der Au» stand,
und zwar im Zuge der 7. Centurienlinie westlich des Jupiteraltars.

Offenbar hat man fiir die mittelalterlichen Hochwachten in dieser Ge-
gend wiederholt die schon von den Romern als geeignet befundenen Orte
verwendet.

Auch die Tore und Tiirme der im 13./14. Jahrhundert errichteten Stadt-
maunern von Basel dienten als Wachttiirme im Signalisations-Kranz, der die
«grosse» und «kleine» Stadt umgab. Kirchtiirme im Stadtinneren waren
Bestandteile dieses Systems. Hier erklangen im Falle der Gefahr die Sturm-
glocken. Vielfach waren diese Wehrtiirme unter sich und in ihrer Lage zu
den Kirchtiirmen und Kirchenschwellen nach der Regel der Haupthimmels-
richtungen angeordnet, das heisst in der Idee durch Nordsiid- bzw. Ost-
west-Achsen miteinander verbunden. Wahrscheinlich sollten damit die
«Welthiiter» in den vier Kardinalpunkten zum Schutze der Stadt aufge-
rufen und die Wehrmauern mit ihren Tiirmen unter den Schutz der in den
kirchlichen Bauten symbolisierten Geisteskrifte gestellt werden.

Fiir die alten Kulturvolker des mittleren und fernen Ostens hatten die
Haupthimmelsrichtungen als Bestandteil der mythisch-religiosen Weltbild-
Vorstellung grosse Bedeutung. Das versteckte Ordnungsprinzip in der
Struktur der mittelalterlichen Stadt Basel ist augenscheinlich auf eine spite
Ueberlieferung des antiken Weltbildes zuriickzufiihren (23).

LITERATUR

Kirfel, W. (1920): Kosmographie der Inder. K. Schréder Bonn und Leipzig
Wilhelm, R. (1928): Geschichte der chinesischen Kultur. F. Bruckmann Miinchen

Laotse (1934): Die Bahn des All und der Weg des Lebens, von E. Schroder. F. Bruck-
mann Miinchen

4 Burckhardt, T. (1941): Land am Rande der Zeit. Urs-Graf Verlag Basel, S. 96 f.

87



5 Krischen, F. (1948): Mass und Zahl in der Baukunst der Alten. Schweiz Bauzeitung,
S. 437 ff.

6 Jeremias, A. (1929): Handbuch der altorientalischen Geisteskultur. W. de Gruyter
& Co. Berlin

7 Mackay, E. (1938): Die Induskultur. F. A. Bruckmann Leipzig
8 Wasmuths Lexikon der Baukunst, Band I, S. 126 ff.
9 Engler, H. R. (1962): Die Sonne als Symbol. Helianthus-Verlag Kiisnacht-Ziirich

10 Heinsch, ]J. (1937): Vorzeitliche Ortung in kultgeometrischer Sinndeutung: Der Mass-
baum der Edda im Sonnenjahrkreise. Allgem. Vermessungs-Nachrichten, Jg. 49, Berlin

11 Teudt, W. (1936): Germanische Heiligtiimer. E. Diederichs Jena, S. 262 ff.
12 Dédlger, F. . (1925): Sol salutis. 2. Aufl., Miinster i. W.

13 Bé Yin Ra (1927): Das Buch vom lebendigen Gott. Kober’sche Verlags-Buchhandlung,
Basel-Leipzig
Bé Yin Ra (1936): Hortus conclusus. Kober’sche Verlags-Buchhandlung A. G., Bas:l

14 Wilbelm, R. (1924): Das Buch der Wandlungen (I-Ging). E. Diederichs Jena
15 Simbriger, H. (1961): Geheimnis der Mitte. E. Diederichs Diisseldorf-K&ln
16 Laur-Belart, R. (1948): Fithrer durch Augusta Raurica. Frobenius Basel, S. 24

17 Laur-Belart, R. (1938): Reste der romischen Landvermessung in den Kantonen Basel-
land und Solothurn. Tatarinoff-Festschrift. Solothurn

18 Stobler, H. (1939): Orientierung der Stadtpline von Augusta Raurica und Basilia
Romana. Basler Zs. f. Geschichte und Altertumskunde, Bd. 38, S. 295 ff.

19 Maurizio, J. (1950/1): Von den vier Haupthimmelsrichtungen. Ein Beitrag zur Sied-
lungsgeschichte des Baselbiets. Baselbieter Heimatblatter Liestal

20 Guyan, W. U. (1954): Mensch und Urlandschaft in der Schweiz. Biichergilde Guten-
berg Ziirich, S. 83 ff.

21  Schweizer, Th. (1946): Die Wehranlagen aus der Steinzeit von Olten und Umgebung.
Jahrb. f. Soloth. Geschichte, 19. Bd.

22 Maurizio, J. (1948): Die Steinsetzung von Mutta bei Fellers. Urschweiz, H. 2

23 Hieriiber wird ein besonderer Aufsatz des Verfassers erscheinen

LES POINTS CARDINAUX DANS L’IMAGE ANTIQUE DU MONDE  (Résumé)

Le symbole solaire a croix inscrite dans un cercle du paléolithique de la Rhodésie, symbole
qu’on rencontre dans tous les pays d’antique civilisation, de ’Amérique du Nord a tra-
vers I’Europe jusqu’a I'Inde et & la Chine, peut étre interprété déja comme I’expression
de I’étonnement de I’homme devant la merveilleuse ordonnance du ciel. Dans la cos-
mographie des Hindous, la montagne du monde (Himalaya) est située au centre de la
terre, qu'on se représente comme un disque bordé de toutes parts par I'océan, et juste
au-dessous de I’étoile polaire. A son sommet se trouve la cité de Brahma, le siége des
dieux, qui a la forme d’un carré parfait, qui est toute en or et qui est entourée, dans
chacune des huit directions, par les cités des gardiens du monde.

Cette image de 'ordonnance divine du monde trouva son expression concréte dans
la fondation, suivant un plan précongu, des villes de forme circulaire ou quadrangulaire.
Le croisement des axes que forment les deux rues principales divise ces villes en quatre
quartiers et la campagne en champs rectangulaires. Les villes de Mohenjodaro (néolithi-
que), d’Angkor Vat, d’Angkor Tom, symbolisent Iédifice & degrés de la cosmologie
hindoue, avec, en son milieu, la montagne du monde (= sanctuaire principal) qui sup-
porte le ciel. La ville de Pékin est organisée de la méme fagon. Les plus importants édi-

88



fices de l'antiquité, comme la pyramide de Khéops, la tour de Babylone ou les stupas
indiens, doivent étre considérés, eux aussi, comme d’artificielles «montagnes du monde».
Ces villes et ces bAtiments s'ordonnent tous d’aprés les quatre points cardinaux et ils
présentent tous deux axes qui se croisent, dont I'un court du nord au sud et Pautre de
I’est a 'ouest. Mais ils supposent en méme temps aussi un axe vertical, qui unit la terre
au ciel (étoile polaire).

A cbté de leur signification religicuse, les quatre régions du monde ont aussi une
valeur pratique: mesure du temps et calendrier, mensuration du sol et répartition des
terres, ordonnance de I’habitat, configuration des villes, orientation dans les contrées dé-
pourvues de chemins marqués, signalisation d’un sommet a l'autre. Des exemples em-
pruntés a la région de Bile viennent appuyer cette théorie. (Trad. S. L. Gloor)

89



	Von den Haupthimmelsrichtungen im antiken Weltbild

