
Zeitschrift: Regio Basiliensis : Basler Zeitschrift für Geographie

Herausgeber: Geographisch-Ethnologische Gesellschaft Basel ; Geographisches
Institut der Universität Basel

Band: 1 (1959-1960)

Heft: 2

Artikel: Der Platz als bestimmender Faktor von Siedlungsformen in
Ostindonesien und Melanesien

Autor: Bühler, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1089529

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1089529
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER PLATZ ALS BESTIMMENDER FAKTOR
VON SIEDLUNGSFORMEN IN OSTINDONESIEN
UND MELANESIEN

ALFRED BÜHLER

In geographischen Untersuchungen bezeichnet man die Form von
Siedlungen meistens nach der Lage und Anordnung der einzelnen Bauten, wie
sie am besten im Grundriss zum Ausdruck kommen. Dabei ist man sich
darüber im klaren, dass Oberflächenformen aller Art und andere
physischgeographische Tatsachen so gut wie Verkehrswege, wirtschaftliche, politische,

militärische, kirchliche und verschiedene historische Umstände für
die Gestaltung massgebend sein können, sowie dass in den meisten Fällen
ein ganzer Komplex solcher Faktoren für die Ausbildung einzelner Typen
bedeutsam ist.

Diese formbedingenden Kriterien gelten grundsätzlich natürlich auch für
die Siedlungen tropischer Naturvölker. Besonders die geographischen
Voraussetzungen kommen hier oft sehr augenfällig zum Ausdruck; denn das
natürliche Milieu macht in technisch-wirtschaftlich einfachen Kulturen
seine Einflüsse besonders stark geltend und verlangt darum auch eine intensivere

Anpassung, als dies etwa in den europäischen Hochkulturen der Fall
ist. Falsch wäre es aber, diese Abhängigkeit in ihrem Ausmasse zu
überschätzen und daneben die Bedeutung kulturell-historischer Tatsachen für
die Ausbildung bestimmter Siedlungsarten zu übersehen. Gerade die
einfachen, tropischen Landbaukulturen sind aus derartigen Gründen
gekennzeichnet durch einen unglaublichen Reichtum an verschiedenartigsten Hausund

Siedlungsformen, trotzdem man hier auf Grund weitgehend ähnlicher
geographischer und wirtschaftlicher Gegebenheiten viel eher einheitliche
Typen erwarten möchte. Ferner trifft man aber auch auf erstaunliche Ueber-
einstimmungen über weite Gebiete hinweg, die ebenfalls nicht nur durch
geographische Faktoren bedingt sind. Offenbar machen sich hier verschiedene

Umstände geltend, die zunächst in der Freiheit des menschlichen Geistes
wurzeln. Auch in technisch einfachsten Verhältnissen haben nämlich die
Menschen noch immer die Wahl zwischen verschiedenen Möglichkeiten, um
sich mit einer bestimmten Umwelt auseinanderzusetzen und darin zu
behaupten. Der bestimmende Einfluss des Milieus geht nie soweit, dass nur
eine Lösung möglich ist. Selbst in der Arktis, mit ihrem denkbar starken
Druck der natürlichen Umwelt, wechseln darum die Kulturformen von
Volk zu Volk sehr wesentlich. Ihr konservativer Charakter hat dann zur
Folge, dass einmal etablierte Errungenschaften nach Möglichkeit beibehalten

werden. Darum sind auch die Siedlungsformen weitgehend traditionell,
und oft gibt man sie selbst dann nicht auf, wenn sie, z. B. im Gefolge von
Wanderungen, in einem neuen Milieu weitgehend unzweckmässig geworden
sind. Selbstverständlich ist aber diese Kontinuität nicht unbedingt.
Kulturübertragungen aller Art haben im Kulturgefüge einzelner Völker immer wieder

starke und oft tiefgreifende Aenderungen zur Folge gehabt. Auch diese

Diffusionserscheinungen kommen in den Siedlungsformen häufig zum
Ausdruck, und nicht selten sind weitreichende Kultureinflüsse schuld an den
oben erwähnten Formähnlichkeiten über grosse Gebiete hinweg.



Für schriftlose Völker ist es oft schwer, ja sogar unmöglich festzustellen,
ob Kulturähnlichkeiten auf historische Beziehungen zurückgehen oder ob
sie geographisch bedingt sind. Namentlich in einfachen Kulturen fehlen
daher oft sichere Kriterien für den Nachweis von Diffusionserscheinungen.
Vor allem aber scheint hier ein dritter Faktor für kulturelle Uebereinstim-

mungen massgebend zu sein, der weder rein geographisch noch ausschliesslich

historisch ist. Er steht in engstem Zusammenhang mit den wirtschaftlichen

Grundlagen der betreffenden Kulturen und prägt sich in allen Aspekten

derselben aus. Durch ihn erhalten z. B. alle Wildbeutervölker, alle
tropischen Pflanzer, alle Viehzüchternomaden ihren gemeinsamen, typischen
Charakter, wie er sich nicht nur in wirtschaftlichen und andern materiellen
Kulturzügen, sondern vor allem auch im Grundgepräge der betreffenden
Kulturen, in der geistigen Fialtung, im Weltbild jener Völker äussert. Dieses
ist z. B. bei den Wildbeutern vorwiegend magisch, bei einfachen tropischen
Pflanzenvölkern in einer ganz bestimmten Richtung religiös orientiert.
Solche gemeinsame Grundprägungen führen oft zu kulturellen Ueberein-
stimmungen, die weit über geistige Aspekte hinausgehen.

Das gilt auch für Siedlungsformen, wie sie hier zur Diskussion stehen.
Es darf nämlich kein Zweifel darüber bestehen, dass sich in Ostindonesien
und Melanesien — sogut übrigens wie in vielen andern Tropengebieten mit
einfachen Landbauvölkern — der vorherrschend religiöse Charakter der
Kultur auch in den Siedlungen ausprägt. Sozusagen überall kann man
funktionell profane und kultische Anlagen unterscheiden, und nicht selten sind
die beiden Gruppen, namentlich die Baulichkeiten, architektonisch sehr
stark voneinander verschieden. Diese Tatsachen sind bekannt und von
Ethnologen immer wieder untersucht worden. Auf eigenen Reisen in Ostindonesien,

Neuguinea und im Bismarck-Archipel stand ich aber stets stärker
unter dem Eindruck, dass die Bedeutung der religiös kultisch wichtigen
Siedlungsteile stark überwiegt, dass sie oft die gesamte Siedlungsform
bedingt. Kultanlagen scheinen sich hier als Siedlungskerne und damit für die
Siedlungsform als primär bestimmend zu erweisen, in der Art etwa wie eine

Klostergründung die daraus entstehende Siedlung zentral beherrscht. Vor
allem aber scheint man bisher zu wenig beachtet zu haben, dass oft nicht
Kulthäuser oder -bauten irgendwelcher Art, sondern der Kultplatz das

Zentrum, den primären Mittelpunkt der Siedlung darstellt und daher auch
ihre Form bedingt. In Einzelfällen mögen diese Zusammenhänge aus den
verschiedensten Gründen in stärkerem oder in geringerem Masse zum
Ausdruck kommen. Ganz kann man sie aber nie vernachlässigen.

Einige Beispiele mögen zunächst zeigen, was für eine Stelle der Platz im
Siedlungsgrundriss einnehmen kann.

In der Landschaft Amarassi in Südwest-Timor (Ostindonesien) findet
man, in Baumpflanzungen versteckt, mit hohen Plankenwänden abgeschlossene,

im Grundriss rundliche Flöfe, in denen man die Clan- und
Stammesheiligtümer aufbewahrt. Darum herum zerstreut liegen in weitem Umkreis
die Gehöfte der äusserst lockeren Dorfsiedlung. Ganz ähnliche Formen
kennt man aus Nord-Neuirland (Bismarck-Archipel). Auch hier sind die
Wohnbauten einzeln oder zu kleinen Weilern vereinigt in einem Hain von
Kokospalmen und andern Fruchtbäumen versteckt. Dazwischen, ebenso

regellos zerstreut, liegen die Malangganhöfe, Kultplätze von oft beträcht-



licher Grosse (100 X 20 m z. B.), gegen aussen abgeschlossen durch bis 5 m
hohe Wände aus Bambus. Im Innern steht an einem Ende ein vorn offenes
Haus mit phantastisch geschnitzten und bunt bemalten Kultfiguren.

In diesen beiden ersten Fällen kann man natürlich kaum annehmen, dass

die Siedlungsform durch die Kultbauten bedingt sei. Dazu ist der Siedlungs-
grundriss zu locker. Funktionell aber handelt es sich bei den Kultanlagen
um sehr wichtige Zentren der Gemeinschaft. Schon hier ist nun bedeutsam,
dass in diesen Anlagen die Bauten einen bescheidenen Anteil einnehmen.
Wenigstens grössenmässig gesehen ist viel wichtiger der Platz, der zur
Durchführung von Tänzen und andern kultischen Zeremonien dient und
den man durch die Abgrenzung gegen aussen als etwas Besonderes
kennzeichnet. Er ist heiliger Boden, nur Eingeweihten zugänglich und für Riten
reserviert, die die Verbindung mit übernatürlichen Mächten bezwecken.

In viel stärkerem Masse kommt der funktionsmässig bedeutungsvolle
Kultplatz oft auch äusserlich, lagenmässig, im Siedlungsgrundriss zum
Ausdruck, wenn die Siedlungen stärker geschlossen sind. Die beiden folgenden
Beispiele betreffen solche Fälle.

In Sumba (Ostindonesien) lebt die Landbau und Viehzucht treibende
Bevölkerung zum grössten Teil dauernd oder während des grössten Teils des

Jahres in zerstreuten Einzelgehöften oder kleinen Weilern. Gesellschaftlich
sind die einzelnen Familien in patrilinearen Verwandtschaftsgruppen, in Klanen,

zusammengeschlossen, und diese wiederum sind zu Gruppen vereinigt,
die sogenannte Stammdörfer besitzen. Es sind geschlossene, meistens auf
Bergkämmen oder Hügeln angelegte, mit Steinwällen oder Opuntienhecken
geschützte Siedlungen. Oft leben hier dauernd bloss die Fürsten einzelner
Landschaften, die höchsten Priester und Wächter für die Häuser der einzelnen
Klane. Früher zogen sich die Landleute in Kriegszeiten in diese Refugien
zurück. Heute treffen sie sich hier noch immer zu allen wichtigen zeremoniellen

Verrichtungen, und ohne Ausnahme finden hier die Klanangehörigen
ihre letzte Ruhestätte. Der Grundriss der Siedlungen ist im Prinzip immer
gleich. Die Wohnhäuser sind entweder in zwei parallelen Reihen oder in
einem Ring angeordnet, und zwischen den beiden Zeilen bzw. in der Mitte
liegt ein grosser Platz. Im einzelnen mögen orographische Faktoren und oft
auch Raumnot zur Durchbrechung dieser Regel führen, nie aber wird auf
den Platz verzichtet. Oft dient er als Ganzes kultischen Zwecken, oft aber
findet sich ein besonderer erhöhter Teil, in Form einer riesigen steinernen
Plattform. Darauf stehen die Gräber und Grabdenkmäler (Steinkisten,
Dolmen, Menhire), einzelne Monolithen, heilige Bäume, Büsche und Stauden,
der dürre Baum, auf dessen Aeste man früher die Köpfe getöteter Feinde
steckte, kleine Hütten mit Sippen- und Stammesheiligtümern magischen
Charakters. Ungefähr alles, was im Kult der Sumbanesen eine Rolle spielt
und für die Beziehungen mit übernatürlichen Mächten und Kräften wichtig
ist, erscheint also hier, im Zentrum des Dorfes, auf dem Platz konzentriert:
die krafthaltigen und -vermittelnden Heiligtümer, Pflanzen, die Toten,
deren Lebenskraft man der Gemeinschaft erhalten will, die ebenfalls Lebenskraft

enthaltenden Kopfjagdtrophäen, die Megalithbauten, die durch ihr
Material, den Stein, nochmals Kraft verkörpern. Hier finden auch die
zeremoniellen Tänze statt, und hier bringt man die grossen Büffelopfer dar,
wobei man das Blut der getöteten Tiere im Boden versickern lässt. Kein



Wunder darum, dass dieser Platz heilig ist, als ein mit Kraft geradezu
geladener Ort betrachtet wird, der normalerweise, ausserhalb der Festzeiten,
von Männern nicht betreten und von Frauen immer ängstlich gemieden
wird. Er ist das kultische Zentrum des Stammdorfes und des ganzen
dazugehörigen Wohn- und Wirtschaftsgebietes. Auf ihm, in der Hauptsache nur
auf ihm, ist die direkte Beziehung zu allem Uebernatürlichen möglich, sei es,

um Uebles abzuwehren, sei es, um an der segenspendenden Macht desselben
teilzuhaben. Leben und Wohlergehen sind ohne Einbeziehung solcher Kräfte
undenkbar.

Wiederum zeigt sich also, dass der Kultplatz funktionell gesehen weitaus
den wichtigsten Teil der Dorfanlage darstellt. Gewiss sind es streng genommen

einzelne Anlagen und Objekte oder Handlungen darauf, die besonders

krafthaltig, heilig und im Kult besonders wichtig sind. Sie treten aber
architektonisch nicht oder nur unwesentlich in Erscheinung, und sie fügen sich
ausnahmslos in die äussere Gestalt und die funktionelle Bedeutng des Platzes
ein. So wirkt dieser formal und im Bewusstsein der Menschen als zentrale
Ganzheit, als der heilige Mittelpunkt, um den sich alle andern Teile der
Siedlung anordnen. Natürlich gelten diese Wertungen vor allem für den
erhöhten oder sonst besonders gekennzeichneten Teil des Dorfplatzes. Wo
solche Abgrenzungen fehlen, haben die mit ihm verbundenen Vorschriften
nur zeitweilig und nach besonderen Reinigungszeremonien magischer Art
Geltung. Sonst aber ist der Dorfplatz profan und kann wie die Teile ausserhalb

eines abgegrenzten Kultplatzes für beliebige Zwecke benützt werden.
Aus der Tatsache, dass die meisten alten Stammdörfer von Sumba innerhalb
des Dorfplatzes einen erhöhten oder sonst abgegrenzten Kultplatz besitzen,
und dass dieser oft fast den ganzen Raum zwischen den Häusern einnimmt,
möchte man aber schliessen, dass ursprünglich der ganze Dorfplatz heilig
war. Für profane Verrichtungen musste er dann gemieden werden. Nur
kultische Handlungen und Gemeinschaftsberatungen fanden auf ihm statt,
wobei angesichts der engen Bindungen der Stämme, Sippen und Geschlechter

an übernatürlichen Erscheinungen den sozialen Strukturen und daher
auch den Beratungen solcher Gemeinschaften ebenfalls religiöser Charakter
zugesprochen werden muss. Für Märkte kommen Dorfplätze auf Sumba
noch heute kaum in Frage, und für andere Alltagsverrichtungen war und
ist zwischen den Häusern sowie auf den Hausveranden Platz genug. Das
sumbanesische Stammdorf ist somit höchstwahrscheinlich urspründlich in
funktioneller und architektonischer Hinsicht zweiteilig: den profanen Partien

steht der sakrale oder heilige Teil gegenüber, den Wohnbauten der
Platz. Dieser ist zwischen den Häusern freigelassen worden, oder aber, was
im Hinblick auf seine Bedeutung richtiger erscheint, um ihn herum hat man
die Bauten errichtet. Schon hier also zeichnet sich die Möglichkeit ab, dass

der Platz und nicht die Bauten in solchen Siedlungen primär und damit für
die Form des Siedlungsgrundrisses ausschlaggebend ist. Im Hinblick auf
diese primäre Stellung des Platzes seien zwei weitere Beispiele etwas näher
betrachtet.

In den sumpfigen und jahreszeitlich weitgehend überschwemmten
Niederungen des mittleren Sepikgebietes in Nordostneuguinea gibt es am Strom
oder in seiner Nähe und an den Nebenflüssen relativ grosse Dorfsiedlungen
mit bis zu ca. 1000 Einwohnern, die vom Anbau von Knollenfrüchten, der



Gewinnung von Sago und der Fischerei leben. Die Wohnhäuser liegen
versteckt in Hainen von Kokospalmen und andern Fruchtbäumen. Mitten drin
aber erstreckt sich ein oft mehr als 50 m breiter und kilometerlanger, offener,

nur mit Gras und Blumen bewachsener Platz. An seinen Längsseiten
ziehen sich aufgeschüttete Wälle hin, auf denen Kokospalmen, Bananen
und Zierbüsche, Kroton vor allem, gepflanzt sind. Ausserhalb der Wälle
stehen die häufig mit ihren Giebelseiten gegen den Platz gerichteten
Wohnhäuser, oft in durch Buschland voneinander getrennten Gruppen. Am Ende
der ganzen Anlage, oft aber auch jedesmal im Bereich einer solchen
Wohnhausgruppe steht auf dem Platz ein riesiges Tambaranhaus. Es sind
bis 40 m lange und 20 m hohe, in der Längsachse des Platzes errichtete
Giebeldachbauten mit turmartig aufstrebenden Firstenden und einem Sattel
dazwischen. Manchmal auf allen Seiten mit Palmblattwänden verschlossen,

oft ringsum offen, besitzen sie immer einen über Leitern an den
Giebelseiten zugänglichen Boden, der aber nur in Ueberschwemmungszeiten
benützt wird, sonst zur Aufbewahrung von Masken und andern Kultobjekten

dient. Normalerweise braucht man den ebenerdigen Raum. Hier stehen
die riesigen Schlitztrommeln neben Plattformen zum Ruhen und Schlafen,
Ueberall sind geschnitzte Aufhängehaken für Netzsäcke, Schmuck- und
Kleidungsstücke befestigt. Niedrige, oft ebenfalls reich verzierte Hocker
stehen um die Feuerstellen. An den dicken Pfeilern sind figürliche Darstellungen

befestigt. Alle Hauspfosten und auch die Querbalken sind meist
reich beschnitzt, und oft hängen an den Wänden Malereien auf Palmblattoder

-blütenscheiden. Immer sind die Themen dieser Kunstwerke die
gleichen: Extrem unnaturalistisch gestaltete Menschenfiguren, -köpfe und -ge-
sichter, Vögel, Krokodile und andere Tiere, dazu ornamental abstrakte
Motive. Die Tambaranhäuser dienen zu Zusammenkünften der initierten
Männer, und sie bilden die Zentren der wichtigsten kultischen Zeremonien

der Klane, denen sie gehören. Der gesamte plastische und malerische
Schmuck eines solchen Hauses, ja der Bau selbst, steht in Beziehung zu
übernatürlichen Mächten und Kräften, ist nichts anderes als eine Verkörperung

des Ueberatürlichen. Was in Sumba für die Bedeutung und
Wirkung des Kultplatzes erwähnt wurde, gilt also hier in besonderem Masse
für das Kulthaus. In ihm sind die übernatürlichen oder numinosen Kräfte
geradezu konzentriert. Das heisst nun aber keineswegs, dass der Platz, auf
dem die Tambaranhäuser stehen, seinen sakralen Charakter verloren
hätte, im Gegenteil. Wenigstens solange die alte Tradition noch galt, durfte
er von Frauen und Kindern, sowie allen uneingeweihten Personen bei
schweren Strafen nur im Zusammenhang mit bestimmten Zeremonien
betreten werden, und die Männer folgten beim Besuch der Kulthäuser immer
den gleichen schmalen Pfaden. Neben den Bauten finden sich ferner auch
hier auf den Kultplätzen andere heilige, d. h. Uebernatürliches verkörpernde

Anlagen: auf künstlichen Erdhügeln stehende Zierbüsche, Lontar-
palmen, die man sonst im Sepikgebiet selten trifft und menhinartige
Monolithen.

Fast noch stärker als in Sumba kommt hier der numinose Charakter des

ganzen Platzes zum Ausdruck. Mit allen Mitteln versucht man, darauf
die verschiedensten, übernatürlichen Kräfte zu realisieren, um von ihrer
Wirkung zu profitieren, um gleichzeitig auch ihre böse Wirkung zu kon-



Abb. 1. Kultplatz und Tambaranhaus in Kanganaman, mittleres Sepikgebiet. Der freie
Platz ist beidseitig von mit Kokos- und Betelpalmen besetzten Erdwällen eingefasst.
Links vor dem Haus eine Lontarpalme und heilige Büsche, im Vordergrund zwei Mono¬

lithen. (Photo R. Gardi, Bern)

trollieren und nötigenfalls abzuwehren. Im Platz als Ganzheit verkörpert
sich die andere, die übernatürliche Welt. Alles, was darauf steht oder was
sich darauf abspielt, ist deshalb ebenfalls Verwirklichung übernatürlicher
Macht und Kraft. Maskenvorführungen und Tänze verschiedenster Art
sind Wiederholungen und Realisierungen der Schöpfung und anderer
mythologischer Geschehnisse, die Maskenträger sichtbar und greifbar
gewordene Vorfahren, sagenhafte Ahnen, Totems und geisterhafte Wesen.
Immer scheint der Sinn solcher Erscheinungen und Handlungen der gleiche
zu sein: Man will die zum Leben, zur inneren Sicherheit und zum äussern
Wohlbefinden als unerlässlich betrachteten Mächte und Kräfte in
möglichst grossem Ausmasse und in den vielfältigsten Formen erfassen, indem
man sie verwirklicht; man will die Ereignisse der Vorzeit wiederholen,
aufs Neue ablaufen lassen, um dadurch die durch dieselben geschaffene
Ordnung aufs Neue zu bestätigen. Das heisst aber doch wohl nichts
anderes, als dass man sich die numinose, die heilige Welt möglichst nahe 207



bringen will. Man versucht auch hier, Anteil daran zu haben, ja noch
mehr, sich mit ihr zu identifizieren, sich in ihre Ordnung zu stellen und
gleichzeitig die Möglichkeit zu finden, ihre bösen Auswirkungen zu
kontrollieren. Der Platz mit allem, was sich darauf befindet und abspielt, ist
die sakrale Welt. Darum ist er das lebenserhaltende und -sichernde
Zentrum in der kleinen, profanen Welt der Dorfgemeinschaft. Noch strenger
als in Sumba ist er vom Alltagsleben abgeschlossen. Zu keinen gewöhnlichen

Arbeiten und andern Verpflichtungen darf er benützt werden.
Selbst heute kommt er nie für Märkte in Frage, obwohl diese jetzt etwa
in den Siedlungen abgehalten werden, während man sie früher wegen der
ständigen Dorffehden ohnehin an neutralen Orten ausserhalb der Dörfer
durchführte. Zwei Welten zeigen sich also im Siedlungsbild des mittleren
Sepikgebietes; die natürliche und die übernatürliche, scharf voneinander
getrennt und doch eine untrennbare Einheit bildend, wie dies in den kultischen

Zeremonien so stark zum Ausdruck kommt. Noch stärker als in
Sumba erweist sich hier der sakrale Platz mit seinen Anlagen als
lebenswichtiges Zentrum der Dorfschaft. Seine Lage in der Siedlung und seine

massgebende Bedeutung für die Siedlungsform entspricht deshalb durchaus

den tatsächlichen Verhältnissen. Noch stärker erhält man hier den
Eindruck, dass der Kultplatz die primäre Anlage ist, nach der sich die ganze
Siedlungsform richtet.

Das letzte Beispiel betrifft die Siedlungen der Abelam, im Prinz
Alexandergebirge nördlich der Sepikniederung. Die aus einzelnen Weilern
zusammengefügten Siedlungen finden sich hier überall in Schutzlage auf
Bergkämmen. Sie bestehen aus niedrigen, bodenebenen Hütten mit Palmblatt-

oder Grasdächern, die bis auf den Grund herabreichen. In jeder
Häusergruppe einer solchen Dorfschaft erhob sich früher ein riesiger, oft
über 20 m hoher, allseitig und auch im Grundriss dreieckiger, zahn- oder
turmartiger Bau mit reich bemalter und geschnitzter Front. Trotz völlig
anderem Stil der Architektur und der Kunst handelt es sich auch bei diesen
Geisterhäusern in ihrer Gesamtheit und in allen ihren Teilen um die gleichen
Verkörperungen verschiedenster übernatürlicher Mächte und Kräfte wie
am Sepik. Entsprechendes gilt ferner für die geschnitzten und bunt bemalten
Figuren aus Holz, mit Menschen- und Tiermotiven, die oft zu Hunderten
im Innern aufbewahrt werden. Auch darin kommt vor allem der Wunsch
zum Ausdruck, die göttliche Macht auf der Erde zu realisieren und mit der
natürlichen Welt, den Menschen darin (insbesondere mit einzelnen Sippen)
so gut wie auch mit den Tieren und Pflanzen (vor allem mit dem Yams,
dem wichtigsten Nahrungsmittel) in geheimnisvolle, mystische Beziehungen
zu bringen.

Auch zu diesen, im Gegensatz zum mittleren Sepik nur für kultische
Zwecke, nicht aber als Männerhaus dienenden Geisterhäusern gehört der
Platz. Er ist meistens klein und erreicht infolge der orographischen Verhältnisse

nirgends die Ausmasse, wie sie in der Sepikniederung üblich sind.
Ringsum schmiegen sich die einfachen Wohnhütten dem Boden an; auf einer
Seite aber erhebt sich der Kultbau in seiner alles überragenden Höhe.
Infolge der Raumnot kann hier nicht der ganze Platz heilig sein; Teile davon
müssen für Arbeiten aller Art und zum Zusammensitzen benützt werden.
Vor dem Kultbau aber ist immer eine Partie durch auf den Boden gelegte



Abb. 2: Dorfplatz mit Wohn- und Geisterhaus in Maprik. Auf dem Platz ist mit Hilfe
von Bambusstangen der sakrale Teil abgegrenzt. (Photo R. Gardi, Bern)

Bambusrohre abgetrennt. Sie schliessen den sakralen Platz ein, auf dem auch
das Tambaranhaus steht. Wiederum bildet also heiliger Boden den Kern
jedes Weilers, und um ihn sind die profanen Bauten angeordnet.

In Ostindonesien und Melanesien könnte man zahlreiche weitere Belege
dafür finden, dass sich aus den gleichen Gründen, wie sie für die
angeführten Beispiele gelten, immer wieder der Kultplatz als Zentrum und
formbedingend für die Siedlungsanlage erweist. C. A. Schmitz (3) vor allem
hat dazu sehr schönes Material gesammelt und ausgewertet. Er zeigt auch
in überzeugender Weise, wie verschiedenartig der Kultplatz gestaltet sein

kann, wie er oft als sakraler Ort immer wieder neu hergerichtet wird und
wie sogar seine Funktion oft ganz auf Kulthäuser, Plattformen und Tische
verschiedenster Art sowie Kultobjekte übergeht. Schmitz hat in seinen ganz
andere Ziele verfolgenden Untersuchungen naturgemäss die Frage nach
der primären Stellung des Kultplatzes im Siedlungsbild nicht verfolgt, wohl
aber dafür äusserst wertvolle Hinweise gegeben. Er weist vor allem darauf
hin, dass auch die nomadisierenden Wildbeutervölker Kultplätze haben, 209



dass es sich aber dabei um bestimmte natürliche Lokalitäten ihres Schweifgebietes

handelt, die aus den verschiedensten Gründen numinosen Charakter
erhalten haben. Zur Durchführung kultischer Zeremonien werden sie periodisch

aufgesucht. Auch sesshafte Völker kennen solche numinose Stellen
an den verschiedensten Orten ihres Landgebietes (sie konnten z. B. sowohl
in Sumba als auch in Neuirland, am Sepik und bei den Abelam festgestellt
werden). Im Kult werden sie aber nicht oder nur sehr wenig berücksichtigt.
Im Gefolge der Errichtung dauernder Siedlungen ist hier der Kultplatz in
der Niederlassung weitgehend an die Stelle der natürlichen numinosen Orte
getreten. «Was die Nomaden in der Landschaft finden, müssen die Sesshaf-

ten gestalten» (Schmitz, 3, S. 162).
Ausgehend von diesen Feststellungen scheint die Auffassung am besten

begründet werden zu können, dass für viele Siedlungsformen tropischer
Pflanzenbauern der Kultplatz primär bestimmend ist, dass er den Sied-
lungsgrundriss von Anfang an bedingt. Voraussetzung dazu ist die wohl
nicht bestreitbare Tatsache, dass alle Völker bestimmte Glaubensvorstellungen

haben, ja sie besitzen müssen, wenn sie und ihre Kultur lebensfähig
bleiben sollen, und dass diese Vorstellungen kultisch an bestimmte Orte
gebunden sind. Nicht sesshafte Wildbeuter nun, denen ihr ganzes Jagd-
und Sammelgebiet zugleich auch Wohnraum ist, haben nicht die geringste
Schwierigkeit, aus irgendwelchen Gründen als heilige Orte betrachtete
Stellen in diesem Raum von Zeit zu Zeit aufzusuchen. Es liegt auch ganz
in ihrem durch die nomadisierende Lebensweise bedingten Interesse, dass

solche Plätze über das ganze Schweifgebiet zerstreut sind und daher überall
das Uebernatürliche verkörpern bzw. die Verbindung mit ihm schaffen.
Sesshafte Völker können auf solche Beziehungen natürlich nicht verzichten.
Auch sie halten darum noch an natürlichen numinosen Plätzen an verschiedenen

Orten fest, vielleicht in Erinnerung an frühere Perioden des Wild-
beutertums, vielleicht aber auch, weil sie ebenfalls ihr gesamtes Landgebiet
mit dem Uebernatürlichen in Beziehung erhalten wollen. Besonders wichtig
sind nun aber die mystischen Beziehungen zum Uebernatürlichen und die
Realisierungen der sakralen Welt für die Siedlung und das in ihrer Nähe
gelegene Anbaugebiet. Wohnstätten und Felder können jedoch nicht an
beliebigen Stellen und sicher höchst selten im Bereich natürlicher heiliger Orte
angelegt werden. Wenn man nicht auf den Schutz heiliger Orte verzichten
will, was innere Unsicherheit und Untergang zur Folge hätte, so muss man
also einen künstlichen Kultplatz oder heiligen Ort schaffen, und man muss
dies von allem Anfang an planen, bevor man die Wohnbauten erstellt. Der
Platz ist also Voraussetzung für Siedlung und Pflanzland, er ist primär.
Die von irrealen Vorstellungen getragene, von praktischem Leben her
gesehen «zwecklose» Anlage ist bestimmend für die dem profanen Leben
dienenden Einrichtungen.

Es darf in diesem Zusammenhang nicht übersehen werden, dass der
Platz auch noch in den Hochkulturen vielfach kultische Bedeutung besass.

Noch heute stellt er vielfach auch in städtischen Siedlungen nicht allein in
wirtschaftlichem Sinne, z. B. als Marktort, ein Zentrum dar, sondern er nimmt
auch in Veranstaltungen aller Art, für Versammlungen und Feste, eine

wichtige Stellung ein. Früher war dies in viel stärkerem Masse der Fall. Er-
210 innert sei etwa daran, wie Ortsplätze für Rechtshandlungen aller Art, für



Feste und Spiele (Turniere), für Landsgemeinden und andere Versammlungen

wichtig waren und noch immer sind, wie z. B. in Spanien an manchen
Orten der Siedlungsplatz zugleich die Arena für Stierkämpfe ist. Darum
muss man wohl auch in europäischen Kulturen oft die Bedeutung des

Platzes für die gesamte Siedlungsform stärker in den Vordergrund stellen,
als es meistens getan wird, ja sogar als ausschlaggebend betrachten. Meines
Wissens ist dies nur für die antiken Kulturen betont worden, und tatsächlich

sticht gerade hier der kultische Charakter des Platzes besonders hervor.

Lützeler (2„ S. 64) z. B. schreibt vom Kapitolsplatz in Rom: «Auch
die Platzarchitektur ist letztlich nur als Leerform für handelnde Menschen

zu verstehen und ohne sie unfertig. Dieser Ort war im Altertum, durch
Tempel, Opfer und Staatsakte geheiligt, Inbegriff Roms und des Imperium
Romanum».

Wenn der Patz in solchen Fällen nicht immer oder nicht nur sakrale
Bedeutung hat, sondern oft auch Fest- und Spielraum darstellt, so spricht
dies nicht unbedingt gegen die These des Kultplatzes als primäres Zentrum
der Siedlung. Huizinga (1) hat in überlegener und geistreicher Weise
dargelegt, wie eng formell und inhaltlich die Zusammenhänge zwischen Spiel,
Fest, rechtlicher und heiliger Handlung sind. Rein äusserlich schon sondern
sich Spiele und Feste vom gewöhnlichen Leben durch einen besonderen

Platz, durch die Abgeschlossenheit und Begrenztheit der Handlung ab. Sie

bewegen sich innerhalb eines Raumes, der materiell oder unmateriell sein,
als Arena, Zauberkreis, Gerichtshof oder Spielplatz bezeichnet werden
kann, und sie haben ihre eigenen Regeln, sind eine in sich abgeschlossene

Handlung mit eigener und unbedingter Handlung, Realisierungen einer
bestimmten Ordnung. Diese Ordnung liegt ausserhalb der gewöhnlichen
Welt, hebt diese zeitenweise auf, verkörpert ein Anderssein, ist die

Verwirklichung des Dargestellten, verwirklicht das Heil und gewährleistet
eine Ordnung der Dinge, die höher ist als die gewöhnliche Ordnung. Die
Absteckung eines geweihten Stückes Bodens ist allererstes Kennzeichen
einer geweihten Handlung, was auf ursprüngliche Identität von Spiel und
geweihter Handlung hinweist.

Wenn irgendwo, dann treffen diese Ausführungen für die Kulturen
der einfachen Landbauvölker Ostindonesiens und Melanesiens zu,
vielleicht in noch extremerer Weise, als es Huizinga darlegt. Hier handelt es

sich nicht bloss um eine zeitlich begrenzte Absteckung heiligen Bodens und
Verwirklichung des Sakralen. Im Rahmen ihrer Glaubensvorstellungen
haben hier die Menschen versucht, das Göttliche dauernd und greifbar auf
die Erde zu bringen, um auf solche Weise innere und äussere Sicherheit zu
erhalten. Der Platz mit seinen Bauten und Kultobjekten ist dieser heilige
Ort, das primäre Göttliche in der profanen Welt, um das sich die Siedlung
ordnet.

Literatur :

1. Huizinga, J. (1938): Homo Ludens. Versuch einer Bestimmung des Spielelements der
Kultur. Amsterdam.

2. Lützeler, H. (1956): Führer zur Kunst. Freiburg/Br. ~

3. Schmitz, C. A. (1955): Balam. Der Tanz- und Kultplatz in Melanesien. Ehisjlçttéli'"liw
(Westf.). ' 211

U»ivsr'ül'.A L.



LA PLACE COMME FACTEUR DÉTERMINANT DES FORMES D'HABITAT
DANS LES INDES ORIENTALES ET EN MÉLANÉSIE (Résumé)

L'importance de la vie religieuse dans beaucoup de milieux ruraux des régions tropicales
s'exprime aussi dans le plan général de l'agglomération. Presque toujours l'on trouve ici
une séparation nette — du point de vue architectural — entre lieux profanes et
religieux. Des exemples de Timor, Soumba, de la Nouvelle Irlande et du Nord-Est de la
Nouvelle Guinée permettent de conclure que, la plupart du temps, les lieux de culte
constituent le centre de l'agglomération et en plus que ce centre culturel n'est pas forcément

formé par un complexe architectural, mais peut-être représenté par une place
centrale qui détermine le plan de l'agglomération. Cette place et tout ce qui s'y trouve
représente et réalise le monde surnaturel. C'est elle la partie sacrée de l'agglomération,
partie indispensable pour tout bien-être et toute vie.

Autour de ce noyau central se groupe l'ensemble architectural profane et le tout
réunit le monde irréel et réel en une union parfaite. La même importance qui revient
chez les peuples nomades aux lieux sacrés naturels est dévolue chez les peuples sédentaires

aux places culturelles artificielles. Du point de vue fonctionnel elles sont principales

et de ce fait déterminantes aussi pour la structure architecturale de l'agglomération.

DIE MYKONISCHEN INSELN
INSBESONDERE IHRE SIEDLUNG UND WIRTSCHAFT

NIKOLAUS CREUTZBURG

Unter der Bezeichnung «Mykonische Inseln» soll hier jene Gruppe der

Kykladen zusammengefasst werden, zu der — nahe beieinanderliegend —
Mykonos, Dilos und Rhinia1, das unbewohnte Dragonisi sowie einige
kleine Felsklippen gehören. Mykonos, die namengebende und grösste unter

ihnen, besitzt, obwohl dem Typus nach eine echte Kykladeninsel, doch
viele individuelle Züge. Das Landschaftsbild entbehrt, da das Relief nicht
sehr stark ist und die Berggruppen nur eine Höhe von wenigen 100 m
erreichen, starker Akzente; es ist infolge des Fehlens von tiefgelegenen
fruchtbaren Küstenebenen, von grösseren Tälern und infolge der völligen
Baumlosigkeit fast etwas einförmig und öde. Der Reiz liegt daher nicht
im Grossartigen, nicht in dramatischen Gegensätzlichkeiten, sondern in der
Lichtatmosphäre, im Ineinanderfliessen von schaumgekröntem Meer,
tiefgebuchteter, meist abweisend steiler Küste und hell besonnten, felsigen
und kahlen Bergen; er beruht nicht zuletzt auf den vielen eigenartigen und
anziehenden Miniaturen der Kulturlandschaft, in erster Linie den
Eigentümlichkeiten des Siedlungsphänomens.

GEOLOGISCHER BAU
Die charaktergebenden Gesteine der Inseln Mykonos, Dilos und Rhinia gehören zum
«Grundgebirge» der Kykladenmasse. Schon frühzeitig ist erkannt worden, dass an der
Zusammensetzung dieses Grundgebirges sowohl metamorphosierte Sedimentgesteine als

auch ursprüngliche Erstarrungsgesteine beteiligt sind. Abgesehen von den älteren Autoren
haben vor allem Philippson (7—9), Cayeux (3), zuletzt Paraskevopoulos (6) Beschreibun-

1 Da der nachstehende Aufsatz in erster Linie die Gegenwartsverhältnisse der
Inseln behandelt, sind für die Namen durchweg die heutigen neugriechischen Ausspracheformen

angewandt worden, so z. B. Dilos statt Delos. Für Rhinia findet sich auch die
Bezeichnung «Megäli Dilos» (Grosse Delos).


	Der Platz als bestimmender Faktor von Siedlungsformen in Ostindonesien und Melanesien

