
Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani

Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 92 (2023)

Heft: 2

Buchbesprechung: Recensioni

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Recensioni





Recensioni 99

Jean-Luc Egger, Epistola, New Press Edizioni, Lomazzo (CO) 202z.

Parole sull'orlo del silenzio

Epistola di Jean-Luc Egger è un libro singolare, difficile da collocare con
sicurezza all'interno di un genere. E un libro di meditazione? Una raccolta
di riflessioni diaristiche? Si tratta di un testo sapienziale? Filosofico? Let-
terario? Forse è tutte queste cose insieme. Tutti questi caratteri (il caratte-
re meditativo, quello filosofico, quello diaristico e anche quello sapienziale

e letterario) convivono nel testo. E la loro compresenza rende insieme
affascinante e disorientante la lettura di questa «epistola» (già, bisogna
aggiungere il carattere epistolare!).

Subito, ad apertura di pagina, uno che - viste le precedenti pubblicazioni
dell'autore - si aspetti di trovarsi davanti a un testo puramente speculativo
viene preso in contropiede: il Preludio è costituito da una strana e alluci-
nata allegoria. Ci troviamo all'interno di un enigmatico «impianto» il cui
cuore è costituito da un generatore dinamico di elettricità; in alto ruotano
«le nere ed enormi orbite dei circuiti celesti». In questo universo, avvolto in
un «ellittico silenzio», vi sono «segni evidenti di euritmia e, diciamolo pure,
d'eternità». All'improvviso perb nel marchingegno qualcosa si rompe:
«incidente, bravata o arcano disegno nessuno mai lo dira» (pp. 13 sg.) Fatto
sta che si apre una ferita da cui fuoriesce a fiotti la linfa vitale, un liquido
indefinito che invade la terra circostante. E questo trauma porta con sé la
rottura dell'equilibro e dell'armonia che prima regnavano.

Questo Preludio ci offre una chiave per l'interpretazione dei capitoli
seguenti. La chiave sta in quella frattura che sépara un prima da un dopo.
Un prima costituito da euritmia e apparenza di eternità, un dopo costituito

da una condizione disarmonica a partire dalla quale occorre cercare di
ripristinare l'equilibrio perduto. E a me viene da pensare che quel prima
da ripristinare non sia situato nel tempo, che vada inteso nel senso di
originario, non di precedente lungo il filo degli eventi. Dico questo anche

pensando al maestro di Egger, il filosofo Max Picard, al cui pensiero questo

libro deve moltissimo.
Certo, anche Picard nella sua impietosa critica délia modernità, volge

spesso lo sguardo a un prima, a un'epoca in cui «il pane era ancora il
pane e non un contenitore di calorie e vitamine, i fiori non erano appa-
rizioni effimere di un processo evolutivo nella natura né gli animali un
sostituto poco redditizio delle macchine».1 Il richiamo a un'epoca idea-

lizzata, meno frantumata e superficiale délia nostra non è perô un invito

1 Max Picard, Il rilievo delle cose. Pensieri e aforismi, a cura di J.-L. Egger, Servi-
tium, Troina (EN) Z004, p. 37.

Quaderni grigionitaliani 91 (2023/2), pp. 99-106



100 Recensioni

alla nostalgia, vuole essere piuttosto un invito a considerare la possibilité
di un diverso e più profondo rapporto con le cose. E di questo che soprat-
tutto si tratta.

Uno di quegli stessi fiori di cui Picard ci ha detto che nel passato non era-
no visti diversamente da oggi perché non erano considerati come il semplice
risultato di un processo evolutivo, lo ritroviamo in un altro frammento del

Rilievo delle cose, un frammento dal quale capiamo che non è, appunto,
una questione di prima e dopo, ma una questione di sguardo: non si tratta
cioè di rimpiangere il passato, ma, al contrario, di radicarsi più profonda-
mente nel présente, anzi, nella «presenza», come dice Max Picard e come
dice anche Jean-Luc Egger. «Il prodigio - afferma Picard - non consiste
nella crescita del fiore davanti a noi, bensî nella sua presenza, nel fatto che

il fiore è talmente présente come se non fosse mai divenuto, poiché in realtà
il suo sviluppo è risolto nella sua esistenza présente. Questo è il miracolo, il
fatto che il fiore sia qui corne se mai fosse divenuto.»2

Una diversa relazione con le cose nel présente: questo è il tema. Occorre

saper guardare il fiore come se non fosse mai divenuto, corne se fosse,

qui davanti a noi, una testimonianza tangibile d'eternità. Di questo parla
anche il libro di Jean-Luc Egger. E non è un caso se fin dalle prime pagine
délia sua Epistola ci viene incontro la parola «pienezza» e possiamo leg-

gere una frase come questa: «[...] quando il completo compimento mette
a tacere le esigenze e gli squilibri e la presenza intera puô esprimersi in

quanto taie, schietta e assoluta» (p. 18, corsivi miei).
Ma vorrei rimanere ancora sulla soglia, sulla questione relativa alla natura

di questo libro. Di fronte a un'epistola, la prima domanda che il lettore si

pone è: a chi è indirizzata? E - seconda domanda - perché l'autore ha scelto
di dare alle sue riflessioni taie forma (che non è semplicemente quella di una
lettera: l'epistola è qualcosa di più antico, circonfuso da un alone letterario,
aulico, persino religioso)? Rispondere alla prima domanda già non è

semplice. Il tu a cui l'epistola si rivolge con l'esortazione «ascolta» è qualcuno
che l'autore afferma di conoscere «già da lungo tempo». Nel primo capi-
tolo l'autore dice: «tra noi non c'è mai stata una parola e ora, d'un tratto,
devi fare i conti con queste»; e più avanti, con un'affermazione di sapore
iniziatico: «non ho nulla da domandarti e nulla da comunicarti. Tu sai già

tutto»; e più oltre, con tono imperioso: «questa volta è la parola che parla e

tu devi ascoltare» (pp. 15 sg.). Siamo noi questo tu? O è l'autore che parla a

sé stesso o a una parte di sé? Forse, ancora una volta, si tratta delle due cose
insieme: come per quanto concerne il genere, anche per quanto riguarda il
destinatario finzionale di questa episola, il libro mantiene un'ambiguità di
fondo che spiazza il lettore.

2 Ivi, p. 50 (corsivi miei).



Recensioni

Le parole che leggeremo - ci avverte l'autore nel primo capitolo - sono
«parole pure e frasi sigillate in sé Stesse» e hanno l'ambizione di giungere
in profondità, in una profondità dalla quale il destinatario dell'Epistola
«sinora non h[a] mai dato una risposta». Ma in che senso le parole sono
«pure»? In che senso le frasi sono «sigillate in sé Stesse»? E come dobbia-
mo intendere quella «profondità»? Siamo chiaramente nell'ambito di un
discorso allusivo, un discorso nel quale il non detto supera ampiamente il
detto perché c'è qualcosa da comunicare che eccede la capacità di dirlo.
Se le prime pagine di un libro sono una sorta di diapason sul quale il let-
tore è chiamato ad accordarsi per proseguire la lettura, noi è da qui che

dobbiamo partire, dal tono quasi esoterico di queste espressioni.
Non solo il primo capitolo, ma tutto il libro è disseminato di formule di-

scorsive che chiamano direttamente in causa il destinatario dell'epistola,
soprattutto attraverso esortazioni, domande, raccomandazioni: «Com-
paralo con l'incontro. Ricordi?» (p. 32); «Io ti sto provando proprio ora
la realtà dell'idea. In questa sua remota sorpresa. Sei complice ora délia

prova» (p. 36); «Dimmelo ora tu. Come ci ha detto? [il soggetto è il

linguaggio] Adesso ne hai gli elementi» (p. 40); «Eppure, tu non puoi
comunque ignorare queste parole» (p. 41); «E dunque, se tu ora mi stai
ascoltando hai scorto taie scarto. Ci sei immerso» (p. 47); «E allora:
non tacere. Innesta la parola dentro questo silenzio» (p. 54); «Ascoltami
dunque» (p. 56).

Il rapporto tra l'autore e il tu al quale si rivolge è asimmetrico: c'è qual-
cuno che si è incamminato e qualcuno che è chiamato a seguire, qualcuno
che sa e qualcuno che viene instradato, ci sono un docente e un discente.
Sono elementi caratteristici di ogni discorso di tipo sapienziale. Ma, per
spiazzarci ancora una volta, a un certo punto (p. 68) il discorso sembra

capovolgersi: il misterioso tu al quale l'epistola si rivolge non è più
discente. Riporto un frammento di questa pagina che esemplifica anche

il tono generale dell'opera, il modo in cui sono scandite le frasi, sempre
brevi e paratattiche:

Perô tu adesso mi dirai: ti ascolto.
È vero, mi hai sorpreso. Hai scelto queste parole per arrivare fino al

mio fondo. Le ho intese, ma forse non capite interamente. Le ripercorro
ad una ad una.

Ognuna di esse mi porta lontano, mi fa uscire dal mio circolo intimo
avvicinandomi ad un altro dove.

E tu, dove sei? Dietro, davanti o dentro queste parole? O queste sono i

sentieri che conducono a te?

Qui c'è, corne già detto, un rovesciamento: adesso sembra essere il tu,
il destinatario, a parlare, mentre colui che prima diceva «io» diviene una
figura incerta e debole.



_ 102 Recensioni

C'è insomma, occorre ripeterlo, qualcosa di disorientante, un sapore
antico e inattuale nelle pagine di questo libro, sia in relazione aile modalité

comunicative, sia in relazione all'impianto filosofico che le sorregge.
Gran parte del discorso è costruito sulla presenza di coppie concettuali
antitetiche: idea ~ realtà; forma (o talvolta idea) ~ materia-, immobilità ~

movimento (o divenire); uno ~ molteplice-, eternità ~ contingenza-, reale ~

digitale; introspezione ~ vocazione mondana; luce ~ ombra. Inutile dire
che per Jean-Luc Egger il valore e la verità stanno da una parte sola di
tali binomi: dalla parte del primo corno di queste antitesi. La matrice
platonica di queste contrapposizioni è innegabile: per ciascuna di esse si

potrebbe trovare nel libro un passo che ne rivela in pieno l'impronta pla-
tonizzante. Mi limito a un solo esempio, che riguarda Videa contrapposta
alla realtà (p. 42):

L'idea sépara, perché separata è già essa stessa.
Non si mescola con la materia, ci veleggia sopra, accarezza l'informe

attraendolo verso l'alto, lo stimola a rispondere, lo esorta alla luce, e tutta
la vita non è che questa tensione, anelito verso l'aperto, il luminoso, l'in-
finito, il bello.

C'è tuttavia una coppia di termini, di principio opposti, che si sottrae
al gioco delle antitesi: la coppia silenzio - parola. La parola, nel senso

comune, si oppone al silenzio: quando la parola viene pronunciata, il
silenzio svanisce. Ma in questo libro ciô non accade: quando la parola è

autentica - quando cioè rispetta «l'ordine del mondo» - il silenzio abita
in essa. «Ogni parola - scrive Egger - è una contrazione particolare del
silenzio» (p. 54). Il nostro compito è quello di ritrovare quel silenzio, il
silenzio in quanto dimensione metafisica costitutiva délia parola, avvi-
cinandoci per quanto possibile a quella che Max Picard chiamava «la

parola assoluta».

L'Epistola di Jean-Luc Egger è leggibile come un'esortazione e un'inizia-
zione a questo difficile compito.

Maurizio Chiaruttini

Parola, silenzio ed esperienza metafisica

Con grande piacere ho accettato di dare un mio modesto apporto alla
presentazione del libro di Jean-Luc Egger, uno studioso che già conosce-

vo, anche se non personalmente, per le sue importanti ricerche sul pensie-

ro del filosofo svizzero Max Picard. Dopo numerosi lavori sul "saggio di
Neggio", Egger ha scritto in proprio un breve testo, in forma di epistola,
in cui in parte s'ispira liberamente anche al pensiero di Picard.



Recensioni 103

La filosofia è spesso, soprattutto nel Novecento, il tentativo di dare voce a

un'esperienza metafisica, uno sguardo sugli enti alia ricerca dell'essere, di cio
che Ii costituisce nel profondo, fondendo intuizione e concetto, intériorité e

mondo, espressione e denotazione, poesia e filosofia. Credo che 1 'Epistola
scritta da Egger sia manifestazione di un'esperienza di questo tipo.

La parola che dà voce a questa esperienza arriva - e per uno studioso
ma pure discepolo di Picard non poteva essere altrimenti - dal silenzio.
Sul silenzio Picard ha scritto pagine fondamentali e Jean-Luc Egger, nei
suoi testi, ci ha aiutato a interpretarle e a meditarle. Dal silenzio, inteso
come Schweigen, cioè "tacere", arriva una parola di verità. Una parola
che è «articolazione del silenzio», «contrazione particolare del silenzio»,
«epifania del silenzio», ci dice ripetutamente Egger (pp. 30, 55 e 64), e

che del silenzio si nutre. In questo contesto il silenzio non è un fenomeno

acustico, ma metafisico. Ecco un'esperienza metafisica: quella del silenzio,

paragonabile, per pregnanza filosofica, a quella, tanto antica, visiva
e non acustica, délia luce. E infatti secondo Picard, ci ricorda lo stesso

autore, «non l'oscurità, bensi la luce pertiene al silenzio».3 Il silenzio
illumina. Non a caso l'epilogo àeWEpistola descrive proprio quella luce
all'imbrunire in cui «la corsa di cause e effetti si arresta e ogni ente scinde

ogni legame» (p. 78). Certamente questa è un'esperienza metafisica,
analoga a quella leopardiana dell'infinito, citata da Egger qualche pagina
prima: vedere, grazie a una certa luce, il mondo come costituito da cose
finalmente presenti nella loro individualité e spécificité (il pane in quanto
pane, i fiori in quanto fiori...).

Per scrivere questa Epistola, un genere di comunicazione filosofica molto
antico, Jean-Luc Egger ha cercato o accolto parole che giungono da una
dimensione diversa da quella délia chiacchiera continua che pervade le

nostre vite, moltiplicata a dismisura da ogni mezzo di comunicazione.
Picard aveva come bersaglio la radio, intesa corne flusso continuo e caotico
di parole che macinano eventi in una successione incoerente. In seguito,
i mezzi di riproduzione di parole hanno visto una grande proliferazione.
Egger caratterizza questo flusso come produzione di parole a mezzo di
parole, potremmo dire parafrasando l'economista Piero Sraffa (che parlava
di produzione di merci a mezzo di merci), senza che vi sia ormai più un
rapporto vero con le cose. E questa una caratteristica anche délia parola
digitalizzata, una forma di quella digitalizzazione délia société cui il nostro
autore guarda con preoccupazione. Di questi tempi si parla molto del nuo-
vo programma ChatbotGPT, che conversa con gli umani producendo testi
in base ad algoritmi che calcolano in termini probabilistici una successione

3 Max Picard, Il mondo del silenzio, Servitium, Sotto il Monte Giovanni XXIII
(BG) 2007, p. 126, citato in Jean-Luc Egger, La dimensione silenzio. Introduzione
al pensiero di Max Picard, New Press Edizioni, Lomazzo (CO) 2022, p. 94.



104 Recensioni

di parole in grado di generare frasi grammaticalmente corrette e pragmati-
camente pertinenti. Ovviamente, il sistema è totalmente autoreferenziale,

governato da regole sintattiche senza nessun rapporto con le cose di cui
trattano. In fondo, perô, potremmo dire che anche gran parte delle parole
che noi pronunciamo funzionano in questo modo, formandosi in base alle
aspettative che in un determinato contesto si generano riguardo a cio che

va detto per permettere che il gioco comunicativo continui a funzionare,
senza che si creino scarti, inciampi, scandali dovuti a parole "inaudite".
La conversazione deve continuare, fluida e insensata. Il parlar fluente non
è forse considerato il segno migliore della padronanza di una lingua?

Jean-Luc Egger, lettore e interprète acutissimo di Picard, ritiene che il
silenzio non sia assenza di rumore, di suono o di voce, ma una realtà
positiva, che rumore, suono e voce coprono, ma non possono cancellare.
II silenzio è sempre là, e quando si tace lo si percepisce. Esso, nella sua
staticità, garantisce l'essere delle cose in quanto enti separati, sostanze
dotate di una loro esistenza e finalità autonome, prive originariamente di
ogni connessione fra di loro: «Ii silenzio è traccia della separazione delle

cose», dice Egger (p. 54). Sviluppando l'intuizione di Picard fatta propria
dall'autore, potremmo dire che noi uomini, con il nostro ciaccolare, ten-
diamo invece a negare l'autonomia delle singole cose, stabilendo fra di
esse nessi orizzontali di causa-effetto, di funzione, di valore, rendendole
dipendenti da un contesto a loro estrinseco e con cid impoverendole. Tutti
gli enti sono avvolti in una fitta rete di relazioni, rinvii, associazioni poco
pertinenti che Ii stritola, Ii polverizza, e fa del mondo una realtà amorfa,
"liquida" diremmo oggi. A cadere vittima di questo flusso sono, oltre alle

cose, ai fenomeni, anche le parole Stesse, costantemente scavalcate dalla
strumentalità. Cose e parole sono semplicemente usate.

Spesso abbiamo sentito sostenere in filosofia che il limite del concetto e

del linguaggio, a differenza per esempio dell'intuizione, sarebbe proprio
quello di tendere ad irrigidire il mondo, a cristallizzarlo, congelandolo
in classi, ad opera dell'intelletto "tabellare" di cui parla Hegel. Egger
sembrerebbe sostenere il contrario: pericolosa è la propensione alla dis-
soluzione delle cose nelle relazioni, nel trapassare dell'una nell'altra. In
realtà il contrasto è solo apparente. Sarebbe infatti proprio la volontà di
identifîcare le cose dall'esterno, per classificarle, a produrre la loro dis-
soluzione in relazioni e a sminuirle nella loro autonomia: identifîcare è

stabilire nessi univoci, respingendo il mistero della singolarità esuberante
della cosa. L'autonomia delle cose non si manifesta, infatti, nella loro
relazionalità fluida, ma nella loro eccedenza rispetto ad ogni sistema di
relazioni in cui sono da noi inserite.

Ma c'è un'altra parola, secondo Egger, quella che non tradisce il silenzio
e dunque non scioglie le cose nel flusso del divenire linguistico-ontologico.
Una parola che contribuisce a dare consistenza aile cose. Essa segue a un



Recensioni 105 _

lungo tacere, di cui mantiene memoria. Leggiamo nell'Epistola: «la paro-
la riecheggia il silenzio délia separazione»; e ancora: «non superamento,
ma articolazione della separazione; significazione, ossia silenzio rischia-
rato» (pp. Z9 e 30). La parola, se è eco del silenzio, dovrebbe celebrare

e rafforzare l'unicità delle cose, non dissolverle in relazioni estrinseche,
ma «innalzarle là dove si librano leggere» (p. 44), coglierle nella loro
eccedenza rispetto ad ogni presunto contesto di senso e funzione. E, anzi,
il contesto che deve, eventualmente, porsi al servizio dell'ente, divenen-
do «contesto ideale capace di verbo» (p. 46), poiché «ogni cosa créa il
proprio ordine di pertinenza, il proprio mondo» (p. 63). Gli enti sono

sempre oltre sé stessi, sono più di quello che sono, ovvero dotati di iera-
ticità e di quell'«aura» su cui tanto si è scritto da Walter Benjamin in poi.
Simmetricamente, le parole autentiche sono quelle che vanno oltre ogni
intenzione, che sorprendono anche il parlante stesso, in quanto uniche,
inaudite, pietre di scandalo che increspano la fluidità del flusso comuni-
cativo. Non è l'univocità di senso che dà peso e verità alla parola, ma la
débordante presenza in essa della cosa. Nella sua introduzione al pensiero
di Max Picard, Egger cita questo passaggio illuminante del Hlosofo svizze-

ro: «Nell'oggetto vi è un'eccedenza che va al di là di quanto è necessario
affinché l'oggetto sia quello che è. Questo sovrappiù nell'oggetto attende
di poter incontrare l'eccedenza della parola. Spinge l'oggetto verso la

parola».4 La parola dà voce alla cosa se, nella sua eccedenza semantica,
dà conto dell'eccedenza ontologica della cosa, del suo potere di sorpren-
dere. La parola deve esprimere, non limitarsi a identificare.

Silenzio e parola autentica non sono, per Jean-Luc Egger, in primo luo-

go aperture alla trascendenza, a un mistico altrove, ma attenzione aile

cose stesse, nella loro separazione reciproca. Corne la luce, si manifestano
nelle cose che investono. Non a caso, di fronte a ciô che è assolutamente

nuovo si tace, ma è un tacere dovuto alla presenza, non all'assenza della

cosa, un tacere pieno e non vuoto, positivo e non negativo. Anche se, ci
dice poi Egger, ogni cosa è lontana dalle altre in quanto posta in un rap-
porto intimo con l'istanza formale originaria, in quanto è immagine di un
qualche archetipo, emanazione di un'unità primigenia, sua "contrazione"
(essere contractio di Dio, secondo la Scuola di Chartres e Nicola Cusano,
è una caratteristica della creatura), cosï corne la parola è contrazione del
silenzio (cfr. p. 55). Immanenza della cosa e appartenenza a un ordine ori-
ginario, in qualche modo trascendente, non paiono per Egger contraddir-
si. Infatti, perché la cosa si stagli in tutta la sua pienezza, la sua relazione
verticale con l'origine deve prevalere su quella orizzontale col contesto.

4 Max Picard, Der Mensch und das Wort, E. Rentsch Verlag, Erlenbach Zürich-
Stuttgart 1955, p. 77, citato in J.-L. Egger, La dimensione silenzio. Introduzione al
pensiero di Max Picard, cit., p. 119.



_ 106 Recensioni

In conclusione, secondo l'autore, che s'ispira al pensiero di Picard, vi
sarebbe dunque una logica del dominio, esasperatasi nella modernità, epoca
di grande impazienza verso le cose e di sete di assimilazione, che si esprime
anche nel flusso verbale e nella negazione della separatezza ed eccedenza

degli enti, uomini compresi, ridotti a variabili di un discorso che Ii dissolve,
producendo un'incoerenza che genera mostri, come Hitler e Auschwitz.
Scrive Picard: «E l'incoerenza spinse Hitler al posto elevato di dittatore
soltanto perché egli rispondeva meglio di altri alla struttura generale».5

Fin qui riesco a seguire Egger e credo anche Picard. Ma ora mi chiedo:

quanto detto presuppone che vi sia un originario ordine a priori custodito
dal silenzio e di cui la parola dovrebbe essere epifania? Vi è un vergi-
ne mondo primigenio, puro e innocente, armonicamente gerarchizzato
secondo l'autorità inscritta nell'essenza delle cose (cfr. p. 54) che dob-
biamo solo rispettare? Vi è una positività originaria, per dirla con Luigi
Pareyson,6 la cui violenta profanazione da parte deü'uomo (cfr. p. es. p.
54), con tutta la sua carica di negatività ribelle, è l'unico vero male? Tutto
risale a questo peccato originale? AI peccato originale?

E che ne è di una natura divisa fra chi mangia e chi è mangiato? Come
diceva Epicuro: «Grida la carne: non aver fame, non aver sete, non aver
freddo».7 II mondo è veramente in origine immacolato? Lavoro, produ-
zione, volontà di autoconservazione e di libertà dal dolore, ricerca del

piacere e della félicita sono di per sé forme di hybris dell'uomo? Sappiamo
che lo sono diventati, e che perciô ci hanno portato sull'orlo dell'abisso
e a volte anche oltre; ma si è trattato anche del tentativo di uscire da

una condizione naturale che non era il paradiso terrestre, ma intrisa di

paura, penuria, precarietà, dolore, e sempre anche morte. Ogni rumore
improvviso ancor oggi ci fa trasalire e il buio spaventa ancora i bambini,
e non solo, perché la nostra sensibilità si è formata in quella condizione di
grande vulnerabilità, che perdura, nonostante tutto il progresso tecnico.
Persino la chiacchiera puô essere un modo per non sentirci soli di fronte a

cio che ci spaventa, oltre che di provare ad avviare una prassi comune nel-
lo spazio condiviso della polis. Vi è una dialettica interna a tutto questo,
in cui cid che salva finisce anche col dannare, e viceversa. Corne diceva
Theodor W. Adorno, noi dobbiamo sempre ricordarci della natura da cui
proveniamo senza pero regredire ad essa. Come trovare una parola in
grado di dare espressione a questa contraddizione e al seguente bisogno
di conciliazione?

Virginio Pedroni

5 Max Picard, Hitler in noi stessi, Rizzoli, Milano 1947, p. ni, citato in J.-L.
Egger, La dimensione silenzio. Introduzione al pensiero di Max Picard, cit., p. 41.
6 Cfr. Luigi Pareyson, La filosofia e il problema del male, in Id., Ontologia della

libertà, Einaudi, Torino 1995, pp. 170-172.
7 Gnomologium Vaticanum Epicureum, 33.


	Recensioni

