
Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani

Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 92 (2023)

Heft: 2

Artikel: Giovanni Luzzi (1856-1948), teologo, traduttore della Bibbia e
promotore del dialogo ecumenico

Autor: Tognina, Paolo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1050653

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1050653
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Paolo Tognina

Giovanni Luzzi (1856-1948), teologo, traduttore
della Bibbia e promotore del dialogo ecumenico

La figura e l'opéra di Giovanni Luzzi - originario della Bassa Engadina,
dal 1923 al 1930 pastore riformato a Poschiavo, dove trascorse
anche gli ultimi anni di vita - sono stati rievocati pochi anni fa in un
documentario diffuso dalla Radiotelevisione svizzera di lingua italiana.1
Attraverso invenzioni teatrali, reperti d'archivio e reportage, quel lavoro
ha ricostruito le tappe geografiche ed esistenziali di Luzzi, definito
«cavalier errante [...], oriundo giramondo engadinese, infaticabile
biblista di fama internazionale». Ampio spazio è stato dedicato, in
questo documentario radiofonico, all'opera principale di Giovanni Luzzi,
ovvero la sua traduzione in italiano dell'intera Bibbia, iniziata nei primi
anni del Novecento e portata a termine a Poschiavo nel 1930, realizzata
«nell'intento di renderla leggibile e accessibile a tutti, in un contesto a dir
poco ostico».1

Per commentare quella grande impresa, il giornalista Daniel Bilenko ha

intervistato il teologo valdese Paolo Ricca, il quale ha affermato che «la
traduzione della Bibbia fatta da Luzzi è un'opera veramente meritevole,
apprezzata dagli studiosi, ma è venuta troppo presto, perché all'epoca la
Bibbia era ancora straniera in Italia»:

Nessuno la leggeva, e nessuno la conosceva. Nessuno capiva la sua im-
portanza. Se fosse venuta ad esempio dopo il Concilio Vaticano II - che

in un certo senso ha sdoganato la lettura della Bibbia da parte del laicato
cattolico - forse avrebbe avuto più successo.

1 II documentario radiofonico curato dal giornalista Daniel Bilenko, intitolato
Don Jon da Las Rossas, è stato diffuso dalla Rete Due RSI il 24 dicembre 2017. Di
questo lavoro esiste anche una versione in romancio, intitolata Jon da Las Rossas,
curata dal giornalista Guadench Dazzi, diffusa dalla RTR il 18 gennaio 2018.
Entrambi i documentari sono disponibili online sui portali della RSI e della RTR.
1 https://www.rsi.ch/rete-due/programmi/cultura/colpo-di-scena/Don-Jon-da-Las-
R0ssas-10280102.html.

Quaderni grigionitaliani 91 (2023/2), pp. 37-71



38 Paolo Tognina

La traduzione della Bibbia dai testi originali in ebraico e in greco per
la quale Giovanni Luzzi spese venticinque anni della sua vita è un'opera
che, in effetti, non ha conosciuto, dal punto di vista della diffusione, un
grande successo. Pubblicata in dodici volumi, editi in parte dall'editore
Sansoni di Firenze e in parte dalla società "Fides et Amor", casa éditoriale

creata alio scopo di pubblicare gli studi biblici del teologo riformato,
l'opéra di Luzzi è stata largamente ignorata e cosi per molto tempo quasi
dimenticata.

Uno zelante precursore
Sarebbe tuttavia riduttivo liquidare la traduzione luzziana della Bibbia
come un'impresa fallimentare, e questo per due motivi.

In primo luogo perché - man mano che procedeva nella traduzione

- Luzzi diede alle stampe numerose porzioni di quella sua versione della

Bibbia. Diversamente dall'opera compléta, quelle porzioni conobbe-
ro una notevole diffusione e raccolsero molte reazioni positive, in Italia,
soprattutto in campo cattolico. Durante la Prima guerra mondiale, per
esempio, Luzzi pubblicô i Vangeli, l'intero Nuovo Testamento e i Salmi,
e Ii distribui tra i militari italiani al fronte, nei lazzaretti, nelle Case del
soldato. «La guerra - scrisse Luzzi a Paul Sabatier, cattolico modernista
francese, nel marzo 1919 - ha messo me e [Ugo] Janni3 in contatto con
un gran numéro di sacerdoti cattolici, cappellani, ecc. i quali sono stati
zelantissimi propagatori del mio Nuovo Testamento e dei Salmi. S'imma-
gini che la "Fides et Amor" ne ha mandato al fronte 40^00 esemplari,
distribuiti in massima parte da sacerdoti cattolici».4

Nel Fondo Giovanni Luzzi presso l'Archivio della Chiesa riformata di
Poschiavo5 si trovano centinaia di lettere e cartoline, scritte da sacerdoti

cattolici, da soldati e ufficiali, da cappellani militari, in cui i mittenti
esprimono gratitudine e ringraziamento per i testi biblici ricevuti, chie-
dono l'invio di altre copie del Nuovo Testamento e dei Salmi, e lodano
l'autore per la sua traduzione. Fino alla metà degli anni Venti, copie di
singoli libri biblici o dell'intero Nuovo Testamento, tradotti da Luzzi e

da lui distribuiti alio scopo di promuovere la diffusione del messaggio

3 Si veda infra la nota j8.
4 Lettera di Giovanni Luzzi a Paul Sabatier del 18 marzo 1919 citata in Lorenza
Giorgi (a cura di), La questione modernista e il protestantesimo italiano, in «Fonti e

Documenti», Université di Urbino - Centro studi per la storia del modernismo, vol.
11-12 (1982-1983), p. 473.
5 II fondo comprende ventisei scatole contenenti testi di Luzzi (lezioni tenute alla
Facoltà valdese di teologia di Firenze e negli Stati Uniti, traduzioni bibliche, articoli
e saggi), materiali da lui raccolti (recensioni di sue opere, materiali raccolti durante
il viaggio in America nel 1911/1912, fotografie destinate ad illustrare la Bibbia,
giornali e riviste), corrispondenza e fotografie private.



Giovanni Luzzi (1856-1948) 39 _

biblico, circolarono dovunque in Italia. A mo' di esempio possiamo ricor-
dare la traduzione del Libro di Giobbe, pubblicata in volume separato nel

1918, inviata ad esponenti dell'ebraismo italiano.6 Lo stesso si potrebbe
dire di altri volumi, distribuiti soprattutto a laici cattolici, vescovi, sacer-
doti, religiose e religiosi regolari, tutti persuasi - lo testimoniano i loro
messaggi di ringraziamento inviati a Luzzi - dell'utilità délia traduzione

per il ministero pastorale.
A limitare considerevolmente la circolazione, e in definitiva il successo,

délia Bibbia di Giovanni Luzzi fu invece la tenace opposizione délia gerar-
chia cattolica, sospettosa nei confronti di ogni traduzione realizzata da un
protestante. Con un monito emesso nell'aprile 1925, la Congregazione
del Sant'Uffizio proibî ai cattolici la lettura délia traduzione luzziana, rea
di essere il risultato del lavoro di un «acattolico». Quel pronunciamento
costituiva in qualche modo l'apice di una dura opposizione avviata già
nel 1911 - all'uscita del Nuovo Testamento tradotto da Luzzi - dalla
rivista «La Civiltà Cattolica», con un articolo intitolato Protestantesimo,
anticlericalismo e modernismo, che attaccava frontalmente l'editrice "Fides

et Amor", definendola una «società segreta che lavora ad una libera
Chiesa cattolica»: ma - sosteneneva l'organo délia Compagnia di Gesù

- «solo nella Chiesa cattolica si puo avere una società che, con l'accordo
délia fede e dell'amore di Cristo, puo far suo il motto Fides et amor, men-
tre i protestanti, che diffondono l'irreligione in Italia, non possono altro
che usurparne il titolo e mostrarne l'apparenza».7

6 Presso l'Archivio délia Chiesa riformata di Poschiavo, Fondo Luzzi (FLP zi.7) si

trova p. es. una lettera di ringraziamento per l'invio del Giobbe (Società "Fides et
Amor" éditrice, Firenze 1918), spedita a Giovanni Luzzi da Camillo Olivetti.
7 Citato in Giancarlo Toloni, La Traduzione délia Bibbia in Italia, in M. Eugene

Boring, Introduzione al Nuovo Testamento, Paideia, Brescia 2.016, vol. 1, p. 97.



_ 40 Paolo Tognina

FIRENZE 1 SOCIETÀ FIDES ET AMOR' < EDITRICE

T A DTDDT A TRADOTTA DAI TESTI ORIGINAL!
GiA. JD1J3D1/V E ANNOTATA DA GIOVANNI LVZZI

IPROFETI
ISAIA^ GEREMIA^ con dve introdv*

ZIONI E XXVIII TAVOLE FVORI TESTO

LA BIBBIA
HIADOTTA E AN».

[notai a DA GlO'j
[ANN! LVZZI

-A BIBBIA
Sadotta e AN*|

|DTATA DA GIO*

ta I LVZZI *

I PROFETI
\NEB/;M) *

EZECHIELE

pIDODICI-
'

NEB UM)
IOSVÉ < G1V»

ICI •« SAMVEI.E

\jJiEBUM) *
* IS AIA -
I GEREMIA

ÎNZC» SOCIETÀ

)ES ET AMOR

Per una rinascita religiosa
C'è un secondo motivo che suggerisce di non valutare in modo negadvo -
considerandola perlomeno prematura, se non persino fallimentare - l'opéra
di traduzione e diffusione della Bibbia promossa da Giovanni Luzzi. Grazie
anche alia sua instancabile battaglia condotta per sfruttare ogni minimo
spazio al fine di promuovere la diffusione del messaggio biblico, la Chiesa

cattolica fu infatti spinta - se non addirittura costretta - ad abbracciare

progressivamente le scienze bibliche.
Fu, questa, una battaglia durissima, combattuta da Luzzi e prima ancora

da alcune società bibliche, che dovette sconfiggere secoli di divieti, pregiu-
dizi e chiusure. A partire dalla seconda meta del Cinquecento, in Italia la
Bibbia ebbe infatti vita difficile, in quanto la sua diffusione fu fortemente

osteggiata, e addirittura vietata, dalle autorità ecclesiastiche cattoliche.s Più

tardi, quando alcune società bibliche protestanti iniziarono ad operare in
Italia diffondendo tra l'altro copie della Bibbia, la loro attività fu contrasta-
ta anche mediante una serie di encicliche e lettere papali. Dalla Traditi hu-
miliati di Pio VIII, del 1829, alia Inter praecipuas machinationes di Gregorio

8 Sulla decisione della Chiesa cattolica di proibire, dopo la Riforma protestante, le

traduzioni e ogni altro adattamento in volgare della Bibbia, si veda 1'ampio saggio
di Gigliola Fragnito, La Bibbia al rogo. La censura ecclesiastica e i volgarizzamenti
della Scrittura (1471-1605), il Mulino, Bologna 1997.



Giovanni Luzzi (1856-1948) 41 _

XVI, del 1844, alla Qui pluribus di Pio IX, del 1846, le condanne di coloro
che, «rinnovando l'antica arte degli eretici, traducono le Sacre Scritture nelle

lingue volgari, contro le più santé regole délia Chiesa [...], distribuendole a

tutti», si susseguirono ad intervalli regolari.
La situazione cominciô a cambiare con papa Leone XIII, che con l'enci-

clica Providentissimus Deus, del 1893, promosse gli studi biblici in campo
cattolico. Malgrado la proibizione di «tutte le versioni bibliche nelle

lingue volgari preparate da acattolici e soprattutto quelle diffuse tramite le

société bibliche», espressa dallo stesso papa nella costituzione apostolica
Officiorum ac munerum del 1897, quella prudente apertura permise la
costituzione, nel 1902, délia Pia Société San Girolamo, un'iniziativa promos-
sa a Roma «sotto la dipendenza délia Sede Apostolica», da un gruppo di
ecclesiastici alio scopo di rendere accessibile la lettura délia Bibbia in italia-
no. Nello stesso anno la San Girolamo pubblicô un volumetto contenente
Vangeli e Atti degli Apostoli, tradotti in italiano a partire dalla Vulgata,9
che fino al 1945 sarebbe stata ristampata in più di duecento edizioni, per
oltre 23 milioni di copie.10 E significativo il fatto che padre Giovanni Ge-

nocchi, artefice di quella traduzione, abbia più tardi ricordato che uno degli
scopi dell'opera era «liberare i cattolici» dall'accusa secondo cui la Chiesa
«defrauda il popolo cattolico di quel pane di vita che è la parola scritta di
Dio, in particolare il Vangelo» e abbia riconosciuto con grande franchezza
«che per circa tre secoli la Sacra Scrittura in volgare fu proibita al popolo
cattolico».11

* La Vulgata è una edizione délia Bibbia risalente all'inizio del V sec., tradotta in
latino da san Girolamo. La maggior parte délia traduzione è stata curata da Girolamo
sugli originali, una parte è costituita dalla sua revisione di precedenti versioni latine,
e un'altra piccola parte non ha subito la sua revisione. Non disponendo più dei
testi delle precedenti traduzioni, non è possibile stabilire quanto Girolamo abbia
ritradotto ex novo e quanto abbia invece solamente rivisto e corretto. La Vulgata,
decretata sola autentica dal Concilio di Trento nel 1592, è stata la base per moite
delle successive versioni cattoliche délia Bibbia fino al Novecento, quando è

diventato usuale per l'Antico Testamento tradurre direttamente il testo ebraico e per
il Nuovo Testamento i testi greci.
10 Cfr. Giuseppe Danieli, La Bibbia in Italia nel XX secolo. La Pia Società San

Girolamo, in Carlo Buzzetti - Carlo Ghidelli (a cura di), La traduzione délia
Bibbia nella Chiesa italiana. Il Nuovo Testamento, Edizioni San Paolo / Conferenza
episcopale italiana, Cinisello Balsamo 1998, p. 37 e nota.
" Giovanni Genocchi, La Pia Società San Girolamo e la diffusione dei Santi Vangeli
in Italia. Conferenza tenuta nella Chiesa di S. Maria in Aquiro il zy aprile 1905 terzo
anniversario délia fondazione délia Società, A. Beffani, Roma 1905, pp. 9 e 11.



_ 42 Paolo Tognina

Cercando di inserirsi in quello che ai suoi occhi appariva come uno svi-

luppo promettente, nel 1906 Giovanni Luzzi propose una collaborazione
tra la Società biblica britannica e forestiera11 e la San Girolamo per produr-
re una versione dell'intera Bibbia, ma i vertici ecclesiastici negarono il loro
appoggio, cosicché il progetto si arenô.13

Nei decenni successivi, caratterizzati dalla strenua lotta dei vertici della
Chiesa cattolica contro il movimento modernista14 e poi dall'avvento
in Italia del fascismo, le autorità ecclesiastiche cattoliche proseguirono
lungo il duplice binario della condanna delle traduzioni in lingua volgare
realizzate da protestanti (di cui fu vittima, come abbiamo visto, lo stesso

Luzzi), da un lato, e della cauta apertura nei confronti di un approccio
più moderno alia Bibbia, dall'altro.

II cambiamento - in parte già annunciato dall'enciclica Divino afflante
Spiritu di papa Pio XII, del 1943, che costituisce una tappa importante
dell'apertura al dialogo con i ricercatori - venne solo molti anni dopo,
con il Concilio Vaticano II, un evento fondamentale per la diffusione e

lo studio della Bibbia nella Chiesa cattolica. La costituzione dogmatica
Dei Verbum del 1965 afferma che «è necessario che i fedeli abbiano largo
accesso alla Sacra Scrittura» e che «si facciano traduzioni appropriate
e corrette nelle varie lingue, di preferenza a partire dai testi originali
dei sacri libri» e che «se, per una ragione di opportunità e col consenso
dell'autorità della Chiesa, queste saranno fatte in collaborazione con i

fratelli separati, potranno essere usate da tutti i cristiani». Il Concilio
Vaticano II aprî dunque infine le porte a cio per cui Giovanni Luzzi si era
battuto: rendere la Bibbia accessibile al popolo e, prima ancora, tradurla
in un linguaggio comprensibile nonché realizzare delle traduzioni a

partire dai testi più antichi e certi disponibili, adottando criteri scientifici
moderni.

11 Sulla Società biblica britannica e forestiera si veda infra la nota 51.
13 Più precisamente si trattava della proposta di includere un esperto cattolico nel

gruppo di traduttori e revisori cui la Società biblica britannica e forestiera aveva
affidato il compito di rivedere l'antica traduzione della Bibbia realizzata a Ginevra,
nella prima metà del Seicento, dall'oriundo lucchese Giovanni Diodati (cfr. infra p.
57). Si sarebbe dovuto attendere il 1985 per vedere pubblicata in lingua italiana la
«Traduzione interconfessionale in lingua corrente» (TILC), una traduzione dell'intera
Bibbia fatta insieme da cattolici e protestanti e insieme promossa e diffusa (il solo
Nuovo Testamento interconfessionale apparve già nel 1976).
14 II modernismo fu un movimento di rinnovamento del cattolicesimo promosso
da numerosi esponenti della cultura cattolica, soprattutto sacerdoti, tra la fine
dell'Ottocento e gli inizi del nuovo secolo. I modernisti intendevano promuovere una
riforma della Chiesa cattolica attraverso l'apertura a «tutte le conquiste dell'epoca
moderna nel dominio della cultura e del progresso sociale», come dichiarava il
Programma dei modernisti pubblicato nel 1908. Condannato dal magistero con il
decreto Lamentabili sane exitu e con l'enciclica Pascendi Dominici gregis (1907), il
modernismo introdusse tuttavia nella Chiesa cattolica una maggiore attenzione alla
storia, ai metodi storico-critici e alla tradizione biblica.



Giovanni Luzzi (1856-1948) 43 _

Dialogo con il cattolicesimo

La passione di Giovanni Luzzi per la Bibbia, da lui ritenuta strumento
prezioso e indispensabile in vista di un rinnovamento morale e religioso
dell'Italia, andava di pari passo con un giudizio positivo nei confronti
delle aspirazioni riformistiche presenti all'interno délia Chiesa cattolica
e con la précisa volontà di abbattere le barrière confessionali per entrare
nell'ottica più vasta del Regno di Dio. Tale atteggiamento, che escludeva

il ricorso alla polemica anticléricale, caratterizzö l'attività di Luzzi,
dagli anni del pastorato fiorentino sino all'ultimo periodo di ritiro nella

Valposchiavo.

Io sono giunto a taie punto - scrisse Luzzi già in una lettera del febbra-
io 1911 - che conto i miei migliori amici non nell'ambiente strettamente
protestante, ma nell'ambiente largamente cattolico. Il che, in altre parole,
vuol dire che le mie simpatie non sono più per chi aspetta un'Italia
protestante, ma sono tutte e forti per quelli che aspettano ed affrontano l'av-
vento di un'Italia cristiana nel senso vero e profondo del Cristo.15

Non erano molti, in Italia, gli esponenti protestanti che coltivavano, fin
dai primi anni del Novecento, una simile visione. Seguendo in questo il te-
ologo protestante liberale tedesco Adolf von Harnack, Luzzi era convinto
che le contraddizioni essenziali tra cattolicesimo e protestantesimo fos-

sero state superate dallo sviluppo storico. L'amicizia con molti esponenti
del cosiddetto movimento modernista cattolico, che Luzzi aveva seguito
con il massimo interesse fin dai suoi inizi, lo porto a convincersi che il
fondamento comune dei cattolici modernisti e dei protestanti liberali era
costituito dalla ricerca storico-critica applicata alio studio délia Bibbia.

Luzzi non condivideva percio la polemica anticattolica che aveva
caratterizzato tanta parte dell'attività protestante dopo l'Unità d'Italia,
auspicando invece una stretta collaborazione con tutti quei fedeli cattolici
«che nel clero e nel laicato anelano a vedere la chiesa [...] purificata, nella
dottrina, nella gerarchia e nel rito, da ogni elemento contrario alio spirito
e alla lettera del Vangelo».16 Egli sperava dunque in una svolta religiosa in
Italia e in un avvicinamento tra le separate confessioni cristiane, vedendo
le spinte in direzione di una riforma interna cattolica nel più ampio
quadro di un generale risveglio religioso e sociale in Italia.

Anche quando la durissima reazione délia gerarchia cattolica sembro in
grado di schiantare una volta per sempre il modernismo, Luzzi non cessô

di credere che quelle istanze di riforma continuassero a vivere nella base

délia Chiesa cattolica, tra molti sacerdoti e innumerevoli laici, e che esso

15 Lettera di Giovanni Luzzi a Paul Sabatier del 13 febbraio 1911, citata in L.
Giorgi (a cura di), La questione modernista e il protestantesimo italiano, cit., p. 468.
16 Giovanni Luzzi, Dall'alba al tramonto: appunti autobiografici illustrati, Società
"Fides et Amor" éditrice, Firenze 1934, p. 63.



_ 44 PaoloTognina

fosse in grado di riorganizzarsi, di orientarsi diversamente per sopravvivere
e continuare a svilupparsi. Tale convincimento ecumenico accompagne»
Giovanni Luzzi sino alia fine dei suoi giorni, permettendogli di formulare -
pochi anni prima del tramonto - un originale progetto cristiano.

Cattolici e protestanti in Valposchiavo
Nel 1943, durante gli ultimi anni di vita trascorsi a Poschiavo, Giovanni
Luzzi scrisse un testo intitolato Passato, présente, avvenire delle due

Corporazioni cattolica e riformata in Val di Poschiavo. II manoscritto,
che si trova oggi presso l'Archivio della Tavola Valdese a Torre Pellice,
in Piemonte, porta la data «Pasqua di Risurrezione, 25 aprile 1943» ed

è suddiviso in cinque parti: la prima parla dell'avvento della Riforma

protestante nelle vallate grigioni di lingua italiana; la seconda tratta
della Valposchiavo dalla Riforma alia fine del Seicento; la terza illustra
le «alterne vicende delle due Corporazioni durante il Settecento e

l'Ottocento»; la quarta parte individua i «vari ostacoli che impediscono
la comunione fraterna fra le due corporazioni cristiane», mentre la quinta
parte propone infine un progetto ecumenico per il loro riavvicinamento.17

Le valutazioni e le proposte contenute in quel testo sono al contempo
una sintesi delle convinzioni ecumeniche di Luzzi - nate nel corso dei suoi

studi, maturate attraverso i contatti con numerosi esponenti cattolici e

con teologi protestanti svizzeri, francesi, inglesi e tedeschi favorevoli al

dialogo tra le confessioni cristiane, e affinate nell'ambito del movimento
cristiano degli studenti - e una loro applicazione alia particolare situazio-
ne di un determinato territorio.

Nella quarta parte del saggio Giovanni Luzzi osserva con disappunto
che tra le due comunità cristiane presenti in Valposchiavo, cattolica e

riformata, manca qualsiasi dialogo sul piano religioso: le due confessioni
vivono - è vero - l'una accanto all'altra in un clima di «bonaccia religio-
sa», senza più coltivare gli odi del passato, ma anche senza cercare un
terreno d'intesa. Addirittura, afferma Luzzi,

fra San Vittore e Sant'Ignazio è una gran voragine; quelli di là non han-

no nulla a che fare con questi di qua; questi di qua, nulla a che fare con
quelli di là. Cittadini dello stesso Comune e dello stesso Cantone, quando
s'incontrano nel campo della vita sociale si salutano, si parlano, regolano i

17 Le prime due parti del testo, comparso col titolo generale La Riforma nelle
vallate grigioni di lingua italiana, sono state pubblicate nel «Bollettino della Società
di studi valdesi» rispettivamente nell'ottobre 1946 (n. 86, pp. 1-8) e nel 1947 (n. 87,

pp. 1-12); la terza e quarta/quinta parte sono comparse postume sulla stessa rivista
rispettivamente nel novembre 1949 (n. 90, pp. 3-16) e nel luglio 1950 (n. 91, pp.
1-29).



Giovanni Luzzi (1856-1948) 45 —

loro particolari interessi d'amore e d'accordo... purché la religione riman-
ga tabù.18

Che cosa fare per superare questa situazione di stallo e avviare un dialo-
go? Secondo Giovanni Luzzi la via verso il cambiamento passa attraverso
la rimozione di alcuni ostacoli che «impediscono la comunione fraterna
delle due Corporazioni», aile quali il testo è dedicato.IS Un primo osta-
colo consisterebbe, a suo dire, nel pregiudizio per cui cattolici e riformati
non si riconoscono come appartenenti a una medesima religione, bensi «a
due religioni diverse». Eppure, si chiede l'anziano biblista, «non hanno
essi forse il medesimo Dio Padre? il medesimo Cristo Salvatore? il medesi-

mo Spirito Santo che tutti illumina, santifica e guida? il medesimo Vange-
lo, divinamente ispirata norma di fede e di vita?». Se cosï stanno le cose,
allora «la Corporazione cattolica e la Corporazione riformata sono due

rami délia medesima Chiesa cristiana». Proseguendo nel ragionamento,
Luzzi richiama alla memoria le convinzioni di un noto sacerdote cattolico
poschiavino dell'Ottocento, don Benedetto Iseppi,zo che aveva esortato
i fedeli a ricordarsi «che tutti dobbiamo essere cristiani, sebbene alcuni
di noi si chiamino cattolici, altri riformati» e a vivere «insieme da buoni
fratelli» : «vogliamoci bene, non con finte parole e con tolleranza sforzata,
ma in opera e realtà [e] aiutiamoci gli uni gli altri secondo le nostre forze,
perché cosï comanda il S ignore»."

Un secondo ostacolo sarebbe rappresentato dal modo scorretto in cui
cattolici e riformati parlano gli uni degli altri. Qui il giudizio si fa severo:
«Nella Corporazione riformata, nessuno (salvo qualche rarissima ecce-

zione) studia a fondo il Cattolicismo; il giudizio sommario che il Rifor-
mato pronuncia contro il Cattolicismo è un giudizio che nasce dalla più
compléta ignoranza délia istituzione ch' e' si permette di giudicare». Non
meno chiare e pungenti sono le parole di Luzzi nei confronti dei cattolici:
«Che cosa sanno délia Riforma i cattolici poschiavini? Siamo ancora, nel

maggior numéro de' casi, alla storia del frate scostumato che butta via la

tonaca e sposa una monaca non meno scostumata di lui; al Martin Lu-

tero, frate ribelle alla chiesa [...] che giunge ad insinuarsi anche in Val di
Poschiavo». E allora, afferma Luzzi, occorre che i «conduttori spirituali»
delle due comunità si adoperino, ciascuno per la sua parte, a ristabilire la

18 La chiesa cattolica del borgo di Poschiavo è dedicata a san Vittore; secondo
alcune fonti, cui anche Giovanni Luzzi sembra dare credito, la chiesa riformata
sarebbe stata invece dedicata a sant'Ignazio.
19 II testo è dedicato «Alle Venerabili Corporazioni cattolica e riformata in Val di
Poschiavo».
10 Don Benedetto Iseppi (1824-1859), sacerdote e insegnante, autore di una
célébré Predica del progresso che gli procurô duri rimproveri da parte dei superiori
ecclesiastici - segnatamente il vescovo di Como - e l'allontanamento da Poschiavo.
11 «Foglio domenicale» (Poschiavo), 19 giugno 1853.



- 46 Paolo Tognina

verità: «Senza cercar di nascondere le piaghe morali della Chiesa cattoli-

ca, [il parroco riformato] parli ai suoi parrocchiani dell'anima di lei, della

grande anima, che sempre la tenne, la tiene e la terra in vita»; dall'altra
parte, sostiene Luzzi, anche «ai conduttori spirituali della Corporazione
cattolica» si aprirebbe dinnanzi un magnifico campo «se, da uomini colti,
coscienziosi, e in omaggio alla verità storica, si proponessero il compito
di condurre i loro parrocchiani a un apprezzamento giusto, esatto, della
Riforma!».

Il terzo impedimento è costituito dalla separazione confessionale delle

scuole, questione dibattuta nel Grigioni fin dai primi anni dell'Ottocento,
ma ancora non risolta a Poschiavo principalmente a causa dell'opposizione
dei cattolici (diversamente da Brusio, dove sul finire del secolo precedente
l'unione è stata infine imposta dalle autorità federali):" «Mantenere le

Scuole riformate separate dalle cattoliche è mantenere i ragazzi riformati
separati da quelli cattolici, è mantenere questa separazione fra la gioventù
riformata e la cattolica, è perpetuare questa separazione fra gli adulti ed

i vecchi delle due Confessioni». Occorre dunque secondo Luzzi riunire
gli istituti scolastici confessionali e creare una scuola aconfessionale -
non «areligiosa», bensï animata da uno spirito cristiano -, dove i ragazzi

possano imparare «fin dai loro teneri anni a conoscersi, a stimarsi, a

volersi bene». Questo auspicio di Luzzi, ancora rigettato in votazione nel

196z, diverrà realtà solo oltre vent'anni più tardi, forse complice il nuovo
atteggiamento di apertura dei cattolici dopo il Concilio Vaticano II.

Il quarto ostacolo, infine, «gran guaio delle nostre Corporazioni», consiste

agli occhi di Luzzi «nella deficienza di vita spirituale»: «Abbiamo il
rito, ci manca l'anima del rito, abbiamo le feste, le solennità fissate dal

calendario, le funzioni ecclesiastiche, l'abitudine religiosa, ci manca lo

spirito religioso [...], abbiamo gli Organi, le grandi musiche, ci manca
l'armonia dell'anima con Dio». In particolare, è deprecabile che i fedeli
cattolici continuino a non avere la Bibbia nella loro lingua - sebbene la

sua lettura non sia ormai più ostacolata dall'autorità ecclesiastica -, men-
tre i riformati la possiedono ma non la aprono che di rado. Sia cattolici
sia riformati devono dunque essere risvegliati a una rinnovata spiritualità.

11 Sulla combattuta storia del sistema scolastico in Valposchiavo sino all'inizio degli
anni Settanta del secolo scorso si veda Riccardo Tognina, Appunti di storia della
Valle di Poschiavo, Tipografia Menghini, Poschiavo 1971, pp. 96-12,5.



Giovanni Luzzi (1856-1948) 47 _

La «Fratellanza cristiana» e un credo ecumenico

Dopo avere analizzato la situazione dei rapporti tra cattolici e riformati,
e le loro rispettive carenze e difetti, nella quinta parte del suo testo Luzzi

espone infine «un programma pratico per affratellare i membri delle due

corporazioni cristiane in Val di Poschiavo». Per promuovere il movimen-
to di riavvicinamento tra le confessioni, l'anziano teologo propone la cre-
azione di una «Fratellanza cristiana», ovvero un'associazione composta
da cristiani cattolici e riformati che promuova momenti «di raccoglimen-
to spirituale, di studio biblico, di preghiera», ma anche incontri di studio
delle religioni, del cristianesimo, delle lingue e délia cultura italiana, e che

organizzi inoltre passeggiate ed escursioni.
Nel corso dell'anno il compito délia «Fratellanza» dovrà consistere nel

cercare di recuperare il senso religioso originario délia «Festa nazionale
del Primo d'agosto», délia «Festa federate di riconoscenza, di umiliazione
e di supplicazione» e délia «Festa délia Raccolta». Essa dovrà inoltre
organizzare culti all'aria aperta, perché «in alta montagna, sull'orlo di
una foresta d'abeti o di larici che protegge un prato smaltato di fiori, il
raccoglimento è più intenso, il contatto immediato con la natura rende più
viva, più reale la presenza di Dio». La «Fratellanza» dovrà ovviamente
anche promuovere il progetto di unificazione delle scuole, cosi come
l'unificazione del Coro virile, cattolico, e del Coro misto, protestante
«Non duro fatica a fîgurarmi che splendore di Coro ne risulterebbe, per

la dolcezza delle voci femminili e per la ricchezza delle voci maschili»),
nonché la creazione di un «giornale unico», ritenendo che già siano in
atto delle positive aperture da parte del foglio cattolico «Il Grigione
Italiano» tali da permettere un giorno la stabile inclusione délia parte
riformata (che, minoritaria, non puô permettersene uno proprio). Luzzi
non tralascia nemmeno la questione dei cimiteri, anch'essi separati,
auspicando che possano essere un giorno riuniti («Quando avverrà
che siano pieni, completi, e bisogni pensare ad erigerne dei nuovi [...]
costruitevi non più due, ma un Cimitero solo!»).

Sul piano délia fede, infine, la «Lratellanza cristiana» dovrà orientarsi
sulla base dell'adagio - attribuito al teologo tedesco Rupert Melden - che

recita: «Nelle cose necessarie, unità; nelle cose non necessarie, libertà; nel-
le une e nelle altre, carità». Per specificare in che cosa consista il "neces-

sario" sul quale occorre trovare un accordo, Luzzi si prende «la libertà di

proporre un Credo, che son certo potrebb'essere accettato da qualunque
buon Cattolico e da qualunque buon Riformato: un Credo che, qualora
fosse approvato, potrebbe servire come di fondamentale "Confessione di
fede" del Sodalizio».



PaoloTognina

Il testo, che Luzzi definisce «Credo délia Facoltà Cristiana», è composto
di dieci articoli che trovano tutti il loro fondamento in passi biblici, citati
nel testo, in particolare estratti dal Vangelo di Giovanni e dalle Epistole:

I. Credo in Dio «Creatore dei cieli e délia terra» e «Padre di tutti» [Ge-
nesi 1,1; Efesini 4,6];

II. Credo in Gesù Cristo, «mandato da Dio per essere il Salvatore del
mondo» [Giovanni 4,14];

III. Credo nello Spirito Santo, che «rigenera» e «santifca», fa cioè spiri-
tualmente «nascere di nuovo» il peccatore, e tiene il credente separato dal
male e consacrato al bene [Giovanni 3,6-8; 2 Tessalonicesi 2,3; 1 Pietro
1,2.];

IV. Credo che Gesù Cristo salva i peccatori, riconciliandoli con Dio, co-
municando ai riconciliati la forza per resistere al maie ed operare il bene,
e tenendoli preparati per la gloria loro promessa [1 Timoteo 1,15; 2 Co-
rinti 5,18; Romani 5,10; Romani 8,22-23; Colossesi 3,4];

V. Credo che le condizioni richieste per esser salvati sono due: «il ravve-
dimento» e «la fede» [Atti 17,30; Atti 16,31];

VI. Credo che la fede vera è quella «che opera mediante l'amore». «La
fede che non opera non puo salvare», «perché è per sé stessa morta» [Ga-
lati 5,6; Giacomo 2,14,17];

VII. Credo nell'Evangelo, «parola délia verità», «potenza di Dio che

trae a salvezza ogni credente» [Efesini 1,13; Romani 1,16];

VIII. Credo nella Chiesa, alla quale «Iddio ha dato Cristo come Capo

supremo», e che è «il corpo mistico di Cristo», del quale «Cristo è il
capo», e «i credenti» ora sulla terra e quelli già nei «cieli» sono le membra
[Efesini 1,11; Colossesi 1,18.24; 1 Corinti 12,27; Ebrei 12,23];

IX. Credo nella comunione dei santi, dei membri cioè délia famiglia di
Dio sulla terra e nei cieli [Efesini 3,15];

X. Credo nella vita eterna [Giovanni 3,16].

Questo progetto per il riavvicinamento delle comunità cristiane délia
Valposchiavo, come vedremo, è solo uno dei molti esempi dell'impegno
ecumenico profuso durante la sua vita da Giovanni Luzzi, profondamente
persuaso - sulla base délia lettura dei Vangeli - che «la Chiesa, a mente del
suo fondatore, doveva e deve essere "una"», «non nella forma, ma nello
spirito» (non un solo ovile, ma un solo gregge) e che dunque essa «dovrà



Giovanni Luzzi (1856-1948) 49 _

tornare ad esser taie, perché si tratta di una promessa fatta dal Cristo [...],
di una promessa, quindi, il cui adempimento puö essere ritardato dagli
uomini, ma che a suo tempo sarà completamente mantenuta».23

Dall'Engadina a Lucca e poi a Firenze

Giovanni Luzzi era nato a Las Rossas nei pressi di Strada, una frazione
del comune di Tschlin (oggi Valsot), nella Bassa Engadina, l'8 marzo
1856, figlio di Uorschla Scharplatz e Jon Lüzi. Due giorni prima délia

sua nascita, il villaggio di Tschlin fu distrutto da un incendio che inceneri
oltre un centinaio di case. Furono risparmiate soltanto alcune abitazioni,
«perché isolate, su in alto, presso la chiesa di San Placido». In seguito al

tragico evento, «novantacinque famiglie si trovarono in tre ore gettate
nella desolazione più squallida».24 Sebbene il fuoco non avesse raggiunto
Strada, anche la famiglia Lüzi di Las Rossas - come molti altri abitanti del

villaggio - ritenne compromessa ogni possibilità di continuare a vivere in
Engadina e decise di emigrare. Nell'aprile 1857, Jon, Uorschla e il piccolo
Giovanni partirono dunque alla volta délia città di Lucca.

L'emigrazione degli engadinesi verso la Toscana era un fenomeno in
atto già da tempo. Anche il nonno materno di Luzzi, Andri Scharplatz,
di Martina, era emigrato a Lucca e vi aveva aperto un caffè; gli affari
non gli erano andati tuttavia troppo bene e, dopo qualche tempo, era
tornato al paese, assumendovi la carica di présidente distrettuale. A Lucca
anche il padre di Giovanni apri un modesto caffè - il «Filarmonico»,
ribattezzato più tardi «Caffè la Fratellanza» - e una drogheria. «Il nome
di "Filarmonico" veniva dal gusto musicale di mio padre», annota Luzzi
nell'autobiografia; «l'altro susseguente di "Caffè la Fratellanza", dal fatto
che il nostro Caffè era il ritrovo abituale dei liberali, dei repubblicani e dei
massoni lucchesi».25

23 G. Luzzi, Dall'alba al tramonto, cit., p. 64 (enfasi nel testo originale).
24 Ivi, p. h.
25 Ivi, p. 17.



La famiglia Luzzi a Lucca, 1865 ca.
Fonte: Archivio délia Chiesa riformata di Poschiavo



Giovanni Luzzi (1856-1948) 51

Nel giro di pochi anni, la famiglia crebbe: Uorschla diede alla luce tre
femmine - Enrichetta (n. 1862), Guglielma (n. 1865) ed Elisabetta (n.

1869) - e un maschietto, Federico (n. 1867), che mori tuttavia in tene-
ra età.1Â A Lucca le condizioni di vita si rivelarono subito assai dure e

«il sogno di una ricchezza facilmente raggiungibile era presto sfumato»,
come annota il biografo di Luzzi, Hans-Peter Dür.17 Tra l'altro, le modeste
condizioni economiche non permettevano alla famiglia di tornare spesso
in patria; ogni tanto, d'estate, i Luzzi prendevano tuttavia il treno fîno a
Merano - «viaggiando giorno e notte in terza classe» - e da Ii raggiunge-
vano Tschlin per trascorrervi alcune settimane di vacanza.18

Spinto dal padre, quando non aveva che sei anni, Giovanni iniziô ad im-

parare a suonare il violino presso l'Istituto musicale G. Pacini di Lucca ed

entrô a far parte del coro degli allievi délia scuola, conoscendovi Giacomo
Puccini, di due anni più giovane. Terminate le scuole elementari, nel 1869
entrô al ginnasio. A motivo délia forte presenza cattolica, la città di Lucca
era allora da alcuni considerata una sorta di «sagrestia del Vaticano».19 In
effetti, cinque dei sette insegnanti del Real Collegio e Ginnasio Machiavelli
erano sacerdoti cattolici. Il giovane non si senti perô mai a disagio a causa
del suo essere di fede protestante, al contrario: «Tutti mi vollero bene, e

non soltanto non mi mostraron mai la menoma avversione perché non ero
cattolico romano, ma, se mai, pareva che a me volessero quasi più bene».30

Al ginnasio cominciô a studiare il greco e il latino e, parallelamente, seguî
dei corsi serali privati di francese. Presso la piccola chiesa valdese di Lucca,
composta da una dozzina di famiglie e di recente fondazione, Luzzi
fréquenté inoltre i corsi di preparazione alla confermazione.

Nel 1873, a soli trentanove anni, Uorschla Scharplatz morî colpita dal
vaiolo. La perdita délia madré aggravô la difficile situazione délia famiglia:

Avevo diciassette anni ero quindi in grado di capire pienamente la gra-
vità délia nostra condizione; e con le mie sorelle facevo tutto il possibile
per risolvere il nostro problema, che tutt'i giorni andava diventando sem-

pre più grave e complicate. In casa e nelle botteghe lavoravamo tutti a più
non posso.31

26 Devo le informazioni relative ai nomi delle sorelle e del fratello di Luzzi, nati a

Lucca, e le rispettive date di nascita, a Jon Duri Tratschin, collaboratore dell'Archivio
culturale dell'Engadina Bassa.
27 Hans-Peter Dür-Gademann, Giovanni Luzzi (1856-1948), traduttore délia Bibbia
e teologo ecumenico, trad. it. di M. Sartorio Kunz, prefaz. di E. Campi, Editrice
Claudiana, Torino 1996, p. 23.
28 G. Luzzi, Dall'alba al tramonto, cit., p. 23.
29 Cosi la défini il valdese Augusto Meille, nel 1868; cfr. H.-P. Dür-Gademann,
Giovanni Luzzi (1856-1948), cit., p. 27, nota 12.
3° G. Luzzi, Dall'alba al tramonto, cit., p. 24.
31 Ivi, p. 30.



_ 52 Paolo Tognina

Malgrado le difficoltà legate alla gestione del caffè e délia drogheria,
Giovanni ottenne la licenza ginnasiale che gli permise di accedere al liceo.
Poco tempo dopo, nel 1876, mori anche il padre, che si trovava allora in
Engadina, a Punt Martina, in compagnia délia figlia maggiore. All'età di
soli vent'anni Giovanni Luzzi si trovo dunque a essere capo di una fami-
glia e di un'impresa che andava sempre peggio.

Terminato il liceo e determinato a proseguire gli studi, decise di affidare
il caffè e la drogheria al suo unico zio paterno e trovo una sistemazione

per le sorelle: Enrichetta fu accolta a Bivio da uno zio pastore,32 Guglielma
ando a Strada presso un amico di famiglia, Elisabetta trovo invece

accoglienza presso una cugina délia madré che viveva in Versilia.
NelPottobre del 1877 Giovanni lasciô Lucca e, con l'aiuto di un piccolo

prestito concessogli da un cugino délia madré, ando a Firenze e si iscrisse

ai corsi délia Facoltà valdese di teologia, l'unica in Italia per gli studi teo-
logici riformati: «Volevo studiare Teologia, prepararmi al Ministero evan-
gelico, e andar poi ad esercitare questo ministero in qualche parrocchia
svizzera di lingua italiana».33 La scelta di intraprendere gli studi di teologia
non era frutto di una decisione improvvisa: la madré aveva sempre deside-

rato che suo figlio seguisse quella strada, del resto percorsa a partire dalla
metà del Settecento da almeno altri quattro suoi antenati da parte di
padre.34 Del resto, proprio perché Luzzi si era prefisso di tornare in Svizzera,
scelse di non chiedere alla Facoltà nessuna borsa di studio, che gli sarebbe

stata quasi certamente concessa ma che lo avrebbe legato all'esercizio del

pastorato in Italia.

Dalla Facoltà di teologia al pastorato
La Facoltà valdese di teologia, fondata nel 1855 a Torre Pellice, non
lontano da Torino, era stata trasferita a Firenze cinque anni più tardi per
decisione del Sinodo valdese, al fine di farne la scuola in cui preparare i
futuri pastori all'attività missionaria in tutta Italia, appena unifîcata.3s

31 Con ogni probabilità si trattava di Johannes Tuffli, pastore a Bivio dal 1878
al 1883; cfr. Jakob Rudolf Truog, Die Pfarrer der evangelischen Gemeinden in
Graubünden lind seinen ehemaligen Untertanen, in «Jahresbericht der Historisch-
Antiquarischen Gesellschaft von Graubünden», 64 (1934), pp. 1-96 (23).
33 G. Luzzi, Dali'alba al tramonto, cit., p. 37.
34 Otto Lucius (1729-1755); Otto Luzi (1754-1823), pastore a Tschlin dal 1786 al

1804 e dal 1814 al 1823; Johannes Luzi (1759-1839) e Otto Luzi (n. 1759), pastore
a Brail dal 1785 al 1786, quindi in diverse comunità del Cantone dei Grigioni -
tra cui anche Brusio e Casaccia - fino al 1819. Cfr. J. R. Truog, Die Pfarrer der
evangelischen Gemeinden cit.; (Fortsetzung), in «Jahresbericht der Historisch-
Antiquarischen Gesellschaft von Graubünden», 65 (1935), pp. 97-298.
35 Sui primi anni délia Facoltà valdese di teologia e sul suo orientamento culturale
e teologico si veda Valdo Vinay, Facoltà valdese di teologia (1855-1955), Libreria
Editrice Claudiana, Torre Pellice 1955, in part. pp. 51-102.



Giovanni Luzzi (1856-1948) 53

Giovanni Luzzi fu invero piuttosto deluso dal clima culturale délia Facoltà

fiorentina, soprattutto a causa dell'atteggiamento antirazionalistico di cui
era impregnata, e si senti «corne un pesce fuor d'acqua» tra tanti studenti
provenienti dalle Valli valdesi del Piemonte, che tra loro parlavano in
francese o nei loro dialetti occitani:

Io venivo da Lucca, dalla mia bella Lucca l'anima mia, engadinese nel
fondo, era stata educata toscanamente: nel Ginnasio, nel Liceo, avevo
proseguito studj cari, geniali, di cui m'ero fortemente innamorato; qua,
invece, lezioni sotto dettatura, elucubrazioni dogmatiche in cui non mi
raccapezzavo nulla, valanghe di nomi tedeschi e inglesi che udivo per la
prima volta, e che scrivevo in modo fantastico.36

Per allargare i propri orizzonti, il giovane studente seguî allora, accanto
a quelli délia Facoltà di teologia, anche i corsi del Regio Istituto di studi

superiori, pratici e di perfezionamento di Firenze, in particolare i corsi di
ebraico tenuti da David Castelli e quelli di letturatura latina tenuti da Ga-

etano Trezza, impegnandosi inoltre assiduamente ad imparare il tedesco,
oltre che a suonare il violino nei salotti di alcune famiglie svizzere che lo
avevano accolto.

Durante il secondo anno di studi a Firenze Luzzi conobbe Giuseppe
Comandi, fondatore e direttore di un istituto evangelico per orfani, il
quale stava cercando una persona che lo aiutasse: «Combinammo che

avrei finito il mio triennio teologico, [...] poi sarei andato definitivamente
da lui».37 Da Comandi, quando ormai era quasi giunto alla fine dei suoi
studi, il giovane ricevette in dono l'Histoire de la théologie chrétienne

au siècle apostolique di Edouard Reuss: quell'opera suscito in lui
un'impressione profonda e lo introdusse ai risultati degli studi délia scuola

storico-critica, spingendolo verso la teologia liberale e dunque verso il
superamento delle posizioni teologiche del Risveglio protestante38 che

ancora caratterizzavano l'insegnamento presso la Facoltà valdese. Nel
1880, terminati gli esami, Luzzi si trasferi - insieme aile sue sorelle, che

Comandi gli permise di richiamare a Firenze - dalla Facoltà di teologia,
situata in Via dei Serragli, all'Asilo Comandi, in Via Aretina.

L'Asilo Comandi, con un approccio pedagogico d'ispirazione pesta-
lozziana, offriva a circa cento ragazzi una formazione scolastica e alio
stesso tempo la possibilità d'imparare un mestiere in officine attrezzate.
Luzzi era incaricato dell'educazione religiosa, ma anche di accompagnare
i ragazzi nella loro vita quotidiana. Predicava nella cappella dell'Asilo,
andava a visitare i malati e si dedicava al lavoro di evangelizzazione tra

36 G. Luzzi, Dall'alba al tramonto, cit., p. 46.
37 Ivi, p. 48.
38 Questa corrente teologica, nata nell'Ottocento, coltivava una visione antitetica
tra cattolicesimo e protestantesimo.



— 54 Paolo Tognina

gli opérai dei quartieri di Oltrarno. In quel periodo studio l'inglese con
due signorine irlandesi, continué) a prendere lezioni d'ebraico dal sacer-
dote cattolico Francesco Scerbo (più tardi successore di Castelli al Regio
Istituto di studi superiori) e aiutö, senza compenso, Paolo Geymonat, già

suo professore alla Facoltà di teologia, nel suo lavoro pastorale.

Giovanni Luzzi
ad Edimburgo, 1887
Fonte: Archivio deiia Chiesa
riformata di Poschiavo

Dopo sette anni presso 1'Asilo Comandi, in segno di riconoscenza per l'a-

iuto dato al pastore Geymonat, la Chiesa valdese offrï a Luzzi una borsa di
studio presso la Facoltà di teologia di Edimburgo.39 Giunto in Scozia poco
dopo essere stato consacrato pastore dal sinodo della Chiesa valdese, a Torre

Pellice, Luzzi vi proseguî lo studio dell'ebraico, si dedico alla lettura dei

testi dei teologi tedeschi (promotori del metodo storico-critico, che incontra-

vano in quegli anni nel Regno Unito un grande favore), e rimase affascinato
dal lavoro sociale svolto dall'Esercito della Salvezza, movimento fondato
nel 1865, a Londra, dall'ex pastore metodista William Booth.

In Scozia - dove conobbe Eva FFenderson, sua futura moglie e «costan-
te collaboratrice», «savia consigliera», «giudiziosa educatrice de' nostri

" La Chiesa presbiteriana scozzese metteva ogni anno a disposizione della Chiesa
valdese alcune borse di studio per permettere a studenti italiani di frequentare la
Facoltà di teologia dell'Università di Edimburgo. Nel 1905 la stessa université
insigni Giovanni Luzzi del dottorato honoris causa.



Giovanni Luzzi (1856-1948) 55 _

figliuoli»40 - Luzzi rimase pero soltanto un anno. Quando, infatti, da Fi-
renze gli giunse la richiesta di assumere l'incarico di pastore délia comuni-
tà di Via dei Serragli, accettö e rientro in Italia. Pur costellato da tensioni

con le guide délia Chiesa valdese,41 il pastorato fiorentino di Luzzi - la cui
predicazione, semplice e comprensibile a tutti, evitava le polemiche con-
fessionali e le speculazioni teologiche - durô quindici anni e vide una forte
crescita numerica délia comunità valdese fiorentina.

Accanto ai culti e al catechismo, memore dell'attività filantropica e

sociale condotta in Scozia dall'Esercito délia Salvezza, Luzzi si occupô
anche di attività sociali. Nel sovrappopolato ed immiserito quartiere di
San Frediano, presso l'ex convento agostiniano di Borgo Stella il pastore
apri una mensa popolare per i bisognosi. Insieme al cognato, il medico
Thomas Henderson, apri anche un piccolo ospedale di quartiere; nel di-
spensario, che i due diressero fino al 1914, il medico visitava i pazienti
gratuitamente due volte la settimana.

Giovanni Luzzi con la mogiie Eva,

in Scozia, 191 Oca.
Fonte: Archivio délia Chiesa rifor-
mata di Poschiavo

40 G. Luzzi, Dall'alba al tramonto, cit., p. 57. Giovanni ed Eva si sposarono nel 1889.
41 Cfr. H.-P. Dür-Gademann, Giovanni Luzzi (1856-1948), cit., p. 73, nota 1.



_ 56 Paolo Tognina

Gli evangelici in Italia
Prima délia metà dell'Ottocento, negli stati dell'Italia preunitaria il
protestantesimo non aveva avuto vita facile. In seguito alla capillare opera
della Controriforma cattolica avviata dal Concilio di Trento, all'alba del
secolo erano presenti soltanto alcune comunità protestanti straniere,
sorte per ragioni commerciali in alcuni porti, come p. es. Trieste, Genova
e Livorno, centri industriali, come Bergamo, o all'ombra di ambasciate
di stati protestanti, come quelle prussiane di Torino e Roma. Un discorso

a parte va fatto per le chiese valdesi del Piemonte, sopravvissute a dure

persecuzioni e asserragliate nelle Alpi nordoccidentali.41
In Toscana, grazie alla relativa libertà religiosa concessa dal granduca

Leopoldo II, nella prima metà dell'Ottocento si era costituita a Firenze

una comunità protestante svizzera, composta tra l'altro da numerosi emi-

granti grigioni.43 Sempre a Firenze c'erano una congregazione anglicana e

una scozzese, mentre a Livorno esistevano una comunità riformata sorta
all'interno della Nation Hollandaise-Allemande e una congregazione pre-
sbiteriana scozzese.

In seguito ai moti che portarono all'Unità d'Italia, e uscendo dalle valli
alpine in cui era stata costretta a ritirarsi per secoli, la Chiesa valdese av-
viô un'ampia opera di evangelizzazione. Predicatori valdesi raggiunsero
presto Torino, Genova, Milano, la Toscana, ma anche la Sicilia. Sull'onda
di questo movimento, nel 1863 si costituî anche la piccola chiesa valdese

di Lucca, frequentata dalla famiglia Luzzi. Nel frattempo il mondo
protestante anglosassone, specialmente quello inglese, cominciô a guardare
con crescente interesse - non solo politico, ma anche spirituale - alla pe-
nisola italiana. Intorno al i860 la Società missionaria wesleyana inviô in
Italia alcuni suoi agenti che iniziarono a lavorare accanto ai predicatori
valdesi ed evangelici liberi; lo stesso fece in seguito la Società missionaria
battista. Dopo la fine dello Stato pontificio, nel 1870, iniziarono ad ope-
rare in Italia anche i metodisti e i battisti americani.

Annunciare la fede evangelica alio scopo di riformare la vita religiosa
del Paese, polemizzare con la Chiesa cattolica romana, diffondere la
Bibbia e fondare nuove comunità furono le direttrici principali di quelle
molteplici attività di evangelizzazione. I risultati non mancarono e,

malgrado la forte opposizione della Chiesa cattolica e talvolta anche
delle autorità pubbliche, gruppi e chiese protestanti poterono sorgere in
svariate località. Cionondimeno, le speranze di riuscire ad evangelizzare
e scalzare il cattolicesimo nell'Italia intera sfumarono nel giro di

42 Cfr. Valdo Vinay, Storia dei Valdesi, vol. 3: Dal movimento evangelico italiano
al movimento ecumenico (6:848-1978,), Claudiana, Torino 1980, pp. 11-29.
43 Sulla storia di questa comunità si veda Giovanni Luzzi, Chosas ch'eu n'ha viss

cun meis ögls, in «Tramagliunz», 1935, n. 34 (supplemento della «Gazetta Ladina»),
pp. 227-237.



Giovanni Luzzi {1856-1948) 57

pochi anni.44 Messa da parte, per cause di forza maggiore, l'opzione
di impegnarsi anzitutto nella diffusione dell'evangelismo in tutto il
Paese, valdesi, metodisti, battisti, anglicani ed episcopali americani si

dedicarono a una nuova missione: creare scuole, facoltà teologiche, case

editrici, e continuare il lavoro delle società bibliche. In particolar modo
in Toscana, si moltiplicarono perciô le istituzioni evangeliche nel campo
dell'educazione, delle scuole per i lavoratori e délia sanità.

Sorse in quegli anni, nei circoli accademici, la convinzione che fosse

anche possibile contribuire al rinnovamento interno del cattolicesimo
collaborando con coloro che s'impegnavano per una riforma degli studi
negli istituti e nei seminari, mediante l'introduzione del metodo storico-
critico nell'esegesi biblica, nella dogmatica e nella teologia. Si fece

cosi largo una visione in qualche modo ecumenica e s'intensificarono
i contatti tra protestanti liberali e cattolici modernisti. All'interno di
quel clima, e di quella visione animata dall'entusiasmo suscitato da un
possibile rinnovamento culturale e religioso dell'Italia, nacquero più tardi
anche i progetti di Giovanni Luzzi per una traduzione interconfessionale
délia Bibbia, per la fondazione délia società "Fides et Amor", e per la

partecipazione ai lavori dell'Associazione cristiana dei giovani.

La Bibbia in Italia
Prima del 1559 circolavano nella penisola italiana diverse versioni délia
Bibbia stampate in volgare: quella di Nicolô Malermi, la cosiddetta
"Bibbia jensoniana", quella di Antonio Brucioli, e quella di Santé

Marmochino. Una norma dell 'Indice dei libri proibiti, risalente al 1559 e

ribadita nel 1564, emanata per arrestare la diffusione del protestantesimo,
stabili tuttavia che fosse necessario uno speciale permesso per stampare,
leggere e persino possedere la Bibbia in volgare. Da quel momento, per
due secoli, in Italia i cattolici cessarono di produrre nuove traduzioni o
edizioni.45

Un'eccezione alla lunga assenza di versioni italiane délia Bibbia fu
costituita dall'opera di Giovanni Diodati, figlio di un nobile lucchese

riparato a Ginevra per avere aderito alla Riforma. La cosiddetta
"Diodatina", stampata a Ginevra nel 1607 e ristampata nel 1641 in una
versione riveduta, venne diffusa clandestinamente negli stati italiani, dove
fu tuttavia oggetto di severi controlli e frequenti sequestri.

44 Sulle vicende del protestantesimo italiano e sull'attività delle società protestanti
straniere in Italia si veda Giorgio Spini, Italia liberale e protestanti, Claudiana,
Torino 2002.
45 Cfr. Gigliola Fragnito, Proibito capire. La Chiesa e il volgare nella prima età
moderna, il Mulino, Bologna 2005.



_ 58 Paolo Tognina

La pubblicazione di una nuova Bibbia in italiano a sud delle Alpi dovet-
te attendere a lungo, finché nel 1773 fu ristampata a Venezia una versione
riveduta della traduzione del Malermi. La versione che ebbe la maggiore
influenza e diffusione in Italia nell'Ottocento fu pero una nuova traduzione

realizzata dall'abate Antonio Martini, più tardi arcivescovo di Firenze,
alla fine del secolo precedente. La Bibbia del Martini, tradotta a partire
dalla Vulgata 46 e approvata da papa Pio VI, ebbe più di quaranta edizioni
integrali e fu la Bibbia cattolica italiana per antonomasia fino alla prima
meta del Novecento. In ambito protestante, ancora durante tutto l'Otto-
cento, tramite alcune società bibliche straniere continué invece ad essere
diffusa la "Diodatina", in varie versioni e revisioni. Alla metà dell'Otto-
cento fu Gregorio Ugdulena, presbitero e professore di ebraico e greco
presso l'Università di Palermo, confinato sull'isola di Favignana per avere
partecipato alla rivoluzione siciliana, il primo a delineare il progetto di
una nuova traduzione dell'intera Bibbia dagli originali, e non più dalla
Vulgata (i primi due volumi dell'opera, destinata a rimanere incompiuta,
furono pubblicati nel 1859).

Grazie alla scoperta di manoscritti più antichi di quelli usati da Erasmo
da Rotterdam all'inizio del Cinquecento per il suo textus receptus,47 nel

corso del XIX sec. la critica biblica produsse del resto diverse nuove
edizioni del testo greco del Nuovo Testamento. A questo punto, in coerenza
con la scelta della Riforma di andare alla fonte della Parola di Dio, la
possibilité di accedere a un testo originale greco meglio accertato impose
la revisione delle traduzioni in uso tra i protestanti. Malgrado l'esiguo
numéro di evangelici di lingua italiana, furono intrapresi diversi sforzi in
questo senso, a cominciare dell'edizione del Nuovo Testamento pubblica-
ta a Firenze dal valdese Alberto Revel nel 1881, seguita da altre edizioni
ascrivibili ad esponenti del battismo americano, ecc. Il frutto migliore e

di più ampia diffusione di questa attenzione ai testi greci più accertati fu
la revisione del Nuovo Testamento della "Diodatina", conclusa nel 1915,
cui Giovanni Luzzi lavorö in qualité di caporevisore.48

In campo cattolico, nell'anno 1900, fu invece il sacerdote (più tardi so-

speso a divinis) Salvatore Minocchi, gié studente di David Castelli al Regio

Istituto di studi superiori di Firenze, il primo a pubblicare una traduzione

integrale dei Vangeli dall'originale greco. Due anni più tardi, come

46 Per la Vulgata si veda supra la nota 9.
47 L'espressione textus receptus («testo ricevuto», cioè "comunemente accettato")
indica l'edizione del testo greco del Nuovo Testamento stampata nel 1516 a Basilea
dall'umanista Erasmo da Rotterdam. Quel testo costituî la base per la versione della
Bibbia di Lutero, per la traduzione del Nuovo Testamento in inglese di William Tyn-
dale e per la maggior parte delle altre traduzioni prodotte in ambito protestante nel

Cinque e Seicento in Europa.
48 Luzzi ricopri il ruolo di caporevisore anche per la nuova edizione dell'Antico
Testamento della "Diodatina". Questo lavoro si concluse nel 1922.



Giovanni Luzzi (1856-1948) 59 _

già accennato in precedenza, la Società San Girolamo - costituita per
tenere testa e dare una risposta al lavoro delle società bibliche protestanti
(«I nostri séparati fratelli protestanti [...] vogliono sostituire il Vangelo
alla Chiesa; invitano i lettori ad attingervi direttamente ed esclusivamente
i dogmi délia loro fede e le regole délia loro vita. Per noi Cattolici invece

il Vangelo, ben lungi dal sostituire il Magistero, la Parola vivente délia

Chiesa, la suppone e la richiama»)49 - pubblico una nuova traduzione dei

Vangeli e degli Atti degli Apostoli ad opera di don Giuseppe Clementi,
condotta tuttavia a partire dalla Vulgata, con un'introduzione del padre
barnabita Giovanni Semeria e le annotazioni di padre Giovanni Genoc-
chi. Salutata abbastanza favorevolmente da parte protestante e lodata in
un primo momento persino dalla rivista gesuita «La Civiltà Cattolica»,
la traduzione délia Società San Girolamo dovette presto sottoporsi a una
«severa rimondatura del testo» da parte del nuovo papa Pio X, che facen-
do propri i sospetti di modernismo avanzati dai gesuiti impose modifiche
anche all'introduzione di Semeria e aile annotazioni di Genocchi, tutte
intese a ridurre l'apertura alla critica storica.s°

Luzzi professore e traduttore
Nel 1:902, dopo quindici anni di pastorato svolto nella città, Giovanni
Luzzi fu chiamato dalla Facoltà valdese a ricoprire la cattedra di teologia
sistematica. Attento agli sviluppi più recenti nel campo degli studi teologici,
Luzzi introdusse il mondo evangelico italiano al pensiero di quella teologia
liberale alla quale si era appassionato fin dalla prima lettura dei testi di
Édouard Reuss. Le opere degli studiosi riformati tedeschi come Albrecht
Ritsehl, Adolf von Harnack, Ernst Troeltsch - per citare solo alcuni tra i
nomi più noti del liberalismo teologico - furono allora presentate e diffuse

negli ambienti protestanti e cattolici italiani.
La teologia liberale sottolineava i valori etici del Vangelo, esprimeva

una grande fiducia nel progresso della storia e inaugurava lo studio della
storia delle religioni. Fu proprio la sua vicinanza al liberalismo teologico
a permettere a Luzzi di entrare in contatto con sacerdoti e teologi cattolici
interessati, come lui, a un rinnovamento del cristianesimo attraverso
lo studio delle sue origini. Nacque in questo periodo l'amieizia di Luzzi

con i cattolici "modernisti" - accusati dalla Curia romana di un'eccessiva
adesione al metodo storico-critico e al dialogo con la cultura moderna

- come il già citato Giovanni Semeria, Ernesto Buonaiuti, don Brizio

49 Dali'Introduzione di Giovanni Semeria, citata in G. Danieli, La Bibbia in Italia
nel XX secolo. La Pia Società San Girolamo, cit., p. 37.
s° Per tutto il capitolo cfr. Daniele Garrone, Bibbie d'Italia: la traduzione dei testi
biblici in italiano tra Otto e Novecento, in Alberto Melloni (sotto la dir. scientifica
di), Cristiani d'Italia: Chiese, società, stato (1861-2011), Istituto dell'Encicliopedia
Italiana, Roma 2011.



- 60 Paolo Tognina

Casciola, Romolo Murri, Umberto Fracassini, e con centinaia di altri laici
e religiosi cattolici desiderosi di approfondire la conoscenza delle Scritture.

In quegli anni di frenetica attività accademica, in cui continué pero
anche ad occuparsi dell'opera sociale da lui stesso fondata in città, Luzzi
avviô il lavoro a cui il suo nome sarebbe rimasto legato nella memoria
storica. Nel 1906 Luzzi fu infatti chiamato a far parte di un comitato
interdenominazionale di revisione délia traduzione délia Bibbia di
Giovanni Diodati, ormai superata. Il progetto - la cui responsabilità era
affidata alla Società biblica britannica e forestiera51 (l'opéra fu stampata
a Londra, con Y impression «Roma 1924», al fine di aggirare il divieto
delle opere straniere imposto dal regime fascista) - prevedeva che il
caporevisore, lo stesso Luzzi, sottoponesse il testo da lui emendato a un
collega e che, una volta trovato l'accordo su un testo comune questo
fosse sottoposto all'intero comitato, che in regolari sedute di discussione
avrebbe messo a punto il testo definitivo tenendo conto delle osservazioni
di tutti i membri; man mano che il lavoro procedeva, inoltre, venivano
stampati saggi da sottoporre ad esperti esterni. II lavoro, che in un primo
tempo riguardo solo il Nuovo Testamento, prosegui poi con la revisione
anche dell'Antico Testamento, per cui la cosiddetta "Riveduta" nella sua
interezza - poi adottata dalle chiese riformate storiche (ma non da altre
chiese evangeliche, come i pentecostali, fedeli alla "Diodatina" originale)

- vide la luce soltanto nel 1924.

Giovanni Luzzi (in prima fila, al centro) alla Facoltà valdese di teologia, Firenze 1915 ca.
Fonte: Archivio délia Chiesa riformata di Poschiavo

51 La Società biblica britannica e forestiera fu fondata a Londra nel 1804 con lo

scopo di tradurre, stampare e diffondere la Bibbia in tutte le lingue del mondo. Presto
attiva anche in Italia (nel 1855 apri una sede a Torino, dal 1870 trasferi la sede a

Roma), vi svolse un instancabile lavoro di distribuzione délia Bibbia, nonostante la
forte ostilità délia Chiesa cattolica.



Giovanni Luzzi (1856-1948) 61 _

Mentre ancora era alle prese con la revisione délia "Diodatina", Luzzi si

convinse d'altro canto délia necessità di procedere a una nuova traduzione
dell'intera Bibbia a partire dai testi originali e che, «non emanando da

una chiesa particolare, potesse venir accettata da tutte quante le chiese».51

La diffusione delle Sacre Scritture in un linguaggio fedele all'originale e

insieme comprensibile al pubblico moderno era, d'altro canto, agli occhi
di Luzzi il presupposto indispensabile per un rinnovamento morale e

civile dell'Italia.S3
Per promuovere la pubblicazione e la circolazione délia sua opera,

nell'aprile 1909 Luzzi fondo a Roma la società "Fides et Amor",
composta in maggioranza da cattolici, ma anche da protestanti e greco-
ortodossi, tutti ugualmente convinti délia necessità di portare a termine
l'impresa di un'edizione ecumenica delle Scritture, ad iniziare dal Nuovo
Testamento. La traduzione di Luzzi ebbe inizialmente una grande
diffusione sia nel mondo protestante italiano sia in diversi ambienti
del cattolicesimo: nel suo primo anno di vita l'associazione pubblicô
3'000 copie dei Vangeli e degli Atti degli Apostoli; nel 1911 comparve
un'edizione annotata dell'intero Nuovo Testamento, stampata in 7'ooo
esemplari e poi riedita nel 1914 in altre io'ooo copie e, nuovamente, nel

1917 in altre 7'ooo. A queste si aggiunsero diverse edizioni speciali - per
un totale di oltre qo'ooo copie - destinate ai soldati al fronte durante gli
anni délia Prima guerra mondiale, in gran parte distribuite grazie alla
collaborazione di istituti bibliotecari, ospedali militari, "case del soldato"
e cappellani militari. Innumerevoli furono, come già accennato più sopra,
le attestazioni di stima e di gratitudine fatte pervenire a Luzzi da molti
lettori, in maggioranza cattolici: un segno evidente dell'interesse che,
almeno in una parte del pubblico di lingua italiana, esisteva allora per il
messaggio dei Vangeli.

Un'iniziativa ecumenica per gli studenti

Nell'estate 1903 Luzzi ricevette la proposta di creare in Italia un ramo
délia Federazione mondiale degli studenti cristiani (WSCF), organismo
fondato nel 1895 dal laico metodista americano John R. Mott con la

convinzione che i giovani costituissero un grande potenziale, pressoché

inutilizzato, per la promozione del Regno di Dio. Fu lo stesso Mott,

33 G. Luzzi, Dali'alba al tramonto, cit., p. 93.
53 Luzzi fu dunque autore di due edizioni dell'intera Bibbia in italiano. La prima è

la revisione dell'antica Bibbia tradotta nel XVII sec. da Giovanni Diodati, nota sot-
to il nome di "Riveduta", sul cui frontespizio si trova scritto: «Versione riveduta in
testo originale dal dott. Giovanni Luzzi, già Prof, alla Facoltà Teologica Valdese di
Roma». La seconda è, invece, la traduzione propria, con ampio commento, dell'intera

Bibbia, pubblicata in dodici volumi, il primo dei quali contiene un'introduzione
alla storia d'Israele e del testo biblico.



Paolo Tognina

conosciuto di persona alcuni anni prima, a proporre a Luzzi di prendere
in mano il lavoro con gli studenti in Italia. L'inizitiva fu avviata da Luzzi
l'anno successivo, insieme al giovane avvocato metodista Salvatore

Mastrogiovanni:

La Federazione italiana si costituiva in Roma, présente John R. Mott,
col nome di "Federazione Italiana degli Studenti per la Cultura religiosa",
e con questo scopo: "promuovere l'attività sociale degli studenti e favori-
re il contatto delle loro intelligenze e delle loro coscienze, nel dominio di
una illuminata e cosciente religiosité".54

A partire da quel momento, Luzzi e Mastrogiovanni si impegnarono
in una febbrile attività fatta di pubblicazioni, conferenze e svariate al-
tre attività da un capo all'altro della penisola alio scopo di guadagnare

sempre più studenti alla causa ecumenica, «non cattolica né protestante,
oppure (ed è poi la stessa cosa) cattolica, riformata, anglicana, evangeli-
ca, solo ed in quanto coteste varie estrisecazioni storiche del pensiero del
Cristo abbiano del vero spirito di Lui» e dunque «indipendente e senza
dommi».55 La missione fu «da principio aspra», ma ebbe in poco tempo
un buon successo:

Parlavo a Firenze nell'Aula Magna della Facoltà Valdese di Teologia,
a Pisa in un teatro, a Torre Pellice nell'Aula Magna del Collegio-Liceo,
a Torino nella Sala Vincenzo Troja, a Bologna nel Tempio Metodista, a

Roma nella Sala della A.C.D.G. in Via Balbo, a Napoli nella Sala Municipale

di Galleria Principe di Napoli, a Messina in un teatro, a Catania
nella Sala Municipale gentilmente concessaci dalle Autorità locali, e a Si-

racusa, per non citare che le tappe principalis6

Era la prima volta che in Italia risuonava l'appello per un lavoro comu-
ne tra cattolici e protestanti, diffuso tra l'altro sulle pagine della nuovo
rivista «Fede e Vita», tra i cui collaboratori figurava Ugo Janni, altra
figura importante del sorgente impegno ecumenico protestante in Italia.57

Luzzi fu coinvolto anche nei lavori dell'assemblea mondiale della Federazione,

tenuta ad Oxford nel 1909, presso cui egli tenne una relazione sul
modernismo e in cui fu discussa la questione della presenza della WSCF
nei paesi cattolici.

Grazie al lavoro con gli studenti, Luzzi allacciö una rete di contatti e di
scambi di idee con personalità come il teologo riformato grigione Leonhard
Ragaz, i francesi Elie Gounelle e Wilfred Monod, gli inglesi Tissington
Tatlow e William Temple, che ponevano con urgenza il problema del

54 G. Luzzi, Dall'alba al tramonto, cit., p. 87.
55 Ivi, p. 88.
56 Ibidem.
57 Al riguardo si rinvia a Cesare Milaneschi, Ugo Janni. Pioniere dell'ecumenismo,
Claudiana, Torino 1979.



Giovanni Luzzi (1856-1948) 63 —

rapporto tra socialismo e cristianesimo, lo svedese Nathan Söderblom,
iniziatore del movimento del «cristianesimo pratico», lo scozzese Joseph
H. Oldham, primo segretario del Consiglio missionario internazionale
sorto dalla conferenza di Edimburgo del 1910. Da tutti questi contatti e

legami Luzzi trasse un profondo arricchimento che spiega, tra l'altro, la

sua apertura ecumenica - caratteristica rara nell'Italia di quegli anni - e

la sua capacité di dialogare con la cultura laica.

Il viaggio in America
«Verso la fine di novembre del 1911 mi trovavo a Napoli, quando
dall'America del Nord mi giunse l'invito a recarmi nell'ottobre del 1912
a Princeton, a dare un corso di lezioni nel "Theological Seminary" di quel
ben noto centro universitario», annota Luzzi nell'autobiografia. Sulle

prime la sua reazione fu di rifiuto; sebbene, infatti, avesse già compiuto
dei viaggi per mare, ammise di aver pensato: «lo sono un montanaro, e

l'oceano non è affar mio». Più tardi tornô tuttavia sulla sua decisione e,

malgrado l'impressione suscitata in lui dalla «terribile notizia del disastro
del Titanic», decise di partire per l'America.58

Quale era la ragione di quell'invito da parte delle più prestigiose
istituzioni accademiche statunitensi? I motivi sono invero molteplici; tra
questi si possono ricordare i legami col protestantesimo nordamericano
stretti da Luzzi nell'ambito del lavoro con la Lederazione mondiale degli
studenti cristiani, gli ottimi contatti con il protestantesimo presbiteriano
allacciati fin dall'epoca dello studio ad Edimburgo (il collegio di Princeton
era stato fondato da presbiteriani), la sua autorevolezza corne professore
di teologia a Lirenze, la fama di ottimo conoscitore del fenomeno del
modernismo cattolico e délia situazione sociale e politica italiana che,
oltreoceano, suscitavano viva curiosité, e non da ultimo la sua ottima
conoscenza délia lingua inglese. Negli Stati Uniti si era inoltre costituita,
pochi anni prima, con sede centrale a New York, la American Waldensian

Society, una rete di circoli cristiani che aveva lo scopo «di raccogliere
fondi e destinarli all'aiuto délia Chiesa valdese in Italia e altrove [...]
e suscitare e mantenere l'interesse in tutti gli Stati Uniti per l'opéra di

questa Chiesa».59 Lurono infatti anche esponenti di quella société - come i

58 G. Luzzi, Dall'alba al tramonto, cit., p. 103.
59 La citazione è tratta dal sito délia American Waldensian Society (waldensian.
org). Fondata nel 1906, l'associazione intervenne in aiuto delle vittime del terremoto
di Messina (1908) e diede un contributo déterminante alla costruzione délia chiesa
valdese di Piazza Cavour a Roma (1914) e délia adiacente Facoltà di teologia,
inaugurata nel 1922. Al termine délia Prima guerra mondiale, intervenne in aiuto
degli orfani in Italia, offri sostegno agli immigrati italiani negli Stati Uniti e favori la
creazione di chiese protestanti di lingua italiana in America.



Paolo Tognina

pastori valdesi Alberto Clot e Pietro Giglio, attivi tra gli immigrati italiani
in America - ad accogliere e accompagnare Luzzi nelle varie tappe del suo
serratissimo tour in terra statunitense, che ebbe dunque anche lo scopo
di rinsaldare i legami con i sostenitori americani delle attività della chiesa

valdese in Italia.

HOLLAND-AMERICA LINE.

T.S.S. ROTTERDAM. 24170 Tons Register. 37190 Tons Displacement.

Cartoüna del transatlantico «Rotterdam», 1912

Fonte: Archivio della Chiesa rlformata dl Poschiavo

II 5 ottobre 1912, raggiunti i Paesi Bassi con un lungo viaggio in treno,
Luzzi salpô dunque in direzione di New York a bordo del transatlantico
«Rotterdam». Cid che accadde nei successivi quattro mesi, fino al suo
ritorno in Europa nel gennaio dell'anno seguente, si trova minuziosamente
descritto in un diario - ad oggi inedito - conservato presso il Museo
delPEngadina Bassa.60 Le pagine di questo diario rivelano la capacità di
Luzzi di cogliere minuti dettagli della vita quotidiana a bordo della nave
e singolari ritratti dei passeggeri, presentano la cronaca della frenetica
attività di oratore svolta in America, e riportano molti aneddoti registrati
durante le moite tappe del suo viaggio. Il professore si mostra capace
di dialogare con una ragazza che vive una crisi sentimentale durante il
viaggio attraverso l'oceano, di farsi amico di un lustrascarpe italiano
a New York (che gli confessa che «l'Italia è bella, ma è per i ricchi, Ii
poveri ci muoiono di fame»), come anche di partecipare con disinvoltura

60 II «diario» è composto di 96 fogli, scritti a mano, con una grafia minuta, ma
chiara e leggibile. È in forma di lettere - la prima, datata venerdi 4 ottobre 1912.,
l'ultima datata martedi 14 gennaio 1913 - indirizzate alla famiglia.



Giovanni Luzzi (1856-1948)

- appena sbarcato - a un pranzo di gala alla presenza del présidente
americano William Howard Taft61 e di «tutte le grandi notabilità
délia finanza e délia politica: Rockefeller, Morgan, Vanderbilt, ecc.»,
d'intrattenersi con la vedova dell'ex présidente Grover Cleveland, o di
conversare per ore con il candidato alla presidenza Woodrow Wilson61
durante un ricevimento a Trenton, nel New Jersey, a margine di un sinodo
délia Chiesa presbiteriana.

Negli Stati Uniti Luzzi visitô numerosi immigrati italiani, tra cui in
particolare valdesi o comunque evangelici, e fece anche una visita ad Ellis
Island, luogo di sbarco dei migranti in arrivo dall'Europa. Durante la sua

permanenza oltreoceano incontro a più riprese benefattori délia Chiesa
valdese come i coniugi Colgate, a New York, délia famiglia resa célébré
dai dentifrici, o Henry M. Leland, a Detroit, proprietario dei marchi
automobilistici Cadillac e Lincoln («uno dei più forti costruttori [d'auto]
di qui, quindi, ricchissimo»), o ancora la milionaria vedova Emma Baker
Kennedy («quella che ha dato un milione per la costruzione délia nuova
chiesa di Roma, e 250'ocio lire alla nostra Facoltà di Firenze»), che

più tardi avrebbe finanziato la stampa di oltre la meta dei volumi délia
traduzione luzziana délia Bibbia.63

A fianco delle sue lezioni a Princeton, Luzzi fu accolto nelle principali
città délia costa orientale degli Stati Uniti, da New York a Detroit a

Boston, da Chicago a Washington D.C., da Pittsburgh a Philadelphia,
a Baltimora, da Cleveland a Louisville. Parlo anche all'Università di
Harvard, alio Union Theological Seminary di New York e in molti altri

61 Poco dopo, il 14 dicembre 191z, il présidente Taft accolse Luzzi alla Casa
Bianca. «Il President Taft - annoto Luzzi - è grasso, addirittura obeso, ha faccia
intelligente, è uomo pronto di pensiero e di parola, non senza arguzia, ma non ha...
magnetismo; gli manca quel non so ché che vi attira, vi affascina, v'incanta. E perô
una personalità interessante, e sono contento di avergli potuto stringere la mano».
61 Luzzi ebbe subito parole di elogio e ammirazione per Wilson, présidente degli
Stati Uniti dal 1913 al 19ZI, col quale mantenne anche negli anni successivi un
rapporto epistolare. «È un carattere forte che sa quello che vuole e dove vuole
andare, e ha sentimenti squisiti - scrisse Luzzi subito dopo l'incontro a Trenton -,
non è né uno squilibrato come [Theodor] Roosevelt, né un semipapista come Taft".
Inutile dire che dopo l'elezione di Wilson, pieno di gioia per il risultato, Luzzi si

affretté ad inviare le sue congratulazioni «al présidente e alla presidentessa».
63 Emma Baker Kennedy (1833-1930), figlia del fondatore dell'Università di New
York Cornelius Baker (1792-1868). Fu la prima vicepresidente donna délia American

Bible Society. Nel 1858 sposô John Stewart Kennedy, magnate e filantropo di
origine scozzese. Attenta aile questioni educative, religiose e razziali, finanziè tra
l'altro il Berea College nel Kentucky, il primo college ad ammettere ragazzi e ragazze
afroamericani nel sud degli Stati Uniti. Alla morte del marito, avvenuta nel 1909,
continué a occuparsi di diversi progetti filantropici. Dono generöse e costanti somme

di denaro per il completamento dell'opera di traduzione ed edizione délia Bibbia
realizzata da Giovanni Luzzi. Sovvenzionô inoltre la costruzione del palazzo in cui
nel 1922 fu trasferita la Facoltà valdese di teologia e del nuovo tempio valdese di
Piazza Cavour a Roma.



— 66 Paolo Tognina

luoghi, tenendo decine di lezioni e conferenze, predicando in svariate
chiese (tra cui anche una chiesa afroamericana nella capitale), partecipö
a culti interreligiosi, concesse interviste e scrisse articoli per riviste e

giornali. Prima di rientrare in Europa, pubblico con l'editore Fleming
Revell il testo di sette relazioni proposte durante il suo viaggio, dedicate

a terni come la storia del movimento valdese, il rinnovamento religioso
e la situazione politica in Italia, il modernismo e i venti di riforma nella
Chiesa cattolica romana.64

Giovanni Luzzi con i maestri
delle scuole elementari riformate,
Poschiavo 1928

Fonte: Archivio délia Chiesa
riformata di Poschiavo

Da Firenze a Poschiavo

Nel 1920 la Facoltà valdese di teologia fu trasferita da Firenze a Roma.
Quando, nel 1922, fu inaugurata la nuova sede, Giovanni Fuzzi, che

aveva ormai sessantasette anni, non riuscï a trovarsi a proprio agio nella
capitale («troppo grande per me troppo piccino»):65 aveva nostalgia
délia città sull'Arno, cercava tranquillità per proseguire la sua opera di
traduzione delle Scritture e aveva inoltre l'impressione che il suo lavoro
teologico non trovasse più l'eco che egli si aspettava: dopo la crisi délia
Grande guerra, la sua linea teologica liberale, caratterizzata dalla fiducia
nella forza morale dell'uomo e da un atteggiamento di conciliazione
con il cattolicesimo, era infatti sempre più criticata, tanto dai colleghi
quanto dagli studenti. Dopo soli due anni d'insegnamento a Roma, Luzzi
decise cosï di lasciare l'Italia e tornare nella terra svizzera abbandonata
subito dopo la sua nascita: valuto dapprima la possibilità di trasferirsi nel
Canton Ticino, ma alla fine approdô in Valposchiavo.

64 Giovanni Luzzi, The Struggle for Christian Truth in Italy, Fleming H. Revell
Company, New York 1913.
65 Id., Dali'alba al tramonto, cit., p. 143.



Giovanni Luzzi (1856-1948)

Giovanni Luzzi con i giovani confermandi, Poschiavo 1930
Fonte: Archivio délia Chiesa riformata di Poschiavo

Già nel 1919 Luzzi aveva trascorso un periodo di vacanze a Poschiavo

e vi era tomato anche l'anno successivo, tenendovi in occasione délia
festa federale del i° d'agosto un discorso patriottico che aveva suscitato

un grande apprezzamento.66 Due anni più tardi il Consiglio parrocchiale
riformato di Poschiavo penso dunque di rivolgersi a Luzzi per proporgli
di assumere la cura délia chiesa, rimasta priva di un pastore e che già a

partire dagli ultimi due decenni dell'Ottocento era stata guidata da mi-
nistri provenienti dall'Italia.67 Dopo alcuni tentennamenti, Luzzi accettô
la proposta e nell'estate del 1923 torno nel natio Cantone dei Grigioni,

66 Archivio délia Chiesa riformata di Poschiavo, «Libro protocolli 1915-1921»,
p. 264. Qui si parla délia «predica patriottica» pronunciata da Luzzi, il quale «per
la seconda volta si compiace di passare le vacanze appo noi». Il discorso, di cui si

conservano alcune copie presso lo stesso archivio, fu peraltro pubblicato e distribuito
dalla Tipografia Menghini; cfr. «Il Grigione Italiano», 15 settembre 1920, p. 3. Sulle

pagine del giornale locale Luzzi fece anche pubblicare una poesia scritta in quei giorni
presso l'Ospizio del Bernina; cfr. «Il Grigione Italiano», 18 agosto 1920, p. 3.
67 II pastore Friedrich Golderer, proveniente da Cortina d'Ampezzo, attivo a

Poschiavo dal 1918 al 1922 (e in precedenza anche a Bivio, Soglio e altre chiese
riformate del Cantone), aveva infatti scelto di passare al cattolicesimo. In precedenza
la comunità riformata di Poschiavo era stata retta dai pastori valdesi Adolfo Comba,
dal 1885 al 1895, e Abele Gay, dal 1896 al 1916. Cfr. J. R. Truog, Die Pfarrer der
evangelischen Gemeinden (Fortsetzung), cit., p. 154.



— 68 Paolo Tognina

ricevendo eccezionalmente dal Consiglio ecclesiastico cantonale la "ma-
tricola" ad honorem:

La domenica 8 di luglio predicavo nel tempio poschiavino, e mi trovavo
cosi trapiantato, da Roma in un villaggio alpestre a milledieci metri sul

mare; e trasformato, da dottore e professore di teologia, in un bonario

parroco di montagna, in una specie di don Abbondio ereticale.68

A Poschiavo, afferma lo stesso Luzzi, la parrocchia si trovava «in uno
stato miserevole» da più punti di vista, ma questo non lo spavento e, anzi,
10 spinse ad iniziare «animosamente» il proprio lavoro, promuovendo
11 restauro délia chiesa e degli immobili délia comunità, riorganizzando
l'educazione religiosa nella scuola riformata, tenendo conferenze, e cer-
cando non da ultimo di migliorare i rapporti tra la maggioranza cattolica
e la minoranza protestante:

Appena insediato nel mio uf[f]icio andai a far visita al Prevosto e agli
altri due sacerdoti che presedevano alla Parrocchia cattolica ed esposi le

mie idee circa le relazioni che credevo dovessero passare fra noi e loro. Il
ghiaccio era cosï rotto e cominciammo a vivere in buona armonia.6'

Nella quiete délia valle alpina, soprattutto, Luzzi si poté inoltre dedi-

care anche alla sua opera di traduzione délia Bibbia, sottoponendosi - in
special modo dopo la morte del fîglio Giovanni, nel 1925 - a ritmi di
lavoro molto intensi. Sempre a Poschiavo Luzzi prese pure parte al pro-
getto di una nuova traduzione délia Bibbia in romancio per l'Alta e Bassa

Engadina, non essendo ormai rimaste che poche copie di datate versioni
degli anni 1860-1870. Con la collaborazione del pastore Jachen Ulrich
Gaudenz di Samedan, cui fu affidata la traduzione del Nuovo Testamente,

é del pastore Rudolf Filli délia Val Monastero, che tradusse invece il
Libro dei Salmi, il volume venne dato alle stampe dalla Engadin Press di
Samedan e St. Moritz nel 1932. Luzzi, consulente per la traduzione e revi-
sore dei testi, procuro anche buona parte dei soldi necessari per realizzare

l'impresa.70

68 G. Luzzi, Dali'alba al tramonto, cit., p. 145.
69 Ivi, p. 148.
7° La traduzione dell'intera Bibbia in romancio fu portata a termine dopo la Seconda

guerra mondiale e pubblicata nel 1953. Cfr. Reto R. Bezzola, Litteratura dais
Rumauntschs e Laditts, Lia Rumantscha, Cuira 1979, p. 280.



Giovanni Luzzi (1856-1948) 69 _

Giovanni Luzzi e la moglie Eva in visita in Engadina, 1935 ca.
Fonte: Archivio délia Chiesa riformata di Poschiavo

«Verso la sera délia mia giornata»:
il ritorno a Firenze e l'epilogo a Poschiavo

Quando aveva ormai quasi portato a termine la pubblicazione dell'intera
Bibbia in italiano, affaticato e amareggiato a causa di alcuni screzi avuti
con il Consiglio parrocchiale riformato di Poschiavo, nel settembre

1930 Giovanni Luzzi lasciô il suo incarico di pastore e fece ritorno a

Firenze. Benché avesse ormai settantacinque anni, poco dopo Luzzi
accolse la richiesta délia Congregazione olandese-alemanna di Livorno e

per i successivi tre anni aiutô quella chiesa, recandovisi a predicare due
volte al mese. In Toscana il teologo continué a lavorare intensamente,
pubblicando anche alcuni scritti, fra cui la raccolta di sermoni All'ombra
delle sue ali (1933), l'autobiografia Dall'alba al tramonto (1934),
entrambe pubblicate per i tipi di "Fides et Amor", nonché una sintesi
del suo pensiero teologico intitolata La religione cristiana secondo la sua
fonte originale (Roma 1939).



70 Paolo Tognina

Giovanni Luzzi e la moglie Eva sulla terrazza deit'Aibergo Bagni di Le Frese, 7 935 ca.
Fonte: Archivio della Chiesa riformata di Poschiavo

Giovanni Luzzi nel suo studio a Poschiavo, 7 946
Fonte: Archivio della Chiesa riformata di Poschiavo



Giovanni Luzzi (1856-1948) 71 —

Quando nel giugno 1940 l'Italia entrô in guerra, Luzzi si trovava, come
d'abitudine nei mesi estivi, a Le Prese, sul Lago di Poschiavo. Decise

allora, con la moglie Eva (che sarebbe morta due anni più tardi) e la figlia
Iride, di non fare rientro a Firenze e rimanere al sicuro in Svizzera. A
Poschiavo Luzzi trascorse gli ultimi anni délia sua vita, rivedendo alcune

sue posizioni teologiche71 e abbandonando i toni concilianti nei confronti
del regime fascista, cui inizialmente - come bene illustrano alcune pagine
délia sua autobiografia - aveva guardato non senza speranze e attese per
il rinnovamento morale e religioso dell'Italia.

Giovanni Luzzi morï a Poschiavo, all'età di novantadue anni, il 25

gennaio 1948. Nel discorso commemorativo, pronunciato durante i
funerali, il pastore Oscar Zanetti citô le frasi conclusive di un sermone
pronunciato da Luzzi anni prima a Poschiavo:72

La vita è bella, perché è un dono di Dio; bella, perché è scuola nella
quale il Padre ci prépara, se consentiamo a lasciarci educare da lui, per
cose sempre più grandi, più pure, più vaste delle presenti; belle, nono-
stante i suoi dolori, perché anche il dolore ha una funzione purificatrice.

Nessuno tenga la vita a vile; ma col cuore in alto entriamo fiduciosi
nel santuario di un anno nuovo, disposti a vivere come il Maestro visse,

pronti a soffrire corne egli soffrï, decisi a lavorare com'egli lavorô per il
Regno di Dio, che è il Regno del Bene.73

Ai funerali di Giovanni Luzzi parteciparono non solo amici e allievi,
ma anche moltissimi abitanti délia valle, i sacerdoti cattolici e le suore
dell'ospedale, riuniti - corne ha scritto il suo biografo - «per prendere
commiato da questo eminente grigionese che nella sua vita aveva saputo
mettere a contatto culture linguistiche e religiose tanto diverse».74

71 Ne sono testimonianza gli studi storico-esegetici contenuti nella raccolta Studi
Biblici (Tipografia Engadin Press, Samedan 1945), in cui Luzzi polemizza con la
dottrina cattolica dell'eucarestia, e La Chiesa Cristiana e delle varie denominazioni
ecclesiastiche nel campo evangelico (Il Testimonio, Roma 1948), portato a termine

poco prima délia sua morte.
71 II testo integrale del sermone, intitolato Riflessioni di fin d'anno, è pubblicato in
Giovanni Luzzi, All'ombra delle sue ali. Sermoni per ogni Domenica e festa principale

dell'anno, Società "Fides et Amor" éditrice, Firenze 1933, p. 407.
73 II testo dattiloscritto dell'intervento del pastore Oscar Zanetti, pronunciato in
occasione délia cerimonia funebre, è conservato (non ancora catalogato) presso l'Ar-
chivio délia Chiesa riformata di Poschiavo.
74 Cfr. H.-P. Dür-Gademann, Giovanni Luzzi (1856-1948), cit., p. 233.




	Giovanni Luzzi (1856-1948), teologo, traduttore della Bibbia e promotore del dialogo ecumenico

