
Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani

Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 91 (2022)

Heft: 4: Remo Fasani (1922-2011) : poeta e studioso grigionitaliano

Artikel: Il punto di vista di Remo Fasani : da Senso dell'esilio (1945) a Tra due
mondi (1982)

Autor: Pedroni, Matteo M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1035135

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1035135
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Matteo M. Pedroni

Il punto di vista di Remo Fasani
Da Senso dell'esilio (1945) a Tra due mondi (1982)

Per Gianni A. Papini,
maestro e amico,
che compie novant'anni

Premessa

La raccolta delle Poesie 1941-2011, data alle stampe nel Z013 per i tipi di Marsilio,
sembrerebbe lo strumento ideale per studiare l'opéra di Remo Fasani, evitando di
doversi rifare alle numerose, e per lo più introvabili, raccolte apparse nel corso di
settant'anni.1 Questa stessa sensazione dovettero provare gli studiosi di Fasani che

nel 1987 videro uscire Le poesie 1941-1986, presso le Edizioni Casagrande.2 Volen-
do retrocedere ulteriormente, e cosî evidenziare un modus operandi precocemente
istituito, si potrebbe infine ricordare la raccolta del 1974, Senso dell'esilio. Orme
del vivere. Un altro segno, in cui Fasani sembrava riproporre le due prime raccolte,
rispettivamente del 1945 e del 1965, intercalate da una terza inedita. Ormai è perô a

tutti chiaro che con questi volumi Fasani non intendeva semplicemente raccogliere le

proprie opere, ma rivederle a posteriori. Fasani di fatto offriva al lettore opere nuove,
in sintonia con il gusto e le intenzioni di chi va cercando «l'equilibrio o meglio l'o-
smosi tra il passato e il présente».3 Nulla, dunque, che possa essere confuso con una
semplice ristampa né tantomeno con un'edizione critica, alia cui elaborazione Fasani

invita i futuri studiosi:

In questo volume sono comprese le poesie che ho scritto fino al 2008. Ma è compresa
anche tutta una loro revisione (e talvolta ricreazione) di cui nelle note non si dà conto.
Forse lo darà qualche attento esegeta, magari in un tempo avvenire.4

' Remo Fasani, Le poesie 1941-1011, a cura di M. Pertile, Marsilio, Venezia 2013. Cfr. Maria
Pertile, Sull'edizione di tutte le poesie di Remo Fasani, in «Versants. Revue suisse des littératures

romanes», 2013, n. 60, p. 88: «Il volume dell 'Opera omnia è, come si è detto, edizione dell'autore
ed ha la struttura da lui indicata, e cioè le ventidue raccolte, dal 1941 al 2008, comprese le Poesie

sparse, inédite, e le Note dell'autore. La curatrice, d'accordo con gli Eredi Fasani e con l'Editore, ha

pensato di aggiungere tutti i testi cui Fasani lavorava alla fine délia sua vita [...]».
' R. Fasani, Le poesie 1941-1986, Edizioni Casagrande, Bellinzona 1987.
> Id., Senso dell'esilio. Orme del vivere. Un altro segno, Pantarei, Lugano 1974, p. 67.
4 Id., Le poesie 1941-1011, cit., p. 469. Onde evitare eccessive attese variantistiche da parte dell'«at-
tento esegeta», sarà bene anticipare che la ricorrente indicazione «Nuova strofa» in calce ai testi dell'e-
dizione curata da M. Pertile non segnala l'inserimento di "strofe nuove" da parte di Fasani, il quale
semplicemente indicava l'"inizio di strofa" laddove, nel passaggio da una pagina all'altra, l'interruzione
del testo avrebbe potuto indurre in errore l'attento curatore. Nel volume edito da Marsilio, diverso per
impaginazione dal dattiloscritto d'autore, ovviamente queste indicazioni di servizio non solo non hanno

più ragione d'essere, ma producono - essendo mantenute - non poca confusione.

Quaderni grigionitaliani 91 (2022/4), pp. 5-31



6 Matteo M. Pedroni

Nell'attesa di un'edizione critica, chi intenda studiare la poesia di Remo Fasani
dovrà perciè di necessità basarsi sull'edizione originale di una ventina di raccolte.

Innegabile risulta ovviamente, tuttavia, l'interesse di questi volumi complessivi che,

ponendo in dialogo la diacronia e la sincronia, aprono prospettive interessanti sulla

poesia di Fasani in determinati momenti délia sua vita. In queste tre "revisioni-ricre-
azioni" dell'intero corpus poetico edito si rispecchiano idealmente tre istantanee del

poeta, datate 1974, 1987 e 2.008. A volte il poeta modifica i testi, a volte la loro po-
sizione, altre volte Ii ripesca dai cassetti o da periodici. Non si tratta comunque mai
di attualizzare, di appiattire sul présente l'opéra compiuta, che il poeta d'altronde
riconosce e accetta senza particolari riserve, se non per pochi testi, magari scartati per
«ragioni formali»5 nel 1987 e poi in alcuni casi riabilitati nel 2008.

La maggiore presa di distanza si riscontra nel volume del 1974, che «comprende la

maggior parte dei versi [...] scritt[i] prima di Qui e ora (Lugano, Pantarei, 1971)»:6
«scelta e rifacimento» e «liriche [...] rifatte» per Senso dell'esilio (1945);7 «mutamen-
ti», anche se leggeri, per l'inedita Orme del vivere; soppressione di Festa e rifacimento

di Visione per Un altro segno (1965).
Puö essere utile osservare, per capire le intenzioni di un poeta da sempre sensibile

aile scadenze esistenziali, alla scansione in tappe délia propria esistenza, che la pub-
blicazione del volume del 1974 obbedisce a ragioni diverse rispetto a quelle delle

due raccolte complessive del 1987 e 2008. L'ultima ha un valore testamentario,8 la

penultima segue di poco il pensionamento dalla cattedra di Lingua e letteratura ita-
liana all'Università di Neuchâtel. L'uscita délia raccolta Senso dell'esilio. Orme del

vivere. Un altro segno sancisce invece ben altra svolta, una svolta poetica. Si tratta di

un'ipotesi confermata dallo stesso autore in una conferenza tenuta all'Università di
Losanna il 9 novembre 1989:

Nel 1962 sono stato nominato professore all'Università di Neuchâtel; e ciô voleva dire
allontanarmi dal mondo délia montagna, che a Coira, almeno fino a un certo punto,
mi aveva ancora seguito. A Neuchâtel, infatti, comincia, se anche non subito, e forse
sull'onda del '68, la seconda stagione, che è quella délia poesia civilmente impegnata e si

esprime nelle due raccolte Qui e ora [1971] e Oggi corne oggi [1976]. Le altre raccolte,
che si susseguono abbastanza rapidamente, possono trovare la loro spiegazione nel tito-
10 délia prima di esse: Tra due mondi [1982], che vuol dire tra il mondo délia montagna
(non mai interamente abbandonato) e quello dell'impegno civile (rimasto), ma anche tra
11 mondo esteriore e quello interiore. A ciô si aggiunge il fatto che ogni tema, adesso,
diventa buono per la poesia: non c'è più scelta, ma accettazione, per cost dire, sempre
più grande; e questa la chiamo la mia terza stagiotte.9

Ni, p. 3^7'
6 Id., Senso dell'esilio. Orme del vivere. Un altro segno, cit., p. 67.
7 Sulle varianti di Senso dell'esilio (edizione 1974) e sulla poesia di Fasani nel periodo 1945-1983
si vedano le limpide ed eleganti pagine di Gianni A. Papini, Alio stremo del tempio: una lettura délia

poesia di Remo Fasani, in «Études de Lettres», 4 (1984), pp. 17-28.
8 Cfr. M. Pertile, Nota per le «Poesie» di Remo Fasani [Dialogo del silenzio e délia vita nel tutto],
in R. Fasani, Le poesie 1941-2011, cit., p. 523: «offerta e congedo, dono e liberazione, salto nel

buio-luce del dopo».
* Remo Fasani, La mia esperienza poetica, in Jean-Jacques Marchand (a cura di), I poeti délia
Svizzera italiana nell'ultimo ventennio (1969-1989). Otto conferenze, Université de Lausanne -
Faculté des lettres («Quaderni italo-svizzeri» 1), Lausanne 1990, pp. 27 sgg. (28).



II punto di vista di Remo Fasani 7 —

Presa coscienza dell'esaurimento di una prima stagione poetica, Fasani sente dunque il
bisogno di darle forma definitiva e riconoscibile, di storicizzarla attraverso una raccolta,
conclusa nel 1971 e stampata nel 1974.10 Nel frattempo la nuova stagione è già iniziata,
ma Fasani ancora ignora che entro la fine degli anni Settanta accanto all'impegno civile
tornerà a manifestarsi l'ispirazione giovanile, dando cosî il via a una terza stagione

inaugurata da Tra due mondi (in La guerra e l'anno nuovo, Nuovedizioni Enrico Vallec-

chi, Firenze 1982) e destinata a durare almeno sino al 1989.11 L'esclusività della poesia

engagé ha dunque breve durata, per poi trovare una sintesi con la vena lirica.
Nella conferenza losannese Fasani forniva alcuni altri spunti sullo sviluppo della

prima stagione poetica, in particolare sul passaggio dal «mondo esteriore a quello
interiore», recuperato, con il tema della montagna, nella terza stagione:

C'è perô una differenza e perfino un'opposizione tra Senso dell'esilio da una parte e Un
altro segno dall'altra. In Senso dell'esilio [...] si trova la montagna in quanto puô avere
di selvaggio e di ostile [...]• In Un altro segno, al contrario, la montagna è vista nella
sua dimensione interiore, come luogo del silenzio e del raccoglimento, quasi come luogo
mistico; un tema, questo, che portavo in me da sempre, ma che forse non avrei potuto
esprimere senza l'ausilio dello Zen (da me studiato soprattutto negli anni Cinquanta) e

della lirica cinese fiorita nell'epoca dei T'ang.11

In occasione del centenario della nascita di Remo Fasani vorrei proporre alcune

considerazioni su questo snodo fondamentale della sua poesia, prestando attenzione

soprattutto all'evoluzione del rapporto «tra il mondo interiore e quello esteriore» nel

passaggio dalla prima alla terza stagione poetica. Più precisamente vorrei fornire un
inquadramento sintetico del periodo che intercorre tra Senso dell'esilio (1945) e Un

altro segno (1965), e una cursoria lettura di Tra due mondi (1982), prima raccolta
della nuova stagione.

Da Senso dell'esilio a Un altro segno (1945-1965): critica, traduzione, saggistica

Fatte salve le preziose ricerche d'archivio di Andrea Paganini e di Maria Pertile,13 che

ci ragguagliano sull'esordio poetico e sul legame con Cristina Campo, per ricostruire
la sua biografia ci siamo sinora affidati alle dichiarazioni dello stesso Fasani. Tali
dichiarazioni, contenute nelle interviste o nelle note che accompagnano le poesie,

potrebbero essere avvalorate criticamente una volta ricollocate nei contesti storici

10 La raccolta Senso dell'esilio. Orme del vivere. Un altro segno è stampata nel 1974, ma la Nota
ai testi è datata «Neuchâtel, agosto 1971», sei mesi dopo la pubblicazione di Qui e ora («marzo
1971»).
11 Una quarta stagione è proposta da Francesca Negroni (voce biografica su Remo Fasani nel

Dizionario storico della Svizzera, http://hls-dhs-dss.ch/it/articles/0z3264/10n-10-13/): «La quarta
stagione, coronata dalla raccolta Un luogo sulla terra (199z), vuole essere un messaggio da un
luogo ideale che compléta e supera il cerchio artistico di Fasani».

" R. Fasani, La mia esperienza poetica, cit., pp. 27 sg.
13 Penso soprattutto ad Andrea Paganini, Un'ora d'oro della letteratura italiana in Svizzera,
Armando Dadô editore, Locarno 2006, e all'edizione di Cristina Campo, Un ramo già fiorito. Lettere
a Remo Fasani, a cura di M. Pertile, Marsilio, Venezia 2010.



8 Matteo M. Pedroni

e documentari cui si riferiscono; si potrebbe cosi valutare la prospettiva dell'autore

come una e non come Vunica possibile, e la si potrebbe poi integrare in un discorso

complessivo, di cui l'autore, volente o nolente, non puo fornire che una visione par-
ziale: limitata e soggettiva.

A una considerazione più comprensiva del ritratto del giovane poeta mi limitera

per ora ai primi passi del Fasani traduttore, critico e saggista. Tra Senso dell'esilio
(Edizioni di Poschiavo, Poschiavo 1945) e Un altro segno (Scheiwiller, Milano 1965)
e - in una prospettiva complementare - tra l'inizio délia carriera d'insegnante nel

Cantone dei Grigioni14 e l'inizio dell'insegnamento presso l'Università di Neuchâtel,
Fasani pubblica due recensioni sui «Quaderni grigionitaliani» (1945-1946), due ar-
ticoli su «Trivium» (Zurigo 1947-1948), alcune traduzioni da FFölderlin («Quaderni
grigionitaliani», Coira 1949-1950, raccolte nel 1950),15 due brevi prose su «Ceno-
bio» (Lugano 1952-1954), la tesi di laurea su Manzoni (Firenze 1952) e un volume
di critica dantesca (Leo S. Olschki, Firenze 1964).16

Una prima osservazione esterna di questo corpus, che trova comodamente spa-
zio sul nostro tavolo, permette di tracciare la geografia délia formazione di Fasani,

iniziata nel Grigioni, proseguita all'Università di Zurigo e perfezionata a Firenze

(1951-1952), prima del "grande esilio" a Neuchâtel. Aile ambizioni accademiche

corrispondono bene i volumi fiorentini dedicati a due delle maggiori opere délia
nostra letteratura, in versi quella antica, in prosa quella moderna, secondo una logica
tipicamente concorsuale.17 Altrettanto logica è l'uscita delle recensioni sui «Quaderni
grigionitaliani»: la prima sulla raccolta poetica Incantavi di Piero Chiara (1945), la
seconda su «Il flore di Rilke». Traduzioni di Felice Menghini (1946). Si tratta dei due

primi volumi pubblicati nella collana «L'ora d'oro» delle Edizioni di Poschiavo, al
cui fondatore, don Felice Menghini, Fasani era legato18 e nella quale esce anche Senso

14 Cfr. A. Paganini, «Senso dell'esilio»: l'opéra prima di Remo Fasani, in Id., Un'ora d'oro délia
letteratura italiana in Svizzera, cit., p. 167: «i° novembre 1944, il suo primo giorno d'insegnamento
a Poschiavo».
15 Hölderlin: poesie tradotte e commentate da Remo Fasani, estratto di «Quaderni grigionitaliani»,

anno 18, no. 2 sgg., [Poschiavo 1950].
16 II volume è anticipato dalla pubblicazione délia lezione inaugurale pronunciata il i° febbraio 1963
all'Università di Neuchâtel: R. Fasani, Introduction à Dante, Secrétariat de l'Université, Neuchâtel 1963.
17 Cfr. Aino Paasonen, Il senso dello spazio in Montagna. Realtà e immaginazione poetica, in Id. -
Andrea Paganini, Remo Fasani. Montanaro, poeta, studioso di Dante, Angelo Longo Editore, Ravenna

2005, pp. 7-37 (27): «Ho fatto con lui [Reto R. Bezzola] la tesi su Manzoni. A Zurigo si nominava un
lettore di italiano che di solito veniva dalla Scuola normale di Pisa, perché tra Zurigo e Pisa c'era lo
scambio di uno studente. Quando studiavo io, era lettore Chiappelli e a me sarebbe piaciuto succedergli.
Avevo dalla mia parte [Jakob] Jud, ma non Bezzola, da cui il posto alla fine dipendeva, in quanto era il
solo a tenere le sue lezioni in italiano. Cosî ho dovuto rassegnarmi ad andare a Coira ed insegnare nella
scuola media dal 1953 al 1962. È stata un'esperienza interessante, anche perché sono grigionese, ma che

ha interrotto la mia carriera accademica. Se oggi confronto il Saggio sui «Promessi Sposi», pubblicato
nel 1952, e II poema sacro, pubblicato nel 1964, vedo che il primo è scritto in uno Stile che ancora mi
piace e il secondo in uno Stile che più d'una volta mi delude. Ciô significa che la mia penna si era arrug-
ginita e con essa anche il lavoro scientifico che avrei potuto fare».
18 Fasani ricorderà sempre il legame con don Menghini, sul quale scriverà anche un libro: Remo

Fasani, Felice Menghini, poeta prosatore e uomo di cultura, Pro Grigioni Italiano / Armando Dadö
editore, [Coira] / Locarno 1995.



II punto di vista di Remo Fasani 9 —

dell'esilio.19 Del tutto logica è d'altronde la collaborazione alla rivista «Trivium»,
diretta da Theophil Spoerri e da Emil Staiger, due dei "maestri" zurighesi di Fasani,
assieme a Reto R. Bezzola, Jakob Jud e Karl Jaberg.zo

Ma le logiche che uno sguardo esterno ricostruisce incrociando i dati biografici
con quelli bibliografici si fanno meno convincenti non appena si aprano i fascicoli
di queste riviste. Letti i contributi di Fasani, le logiche esterne, legate all'ambiente
accademico oppure alle relazioni sociali, di opportunité o di amicizia, sono raggiunte
e superate da logiche interne dominanti. Pur avversando un approccio teleologico, il
lettore non potrà non intuire - già nelle prime recensioni grigionitaliane, e in maniera

sempre più evidente negli articoli zurighesi, nelle prose poetiche ticinesi e infine nel

saggio dantesco - la presenza di una personalità che male si adatta alle regole, ai ge-
neri critici, agli ambiti di ricerca, agli orientamenti disciplinari. Nelle recensioni, nei

saggi di critica letteraria, in riviste metodologicamente profilate, Fasani porta avanti

un discorso personale, inteso a far chiarezza anzitutto su sé medesimo, prima ancora
che sui libri recensiti o sugli autori studiati.11

Con l'antologia Lirici nuovi curata da Luciano Anceschi (1943),2'2' Fasani scopre
la poesia italiana contemporanea, alia quale dapprima aderisce, «abbandona[ndo] i
vecchi versi», e dalla quale subito perô prende distanza critica, come si evince da una
lettera indirizzata ad Arnoldo Marcelliano Zendralli (fondatore e présidente della
Pro Grigioni Italiano, redattore dei «Quaderni» e suo docente d'italiano alla Scuola

magistrale di Coira negli anni i938-i94z)Z3 nel giugno del '44:

Naturalmente cominciai a provarmi nell'ermetismo, in cui perô non c'era da restare.
Oggi credo di essermi staccato assai dall'arte ermetica e di non doverne più temere se-
riamente l'influenza. Ciô che resta è solo l'esperienza che, se vale qualcosa, sarà giovata
a svegliare in me delle nuove forze.

Per ora il risultato è un più severo controllo critico verso me stesso. Poiché l'ispira-
zione ha questo di traditore: che sovente si serve, per manifestarsi, di espressioni comuni
in cui sembra (ma è solo per il momento) infondere la sua individualité, il suo carattere
particolare. [...]. Si tratta perciô di non accettare senz'altro il primo dettato dell'ispi-
razione, o almeno di considerarlo attentamente: se esprime o no il palpito subitaneo
dell'anima. Se non è il caso bisogna cercare la forma in cui veramente il moto segreto
s'individualizzi: perché ogni vibrazione interiore ha il suo ritmo proprio.14

' Cfr. A. Paganini, Un'ora d'oro della letteratura italiana in Svizzera, cit., pp. 167-177.
10 Cfr. Fernando Iseppi, Due poeti grigionitaliani a confronto: Remo Fasani e Paolo Gir, in
«Versants. Revue suisse des littératures romanes», 1991, n. 20, pp. 33 sg. Su «Trivium» si veda Tatia-
na Crivelli, Attorno a «Trivium»: Spoerri, Contini, Béguin, in «Archivio storico ticinese», XXXI
(1994), n. 115, pp. 223-230.
" Nell'articolo su Eugenio Montale Fasani anticipa la chiave interpretativa di Tiziana Arvigo
(Guida alla lettura di Montale, «Ossi di seppia», Carocci editore, Roma 2003): «la base psicologica
di tutto il mondo degli Ossi è la noia» (p. 109), poi detta «acedia» e «mentis evagatio» da Tommaso

d'Aquino.
" Luciano Anceschi, Lirici nuovi. Antologia di poesia contemporanea, Hoepli, Milano 1943.
13 Cfr. A. Paasonen, Il senso dello spazio in Montagna, cit., p. 16.
14 Lettera del 24 giugno 1944, in «I nostri migliori». Uomini di studio e di penna in corrisponden-
za con Arnoldo M. Zendralli, a cura di A. Paganini, «Qgi», 87 (2018), n. 4, pp. 81 sg.



Matteo M. Pedroni

L'esigenza di trovare la propria voce, specie dopo l'incontro con la "scuola" erme-
tica, di cui Fasani sente fortemente il fascino ma anche il pericolo di omologazione,
si pone immediatamente nell'intimo di un dialogo del poeta con sé stesso, anche

quando sembra aprirsi ad altri. Non si tratta cioè di distinguersi, ma di intendere
«il palpito subitaneo dell'anima», di scoprire la propria via d'accesso alla poesia, la
«vibrazione» che si fa «ritmo». Aspetti, questi, che a suo avviso mancano a Piero
Chiara e alla poesia coeva:

Manca l'ampiezza, il ritmo largo che abbraccia tutte le cose: in una parola l'alito pos-
sente di Dio. Inoltre la serenità abituale, non mai turbata, sembra conseguita a prezzo
non abbastanza caro: voglio dire che si avverte troppo poco la lotta drammatica per cui
il poeta si libera dal dolore terreno per alzarsi alla calma celeste. Ma questo non vorrei
dirlo solo per il Chiara, bensi per la poesia d'oggi in generale. Si ha conseguito una puri-
tà lirica senza paragoni, ma si ha perduto l'ampio ritmo délia più alta poesia.15

La poesia deve esprimere lo sforzo di elevazione verso Dio, essere esperienza
spiritual prima ancora che ricerca stilistica, fatto individuale e non di scuola. Sono

qui già fissati alcuni principi délia riflessione che giungerà a compimento nella prosa
L'acquisto del ritmo apparsa su «Cenobio» nel 1952. Staccato da ogni contingenza,
da qualunque forma di esercizio critico-letterario, il discorso di Fasani punta alla
definizione del poeta e del suo percorso di elevazione, scandito in tre «epoche», la

prima delle quali consiste nell'accettare il proprio destino di poeta:

L'acquisto del ritmo ha inizio da una melodia interiore, che nella vita di ogni poeta pren-
de un giorno a vibrare, ancora indefinita e dubitante, ma non per questo meno certa. Da
quel giorno le parole rispondono in modo nuovo, cioè per la prima volta senza divario,
al sentimento; e il poeta sente farsi legittima la sua voce. Essa potrà bene restare, a un
orecchio critico, la voce che già era nell'aria, secondo la scuola o il costume del tempo:
eppure la stessa facoltà di captare - con animo integro, senza cercarvi un utile diretto
- l'accento comune, è già l'indizio délia vocazione, e nel tempo stesso il principio, non
d'un assunto definibile, ma di un consenso e d'una attesa. Il poeta accetta da questo
momento il suo destino e comincia la sua avventura.16

Sono notevoli le consonanze di lessico e di contenuto tra questo brano, la lettera
del 1944 a Zendralli e la recensione di lncantavi: la prima «epoca» sembrerebbe

corrispondere a quella vissuta da Fasani quando scopre «la scuola o il costume del

tempo», ovvero la "lirica nuova", di cui cerca di «captare» disinteressatamente
«l'accento comune». Non è un caso che proprio nel 1952 Fasani interpreti a posteriori
quel periodo nei termini di una «vocazione» e di un'accettazione del proprio «destino»

e se proprio in quell'anno espone pubblicamente la sua visione religiosa del ruolo
di poeta: l'incontro a Firenze con Cristina Campo, allora Vittoria Guerrini, avrà

avuto un peso déterminante nella presa di coscienza e di fiducia necessaria a compiere
quel passo. Proprio nel giugno del '52, il dattiloscritto dell'Acquisto del ritmo era

tornato da Firenze a Mesocco con alcune annotazioni autografe délia Campo e molti

15 R. Fasani, Piero Chiara, «lncantavi», in «Qgi», 14 (1944/1945), n. 4, p. 311.
26 Id., L'acquisto del ritmo, in «Cenobio», I (1952), n. 3, pp. 41-44 (41).



II punto di vista di Remo Fasani 11 -

incoraggiamenti, le prime approvate in parte da Fasani, gli altri («bellissimo!», «bel-

lissimo!»)27 - è da credere - accolti con commozione. Si tornerà più tardi su questo
incontro profondo e sui suoi lasciti nella raccolta Tra due mondi.

La seconda e la terza «epoca» di questo "itinerario del poeta in Dio" non cor-
rispondono a un'esperienza già vissuta da Fasani, ma prefigurano - almeno per la
seconda - un'esperienza futura. Esse risentono, infatti, d'influenze letterarie assai

definite e verificabili, tendenti a fondersi tra loro e ad adattarsi alio stile particolare
àe\YAcquisto del ritmo. Da una parte si riconosce l'apporto délia poesia cinese délia

dinastia T'ang (618-906 d.C.), scoperta da Fasani nella seconda metà degli anni

Quaranta, dall'altra quello della Commedia dantesca, che Fasani interpretava anche

sulla scorta del pensiero Zen.
Nella seconda «epoca» il poeta acquisisce «il ritmo delle cose e degli esseri», la

loro essenza, côlta nel «silenzio», nella «calma», nell'«attenzione pura»: il «ritmo
dell'acqua o della pietra, dell'aria o della luce, del passo o del sorriso di una persona».

Su questa «equazione perfetta»,28 tra l'anima e le cose del mondo, specialmente
il paesaggio, Remo Fasani si era soffermato nelle pagine dedicate alla poesia cinese

pubblicate nel 1948 su «Trivium» con l'evasivo titolo Per una lezione di poesia.19 In
una rivista il cui nome «allude alle tre principali lingue e culture della Svizzera, la

tedesca, la francese, e l'italiana»,30 un saggio sulla poesia cinese poteva essere accolto
soltanto con alcune accortezze paratestuali, tra le quali una nota a piè di pagina in
cui si dava a questa scelta una giustificazione educativa.31 Di quell'articolo Fasani

avrebbe spiegato le ragioni trent'anni dopo, introducendo la raccolta Quaranta
quartine (Pantarei, Lugano 1983) d'ispirazione cinese, come le tredici che già aveva
pubblicato in rivista nel 1948 e poi in volume nel 1974:31 «cercavo di definire quanto
le liriche cinesi mi avevano insegnato e la poetica che ne potevo dedurre».33 Ancora
una volta prevalgono in Fasani le ragioni interne del poeta su quelle dello studioso, e

a quelle del poeta si aggiungono quelle del traduttore, perché gli esempi poetici pre-
sentati nell'articolo sono parte di sue ri-traduzioni dalla «versione tedesca, Gedichte

aus der Tang-Zeit, di Max Geilinger».34

27 Cfr. Cristina Campo, Un ramo già fiorito. Lettere a Remo Fasani, cit., pp. 139-143.
28 Cfr. il testo citato infra da R. Fasani, L'acquisto del ritmo, cit., pp. 41 sg.
29 Id., Per una lezione di poesia, in «Trivium», VI (1948), n. 2, pp. 161-164.
30 A. Paasonen, Il senso dello spazio in Montagna, cit., p. 27.
31 Cfr. R. Fasani, Per una lezione di poesia, cit., p. 161 (mia traduzione dal tedesco): «Questa
introduzione a una traduzione ancora inedita di poesie cinesi sembra allontanarsi dalla triplice
via svizzera ["schweizerischen Dreiweg"]. Ma l'autore, un giovane di Mesocco, usa la prospettiva
dell'Estremo Oriente per renderci consapevoli del fatto che il nostro rapporto attivistico-utilitaristi-
co con le cose ci rende difficile vivere con esse in una familiarità cosi intima da farle diventare oggetti
lirici attraverso la mera nominazione e giustapposizione senza aggiunta soggettivo-emotiva».
32 Id., La Via Lattea, in «Qgi», 18 (1948/1949), n. 1, pp. 1-2, e Id., Senso dell'esilio, Orme del
vivere, Un altro segno, cit., pp. 35 sg. Anche dopo il 1983, la vena delle quartine cinesi proseguirà
con Altre quaranta quartine, in Id., Poesie 1941-2011, cit., pp. 171-181.
33 Id., Prefazione, in Quaranta quartine, Pantarei, Lugano, 1983, p. 7.
34 Ibidem.



— 12 Matteo M. Pedroni

Tornando all'Acquisto del ritmo, si potranno ora illustrare puntualmente, in nota,
alcune tangenze tra la seconda «epoca» e alcuni passi di Per una lezione di poesia:

In una nuova epoca, la melodia senza nome e quasi senza motivo, che abbiamo posto
all'inizio, tende a farsi melodia delle cose e degli esseri, è il segno di una facoltà essen-
ziale, per cui l'anima avverte un ritmo dell'acqua o délia pietra, dell'aria o délia luce,
del passo o del sorriso di una persona.35 Queste percezioni sono a un tempo, in quanto
rivelano l'attenzione pura, anzi la calma e il silenzio nativo dell'anima,3<: e in quanto
ogni poeta è portatore di un suo destino, perfettamente oggettive e soggettive. Non
si tratta cioè di fissare il volto nudo del mondo, né di rivestirlo con le nude proiezioni
dell'io: occorre invece fondare, tra l'anima e il mondo, un'equazione perfetta; e quanto
più si scopre il ritmo delle cose e degli esseri - che è la certezza del loro esistere e dura-
re37 - tanto più il ritmo dell'anima puo manifestarsi, vibrando in immagini di pietra o
di luce o di sorriso.38

La dimostrazione più convincente del rapporto tra la poesia T'ang e la seconda

«epoca» dell 'Acquisto del ritmo risulterebbe da una lettura integrale dei due testi, le

cui consonanze si situano a un livello profondo, di senso più che di parola. Inoltre,
corne già si è osservato, Per una lezione di poesia e più in generale l'insegnamento
délia lirica cinese si fanno sentire anche nella terza «epoca» dell'Acquisto del ritmo,
quella che più fortemente risente dell'influenza dantesca. Non va infatti dimenticato
che il discorso tenuto ne\VAcquisto del ritmo poggia su una serie di brani tratti da

opere di Dante: in un caso dalla Vita nuova, negli altri sette dalla Commedia. Il nome
di Dante non è perô mai nominato esplicitamente, né vengono indicate le coordinate
dei passi citati, ponendo cosî chiaramente questo saggio al di fuori del pur vasto
mondo délia critica letteraria, in una dimensione di pura speculazione spirituale.
Nelle due pagine che trattano la terza «epoca», tuttavia, non è difficile riconoscere gli
elementi costitutivi del saggio IIpoema sacro pubblicato da Fasani nel 1964, formato
da tre capitoli intitolati «Il cosmo», «L'uomo» e «Il viaggio mistico»:39

La terza epoca - che in un certo senso puo dirsi l'ultima, e segna la differenza tra i poeti
minori e quelle maggiori - consiste nella fondazione di un proprio universo. I regni che si

aprono a taie dominio sono due: il cosmo e la umanità: e, se il poeta attirato dal primo,
diventa un grande lirico; se attirato dal secondo, un grande tragico. Ma tanto per l'uno
che per l'altro, un nuovo centro di gravita, capovolto e senza luogo, attrae arcanamente
ogni cosa, generando una terza dimensione del ritmo.4"

35 Cfr. Id., Per una lezione di poesia, cit., p. 161 (corsivi miei): «Il fatto che una cosa ci sorprenda,
o conquisti, è la prova che si è rivelata a noi nella sua pura essenza: quale era anche prima, e quale
sarà sempre».
36 Cfr. ivi, p. 162. (corsivi miei): «II silenzio è cosi vivo che trascende la nostra facoltà di percepirlo
[...]»; «[la poesia] calma e naturale: come una cosa tra le cose».
57 Cfr. ibidem (corsivo mio): «Lo stupore deve bensi prenderci all'improvviso; ma insieme deve

sapersi immedesimare con l'oggetto che l'ha suscitato, e da attimo diventare stato, durata».
38 Id., L'acquisto del ritmo, cit., pp. 41 sg. (corsivi miei). Cfr. Id., Per una lezione di poesia, cit., p.
161 (corsivi miei): «Poesia - sempre secondo queste liriche cinesi - è anzitutto il nominare le cose,
e gli esseri, in modo che appaiano nella loro evidenza primordiale: che dalla semplice evocazione
derivi in noi una risonanza molteplice di significati taciuti».
39 Id., Il poema sacro, Olschki, Firenze 1964.
4° Id., L'acquisto del ritmo, cit., p. 42.



II punto di vista di Remo Fasani 13 —

Dalla distinzione tra «cosmo» e «umanità», che in seguito troverà la sua sintesi
nella Commedia, si passa velocemente al «viaggio mistico», che occupa l'ultima
pagina e mezza délia breve prosa. Siamo ormai giunti all'esperienza più alta concessa
al poeta e, per Fasani, a un solo poeta: Dante. Nel Poema sacro questa esperienza
si chiamerà «illuminazione», mentre nelPAcquisto del ritmo «estrema avventura»,
«vertigine estrema»; stringendo l'inizio e la fine del Paradiso dantesco: «esperienza
inaccessibile alla fantasia», «negata alla memoria», «eppure totalmente vera»:

Con la scoperta délia terza dimensione, un senso di inquietudine comincia liberarsi
dall'immagine, quasi un appello di cose ancora ignote, che possono spingere il poeta a

un'estrema avventura: la conquista di un ritmo sempre più vertiginoso, che unisce ful-
mineamente i motivi più lontani, fulmineamente abbraccia spazi e tempi sterminati. [...]
La meta di questa avventura è la coscienza d'una vertigine estrema: d'una esperienza
inaccessibile alla fantasia: «All'alta fantasia qui mancö possa» [Par., XXXIII, v. 142]; e

negata alla memoria: «Nostro intelletto si profonda tanto, / Che dietro la memoria non
puo ire» [Par., I, vv. 8-9]; eppure totalmente vera: «Se non che la mia mente fu percossa /
Da un fulgure in che sua voglia venne» [Par., XXXIII, vv. 140-141]; ma tra tutti i poeti,
questo ritmo finale del mistero era concesso a uno solo, il quale domino ugualmente
l'universo lirico e l'universo tragico, Ii tenne librati in costante equilibrio, e ne trasse un
unico dramma».41

L'«illuminazione» per cui le «parole» di Dante «divengono il segno d'una cono-
scenza integrale», Ae\V «essenza perenne delle cose»41 è un argomento cruciale del

Poema sacro, per il Fasani critico e forse ancor più per il Fasani uomo e poeta. Non si

spiegherebbe altrimenti il manifesto di poetica spirituale che stiamo leggendo e nem-

meno la discussione particolareggiata e particolare che all'«illuminazione» è riserva-

ta nel volume del 1964, uscito nella collana olschkiana «Saggi di "Lettere italiane"»
dopo quelli di Mario Puppo, Gian Luigi Beccaria, Giuseppe De Luca, Ezio Raimondi
e Cesare Galimberti. Pur essendo il «motivo principale délia Divina Commedia»,
secondo Fasani il «viaggio mistico» non ha ricevuto da parte délia critica la dovuta
attenzione oppure una considerazione «isolata dal poema».43 Questa situazione si

spiega a suo avviso perché «il misticismo, nel mondo europeo, non ha forse mai

trovato, se non per breve tempo e in luoghi ben definiti, una spontanea diffusione»:44

Più che i Vangeli, la Divina Commedia somiglia infatti a certe opere mistiche per eccel-
lenza: ad esempio quelle di Platone o di San Giovanni délia Croce; e non solo a queste,
ma anche - se si premette che l'anima dell'uomo, nelle sue più alte manifestazioni, si

rivela essenzialmente una - ai numerosi testi orientali, i soli in cui la mistica divenga
oggetto di una vera e propria ricerca e con essa di un'esatta dottrina.45

41 Ivi, p. 43-
41 Ivi, p. 44.
45 Id., Il poema sacro, pp. 104 e 103.
44 Ivi, p. 104.
45 Ibidem,



Matteo M. Pedroni

Su queste premesse Fasani imposta l'interpretazione délia «selva oscura [che] po-
trebbe costituire un aspetto, o meglio una fase (quella negativa), dell'esperienza che i
mistici, e per primo San Giovanni délia Croce, chiamano la "notte oscura"».46 Anche

l'ultimo canto délia Commedia è letto alla luce del misticismo, in particolare del mi-
sticismo orientale: «Non saprei migliore commento, a queste parole di un poeta cri-
stiano [Par. XXXIII, vv. 85-92], che la testimonianza di un mistico orientale, il zenista

Suzuki, il quale cosî descrive il fenomeno di satori: in giapponese, l'illuminazione».47
A una lunga citazione da Leben aus Zen (1955), Fasani aggiunge un'osservazione
finale: «Dove invece il mistico cristiano si distingue dall'orientale, e precisamente dal

buddista, è nel motivo che forma veramente l'ultimo grado della sua contemplazione:
il motivo del Dio fatto uomo, del mondo visto insieme sotto la specie del divino e

dell'umano».48 La visione di Dio descritta nel XXXIII canto del Paradiso (vv. 133-
145), riassunta come «l'attimo stesso deH'illuminazione che tocca in sorte al mistico

pellegrino»,49 viene dapprima didatticamente scomposta in cinque parti e poi sotto-
messa a una domanda conclusiva e decisiva per Fasani:

Ma, detto questo, un'ultima domanda sembra porsi. L'illuminazione che Dante descrive,
è solo una finzione poetica, verosimile finché si voglia, ma pur sempre finzione, o una
cosa che Dante ha realmente sperimentato? Sia chiaro che la risposta, per la natura mi-
steriosa del fenomeno, qui non puö rimanere che ipotetica. Ciö premesso, ecco i punti a
favore di una tesi affermativa.

Il modo come Dante descrive l'illuminazione corrisponde esattamente a quanto ne
sappiamo dai mistici stessi ed a quanto è confermato, inoltre, dalle più moderne ricer-
che. [...] la descrizione dantesca ha tutta l'apparenza della cosa vissuta. [...]

Ma tutta la natura di questo libro [Vita nuova] è come destinata a fame un
documenta singolarissimo, solitario anche nel quadro dello Stil novo. Dante non è il primo
né l'ultimo poeta europeo che parli di visioni e di sogni; ma è forse il solo (tranne quelli
per cui questo mondo sconfina e decade nella demenza) che ne parli cosî naturalmente,
che lo accolga, si puo dire, alio stesso titolo del mondo della veglia. E se questo, per sé,

non significa ancora il mistico viaggio, significa pur sempre avere inteso la voce, essere

già sulla soglia di una più vasta coscienza.50

Tiriamo le fila di questo attraversamento degli scritti in prosa di Fasani dal 1945
al 1964, da Senso dell'esilio a Un altro segno, dall'insegnamento nel Cantone dei

Grigioni alla cattedra di Neuchâtel. Le attività di critico, saggista e traduttore pos-
sono sembrare, a un primo sguardo, diversificate e indipendenti l'una dall'altra, ma
a una più attenta disamina esse rivelano una sorprendente coerenza e unità. Indi-
pendentemente dalla sede di pubblicazione, questi scritti rispondono a un'esigenza,

46 Ivi, p. 105. Il poema sacro era anticipato e di fatto riassunto nella lezione inaugurale di Fasani

all'Università di Neuchâtel, di cui riporto il passo in cui si notificano i legami tra Dante Alighieri e

san Giovanni della Croce (R. Fasani, Introduction à Dante, cit., p. 22): «Mais on peut aller encore
plus loin sur cette voie. Dans la "nuit obscure", le chemin mystique tel qui nous est décrit par saint

Jean de la Croix, on trouve certaines phrases étranges et, dans leur aspect, négatives: Or, on
trouve chez Dante à peu près la même chose». Per un inquadramento della mistica occidentale si

veda Marco Vannini, Storia della mistica occidentale, Le Lettere, Firenze 2018.
47 R. Fasani, Il poema sacro, cit., pp. 143 sg.
48 Ivi, pp. 145.
49 Ibidem.
50 Ivi, pp. 147 sg.



II punto di vista di Remo Fasani 15 —

più che critica, personale, sulla poesia intesa come mezzo di conoscenza spirituale,
come «communication mystérieusement établie entre l'homme et quelque chose qui
le dépasse; l'oeuvre prend alors le sens d'une sorte de révélation».51

Nella prosa intitolata Delia poesia, apparsa su «Cenobio» nel 1954, Fasani ri-
badisce sinteticamente i contenuti àt\YAcquisto del ritmo: «Il poeta procédé inces-

santemente sulla via délia conoscenza. Ma il suo itinerario conduce ovunque e ad

ogni istante al mistero».52, Di fronte all'insufficienza délia poesia contemporanea, che

ha sacrificato «l'ampio ritmo délia più alta poesia» al raggiungimento délia «purità
Urica»,53 Fasani si affida alla poesia spirituale, poesia senza tempo, in quanto da

sempre nutre l'anima dell'uomo, al di là delle religioni, delle culture, delle lingue.
Lo stupore (parola chiave di Una lezione di poesia), che si esprime nelle quartine
cinesi délia dinastia T'ang, e l'esperienza mistica vissuta e trasposta nelle terzine délia
Commedia sostengono la riflessione di Fasani fino a diventare fondamenti délia sua

poetica. L'acquisto del ritmo ne è il manifesto, bilicato, nelle sue tre «epoche», tra il
superamento dell'ermetismo e l'aspirazione a un'esperienza inarrivabile, al contempo
poetica e spirituale. Negli anni Cinquanta - come abbiamo visto - Fasani inizia a

studiare lo Zen,54 il cui obiettivo ultimo è il raggiungimento di quell'«illuminazione»
che tanto lo affascina e che sembra orientare le sue letture: Dante, san Giovanni délia

Croce, Meister Eckart, Suzuki, la mistica occidentale e anche quella orientale.55

Il tema délia montagna permette di saggiare la portata di questa indagine, condotta
con estrema lucidità nel corso di un ventennio. Di questo percorso d'interiorizzazione
del luogo per eccellenza délia sua infanzia, Fasani in varie occasioni rivelerà le tappe,
le acquisizioni e le influenze, come quella délia poesia T'ang, nella già citata confe-

renza losannese del 1989 o anche in un'intervista del zooz:

Una religiosità nella mia poesia esiste senz'altro, anzi devo dire che, accanto alla lettera-
tura, quello che mi intéressa di più sono le opere di religione. E tutto questo puô avere
le sue radici nell'esperienza dell'infanzia, nella presenza di questo paesaggio montano,
che poi ho visto secondo due dimensioni. [...] Ma poi in un secondo tempo, soprattutto

!I Albert Béguin, «L'expérience poétique» [1938], in Id., Création et destinée. Essais de critique
littéraire, choix de textes et notes par P. Grotzer, Seuil, Paris 1973, p. 119.
51 R. Fasani, Deila poesia. Del ritmo e dell'eternità, in «Cenobio», III (1954), n. 7, p. 488.
s3 Id., Piero Chiara, «Incantavi», cit., p. 31z.
54 Riporto parte délia conferenza losannese del 1989 (R. Fasani, La mia esperienza poetica, cit.,
pp. Z7 sg.): «In Un altro segno al contrario, la montagna è vista nella sua dimensione interiore,
come luogo del silenzio e del raccoglimento, quasi corne luogo mistico; un tema, questo, che portavo
in me da sempre, ma che forse non avrei potuto esprimere senza l'ausilio dello Zen (da me studiato

soprattutto negli anni Cinquanta) e délia lirica cinese fiorita nell'epoca dei T'ang».
" Cfr. ivi, p. 31, in cui, a proposito di Eco del monte (Senso dell'esilio. Orme del vivere. Un altro

segno, cit., p. 45), Fasani rinvia a Suzuki, che a sua volta citava Meister Eckhart: «È una poesia di Un
altro segno, che fino a un certo punto vuol dire, corne ho già osservato, il segno dello Zen. E non
importa che il motivo sia fornito da Meister Eckhart, perché il mistico tedesco io l'ho citato - non ricordo
più esattamente dove - dallo zenista D. T. Suzuki [...]. Si parla, qui, délia mutua relazione tra l'uomo
e Dio, nel senso che l'uno deve andare incontro all'altro». Di questo passo eckhartiano si ricorderà
anche Cristina Campo in Gli imperdonabili (Adelphi, Milano 1987, p. 145). Sulla Campo si vedano il
saggio di Alberto Roncaccia, La lezione critica di Cristina Campo, in Id., Il luogo delle Muse. Saggi di
letteratura italiana contemporanea, Serra, Pisa-Roma zoio, pp. 49-53, e Monica Farnetti - Giovanna
Fozzer (a cura di), Per Cristina Campo, Scheiwiller, Milano 1998.



Matteo M. Pedroni

grazie alla lettura dei poeti cinesi, ho visto nella montagna il mondo del raccoglimento
e délia meditazione.'6

Rileggendo Per una lezione di poesia (1948), in cui - lo ripeto - Fasani «cerca[va]
di definire quanto le liriche cinesi [gli] avevano insegnato e la poetica che ne pote-
v[a] dedurre» - la montagna occupa in effetti un posto rilevante, la cui esperienza

converge, anche nell'uso delle parole, con la descrizione che dell'«illuminazione»
verra proposta neü'Acquisto del ritmo (1952): «essere portati a un'altezza sempre
più vertiginosa».57 Non andrà pero dimenticato che al centra dell'invenzione del

Purgatorio, Fasani poneva proprio la montagna, intesa nella sua concretezza ma
anche nella sua dimensione mistica. Il poeta fiorentino - come verra confermato nel
breve saggio Dante e la montagna - «non è solo il primo poeta délia montagna, ma
in un certo senso ne è il creatore».58 Questi argomenti erano già stati presentati nel
Poema sacro (1964):

Ma non si è ancora toccato, con tutto questo, il tema in fondo basilare del Purgatorio.
La montagna come luogo di umana esperienza. Qui si deve anzitutto osservare che la

montagna, nella poesia europea, è rimasta pressoché ignorata fino a Dante [...]. Man-
ca soltanto, in questa esperienza délia montagna, cio che si potrebbe chiamare la sua
faccia inferiore. La solitudine e il silenzio caratteristici dei luoghi alti. Ma nemmeno
questo aspetto Dante sembra averlo ignorato. Se si pensa a certi motivi [...] è facile
sentire per essi, aldilà del loro preciso ufficio liturgico, [...] una specie di indefinito
alone, un senso di mistero e di sgomento, che sembra farli provenire senz'altro dalla
mistica quiete del luogo."

Assieme ai lirici T'ang e a Dante, la montagna coinvolge anche un altro scrittore,
tanto amato dal poeta da suscitare l'interesse del traduttore: Friedrich Hölderlin.

56 Tamara del Dosso Vanari, «La voce dei poeti». Intervista a Remo Fasani, in «Qgi», 71 (2,002),

n. 3, pp. 121 sg.

" Da confrontare con «la conquista di un ritmo sempre più vertiginoso» (R. Fasani, L'acquisto
del ritmo, cit., p. 43). Cito di seguito l'intero paragrafo dedicato alla montagna in Per una lezione
di poesia (cit., p. 164): «Tutti gli elementi che compongono questo canto sono di una rara coerenza.
Infatti tutti rispondono a un unico motivo: quello dell'ebrezza per la sensazione d'essere in alto, sul

monte. Già l'attacco, il semplice nome délia montagna, hai il potere di elettrizzarci come un colpo
di gong. Segue il totale rapimento, il sentirsi fuori del mondo e del tempo: solo sulla montagna sola.
Poi è il ridestarsi improvviso, lo sfogo dell'ebrezza in un movimento incontenibile: fino a levarsi

sopra il monte stesso, ancora più in alto degli abêti. L'impressione dominante è dunque quella di
essere portati a un'altezza sempre più vertiginosa».
's Remo Fasani, Dante e la montagna, in «Qgi», 71 (2002), n. 4, p. 11. Cfr. ibidem: «Ecco che al-
lora egli concepisce il Purgatorio corne un regno a se stante, con la forma di un'altissima montagna
che si leva in mezzo al mare dell'emisfero méridionale e che bisogna scalare per giungere al Paradiso

terrestre posto sulla cima, da cui si è poi attirati verso il cielo. La descrizione délia grande montagna
e il racconto délia sua scalata, questo è dunque il Purgatorio di Dante». Cfr. inoltre Id., Introduction
à Dante, cit., p. 17: «D'un point de vue externe, le Purgatoire est le récit d'une ascension, une histoire

d'alpinisme dans tous ses détails. On peut même soutenir que c'est l'entrée du monde alpestre et,
avec lui, d'une nouvelle dimension de la terre, dans la littérature européenne».

" Id., Il poema sacro, cit., pp. 17-19. Sull'apprezzamento incondizionato per Dante Alighieri
nel giovanile Poema sacro si veda Giovanni Cappello, Attraverso la lunga fedeltà di Remo Fasani a

Dante, in Id. - Antonella Del Gatto - Guido Pedrojetta (a cura di), Tra due mondi. Miscellanea
di studi per Remo Fasani, Pro Grigioni italiano, / Armando Dadö editore, [Coira] / Locarno 2000,
pp. 19-57.



II punto di vista di Remo Fasani

Alla stregua di Feiice Menghini per Rainer Maria Rilke, tra il 1949 e il 1950 Fasani

raccoglie il "fiore" di Hölderlin, dapprima in quattro fascicoli dei «Quaderni grigio-
nitaliani», poi in un corposo estratto. Tra i motivi d'interesse per il poeta tedesco vi è

senz'altro quello della montagna, come si evince dall'insistenza su questo argomento
nel commento di Der Rhein:

In una lettera alla sorella (23 febbraio [1801]), sono già contenuti diversi motivi dell'In-
no. «Anche tu resteresti cosi stupita come me davanti a queste eterne splendide montagne,

e se il Dio della gloria ha un trono sulla terra, è sopra queste vette maestose. Come
un fanciullo, io non posso far altro che stupirmi e gioire in segreto, quando mi trovo
all'aperto, sopra il poggio più vicino, e le alture, come dal cielo, digradano sempre più
vicine fino in questa valle accogliente...». Poche volte la poesia dei fiumi, dei monti, delle
selve, ha trovato tanta alta espressione come in Hölderlin. II paesaggio, sempre mitica-
mente concepito, si anima e vive improvvisamente di una vita nuovissima.é°

Il mio indugio sul tema della montagna valga a riprova che - limitandoci aile sole

dichiarazioni del poeta, che in interviste o conferenze tenta di ricostruire la propria
esperienza, anche a distanza di decenni dai fatti accaduti - il rischio di una sempli-
ficazione del quadro è altamente probabile. Appare inoltre confermata la validité di
una considerazione generale delle attività di Fasani per una migliore comprensione
della sua poesia. Nelle pagine precedenti è stato dimostrato che il critico, il saggista e

il traduttore sono al servizio del poeta e in funzione delle esigenze spirituali e poetiche
dell'uomo.

Tra due mondi (1982): l'esperienza della «soglia»

La poesia civile "pura", rappresentata dalle due raccolte degli anni Settanta, Qui
e ora (1971) e Oggi come oggi (Il Fauno, Firenze 1976), concede alla prosa e alla

polemica più di quanto basti ad evidenziare una svolta rispetto al lirismo solitario
e spirituale della prima stagione. Essa porta l'attenzione sulla société, sul dibattito
pubblico, e pone Remo Fasani nel ruolo di poeta engagé, non più contemplante la

natura, le montagne, i fiumi, corne «oggetti sacri».61 Questo estremismo, stimola-
to - corne ipotizza il poeta stesso - dalla rivoluzione sessantottina, si risolveré nel

compromesso della terza stagione, in cui confluiranno elementi della prima e della

60 Hölderlin: poesie tradotte e commentate da Remo Fasani, cit., p. 64. Nel romantico tedesco

troviamo l'abete, uno degli alberi centrali della poesia di Fasani («abêti» da «Tannen»), présente
anche nelle quartine cinesi della dinastia T'ang: «E danzare, levate alte le maniche, / e ogni abete
sfiorare sulle alture» (R. Fasani, Per una lezione di poesia, cit., p. 163). L'interesse per Hölderlin
andrà compreso nel particolare fervore per l'opéra del poeta tedesco in Italia, in particolare, ma
non solo, nell'ambito dell'ermetismo; cfr. a questo riguardo Giovanna Cordibella, Hölderlin nella
cultura italiana degli anni Trenta e Quaranta, in Ead., Hölderlin in Italia. La ricezione letteraria
(1841-2001), il Mulino, Bologna 2009, pp. 149-180.
61 Cristina Campo, Lettera a Mita, a cura e con una nota di M. Pieracci Harwell, Adelphi, Milano
J9994! P- IZ4 (6 dicembre 1958): «La sua serenità mi fa tremare, tanto è preziosa. [...] Non mi
sento mai cosî radicata nella mia terra corne vedendola negli occhi di questo svizzero. Fasani studia
lo Zen, adesso. Poi Fasani vive in un mondo dove ci sono soltanto oggetti sacri. E di questo che ho
più bisogno adesso» (il brano è parzialmente citato da M. Pertile in Un ramo già fiorito. Lettere a
Remo Fasani, cit., p. 15 sg.



Matteo M. Pedroni

seconda.61 L'impegno del poeta non si esprimerà più per forza sulle barricate délia

poesia civile, perché esso è ormai riassorbito nell'arte, intreccio indissolubile di etica
ed estetica.63

La prima raccolta di questa nuova stagione, Tra due mondi, consta di quindici
poésie, composte tra il luglio 1979 e il gennaio dell'anno successivo, di un saggio critico
su una di esse (A proposito di «Gloria Dei») e di Alcune note a «Tra due mondi».
Sette poesie, compreso il saggio, erano state anticipate su «Cenobio» negli stessi

mesi. Nel giugno dell'82, il tutto viene pubblicato insieme alla raccolta successiva,
La guerra e l'anno nuovo, che dà il titolo all'intero volume.64 Nelle Poesie del 1987
e del 2013, Tra due mondi è ristampata senza il saggio A proposito di «Gloria Dei»,
che - come altre prose presenti nelle edizioni originali (si veda per esempio Pian San

Giacomo) - viene tacitamente sacrificata, probabilmente per ragioni di omogeneità.
Su Tra due mondi Fasani si esprime almeno in due occasioni, nell'intervento losan-

nese del 1989 - ricordato sopra - e nell'intervista del 2007, rilasciata a Maria Pertile,
da cui citiamo:

MP: Come nascono e come vivono in lei creazione poetica e interpretazione letteraria?
RF: Nascono e vivono secondo la formula Tra due mondi, che una volta dà il titolo

a una mia raccolta di poesie e l'altra alla Miscellanea di studi per Remo Fasani, e che la

prima volta significa il mondo materiale e quello spirituale, e la seconda, come lei dice, la
creazione poetica e l'interpretazione letteraria. Si tratta cioè sempre di stare sul confine
e di mediare tra i messaggi che vengono dall'uno e dall'altro mondo. Nella creazione
poetica, tra il «senso aperto» e il «senso occulto», come ho detto in uno dei Novenari, e

nell'interpretazione letteraria, tra la mia esperienza e quella di altri poeti.65

61 Ch. T. del Dosso Vanari, «La voce dei poeti». Intervista a Remo Fasani, cit., pp. izi sg.: «Il
tema dell'impegno, délia contestazione, comincia con la raccolta Qui e ora, che ho scritto nel '69
e tutta in un'estate. [...] E poi sono venute altre raccolte, a cominciare da Oggi come oggi [...]. E

poi cosi a poco a poco, col tempo, ho trovato la sintesi, nel senso che quello che era il mondo delle

prime poesie, e soprattutto il paesaggio, si è fuso con questo nuovo motivo».
6î Ch. Andrea Paganim, Un incontro con Remo Fasani, in A. Paasonen - A. Paganini, Remo
Fasani. Montanaro, poeta, studioso di Dante, cit., pp. 39-76 (47 sg.). Alla domanda: «Dai suoi versi si

erge a tratti forte l'impegno politico e culturale. Quale rapporto vede tra arte ed impegno, tra etica
ed estetica?», Fasani risponde: «Ci vedo un rapporto costante e insieme necessario, anche dove non
c'è direttamente l'impegno politico e culturale. Si tratta cioè sempre, nell'opera del poeta, non solo
di rappresentare dei fatti, e questa è l'estetica, ma di dar voce alla condizione umana che Ii contiene,
e questa è l'etica». Sempre nello stesso anno 2002. (Dante e la montagna, cit., p. 11), Fasani osserva:
«Nei grandissimi, morale ed estetica, contrariamente a quanto si predica oggi, sono tutt'uno».
64 Remo Fasani, La guerra e l'anno nuovo, Nuovedizioni Enrico Vallecchi, Firenze 1982 (da cui si

cita). La raccolta Tra due mondi (d'ora in poi TDM) occupa le pp. 5-55 (I: Cinquantasette anni, Be-

stiario; II: In questi giorni, A un convegno, Masaccio al Carmine, A una pittrice, Tema: «L'inverno»,
Il sogno del prigioniero-, III: Gloria Dei, Piero délia Francesca in Arezzo, Carrozza ristorante trenta
gradi, ln questo momento; IV: Meditazione sull'arte, Fu Pasqua a New York, Morire ma corne-, V: A
proposito di «Gloria Dei»); le note alla raccolta sono poste aile pp. 81 sg.
65 Maria Pertile, Su poesia ed ermeneutica: una testimonianza di Remo Fasani, in «Ermeneutica

letteraria», III (2007), p. 188. Nei Novenari (inediti in volume sino al 2013) sono diversi i riferimen-
ti a questo concetto: «Rileggere, solo, i già scritti, / ascoltarne il suono e i silenzi, / il senso aperto e il
senso occulto. / Vedere se tutto armonizza, e se respira, mentre leggi, / col respiro stesso del mondo»

(R. Fasani, Le poesie 1941-2011, cit., p. 403); «E io, sospeso fra due mondi» (ivi, p. 386), «Cristina
Campo: l'attenzione, / il puro sguardo sulle cose / e su questo e su un altro mondo, / che più non
sono due ma uno [...]» (ivi, p. 389).



II punto di vista di Remo Fasani

Si conferma quanto osservato in precedenza, leggendo gli scritti giovanili, in cui
Fasani parrebbe indossare i panni del traduttore o del critico, ma in realtà agisce sempre
en poète, sia quando analizza Dante o Piero Chiara sia quando traduce Hölderlin o
la lirica T'ang. Ma senza imporre forzature alle altre attività, perché tutte impongono
a chi le svolge di «Stare sul confine e di mediare».66 L'interesse di Fasani per l'«il-
luminazione» di Dante non esorbita dall'interesse per quella zona di «confine» tra
«mondo materiale» e mondo «spirituale», una zona più o meno avanzata a seconda

délia grandezza del poeta, délia sua capacità di inoltrarsi nell'«ignoto» riuscendo

perè poi - per essere poeta e non altro - a «mediare» con le parole.
Nel Poema sacro Fasani rinviene i segni di un percorso che porta il poeta fiorentino

a spingere sempre oltre quel «confine» délia conoscenza. Vale la pena riprendere un

passo già citato, in cui Fasani individua nell'interesse di Dante per i sogni una «so-

glia» d'avvicinamento alla «conoscenza» del mistero:

Dante non è il primo né l'ultimo poeta europeo che parli di visioni e di sogni; ma è forse
il solo (tranne quelli per cui questo mondo sconfina e decade nella demenza) che ne parli
cosi naturalmente, che lo accolga, si puo dire, alio stesso titolo del mondo délia veglia.
E se questo, per sé, non significa ancora il mistico viaggio, significa pur sempre avere
inteso la voce, essere già sulla soglia di una più vasta coscienza/7

In altra sede, alla quale mi permetto di rimandare, avevo indicato l'importanza
conoscitiva del sogno per Fasani e anche la presenza, a volte retrospettivamente oc-

cultata, del mondo onirico nella sua opera poetica e narrativa, fino alla definitiva
accettazione nell'ultima raccolta, intitolata significativamente Sogni.68 Fasani è sen-
sibile alla «soglia» sulla quale si affacciano i poeti che più lo attirano: Dante, ma
anche Hölderlin, al quale peraltro si allude nel brano appena citato. La «demenza» e

l'«illuminazione» erano in effetti già collegate nel testo introduttivo aile versioni del

66 Per la traduzione si leggano alcuni passaggi di R. Fasani, La traduzione, in «Cenobio», XXXIII
(1984), n. 4, p. 321: «[la traduzione] È insomma l'esercizio délia pazienza che comincia e che non si

sa quanto potrà durare... finché non si scopre che puö durare anche tutta una vita. Fatta inizialmen-

te, questa scoperta scoraggerebbe ogni traduttore; ma essa si fa a poco a poco, quando le soluzioni,
dopo anni e magari decenni, vengono improvvise e insieme naturali, sorpresa e insieme ricompensa
dell'attesa»; ivi, p. 323: «Il termine che pareva il più introvabile era dunque il più vicino, lo si

aveva sottomano fin dall'inizio, ma non lo si vedeva perché ancora si cercava. Smettere di cercare,
sospendere il lavoro délia mente, diventare pura attesa e poi nemmeno questo, essere Zeit ohne Ziel
("tempo senza meta"), come Nietzsche quando ha la rivelazione di Zaratustra, è quanto richiede
l'ultima impresa del mistico e non meno di quella, infinitamente più umile ma essenzialmente ugua-
le, del traduttore»; ivi, p. 324: «Comunque si prenda questa frase, il vero traduttore è quello che

porta notizie da una terra ignota»; ivi, p. 325: «Si comincia ad ascoltare il silenzio originale, a muo-
versi sempre più verso l'unità increata del mondo. E si comprende che questa, e non altra, rimane
la vera creazione per l'uomo, opposta a quella di Dio. Allora, perché voler tenere l'altro cammino,
moltiplicando le forme e le apparenze della Maya?».
67 Id., Il poema sacro, cit., pp. 148 sg. Cfr. Id., Introduction à Dante, cit., p. 24: «Mais, après
cela, une dernière question se pose. L'illumination est-elle arrivée à Dante lui-même ou a-t-il puisé
ce thème ailleurs? On ne sait pas. [...] Cela ne dit peut-être pas encore si Dante a eu l'expérience
directe de la totalité. Mais cela dit que, tout au moins, il en a eu l'intuition».
68 Matteo M. Pedroni, I sogni di Remo Fasani. Stile, struttura, storia, in «Otto-Novecento», 2

(2013), pp. 97-120.



Matteo M. Pedroni

poeta tedesco, in cui si parlava anche di «estrema zona», di «margine estremo délia

conoscenza» e dell'ineludibile - già nel 1950 - Paradiso dantesco:

La poesia di Hölderlin si svolge in un'estrema zona, rasenta un ultimissimo limite dell'a-
nimo e dello spirito, dove appena si salva dal cadere nel nulla. Ci guardiamo dal mettere
in rapporto questa posizione con la demenza, la quale, almeno in un primo tempo, non
modifica l'evoluzione del poeta, ma solo ne accéléra il corso. [...]

La misteriosa presenza dei Celesti è qui sorpresa in un'ultima possibilità. Il tono sin-
golarmente intimo e placato non deve nasconderci che ci troviamo al margine estremo
délia conoscenza. Un passo avanti, il tentativo di una definizione ancora più précisa, e

tutto dilegua. [...]
Il mondo è guardato e penetrato a un tempo, scoperto nel suo essere e nella sua ve-

rità. [...] non si tratta di semplice immagine: è un'esperienza veloce, vera illuminazione,
ma come taie perfettamente oggettiva. [...] Il lettore che abbia saputo intendere nella
sua vera grandezza il Paradiso di Dante, sa cosa significhi una tale premessa. Nasce in
simili casi (e sono rarissimi) quella somma poesia, che il termine di "purezza lirica" non
basta più a definire.69

Nelle poesie di Tra due mondi queste riflessioni, che portano Fasani da Senso

dell'esilio a Un altro segno, agiscono in un'esperienza poetica diversa, sempre
personale, spesso individuale, ma calata in una quotidianità raggiunta anche attraverso
la poesia civile "pura", che dai vertici delle montagne accompagna lo sguardo di
Fasani verso un Qui e ora apparentemente banale, un Oggi come oggi. L'esperienza
del poeta e dunque délia «soglia» non nécessita di luoghi deputati e depurati, al
contrario deve rendersi disponibile ad accogliere l'«ignoto» nella vita di tutti i giorni. Di
ciascuna poesia sarà cosî dichiarata l'occasione e la data di composizione, secondo
modalità diaristiche che si presentano per la prima volta nell'opera di Fasani: in
particolare inizia con Tra due mondi l'uso, poi costante, délia datazione dei compo-
nimenti.70 Una poesia spirituale radicata nel tempo e nello spazio di una vita attiva
non puo non farci pensare a una poesia che abbracci il pensiero Zen, studiato da
Fasani - corne sappiamo - fin dagli anni Cinquanta. Nel libro Living by Zen (1949),
citato nel Poema sacro, si ribadisce in più punti che le «nostre esperienze quotidiane
sono, come in effetti sono, esperienze Zen, ma non ce ne rendiamo conto».71

Che vi sia stata una presa di coscienza di questo fatto da parte di Fasani, lo dimostra-

no le dieci poesie che costituiscono la II e III sezione di Tra due mondi, pari ai due terzi
del totale, nelle quali dalla quotidianità traspare il mistero. La raccolta si configura
corne un diario che registra le esperienze di «soglia» vissute dal poeta o a lui riferite tra

69 Hölderlin: poesie tradotte e commentate da Remo Fasani, cit., p. 9 (introduzione). Sul rapporto
tra visione e demenza si potrà anche ricordare che R. Fasani nell'Introduction à Dante (cit., p. 9)
cita anche Nerval, riferimento scomparso nel Poema sacro.
70 Deve essere precisato che le date indicano il momento délia composizione e non quello dell'oc-
casione: un esempio evidente è quello délia poesia Piero délia Francesca in Arezzo, ambientata la

«Domenica / delle Palme» e datata invece «23 settembre 1979».
71 Daisetz Teitaro Suzuki, Living by Zen, Century, London-Melbourne-Auckland-Johannesburg

1949, p. 15 (traduzione mia). Cfr. Id., Introduzione al buddhismo zen, Ubaldini, Roma 1970, p.

48: «Ciö che era alto nei cieli, lo Zen ha riportato sulla terra. Con il suo sviluppo, il misticismo ha

cessato di essere mistico; non è più quel prodotto spasmodico di una mente concentrata in misura
anormale. Perché lo Zen affiora nella vita più piatta e banale del modesto uomo della strada, rico-
noscendo il fatto di vita nel cuore stesso della vita che si vive».



II punto di vista di Remo Fasani

il 19 luglio e il 6 ottobre 1979. La serie si apre con il tema spirituale per eccellenza nella

prima stagione poetica di Fasani, la montagna della sua terra natia, che nei «giorni di
fine settembre» «sorge nella gloria» (vv. 1 e 15):

in questi giorni e luoghi puo succedere
che tu non sai dove finisce e inizi
il mondo conosciuto e un mondo ignoto.74

Della «soglia», in questo caso, non si riporta un episodio concreto, ma la si evoca
soltanto, come commento del titolo della raccolta e conferma di una continuità poetica.

Già il secondo testo segna tuttavia lo stacco con il passato, proponendo un'am-
bientazione del tutto inedita e del tutto comune per l'autore. Durante il convegno
foscoliano svoltosi a Firenze nel maggio 1979, dal discorso di uno studioso si stacca

un endecasillabo involontario, immediatamente inteso dal sensibilissimo orecchio del

poeta, che ne rimane colpito:

di quel complesso viaggio ch'è la vita.
Questa frase, e l'esatto endecasillabo,
colti nel mezzo d'una conferenza
al Convegno su Foscolo in Firenze
il sei del cinque del settantanove...
non cercherô di svolgerli, neppure
di commentarli o di spiegarli. Anzi,
Ii lascerö cost. I...]73

La referenzialità spazio-temporale permette di ricostruire il preciso contesto di questo

episodio: Gennaro Barbarisi, noto studioso di Foscolo, sta presentando una rela-
zione sulle «Ragioni della traduzione del Viaggio sentimentale» di Laurence Sterne e,

mentre affronta «il problema centrale dell'uomo e della verità», pronuncia improvvi-
samente la frase-endecasillabo, che si ritrova nell'incipit di A un convegno-.

Ecco allora che l'interesse per lo Sterne, ben lontano dal costruire un momento tran-
sitorio di stravaganza o di serena evasione, altro non appare come un modo diverso,
ma non meno profondo e vissuto, di affrontare il problema centrale dell'uomo e della
verità, inseguendo il flusso delle passioni e dei sentimenti in quel complesso viaggio che
è la vita, nel quale ogni dato anche minimo della realtà ha un suo peso particolare per
ogni singolo individuo [...].'74

Questo «dato minimo della realtà» - per riprendere le parole Stesse di Barbarisi,
rivelatrici di una impressionante mise en abîme - «ha un peso particolare per»
Remo Fasani, sia per la sua componente metrica sia per quella semantica (v. z) sia

anche - è facile intuire - per quella dantesca. Il poema sacro si chiude proprio sul

commento del primo verso della Commedia, considerato in sé, come forma metrica,

71 In questi giorni..., in TDM, vv. 16-18.
73 A un convegno, in TDM, vv. 1-8.
74 Gennaro Barbarisi, Le ragioni della traduzione del « Viaggio sentimentale», in Atti dei convegni
foscoliani (Firenze, aprile 1979), vol. III, Istituto poligrafico e zecca dello Stato, Roma 1988, p. 120.



Matteo M. Pedroni

avulsa dalla sintassi e isolata graficamente all'interno délia pagina.75 Come quello
dantesco, anche l'endecasillabo di Barbarisi «è un verso tutto calato nell'esistenza,
intriso di sorte umana» e forse come quello «si libra tra il tempo e l'eterno, tra il
creato e l'increato», non certo per una sua qualità artistica, ma per la sua capacité
di risvegliare la coscienza di chi lo intende, di chi ne percepisce la presenza nel
continuum délia prosa del mondo. L'ammirazione di Fasani per l'endecasillabo, di cui

era un affermato studioso, travalica l'aspetto meramente metrico per raggiungere

un valore che si esprime negli aggettivi che gli si affiancano, con effetti ossimori-
ci: «infinito endecasillabo», «immenso endecasillabo».76 Se questo rappresentasse
l'endecasillabo rivelatosi nella conferenza su Foscolo, misura senza misura, infini-

ta, eterna, allora l'esperienza versificata da Fasani ricalcherebbe quella del satori,
dell'illuminazione zen, citata nel Poema sacro:

Per intendere l'eternità, la coscienza deve essere svegliata nell'istante stesso che l'eternità
muove il piede per entrare nel tempo. Questo istante è il "présente assoluto", l'"eterno
ora". E un punto del tempo nel quale nessuna cosa passata è lasciata indietro, nessuna
cosa futura attesa... Satori scaturisce dall'attimo in cui l'esistenza diviene opérante. Esso
è veramente quest'attimo, cioè vita che vive se stessa.77

Nella seconda parte di A un convegno, dopo aver deciso di non «commentar[e]» la

rivelazione dell'endecasillabo, il poeta lo offre corne uno «specchio» in cui «ognuno
veda», «un involucro», in cui ognuno «metta», «un simbolo», in cui ognuno «legga

quanto la sua vita e, se vuole, il suo destino / gli ha già portato o porterà» (vv. 8-12).

L'analogia tra l'«endecasillabo infinito» e l'«eterno ora», tra il satori e la possibilité
di cogliere il proprio «destino», il passato e il futuro in un «punto», in un «simbolo»,
ci potrebbe condurre ad abbracciare corne unica e coerente chiave di lettura di questa

poesia, e magari di Tra due mondi, il pensiero Zen (nella versione di Suzuki). A mio

parère si tratterebbe perè di una forzatura.
La variété stessa dei riferimenti presenti nell'opera di Fasani, che si aprono sulla

filosofia orientale e occidentale, antica e moderna, ma anche sulla psicanalisi, freu-

diana e junghiana, su pratiche di meditazione, su autori "spirituali" appartenenti a

diverse epoche (lirici T'ang, Dante, Heilder!in, Manzoni, Luzi ecc.), rivela una poetica
personale riconducibile ecletticamente a varie influenze e non riducibile ad una sola

di esse. Va poi ricordato che per Fasani la poesia è in sé una «via délia conoscenza»,

75 Cfr. R. Fasani, Il poema sacro, cit., p. 151: «Si prenda, ad esempio l'inizio del poema: "Nel
mezzo del cammin di nostra vita..." (1, 1, 1). È un verso tutto calato nell'esistenza, intriso di sorte

umana; ma un verso che mantiene, nel suo ritmo, l'aspetto di una semplice linea. Anche la parola,
l'anima stessa délia Commedia, si libera cosi al confine tra il tempo e l'eterno, tra il creato e l'increato.

Essa rimane identica al luogo in cui l'universo comincia e finisce. In altri termini, a luogo totale»

(per motivi di spazio, è stato omesso il significativo spazio bianco prima e dopo l'endecasillabo

dantesco).

" Cfr. Id., Le poesie 1941-2011, cit., p. 331. Su questo verso si veda Alberto Roncaccia, Fasani,

il «segno del pensiero», in Id., Il luogo delle Muse, cit., p. 44.
77 R. Fasani, Il poema sacro, cit., p. 144.



II punto di vista di Remo Fasani

non subordinabile ad altre, le quali se accedono alla poesia lo fanno trasformandosi,
adattandosi a una forma e a una lingua, dunque a un pensiero originale.78

Tornando a commentare i versi di A un convegno, all'evidente influenza del satori
formulate) da Suzuki, andrebbe per esempio affiancata quella dell'attenzione definita da Cri-
stina Campo (a partire da Simone Weil) in una prosa dedicata proprio a Remo Fasani ne-

gli anni Cinquanta e poi rielaborata nel volume Fiaba e mistero (Vallecchi, Firenze 1962).
II discorso della Campo si applica esplicitamente all'attività del «poeta [...] media-

tore: tra l'uomo e l'uomo, tra l'uomo e la natura, tra l'uomo e sé medesimo». La sua

qualité prima è quella dell'attenzione, diversa dall'immaginazione che porta all'«arte
moderna analitica»; «infatti, [l'attenzione] non conduce all'analisi [...] ma alla sintesi
che la risolve, cioè al simbolo, alla figura. In altra parola, al destino». Per Cristina
Campo l'«attenzione è la sola via verso l'inesprimibile, il mistero; essa è infatti sal-

damente vincolata al reale e unicamente nel reale "procédé l'alta virtù del mistero",
[...], l'attenzione la pénétra [...] direttamente corne simbolo (Dante, Paradiso)».79
Nella versione definitiva del 1962, le analogie con la poesia di Fasani - lessicali, con-
tenutistiche e operative -, si fanno ancora maggiori:

Poesia è anch'essa attenzione, cioè lettura su molteplici piani della realtà intorno a noi,
che è verità in figure. E il poeta, che scioglie e ricompone quelle figure, è anch'egli un
mediatore: tra l'uomo e il dio, tra l'uomo e l'altro uomo, tra l'uomo e le regole segrete
della natura. [...] L'attenzione è il solo cammino verso l'inesprimibile, la sola strada al
mistero. Infatti è solidamente ancorata nel reale, e soltanto per allusioni celate nel reale
si manifesta il mistero.8o

Anche la poesia successiva puo essere ricondotta per molti aspetti al dialogo con
Cristina Campo, a quell'«alterno discepolato, in cui la parte del maestro e quella

dell'allievo vengono continuamente scambiate, corne succédé solo tra uguali».81

Questa volta il poeta si mette nella posizione del lettore, o meglio, dell'osservatore di

un'opera d'arte, nella quale l'artista ha voluto rappresentare il «présente assoluto»
dell'«illuminazione». Masaccio al Carmine è una delle due poesie delle sezioni II e

III di Tra due mondi che hanno corne oggetto la pittura del Rinascimento toscano: il
Masaccio della Cappella Brancacci a Firenze e il Piero della Francesca nella Basilica
di San Francesco ad Arezzo (Piero della Francesca in Arezzo).8z Sono due poesie che

dobbiamo considerare separatamente, poiché presentano l'esperienza della «soglia»

78 Cfr. ivi, p. 142, nota i: «Tutto ciô si dice anche per un fine metodologico. Oggi si ha come un
sacro terrore di riconoscere in Dante le tracce di un pensiero originale, e non c'è quasi passo della
Commedia per cui non si tenga pronto un richiamo aile fonti. Ma se questo metodo è senz'altro
necessario, non deve perô sovrapporsi, come troppo facilmente accade, alla parola del poeta. In
linea generale, si dovrebbe ammettere anche per le fonti filosofiche e teologiche la stessa possibilità
di mutamento, quasi di traduzione in altra lingua, che si sottolinea fin troppo per quelle poetiche».
79 Cito dalla trascrizione del dattiloscritto spedito a Fasani nel 1952, «a R. F. Dell'attenzione
(frammenti)», pubblicato in C. Campo, Un ramo già fiorito. Lettere a Remo Fasani, cit., pp. 153 sg.
80 Ead., Gli imperdonabili, cit., pp. 166 sg.
81 M. Pertile, «In questo ardente mondo creato, Sulle lettere di Vittoria Guerrini a Remo Fasani,
in C. Campo, Un ramo già fiorito. Lettere a Remo Fasani, cit., p. 15.
81 Di seguito a Masaccio al Carmine si legge A una pittrice, che si concentra sull'interpretazione di
un sogno. Meditazione sull'arte, che apre la sezione IV della raccolta, verte invece sulla definizione
di arte impegnata.



Matteo M. Pedroni

da angolature diverse, l'una sotto forma di ecfrasi, l'altra sotto forma di estasi, vissu-

ta dal poeta con la donna amata.
Fasani conosce Masaccio grazie a Cristina Campo, negli anni Cinquanta:83 insieme

visitano mostre, musei e chiese, insieme ragionano d'arte, corne certamente anche

del viaggio mistico di Dante.84 Quella di Masaccio è un'arte «solidamente ancorata
nel reale» e - come abbiamo appena visto - «soltanto per allusioni celate nel reale si

manifesta il mistero». In Parco dei cervi, l'altra prosa di Fiaba e mistero (1962), cui
si accenna più volte nel carteggio tra i due,85 la Campo si sofferma sul realismo delle

storie di san Pietro affrescate nella Cappella Brancacci che le rendono argomento
ideale per la nuova stagione poetica di Fasani:

Profonde strade, rapide fra le case senza luce, dei poveri di Masaccio. Io le percorro ogni
giorno, sono le strade del quartiere di San Frediano. Ma nell'affresco sono le Strade dei
Poveri: Firenze o Gerusalemme, Roma o Palmira. E tuttavia non lo sarebbero se non
fossero prima di tutto e fino all'ultima crêpa délia pietra le strade di San Frediano: dove
ancora sembra fuggire, certe mattine d'inverno, l'ombra del ragazzo che saliva a quattro
a quattro la gradinata del Carmine. Non conosco poesia universale senza una précisa
radice: una fedeltà, un ritorno.86

La poesia di Fasani descrive San Pietro che risana gli infermi con la propria ombra

come se fosse una scena in movimento, in cui l'apostolo «passa e non guarda nessu-

no» (v. 1), «ma la sua ombra cade sulla terra, / sfiora i malati, i poveri di spirito, / i
derelitti ed i relitti umani» (vv. 5-7). Il malato toccato dall'ombra miracolosa «leva il
viso» verso Pietro e riceve la grazia, 1'«illumina[zione]», che la parola non puo perd
«esprimfere]» (vv. 8, 14,12), forse soltanto significare con la sospensione delVenjambement

tra le strofe:

E uno leva il viso oscuramente,
apre gli occhi e poi tutto quanto è in lui;
diviene a un tratto e senza fine un altro.
Ma quel che si fa giorno ora in quel viso
non c'è più parola che lo esprima:
lo svolgersi da un fondo di animale
a un fondo d'uomo al fondo non più fondo

d'illuminato. [...]87

85 Cfr. A. Paasonen, Il senso dello spazio in Montagna, cit., p. 29: «È stata Vittoria che mi ha

introdotto nella pittura fiorentina, soprattutto con Masaccio».
84 Cfr. C. Campo, Un ramo già fiorito. Lettere a Remo Fasani, cit., p. 150, in cui si parla appunto
del «mistico viaggio» di Dante.
8s Si tratta di Diario d'agosto, poi Parco dei cervi, titolo che allude al Parco dei cerbiatti raggiunto
dal Buddha dopo il suo "risveglio", sulla cui storia testuale si rinvia alla nota di Guido Ceronetti in
C. Campo, Gli imperdonabili, cit., p. 121.
86 Ivi, p. 146.
87 Masaccio al Carmine, in TDM, vv. 8-15.



II punto di vista di Remo Fasani

II perfetto allineamento dell'ombra del santo con il corpo dello storpio accasciato a

terra indica il punctum temporis délia scena: il momento delP«illuminazione» è cosï

fissato in un «présente assoluto», in un «eterno ora». La definizione di satori riportata
sopra corrisponde formalmente a quanto Masaccio offre alio sguardo del fedele: «un

punto del tempo nel quale nessuna cosa passata è lasciata indietro, nessuna cosa futura
attesa».88 Ma il compito del poeta mediatore non è ancora concluso, perché nel suo
affresco Masaccio dipinge una grazia ricevuta nella quotidianità, nella vita di tutti i
giorni, per strada, in un quartiere di «Firenze o Gerusalemme, Roma o Palmira» o
Neuchâtel. Una grazia che puö toccare chiunque, allora come oggi:

[...] Cosï va di ognuno.
Ché ognuno di noi è il derelitto
ed il relitto: [...].
Se un giorno l'ombra di un passante ignoto,
ma che stava da sempre in mezzo a noi,
non lo commuove, risveglia, solleva.8'

La «soglia» contemplata nella montagna, la «soglia» vissuta in un convegno, la

«soglia» osservata in un dipinto: a queste tre diverse declinazioni délia «soglia», se ne

aggiungono altrettante a completare la sezione II délia raccolta. Al sogno corne
«soglia» e al poeta come suo interprète è dedicato il componimento A una pittrice: «Poi

mi racconti un sogno che ogni notte / fai puntuale e che ti sveglia: l'incubo» (vv. 7-8),
«Ascolta. [...] Ciô dice il sogno» (vv. 13 e 18). Corne Dante, anche Fasani accoglie
i sogni nei propri versi «alio stesso titolo del mondo délia veglia» e «se questo, per
sé, non significa ancora il mistico viaggio, significa pur sempre avere inteso la voce,
essere già sulla soglia di una più vasta coscienza».90

Dante s'insinua ingegnosamente anche nella «soglia» di Tema: «L'inverno», la

poesia successiva délia raccolta. Il tema che una «povera bambina» ha scritto su
«L'inverno» è giudicato dalla maestra «infantile, forse, anche proibito» (vv. 1, 9, 17).

Eppure le parole impiegate dalla bambina («e cosï quando c'è vento / io mi bagno
le labbra / e cosï il vento me le gela», vv. 9-11) erano già state usate da Dante nella
Commedia [Inf. XXXII, vv. 46-48):

Ma che pensavi tu, bambina?
Certo nulla che potessero
comprendere gli altri,
poveri adulti poveri,
purché non abbiamo scritto —

l'«Inferno» f...].'1

88 R. Fasani, Il poema sacro, cit., p. 144 (corsivo mio).
8' Masaccio al Carmine, in TDM, vv. 15-16 e 19-21. Per quanto riguarda «risveglia», si noti che

nel buddismo l'esperienza mistica è detta appunto "risveglio".
90 R. Fasani, Il poema sacro, cit., pp. 147 sg.
91 Tema: «L'inverno», in TDM, vv. 19-24.



Matteo M. Pedroni

Perché Dante, a differenza degli altri adulti, è capace di «comprendere» il pensie-

ro délia bambina? Cosa presuppone questa analogia tra l'autore deü'«Inferno» e la

piccola autrice dell'«Inverno» (annominazione in anafora)? La risposta si trova, a

mio parère, nell'ermeneutica dantesca di Giovanni Pascoli (certamente conosciuta da

Fasani), la quale lascia tracce nel suo manifesto di poetica personale II fanciullino9*
come anche nell'introduzione all'antologia scolastica Fior da flore, in cui il romagno-
lo si rivolgeva proprio ai «fanciulli», ai futuri poeti:

E voi le siete vicini a Matelda: all'arte dunque e alla poesia. Le siete vicini. Sapeste! Noi
[seil, adulti], per vederla, come voi la vedete, sapeste quanto viaggio dobbiamo fare! Quel-
lo di Dante, presso a poco. Dobbiamo morire a tante cose! cancellarne sin la memoria! E

poi dobbiamo mondarci il cuore e l'occhio come attraverso un fuoeo purificatore! E allo-
ra, un po' da lungi, di là del fiumicello, la vediamo la donna che canta e danza e coglie fio-
ri. E quel gran viaggio, ci accorgiamo che è un ritorno: un ritorno alla nostra fanciullezza.
Noi camminiamo e camminiamo per tornare a vedere cio che vedevamo da fanciulli, con
gli occhi e col cuore d'allora. E Dante, codesto lo dice: anch'esso lassù torna fanciullo

Grazie alio studio, dunque, Dante torna fanciullo, récupéra la propria innocenza,
una visione pura delle cose, senza tuttavia perdere la consapevolezza propria dell'età
adulta. Si tratta di un viaggio solo apparentemente a ritroso, poiché in Dante convi-

vono l'uomo e il fanciullo. L'idea di una formazione che permetta di tornare quello
che si era, di affaticarsi in un viaggio per recuperare la spontanéité e la naturalezza
dalle quali si è partiti, appartiene al pensiero Zen e anche aile riflessioni di Cristina
Campo.94 La «mala» «maestra» (v. 12), diversamente da Dante, non ha compiuto
questo viaggio e rimane, ahinoi per i fanciulli che dovrebbe educare, una «poverfa]
adult[a] pover[a]» (v. 22).

Il sogno del prigioniero, che segue nella raccolta, si divide in due parti: nella prima
Fasani riporta il sogno che gli ha «raccontato [...] uno mandato in prigione per aver
nutrito [...] dei sentimenti umanitari»; nella seconda quel sogno assurdo e parados-
sale diventa un «koan», cioè - corne spiega il poeta in un'altra nota - «un problema

91 Cfr. Giovanni Pascoli, Il fanciullino, a cura e con un saggio di G. Agamben, Feltrinelli, Milano
1982, p. 57: «O corne? Non c'entra nel poetare lo studio? Si, ma diretto al fine, che Dante mostrô.
Virgilio, che è lo studio, conduce Dante a Matelda che è Parte; Parte in genere e in ispecie. L'arte
di Dante è appunto la poesia. Dunque lo studio condusse Dante alla poesia. Ebbene, Matelda, o la

poesia, è nel giardino dell'innocenza, sceglie cantando fior da fiore, ha gli occhi luminosi, si purifica
nei fiumi dell'oblio e délia buona volontà. Ossia, il poeta, mercé lo studio, è riuscito a ritrovare la

sua fanciullezza, e puro come è, vede bene [...]. [...] lo studio deve essere diretto a togliere più che

ad aggiungere: a togliere la tanta ruggine che il tempo ha depositata sulla nostra anima, in modo
che torniamo a specchiarci nella limpidezza di prima [...]».
93 Id., Fior da fiore. Prose e poesie scelte per le scuole secondarie inferiori, 6a ed. accresciuta, Remo
Sandron, Milano-Palermo-Napoli [1910?], p. XI (corsivi miei).
94 Cfr. C. Campo, Parco dei cervi, in Ead., Gli imperdonabili, cit., pp. 149 sg.: «Nella poesia, come
nel rapporto fra le persone, tutto muore non appena affiori la tecnica. La vera educazione délia mente

non ebbe mai altro fine, da quando il mondo esiste, che la morte délia tecnica, di quel triste saper
vivere che al bambino, al quale tutto riesce per naturalezza, venne un giorno fornito dagli adulti. Da

questo artigianato del vivere ciascun uomo viene strappato aile soglie délia sua innocenza, [...]. È

un viaggio necessario, [...]. Si puö divenire allora naturali al di là délia tecnica, come bambini lo si

è stati al di qua».



II punto di vista di Remo Fasani

che i maestri dello Zen danno da risolvere ai loro discepoli. Famoso è "udire il suono
di una mano sola" (non di due battute insieme)»:95

Ma la soluzione non va cercata al modo europeo, sul piano délia ragione (anche se la
ragione sarà usata fino all'esaurimento), bensi sul piano dell'intero essere: anzi, è questo
intero essere che si acquista nel momento che la soluzione arriva e prende forma di illu-
minazione. Di qui i germogli di luce.96

La sezione II di Tra due mondi si chiude dunque con un'ulteriore rappresentazione
della «soglia», deH'«illuminazione», ancora una volta legata alla cultura Zen e anco-
ra una volta ricollegabile alla cultura di Cristina Campo e al suo Parco dei cervi: «È

un equilibrio impossibile, ma di che altro l'amore vorrà vivere? "finché non siate in
grado di udire l'applauso di una sola mano..."».97

La sezione III della raccolta Consta di quattro poesie: Gloria Dei, Piero della France-

sca in Arezzo, Carrozza ristorante trenta gradi e In questo momento. Lasceremo la

prima - implicata con il saggio critico che da solo occupa la sezione V - per la fine,
e ci occuperemo delle altre nell'ordine in cui appaiono nel volume, limitandoci ad

osservazioni sulla «soglia».
Abbiamo già anticipato che la Storia della Vera Croce di Piero della Francesca

conduce all'estasi e non all'ecfrasi, corne invece i dipinti di Masaccio nella Cappella
Brancacci a Firenze. La descrizione degli affreschi viene da subito scartata con tono
solenne («è cosa che non cerco / di raccontare: ch'altro / non régna accanto ad essa»,

vv. 4-6), lasciando spazio al racconto della contemplazione del capolavoro quattro-
centesco da parte del poeta e della donna amata: «E noi li restavamo / come portati
via» (vv. 7-8). Da Nostalgia di Giuseppe Ungaretti, oltre alla citazione diretta («E

come portati via / si rimane»), Fasani riprende l'atmosfera contemplativa («contem-
plo / l'illimitato silenzio») e il legame profondo tra l'uomo e la donna («Le nostre /
malattie / si fondono»):98

Ma noi sempre a guardare,
vedere; a non saziarci
di guardare e vedere;

sempre, li sempre estatici:

la mano nella mano
o l'uno accanto all'altra;
soli a star cosï[.]9S>

99 TDM, p. 81.
96 Ibidem.
97 C. Campo, Parco dei cervi, cit., p. 155.
98 Le tre citazioni sono tratte da Giuseppe Ungaretti, Nostalgia, in Id., Vita d'un uomo. Tutte le

poesie, a cura e con un saggio introduttivo di C. Ossola, Mondadori, Milano 2.009, P- 91-
99 Piero della Francesca in Arezzo, in TDM, vv. 21-26.



Matteo M. Pedroni

Fino a raggiungere una fusione trinitaria:
e forse fu veduto,
quel giorno, cosa è amore:
il perdersi di un ego
e un altr'ego in un tertium,
tertium divinitatis.100

«Poi l'incanto si ruppe» (v. 33) e i due, disturbati infine dalla folla délia «Domenica

/ delle Palme» (vv. 17-18), uscirono «frettolosi» (v. 34):

Ma tu comprasti un ramo
d'ulivo, me ne desti

una foglia... Quel grigio...
argenteo come quello
délia piccola croce
che porta Costantino,

che in capo al braccio porta,
persa fra tanto spazio,
eppure al centro: ultimo
segno d'ispirazione:
nascondere la cosa
che vogliamo svelare;
corne l'amore, muto
di parole, e che parla.101

La «soglia», in questa poesia, appare moltiplicata, forse per effetto délia varietà
delle scene di rivelazione che compongono il ciclo pittorico (L'Annunciazione, L'in-
venzione délia Vera Croce, Il sogno di Costantino, La battaglia di Ponte Milvio...) e

dei tre episodi vissuti dalla coppia: l'estasi di fronte all'opera d'arte («estatici»), l'u-
nione in un amore trinitario102 e il dono délia "foglia-croce". Risulta comunque del

tutto confermata la chiave di lettura proposta: anche in questo caso, infatti, l'accesso

al mistero avviene nella vita di tutti i giorni, nel bel mezzo di una chiesa affollata, e

non più in luogo ritirato, come poteva succedere in Un altro segno.IO}
Si potrà osservare che in Piero délia Francesca in Arezzo il discorso sulla rivelazione

rimane coerente alla religione cristiana, al centro délia quale sta la croce, di cui
Piero racconta appunto la storia. Nella sua piccolezza e centralità, la croce, assieme

al braccio di Costantino che la porta (sottolineato retoricamente tra le due strofe),

100 Ibidem, vv. 28-32.
101 Ibidem, vv. 35-48.
IOZ L'uso del latino rinvia alla lingua délia teologia, nella fattispecie alla definizione di Spirito
Santo, che tanta parte ha nel ciclo iconografico di Piero délia Francesca. Cfr. per esempio Michaele
Vivien, Tertullianus Praedicans, et supra Quamlibet materiam omnibus anni [...], Joseph Mariae
Ruinetti, Venetiis 1707, p. 383: «Spiritus sanctus est tertium divinitatis nomen, id est tertia Trinitatis

persona».
103 Nella poesia Sera di giugno l'esperienza vissuta dai due amanti era affine a quella di Piero délia

Francesca in Arezzo, ma calata nella natura, lontano dagli altri uomini, dalla società: «In questa sera
che perdura il giorno / e sul lago che tréma /[...] // in questa sera, arnica, ci indugiamo /e guardiamo
l'estate / guardiamo fino a non vedere più, / finché sentiamo d'esserci noi soli, / le nostre vite l'una
assieme all'altra, un respiro e un silenzio penetrati / profondi in un respiro e in un silenzio» (R.
Fasani, Senso dell'esilio. Orme del vivere. Un altro segno, cit., p. 57).



II punto di vista di Remo Fasani

è l'unico elemento iconografico che il poeta descrive, ponendolo in contraddizione

con quanto annunciato in esordio: «è cosa che non cerco / di raccontare» (vv. 4-5).
Ma il principio stesso di mediazione,104 che è alla base del ruolo del poeta e dell'ar-

te, sembra giustificare questa eccezione, rivelando al lettore il punto di contatto tra
il mondo noto e il mondo ignoto, la soglia che avvicina al mistero. La «foglia» del

«ramo / d'ulivo» donata al poeta e da lui subito avvicinata, per dimensione, colore
e centralità, alla «piccola croce» di Costantino, dimostra l'assoluta condivisione del

momento estatico tra i due amanti, compresi in quell'unico segno, dal quale dériva
anche un'ultima ispirazione: «nascondere la cosa / che vogliamo svelare» (vv. 45-46).

Le due successive poesie proseguono la vicenda dei due amanti, che si diranno ad-
dio in una carrozza ristorante e, grazie all'amore, pur fisicamente lontani, troveranno
un'intesa al di là délia vita e délia morte. Nei due casi, l'esperienza délia «soglia» sarà

momentanea, «in un momento d'addio», pronunciando «parole / dette di sopras-
salto» (Carrozza ristorante trenta gradi, vv. 5-7) e «in questo momento» (In questo
momento, v. 25) di meditazione notturna.

Prima di passare alla conclusione, soffermiamoci ancora brevemente su Carrozza
ristorante trenta gradi, caso unico - nella raccolta Tra due mondi - di poesia figurata.105

La forma triangolare del testo si estende dalle «parole / dette di soprassalto / in
un momento d'addio» (vv. 5-7), la cui disposizione grafica permette una lettura mul-
tipla: lineare, verso per verso, e perimetrale, sul lato verticale (vv. 2-4: te-so-ro) e sul

lato obliquo (vv. 1-3: te-so-ro), e anche sul lato orizzontale, a chiudere idealmente la

figura (v. 3: «tesoro»; v. 4: «roseto», anagramma délia stessa parola).

«Te

te so
so tesoro
roseto mio»;
e queste parole
dette di soprassalto
in un momento di addio,
ti hanno, mi dici, riscaldato,
rinvigorito il cuore in ascolto,
che batté un colpo impervio atemporale.I0é

La particolare disposizione delle parole d'addio nel testo poetico traduce sotto
forma di emblema la potenza di una rivelazione amorosa spontanea («dette di
soprassalto»), che ha prodotto nell'amata una profonda reazione, accompagnata da

un battito cardiaco fuori dal tempo («atemporale»). L'esperienza délia «soglia»
coincide spesso con una sospensione del tempo, con l'«eterno ora» o comunque con

104 Cfr. C. Campo, Un ramo già fiorito. Lettere a Remo Fasani, cit., p. 105: «Masaccio ha mirabilmente

rappresentato, nel tributo, l'idea di mediazione. Il gesto che si ripete, passa dalla mano tesa del Cristo
a quella di Pietro e a quella del soldato, verso il lago e il paesaggio senza limiti: "come mio padre m'ha
inviato a voi, cosi io vi invio". È un'idea che ogni puro artista ha provato il bisogno di esprimere, incon-
sciamente o meno, con gli occhi ripercossi e le segrete risposte di cui vive ogni grande opera d'arte».
IO! Cfr. Hölderlin: poesie tradotte e commentate da Remo Fasani, cit., p. 58: «la disposizione dei versi

nelle strofe, da sinistra verso destra, per esprimere anche in questo modo l'incertezza del destino umano».
104 Carrozza ristorante trenta gradi, in TDM.



Matteo M. Pedroni

un perturbamento delle coordinate temporali e con il superamento dei propri limiti
nella rivelazione, come avviene nel finale di In questo momento:

Ed ecco: vivere, morire sono ormai
la stessa cosa, e non sono più nulla.
Altro che vivere e altro che morire
l'amore ci ha insegnato.'"7

Conclusione. A proposito di «Gloria Dei»

Tra due mondi si chiude con una puntuale autoanalisi di Gloria Dei, primo testo délia
sezione III. Quando si conosce la centralità assunta dalla poesia nella vita di Remo Fa-

sani, quando si capisce che l'attività del critico, dello studioso e del traduttore è subor-

dinata all'attività e alla sensibilità del poeta, allora ci si pone nella giusta prospettiva

per leggere ciô che a prima vista sembrerebbe estraneo a un libro di poesia e forse anche

inadeguato a un poeta. L'esposizione délia storia, delle strutture, dello stile e dei conte-
nuti di Gloria Dei, l'uso di tecnicismi metrici, retorici e filologici, potrebbero indurre il
lettore a riconsiderare Tra due mondi come opera di un poeta-professore.

Al contrario, chi si sforzasse di andare oltre le apparenze, coglierebbe in A proposito
di «Gloria Dei» una limpida dichiarazione di poetica, rivolta polemicamente all'uomo
che se ne va sicuro délia propria razionalità. Attaccando il «metodo» che la linguistica
applica nell'esegesi del testo letterario e additandone i limiti interpretativi,108 Fasani

attacca ogni forma di conoscenza che si fondi unicamente sulla ragione, sul pensiero

logico, sul principio di non contraddizione. Chi abbraccia la poesia abbraccia una
conoscenza intuitiva, immediata e totale dell'esistenza,109 e chi interpréta la poesia non
potrà impugnare la ragione come unica chiave di lettura, e cosî anche il traduttore
dovrà andare oltre la parola del testo di partenza per coglierne «l'immagine stessa».110

107 In questo momento, in TDM, vv. 28-31.
108 Cfr. R. Fasani, A proposito di «Gloria Dei», cit., p. 53: «Si tratta, allora, di un metodo impressioni-
stico? Piuttosto, diciamo che lascia dei vuoti, che non si accanisce sul testo, che non vuole esaurirlo come
certe analisi moderne, per cui "esaurire" significa, alla fin dei conti, liquidare. Ma vuoti che sono dei

silenzi, dei sottintesi, e nei quali consiste, come noto (o sbaglio?) l'ultimo segreto di uno scrittore; mentre
non è noto (e qui non sbaglio) che in essi consiste anche l'ultimo segreto di un critico. E vuoti, in più, che

sono largamente compensati. Quanto si coglie, infatti, col restare vigili a tutto, assume un altro valore di

quanto si coglie attraverso "il metodo": significa lo stupore délia scoperta, non il risultato délia ricerca.

Ne parlo, qui, di due facce che avrebbe una stessa cosa; parlo di due cose totalmente diverse».
IO' Cfr. ivi, p. 51: «E qui si apre, al tempo stesso, la terza parte del mio discorso. Il bene, il maie di chi
esiste, io devo sentirlo e intenderlo direttamente; cosi come, in questa poesia, sento e intendo la rosa e la

campana: una totalmente rosa, l'altra totalmente campana. In altre parole, l'intervallo fra l'io e la cosa

percepita deve scomparire; ma non per questo l'io e la cosa percepita devono annullarsi nella percezione;
al contrario, devono ritrovarsi riscoprirsi in essa. La percezione è insieme la conoscenza; e di qui puô
nascere, di qui nasce l'azione. La sola che sia pura, franca dalle teorie, dalle dottrine, dai dogmi».

Cfr. ivi, pp. 54 sg.: «[...] la terza fase [dell'analisi], finalmente, porta all'aspetto esistenziale délia

poesia. Seppure nasca con le parole, questo aspetto va di là da esse. Mozart deve aver detto, se non alla

lettera, almeno per il senso: "Dopo che ho finito la composizione, io l'ascolto in un suono solo". La
stessa cosa deve fare il critico. Essere capace, dapprima, di parlare del testo senza il testo, a libro chiuso,
insomma» (in nota: «puô valere anche per le traduzioni, dove il testo si riveli intraducibile alla lettera e

bisogna risalire all'immagine stessa. Do un esempio. Il finale di una stupenda lirica di Hölderlin [...]»).



II punto di vista di Remo Fasani

L'autoritratto di Fasani poeta, critico e traduttore si précisa lungo le pagine del saggio
e con esso la Weltanschauung che ne rappresenta la tela di fondo. Lo Zen agisce ovun-

que, in profondità,111 e si accompagna qui con la meditazione trascendentale, la cui

pratica influisce sulla poetica.112

A conclusione di questo attraversamento dell'opera di Remo Fasani dal 1945 al

1982, certamente lacunoso ma anche sostanzialmente nuovo nel considerare in
maniera organica le sue varie attività critiche e letterarie, mi auguro che in futuro si

possano leggere le sue poesie con uno sguardo più consapevole. Non confondiamo
la semplicità della lingua, la naturalezza dell'espressione, la fede nella poesia, l'attesa
della rivelazione con qualcosa di ingenuo e di superato, di «trop simple» e di «trop
sage», per dirla con Philippe Jacottet.113 Adottiamo invece il punto di vista di Remo

Fasani, posto anch'esso tra due mondi, quello occidentale e quello orientale.114

111 Nell'opera di Fasani, come si è visto, lo Zen più che una fonte è un principio, un punto di vista,
non esclusivo, dal quale il poeta guarda il mondo e l'essenza delle cose. In A proposito di «Gloria
Dei» lo Zen, benché non esplicitamente citato, emerge in vari momenti dell'analisi, corne pensiero
libero dalla visione dualistica del mondo («Ma non esistono, per la poesia - che alla fine è sempre
armonia -, delle opposizioni assolute [...]», p. 49), lontano dai «metodi» e legato alla percezione
delle cose («La percezione è insieme la conoscenza; e di qui puô nascere, di qui nasce l'azione. La
sola che sia pura, franca dalle teorie, dalle dottrine, dai dogmi», p. 51), fondato sull'esperienza
pratica più che sul pensiero («la poesia intera risulta cosî un discorso che va dall'esperienza alla

conoscenza», p. 47) e sulla logica dell'illogico («la forma che mi sembra definitiva [potrei quasi
dire: preesistente] » pp. 45 sg.). Per un inquadramento generale si veda D. T. Suzuki, Introduzione al
buddhismo zen, cit.
112 Cfr. R. Fasani, A proposito di «Gloria Dei», cit., p. 52: «Se in tutto questo, poi, c'entri la
meditazione trascendentale, che pratico ormai da più di quattro anni, non lo so con certezza. Ma so
che questo, e non un altro, è il primo ufficio della poesia: conoscere il mondo direttamente, imme-
diatamente; non indirettamente e mediatamente, dopo un soggiorno più o meno lungo nei territori
del ragionamento. Taie è il modo della scienza; né il modo della scienza ha il diritto, corne ai nostri
giorni purtroppo succédé, di invadere il campo della poesia e di privarla del suo fine, quello di
essere scienza non parziale, ma totale. Ai giorni nostri, cosa più che necessaria». Sulla meditazione
trascendentale si veda Id., Giornale minimo, Armando Dado editore, Locarno 1993, pp. 56 sg.:
«Fondata da Maharishi Mahesh Yogi sulla sapienza dei Veda, i più antichi testi sacri del mondo,
e da me praticata dal 1975 all'85, poi interrotta per alcuni anni, e poi ripresa grazie a certi frutti
maturati in segreto, la meditazione trascendentale consiste nella recita di un mantra, o di una parola
senza vero significato. Il mantra agisce quindi tramite il puro suono; e diventa più complesso, e più
efficace, man mano che si procédé da un grado all'altro. Di qui la mia definizione. [...] Per chi la vo-
lesse sperimentare, aggiungo che la MT, pur derivando dai Veda pur mantenendo, ma solo all'atto
di ricevere il mantra, un certo cerimoniale, non è una religione nel senso comune della parola, ma
una semplice pratica mentale e insieme un'ottima prova di disciplina (il mantra va infatti recitato

per venti minuti la mattina e venti la sera e, se possibile, senza saltare un giorno solo)».
113 Cfr. Philippe Jacottet, Préface, in Remo Fasani, L'éternité dans l'instant. Poèmes 1944-1999,
choisis et traduits de l'italien par Ch. Viredaz, Samizdat, Genève 2008, p. 9: «(Et il se pourrait bien

que cette "simplicité", cette modestie du ton aient contribué, dans cet étrange moment de la culture

que nous vivons, nous autres vieillards du moins, avec une sorte de stupeur effrayée, à faire paraître
l'œuvre de ce poète "trop simple", et "trop sage")».
114 Nella lezione di commiato tenuta da Fasani all'Università di Neuchâtel nel 1985 si legge della
nécessita di «unir l'esprit de finesse de l'Orient et l'esprit de géométrie de l'Occident, la science

mystique d'un côté et la science technique de l'autre» (citato in Francesca Negroni, La sfida della
vacuità. Il tema del nulla e del vuoto nell'opera poetica di Remo Fasani, Edizioni Cenobio, Lugano
1992, p. 21).




	Il punto di vista di Remo Fasani : da Senso dell'esilio (1945) a Tra due mondi (1982)

