
Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani

Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 90 (2021)

Heft: 3: Arte ; Storia

Artikel: Non solo "streghe" : la Valle di Poschiavo e i suoi "stregoni" tra il XVII e
il XVIII secolo

Autor: Codega, Cristina Giulia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-966027

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-966027
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Cristina Giulia Codega

Non solo "streghe": la Valle di Poschiavo e

i suoi "stregoni" tra il XVII e il XVIII secolo

Nel celebre Malleus maleficarum pubblicato alia fine del XV sec. la donna era

considerata origine del peccato e paragonata addirittura alla morte; cio spiegberebbe
I'accanimento degli inquisitori nei confronti delle presunte "streghe" sospettate e

condotte a morte per stregoneria. Alio stadio attuale degli studi, tuttavia, in alcuni
stati europei il numéro dei Processi contro le "streghe" e quello dei processi contro gli
"stregoni" si equivalgono; in alcuni casi i processi contro gli uomini furono persino

più frequenti di quelli contro le donne.

Tra il XVII e il XVIII sec. la Valle di Poschiavo fu teatro di una cruenta persecuzione
délia stregoneria, documentata in una grande quantità di incartamenti. Non solo

donne furono condotte dinnanzi al tribunale laico valligiano, organo al quale dal

XVI sec. era stata affidata la giustizia delle persone sospette di essere depositarie
dell'arte délia stregoneria: su una totalità di centotrenta processi certamente istituiti,
ventuno - un numéro piuttosto elevato - risultano a carico di uomini. Chiunque

poteva quindi essere implicato in accuse di stregoneria: donne e uomini di diverse età,

ceto, stato civile e confessione religiosa.1

Stregoneria: un termine che racchiude in sé moite immagini, riflessioni, che scuote

l'animo umano, che catapulta i nostri pensieri in una dimensione, in un certo senso,
lontana nel tempo e nello spazio, cosî distante dal nostro vivere contemporaneo.
Eppure, guardando alla storia dei secoli che ci hanno preceduto, sappiamo bene

quanto questa parola pesasse corne un macigno sulla società, quanto fosse inquiétante
e pericolosa: dal Medioevo praticare la stregoneria divenne reato e coloro che osavano
accostarsi in qualsivoglia modo a tale "arte" dovevano essere condotte dinnanzi a un
tribunale che decidesse délia loro sorte e, molto spesso, anche délia loro vita.

Questo contributo non ha la presunzione di ripercorrere e fornire ai lettori una nuova
interpretazione sul tema délia stregoneria europea, a riguardo del quale numerosi

studiosi stanno indagando e discutendo ancora ai giorni nostri, bensï riflettere su

quanto di più interessante è emerso dalla mia ultima indagine riguardante il sesso

degli individui che tra il XVII e il XVIII sec. subirono un processo per stregoneria nella

Valle di Poschiavo.

Il cospicuo patrimonio documentario, giunto fino ai giorni nostri grazie al premuroso
e attento lavoro degli archivisti nel corso degli anni, ci informa quanto la pratica délia

1 Questo studio è stato presentato a Breno (Brescia) il iz ottobre Z019 in occasione del convegno
intitolato Stregoneria nelle Alpi. Malefici, processi, inquisitori e roghi promosso dall'ISTA - Incontri

per lo studio delle tradizioni alpine (Società storica e antropologica di Valle Camonica) e in seguito

presso la Casa Torre di Poschiavo il 17 settembre zozi nell'ambito délia rassegna culturale Streghe!
Storie di persecuzione in Valposchiavo.

Quaderni grigionitaliani 90 (2021/3), pp. 39-49



Cristina Giulia Codega

stregoneria fosse ben conosciuta e, alio stesso tempo, temuta all'interno délia società

valposchiavina: ad oggi, infatti, sono conservati presso l'Archivio comunale di
Poschiavo ben centotrenta incartamenti di processi contro le cosiddette "streghe".2

Questo numéro, seppur elevato, sarebbe inferiore a quello reale: secondo Gaudenzio

Olgiati - giudice federale di origine poschiavina che per primo, nel secondo Ottocento,
si occupo dello studio dei processi per stregoneria istituiti nella Valle di Poschiavo

in età moderna - il tribunale laico locale avrebbe istituito circa duecentoquaranta
procedimenti,3 la cui documentazione sarebbe andata perduta col passare dei secoli per
diverse ragioni (lo stesso studioso ha elaborato a tale riguardo alcune ipotesi).4

L'attività del tribunale poschiavino - interamente formato da membri di provenienza
laica e presieduto dal podestà, al quale dall'inizio del XVI sec. spettava il diritto
esclusivo di giudicare i reati di stregoneria5 - è documentata a partire dal 1631 ed

è proseguita per più di cent'anni, arrivando sino al 1753,'6 quando - per quanto i
documenti ci permettono di rilevare - s'interrompe in forma definitiva. Tuttavia, come
si evince dagli studi storici riguardanti le regioni limitrofe,7 è possibile ipotizzare che

anche nella Valle di Poschiavo l'impegno nel condurre a giudizio le "streghe" fosse già

profuso da tempo, prima del 1631. A convalida di questa ipotesi vi sono d'altro canto
i riferimenti a processi precedenti contenuti nel procedimento avviato contro Orsina de

Doric, il primo - per l'appunto - di cui si sia conservata traccia negli archivi.8

2 Dal 2015 tutti i manoscritti dei processi, insieme alle trascrizioni dattiloscritte di Roman
Juvalta (otto volumi) e ai regesti, sono pienamente fruibili sul web: http://www.recuperando.ch/
progetti/comune-di-poschiavo/processi-alle-streghe/.
3 Cfr. Gaudenzio Olgiati, Lo sterminio delle streghe nella Valle Poschiavina. Notizie raccolte

negli anni 1880-1890, Tipografia Menghini, Poschiavo 1955' e 1979% p. 67.
4 Cfr. ivi, pp. 66 sg.
5 Sulle vicende storiche della Valle di Poschiavo si rinvia p. es. a Riccardo Tognina, Appunti di
storia della Valle di Poschiavo, Tipografia Menghini, Poschiavo 1971; Id., Origine e sviluppo del
Comun grande di Poschiavo e Brusio, Tipografia Menghini, Poschiavo, 1975; Daniele Marchioli,
Storia della Valle di Poschiavo, 2 voll., Stabil, tipografico Emilio Quadrio, Sondrio 1886.
6 Cfr. ACP, «Processi di stregoneria», n. 123 - 1753, processo contro Zala Caterina.
7 Sulla persecuzione della stregoneria in Valcamonica nel XVI sec. si rinvia ad Andrea Del Col,
L'Inquisizione in Italia dal XII al XXI secolo, Mondadori, Milano 2006, pp. 204-209. Per quanto
concerne invece le vicende in Valtellina si vedano Vittorio Spinetti, Le streghe in Valtellina. Studio su
vari documenti editi ed inediti dei secc. XV- XVI - XVII - XVIII, Tipografia Bettini, Sondrio 1988, pp.
13-14; Francesco Palazzi Trivelli, Sentenze e processi contro streghe e stregoni a Sondrio nelle carte del
notaio Antonio Rusca, in «Bollettino della Società storica valtellinese» 59 (2007), pp. 175-226; Giovanni

Giorgetta, I processi dell'Inquisizione in Valtellina e Valchiavenna nel XV secolo: dalla "buona società"
alla stregoneria, in Franco Cardini - Guglielmo Invernizzi (a cura di), Streghe, diavoli e sibille. Atti del

convegno: Como, 18-19 maggio 2001, Nodolibri, Como 2003, pp. 21-29. Dello stesso G. Giorgetta si

vedano anche Documenti sull'inquisizione a Morbegno nella prima meta del secolo XV, in «Bollettino
della Società storica valtellinese» 30 (1980), pp. 59-72, e Un Pestalozzi accusato di stregoneria, in
«Clavenna. Bollettino del Centro di studi storici valchiavennaschi» XX (1981), pp. 58-72. Al riguardo
dei processi per stregoneria a Bormio si segnalano infine Id., Processi di stregoneria a Bormio tra il 1483
e il i486, in «Bollettino della Società storica valtellinese» 33 (1983), pp. 153-166; Stefano Sardo, Che

dicha la uerità. Storia e tecnica dei processi bormiesi per stregoneria nel XVII, Promografica, Milano
1987; Ilario Silvestri, La stregoneria, in Mario Gaiaschi et al. - Francesco Palazzi Trivelli (coord.),
Storia di Livigno, vol. I: Dal Medioevo al 1797, Società storica valtellinese, Sondrio 1995, tomo

pp. 821-896; Heinrich Kramer - Jacob Sprenger, Il martello delle streghe. La sessualità femminile nel

transfert degli inquisitori, a cura di A. Verdiglione, Marsilio, Venezia 1995, p. 127.
8 Cfr. ACP, «Processi di stregoneria», n. 001 - 1631, processo contro de Doric Orsina.



Non solo "streghe": la Valle di Poschiavo e i suoi "stregoni" 41 _

La lettura degli atti di ciascun processo ci offre uno spaccato di vita del XVII e XVIII
sec., fatta di azioni quotidiane, semplici gesti e parole, diremmo noi ai nostri giorni,
che tuttavia - a causa delle pestilenze, délia fame, delle diatribe politico-religiose, delle

guerre e dei passaggi di truppe - potevano essere malignamente interpretati. Nella
società valposchiavina di queli'epoca la paura che qualsiasi accadimento negativo
potesse o dovesse senz'altro essere opera del demonio e dei suoi seguaci - le "streghe"

- era ben radicata sia tra le persone coite sia tra gli strati più semplici délia popolazione.
Nelle "streghe" veniva individuato il capro espiatorio di ogni maie: secondo la credenza
del tempo esse erano colpevoli di aver rifiutato la Trinità, scimmiottato la fede cristiana,
di aver incontrato il loro nuovo signore - il diavolo - e di aver provocato morti,
malattie, slavine, frane; dovevano dunque essere processate, torturate e condannate. Il
maie doveva essere estirpato e l'unica soluzione valida sembrava essere l'eliminazione
fisica del "problema": ecco perché, soprattutto nel decennio 1670-1680, il tribunale
poschiavino commino numerose condanne a morte. Moite famiglie subirono questa

tortura, tacciate di stregoneria da vicini di casa, o più semplicemente dalla vox populi,
o addirittura dal parentado, per motivi che noi oggi considereremmo assurdi.

Gli incartamenti poschiavini sono stati oggetto di numerosi macro-studi che hanno
fatto luce su molti aspetti interessanti: ricordiamo quello di Gaudenzio Olgiati, che

ne ha puntualmente analizzato il contenuto giuridico,9 e quello di Tiziana Mazzali,
che - concentrandosi sui primi sessantacinque processi (tra il 1631 e il 1674) - ha

tratto da essi i caratteri essenziali, spostando poi l'attenzione sulle confessioni degli
imputati per stregoneria, ossia i «malefici», le riunioni diaboliche, i rapporti degli
imputati con le famiglie e il resto délia società;10 ancora, Romano Canosa e Isabella
Colonnello hanno analizzato soprattutto i processi istituiti nel XVIII sec.11

Il mio interesse verso il tema délia stregoneria è nato nel 2013 ; poco dopo sono venuta
a conoscenza del fondo documentario di Poschiavo e ho deciso di occuparmene nella
mia tesi di laurea discussa l'anno successivo presso l'Università degli Studi di Milano.
Il contenuto di quest'ultima si pone in linea di confronto con quanto ravvisato negli
studi precedenti e prende in esame i processi istituiti nella Valle di Poschiavo tra il
1674 e il 1753, cercando di comprendere le modalità attraverso cui questo fenomeno
sia andato qui gradualmente spegnendosi dagli ultimi decenni del XVII sec. sino alla
metà del secolo successivo, tenendo sempre ben présente la coeva situazione socio-

politica délia Repubblica delle Tre Leghe e dei territori sudditi délia Valtellina.11

9 G. Olgiati, Lo sterminio delle streghe, cit.
10 Tiziana Mazzali, Il martirio delle streghe. Una nuova drammatica testimonianza dell'lnquisizione
laica del Seicento, Xenia, Milano 1988.
11 Romano Canosa - Isabella Colonnello, Gli ultimi roghi. La fine délia caccia aile streghe in
Italia, Sapere 2000, Roma 1983, cap. «L'amena valle poschiavina», pp. 70-84.
11 Dalla mia tesi di laurea (conservata presso l'Archivio comunale di Poschiavo) sono stati estratti
i seguenti contributi: Il lamento delle "streghe": «Lassem giô che dirà la verità». Il tramonto
délia stregoneria in Val Poschiavo (1674-1753), in «Bollettino délia Società storica valtellinese»
68 (2016), pp. 113-140; Un'insolita procedura. Il particolare caso delle "Meneghine": streghe
poschiavine inviate al giudizio dell'lnquisizione di Como nel 1709, in «Qgi» 84 (2015), n. 3, pp.
44-61; Una valle alpina aile prese con la stregoneria: Poschiavo tra XVII e XVIII secolo, in Federico
Zuliani (a cura di), Una nuova frontiera al centro dell'Europa. Le Alpi e la dorsale cattolica (sec.

XV - XVII), FrancoAngeli, Milano 2020, pp. 253-273.



Cristina Giulia Codega

Da questa ricerca è infine nata l'idea di approfondire lo studio del coinvolgimento
del sesso maschile nel reato di stregoneria, un aspetto su cui fino ad oggi ancora

poco si è indagato, partendo proprio dall'esempio valposchiavino e dai suoi strion,
"stregoni".

Nella storia la pratica della stregoneria è stata accostata principalmente alla figura
della donna. Questo nesso è infatti ben présente all'interno del Malleus maleficarum,
il noto manuale pubblicato dagli inquisitori Heinrich Kramer e Jacob Sprenger nel

1486-1487. Nel trattato, il primo interamente dedicato al complesso fenomeno della

stregoneria, gli autori cercano di fornire delle risposte alla domanda: «Perché si

scopre che le femmine sono più superstiziose?». Ne riporto di seguito alcuni passi

a mio avviso significativi: «[...] tendono a essere credule, e siccome il diavolo cerca

soprattutto di corrompere la fede, le aggredisce di preferenza».13 O ancora:

[...] le donne per natura a causa della pieghevolezza della loro complessione sono
più facilmente impressionabili, più inclini a ricevere le rivelazioni attraverso il marchio
degli spiriti separati, perciô se di questa loro complessione fanno buon uso sono molto
virtuose, o in caso contrario sono molto cattive.

[...] hanno una lingua lubrica; quando sanno qualcosa per le loro male arti è difficile
che riescano a nasconderlo alle amiche e, siccome sono deboli, cercano facilmente nelle
stregonerie un mezzo per vendicarsi di nascosto.14

A questa presunta indole delle donne il trattato cerca di dare una spiegazione, per
cost dire, naturale:

[...] c'è come un difetto nella formazione della prima donna, perché essa è stata
fatta con una costola curva, cioè una costola del petto ritorta come se fosse contraria
all'uomo. Da questo difetto dériva anche il fatto che, in quanto animale imperfetto, la
donna inganna sempre. [...] una donna cattiva per natura, che è più pronta a dubitare
della fede, è altrettanto pronta a rinnegarla, ed è questa la caratteristica fondamentale
delle streghe."15

I due autori accostano infine la donna alla morte, ritenendola persino

[...] più amara della morte perché la morte è naturale e uccide solo il corpo, ma il
peccato, che è cominciato con la donna, uccide l'anima, privandola della grazia e tra-
scinando cosî il corpo nella pena del peccato. E ancora è più amara della morte perché
la morte corporea è un nemico manifesto e terribile, mentre la donna è nemico blando
e occulto.16

Leggendo questi pochi passi del trattato di Kramer e Sprenger si puô facilmente

costatare la sua marcata misoginia e - considerata la larga fortuna che esso ebbe

in tutta Europa grazie all'avvento della stampa - non vi è da stupirsi che il suo

13 H. Kramer - J. Sprenger, Il martello delle streghe, cit., p. 89.
14 Ibidem.
15 Ivi, p. 90.
16 Ivi, p. 95.



Non solo "streghe": la Valle di Poschiavo e i suoi "stregoni" 43 —

contenuto, insieme a quello dei successivi manuali inquisitoriali, abbia influito sul-
la circolazione del «concetto cumulativo di stregoneria» (Brian P. Levack)17 e dello

«stereotipo» délia strega.18

Benché, in ragione dei motivi sopra enunciati, Parte délia stregoneria fosse praticata
principalmente da donne, non è da escludere che anche gli uomini potessero esservi

coinvolti, e ciô malgrado il Malleus maleficarum définisse quello maschile un «sesso

privilegiato» in quanto preservato «da un cosï grande flagello».19 Ci informa, anzi,
Oscar di Simplicio che - alio stadio attuale delle indagini storiche - in alcuni paesi

dell'Europa furono istituiti tanti processi per stregoneria contro individui di sesso

femminile quanti contro individui di sesso maschile; addirittura, in paesi come
l'Islanda, l'Estonia, la Finlandia, la Borgogna e la Normandia, la percentuale degli
uomini confrontati con accuse di stregoneria superô di gran lunga quella delle donne.10

Per la Valle di Poschiavo si contano ben ventuno uomini accusati di stregoneria
durante tutto il periodo délia persecuzione, un dato rilevante se consideriamo la totalité

dei procedimenti avviati in questo territorio contro i presunti adepti del demonio.

Tuttavia, in accordo con la tesi già espressa da Mazzali, molti di essi risultano avere
legami familiari con donne già processate o sospettate di essere depositarie dell'arte
stregonesca.11 In questo senso, al pari di quanto avveniva per le donne, entrava quin-
di in gioco anche per gli uomini il fattore ereditario: istituire processi contro un in-
dividuo scatenava un meccanismo di sospetto verso l'intera famiglia dell'imputata o

dell'imputato. Si credeva infatti non soltanto che Parte délia stregoneria potesse essere

trasmessa corne insegnamento, ma che vi fosse anche una sorta di «predisposizione
genetica al maleficio».21 Il manuale secentesco del segretario del granduca di Toscana

Antonio Maria Cospi conservato presso l'Archivio délia parrocchia di San Vittore
Mauro a Poschiavo - con tutta probabilità utilizzato in valle all'epoca dei processi
di stregoneria - riferisce appunto corne gli uomini non fossero preservati dalle accuse

in virtù del fatto di essere nati maschi, giacché essi potevano essere, per cosï dire,
"infettati" dalle donne e da loro implicati in pratiche di stregoneria («Ne meno è da

meravigliarsi, che la Donna pervertisse l'Uomo perché mulierum natura deo est

contagiosa, quod viri secum conversantes infa tuant»).23

17 Cfr. Brian P. Levack, La caccia aile streghe in Europa agli inizi dell'Età Moderna, Laterza, Roma-
Bari 1999, pp. 33-54.
18 Cfr. Roberto Bellini, La strega. Origini e caratteristiche dello stereotipo, in «Plurium. Bollettino
dell'Associazione italo-svizzera per gli scavi di Piuro» VII (2014), pp. 71-79.
"> Cfr. H. Kramer - J. Sprenger, Il martello delle streghe, cit., p. 95.
70 Cfr. Oscar Di Simplicio, L'autunno délia stregoneria. Maleficio e magia nell'Italia moderna, il
Mulino, Bologna 2005, pp. 119.
21 Cfr. T. Mazzali, Il martirio delle streghe, cit., pp. 42 sg.
22 Cfr. ivi, p. 43 sg.
23 Antonio Maria Cospi, Il Giudice Criminalista, Dove con Dottrina Teologica, Canonica,
Civile, Filosofica, Medica, Storica, e Poetica si discorre di tutte quelle cose che al Giudice delle

cause criminali possono avvenire [...], Nella Stamperia di Zanobi Pignoni, Firenze 1638 e 1643,
p. 353; poi Appresso Abondio Menafoglio, Venezia 1681, p. 312 (questa è l'edizione conservata
nell'Archivio parrocchiale di Poschiavo).



— 44 Cristina Giulia Codega

Il più antico procedimento valposchiavino conservato a carico di un individuo di sesso

maschile risale al 1632 e fu aperto nei confronti di Francesco Fancon. Di famiglia pre-
giudicata - la madre era stata in precedenza considerata una "strega" - pare che l'uomo,
nominato come complice da un'altra detenuta, fosse stato visto partecipare ai cosiddetti
«barlotti» o «barilotti» (le periodiche riunioni degli adepti del demonio); fu di conse-

guenza accusato di «maleficio» contro l'ambiente e gli animali. Esortato a comparire da-

vanti al tribunale per ben tre volte, come di consueto, non essendosi presentato ai giudici
venne infine condannato al bando perpetuo e alia confisca dei beni.24

Vent'anni più tardi, nel 1653, fu la volta di Pietro Tos, anch'egli chiamato tre
volte al luogo della berlina per rispondere di «maleficio» contro animali dopo che

contro di lui erano state raccolte alcune testimonianze. Fuggito dal paese, sembra

che egli abbia scampato il processo, venendo tuttavia condannato in contumacia al
bando perpetuo e alia confisca dei beni. Nel testo della sentenza non è d'altro canto
possibile rintracciare il preciso motivo della condanna e ciô ci pone di fronte a una
domanda: è possibile che il tribunale non fosse riuscito a raccogliere sufficienti indizi
di colpevolezza? A rendere la vicenda di Tos ancor più interessante è la scritta «nullo»

riportata sull'incartamento, che indica l'annullamento della sentenza.25 Parrebbe utile

conoscere le ragioni dell'annullamento come anche la successiva sorte di quest'uomo;

purtroppo, a causa della mancanza di documentazione a taie riguardo, non è perô
stato possibile fare maggior luce sulla vicenda.

Nel 1664 Antonio Baratta, detto «il Mottino», attirô contro di sé il sospetto di

stregoneria in quanto, secondo una testimonianza, avrebbe imparato «un segreto

per ammaliare una donna con il toccarla per il braccio».26 Al suo riguardo non
abbiamo altro che una semplice inquisizione e non sono conservati altri documenti,
impedendoci - come nel caso precedente - di conoscere il seguito del procedimento.

Gli anni 1670-1680 furono quelli più cruenti della persecuzione della stregoneria
nella Valle di Poschiavo; proprio in questo decennio è anche concentrato un buon

numéro di uomini accusati di taie reato. Definito «de Popul per strion», nel 1672
il decano Bartolomeo Beltram fu accusato di aver commesso «maleficio» contro
animali, persone e ambiente; ad aggiungersi a queste accuse vi era anche la sua

appartenenza a una famiglia di "streghe". Portato in tribunale, fu interrogato,
sottoposto alla visita del corpo e alla tortura; a sua discolpa, Beltram nomino una sua

compagna di «barilotto» e confesso di aver incontrato il demonio, da lui chiamato
«Lucibel». Il tribunale condanno Beltram alla decapitazione e sentenziô inoltre che il
suo corpo dovesse essere poi bruciato e sepolto sotto il luogo del patibolo.27

Nello stesso anno il «consigliere d'officio» Giacomo Botton, uomo ben inserito
nella società poschiavina, fu accusato di aver fatto crollare una frana; tra le accuse
vi era inoltre quella di essersi tolto l'ostia di bocca - un gesto aberrante - dopo
averla ricevuta durante la messa; e ancora - diceva l'accusa - «con l'anima faceva

innamorare di lui le giovani». Anche Botton riuscî a fuggire dal paese prima di essere

24 Cfr. ACP, «Processi di stregoneria», n. 002 - 1632, processo contro Fancon Francesco.
25 Cfr. ivi, n. 007 - 1653, processo contro Tor Pietro "Fanchett".
26 Cfr. ivi, n. 008 - 1664, inquisizione contro Della Baratta Antonio detto "Mottino".
27 Cfr. ivi, n. 033 - 1672, processo contro Beltram Bartolomeo, Degan Moderno.



Non solo "streghe": la Valle di Poschiavo e i suoi "stregoni"

catturato: pare infatti che alcune sere prima del processo avesse preparato un piccolo
fagotto e si fosse messo in viaggio per la Valtellina. Il tribunale décrété perciô contro
di lui il bando perpetuo.28

Due anni più tardi, nel 1674, suo fratello Alberto Botton fu destituito del titolo
di consigliere, tenuto «in fermanza» e interrogato; inizialmente sospettato di aver
danneggiato delle persone attraverso «malefici», nego l'accusa e dichiarô con convin-
zione la propria innocenza. Dopo aver subito la visita del corpo e le torture, confessé

di essere stato introdotto alla stregoneria dalla «Nusciatta», una "strega" processata
in precedenza ma infine liberata. Forse sperando di ottenere qualche sconto sul

trattamento cui era sottoposto, Botton rivelô di avere imparato Parte délia stregoneria
quando ancora era fanciullo; in tribunale riferî che gli era stata consegnata una reliquia
per scacciare il maligno, ma che essendosi scordato di fame uso era stato raggiunto
e preso a bastonate dal demonio, il quale si era fatto poi promettere di essere servito

una volta l'anno. Alberto Botton fu infine condannato alla decapitazione, all'arsione
del cadavere e alla confisca dei béni.29

I casi di Giacomo e Alberto Botton permettono di fare qualche riflessione. Nono-
stante entrambi godessero di una posizione di favore all'interno délia società valpo-
schiavina, non furono risparmiati dal tribunale né riuscirono ad ottenere sconti
nella pena. Questo testimonia quanto la credenza nella stregoneria fosse radicata
nella società, facendo sî che la persecuzione s'intensificasse vieppiù: tutti coloro che

osavano praticare in qualsiasi forma la stregoneria o semplicemente essere accusati
di praticarla potevano subire un processo e andare incontro a una sentenza capitale
indipendentemente dal proprio sesso, dall'età, dallo stato sociale o dal credo religioso.

Nel 1674 Pietro Lardel si trovô additato corne "stregone" poiché nella sua famiglia
era circondato da "streghe": due anni prima la madré Cathelina Lardelli era stata

processata e condannata a morte30 e la moglie Anna Gervas incarcerata. L'uomo fu
accusato di aver arrecato danno aile persone attraverso il «maleficio». A testimoniare

contro di lui in tribunale si présenté persino il cognato. Gli indizi raccolti resero
possibile la sua cattura: interrogato, sottoposto alla visita del corpo per scovare il
«bollo del demonio» e torturato, riferi dapprincipio di non poter confessare poiché
qualcosa nella gola gli impediva di farlo, ma in seguito vuotè il sacco affermando di
aver imparato Parte stregonesca dalla madré, di aver partecipato ai sabba, di essere

stato "bollato" e di aver commesso molti «malefici». Il tribunale pronunciè contro
di lui la sentenza capitale.31

Nel 1675 il tribunale decise di avviare un'inquisizione nei confronti di un'intera
famiglia - i Botton (non la stessa famiglia cui appartenevano i due già citati fratelli) -
composta dalla madré e da due figli, uno dei quali si chiamava Giacomo. Accusato di

aver danneggiato del latte e alcuni animali, Giacomo fu accusato dai vicini di essere uno
stregone. Di lui si persero tuttavia le tracce e fu perciô condannato al bando perpetuo.32

18 Cfr. ivi, n. 055 - 1672, processo contro Botton Jacomo, Consigliere d'Officio.
15 Cfr. ivi, n. 070 - 1674, processo contro Botton Alberto, Consigliere d'Officio.
30 Cfr. ivi, n. 010 - 1672, processo contro Lardelli Cathelina.
31 Cfr. ivi, n. 071 - 1674, processo contro Lardello Pietro.
31 Cfr. ivi, n. 075 - 1675, processo contro Botton Domenica, Botton Giacomina, Botton Giacomo.



Cristina Giulia Codega

Testimonialize infamanti furono raccolte nel 1676 contro Bernardo Costa

(Marches), anch'egli membro di una famiglia sospettata di stregoneria. Sebbene i

primi fogli dell'incartamento portino i segni del tempo rendendone quasi impossibile
la lettura, è stato cionondimeno possibile individuare alcune importanti informazioni
al suo riguardo: anche sulla moglie pendeva la nomea di "strega", tantoché essa era

stata condannata alia decapitazione appena pochi anni prima; catturato e trascinato
dinnanzi al tribunale, Costa confessé di aver ricevuto una benedizione dal parroco
giacché «spiritato»; accusato come complice da altre "streghe", interrogato e

torturato, sostenne perô la propria innocenza fin all'ultimo. Dopo l'intervento del

figlio a suo favore, non avendo confessato i reati per i quali era stato incarcerato,
Costa fu rilasciato con riserva di procedere in futuro.33

Nonostante le malelingue contro la sua famiglia, anche Martin Comin - interrogato
nel 1675 - professé la propria innocenza e riuscî infine ad ottenere il rilascio.34 Gli
atti- purtroppo incompleti - del processo avviato nell'anno seguente contro Michele
Zala, da tutti ritenuto un "poco di buono", non permettono di capire se e come il
tribunale abbia continuato a indagare e a procedere contro di lui.35 Tra gli incarti dei

processi di stregoneria di questi anni è conservata anche una sentenza contro Andrea

Bergamo di Lanzada, condannato al taglio della mano destra per furto, delitto e

sacrilegi; non è dato sapere il motivo per cui quest'uomo della Valmalenco si trovasse
a Poschiavo.36

Nel 1681 furono raccolte testimonianze contro Giovanni Monigatti, che aveva
fama di ubriacone e bestemmiatore: alcune persone avevano udito delle urla provenire
dalla sua casa e avevano cosi pensato che potesse essersi fatto irretire dal demonio.
Come si evince dalle carte conservate, il tribunale decise perè di non procedere oltre

contro di lui.37 Anche contro il «mistrale» Antonio Faletta, sospettato di aver arrecato
danno agli animali attraverso un «maleficio», il tribunale decise di non portare avanti
le accuse, poiché le prove raccolte erano insufficienti.38 Simile è la vicenda che nel

1697 coinvolse Giovanni Zala, suo figlio Pietro e Giovan Antonio Ada: il tribunale
conservé nei loro confronti soltanto delle informazioni che non portarono in seguito
all'avvio di un processo.39

Nel 1700 il tribunale si pronunciè invece duramente contro Giovanni della Zala,

sospettato di stregoneria anche a causa della moglie Giacomina, condannata alia

decapitazione nel 167240. Catturato, interrogato, visitato e torturato, Giovanni
confessé la propria colpevolezza: aveva rinnegato la Trinità, si era legato carnalmente
al demonio e aveva commesso molti furti e «malefici». Al termine del processo, fu
emanata contro di lui una sentenza di decapitazione, arsione e sepoltura del corpo

33 Cfr. ivi, n. 086 - 1676, processo contro Costa Bernardo (Marches).
34 Cfr. ivi, n. 093 - 1675, processo contro Comin Martin.
35 Cfr. ivi, tra 096-097, ins. 1 - 1676, raccolta d'informazioni contro Zala Michele.
36 Cfr. ivi, tra 096-097, ins. 2 - 1676, sentenza contro Bergamo Andrea.
37 Cfr. ivi, n. 104-1681, processo contro Monigatti Giovanni.
38 Cfr. ivi, n. no — 1694, processo contro Faletta Antonio, Mistrale.
39 Cfr. ivi, n. 112 - 1697, inquisizione contro Zala Giovanni, officiate di Brusio, Zala Pietro (suo
figlio) e Ada Giovan Antonio.
40 Cfr. ivi, n. 025 - 1672, processo contro Delia Zala Giacomina.



Non solo "streghe": la Valle di Poschiavo e i suoi "stregoni" 47 —

sotto il luogo del patibolo e confisca dei beni.41 Cinque anni più tardi anche suo figlio
Michèle fu chiamato a confrontarsi con l'accusa di stregoneria; con grande coraggio
Michèle - incolpato di «malefici» e di complicità con altre "streghe" - decise di pre-
sentarsi spontaneamente in tribunale dichiarando la propria innocenza, sostenendola

con fermezza durante gli interrogatori e le torture; al termine del procedimento fu
percié bandito e obbligato al pagamento delle spese di confisca.41

Quasi omonimo, ma non appartenente alla stessa famiglia, nello stesso anno
Michelotto Zala subi il processo perché nominato corne complice da un'altra
"strega" detenuta nel medesimo periodo. Anche Michelotto si dichiarô innocente
durante tutte le fasi del processo; a suo favore intervennero pure diversi membri délia

sua famiglia, che offrirono inoltre il pagamento delle spese processuali; Michelotto fu
infine rilasciato con la riserva di procedere contro di lui in un momento successivo.43

Anche Giovan Andrea Gervasio dovette confrontarsi con la fama di "strega" délia

moglie Margherita;44 nel 1709 dichiaro con convinzione al tribunale la propria
innocenza, precisando che proprio perché innocente aveva scelto di non darsi alla

fuga.45

Oltre quarant'anni più tardi, nel 1752, dopo un lungo periodo d'inattività del
tribunale nei confronti dei reati di stregoneria, un uomo - taie Giacomo Zala - si

présenté spontaneamente ai giudici per difendere la sorella accusata di stregoneria.
Nonostante il rischio corso dall'uomo - la difesa di una presunta "strega" avrebbe
infatti potuto ritorcersi contro di lui - risulta che il suo intervento abbia sortito gli
effetti desiderati: il tribunale decise infatti di non procedere né contro la sorella né

contro di lui.46

Ultimo, ma non meno interessante, è il caso di Giacomo Zala «Del Zoppo». Il
timoré délia stregoneria aleggiava ancora nella società délia Valle di Poschiavo e la
fama délia famiglia lo precedeva. L'uomo era stato avvistato mentre trafugava delle

ossa nella chiesa di san Carlo a Brusio e gli era stato percio intimato di presentarsi
al curato per ottenere una benedizione. Esortato tre volte a comparire dinnanzi ai

giudici, «Del Zoppo» non si présenté e alcuni testimoni riferirono che aveva lasciato
la valle per recarsi nel Veneto, riuscendo cost a scampare Yiter del processo, ma non
la decisione del tribunale, che anche in questo caso décrété il bando perpetuo e la

confisca dei beni.47

Prima di trarre alcune conclusioni al riguardo di questo breve studio, che meriterebbe
in future un approfondimento, ritengo opportuno esporre in sintesi la procedura
utilizzata contro le presunte "streghe" e i presunti "stregoni".

41 Cfr. ivi, n. 113 - 1700, processo contro Deila Zala Giovanni.
4i Cfr. ivi, n. 115 - 1705, processo contro Deila Zala Michèle.
43 Cfr. ivi, n. né - 1705, processo contro Zala Michelotto.
44 II processo a suo carico venne istituito simultaneamente a quello del marito; cfr. ivi, n. 119 -
1705, processo contro Gervasio Margherita.

45 Cfr. ivi, n. 117 - 1709, processo contro Gervasio Giovan Andrea.
46 Cfr. ivi, n. 120-1752, risentimento di Zala Giacomo per vociferazioni contro sua sorella.
47 Cfr. ivi, n. 122-1753, processo contro Zala Giacomo.



Cristina Giulia Codega

Il tribunale, presieduto dal podestà e interamente composto da membri laid,
era tenuto a condurre il processo secondo le prescrizioni degli statuti comunali.48

Cionondimeno si pub osservare che tali statuti non si pronunciavano specificamente
sul reato di stregoneria, che si trovava semplicemente elencato insieme ad altri

per i quali dovevano essere utilizzate le medesime procedure. Sulla base di quale
documentazione dunque, ci si puo chiedere, i magistrati condussero i processi? La

risposta è: la «rasone comune». Nonostante la Dieta comune delle Tre Leghe avesse

escluso ogni tipo d'ingerenza ecclesiastica negli affari civili fin dai primi decenni del

XVI sec., il tribunale di Poschiavo non si dimostro dunque in grado di slegarsi del tutto
dalle leggi e dalle pratiche canoniche.49 Se uniamo a tale aspetto il fatto che i giudici -
ovvero i membri del Consiglio comunale - non possedevano una preparazione specifica
in materia e potevano dunque interpretare le normative secondo il proprio arbitrio,
possiamo bene immaginare quanto fosse in realtà difficile che i processi si svolgessero
in maniera "corretta" e imparziale. La maggior preoccupazione dei magistrati era
infatti l'estirpazione dei danni inflitti alla società dalle "streghe" e dagli "stregoni".
Tali danni, secondo le credenze di quell'epoca, erano attuati per mezzo di un atto di

maleficium, un elemento che appare in primo piano anche nei processi valposchiavini,
indipendentemente dal sesso degli imputati. D'altra parte, 1'accurata indagine del

tribunale sul «maleficio» piuttosto che sull'aspetto del reato più legato alle questioni di
fede era una pratica che caratterizzava pressoché tutte le giurisdizioni laiche, facendo si

che numerosissime fossero le condanne alla pena capitale.50
Solo nel 1757, quando la persecuzione della stregoneria era ormai terminata, i

nuovi statuti comunali riportarono un intero capitolo dedicato all'argomento,51
consolidando - come ha osservato da Mazzali - le procedure che erano state seguite
fin a quel momento.51 Tali procedure prevedevano alio stesso tempo una diversité di
trattamento tra donne e uomini nel caso che il reato non avesse comportato danni e

la parité di trattamento in caso contrario:

[...] i. Se veramente alcuno sarà retrovato reo di magia preternaturale o di malia,
seu Stregoneria et che non abbia aportato alcun danno al Pubblico, o al Prossimo, sarà
condannato se maschio alla galera perpétua, e se donna, ad una severa, sanguinosa
frusta, col bando capitale, sotto pena d'essere abbruciata se romperà Ii confini.

2. Se veramente tal Mago, Strega, o Stregone avrà riportato del danno al Pubblico,
con incendij, danno della campagna e simili: oppure al Prossimo con insegnare con
effetto Parte malefica ad altri, con aborti, infanticidj, omicidi, debilitazioni di membri
con farle precipitar bestiami, inaridire frutti e qualunque simile danno riguardevole, tal
mago, Strega, o Stregone sarà condannato ad essere abruciato vivo nel fuoco, e sepolte
le ceneri sotto il patibolo, colla confisca dei beni.53

48 Si fa qui riferimento al testo degli Statuti del 1550 e del 1667 conservati presso l'Archivio
comunale di Poschiavo.
45 Cfr. Olimpia Aureggi Ariatta, II diritto ecclesiastico nelle Tre Leghe nell'Alta Lombardia. Fonti
e metodi di studio, in «Archivio storico lombardo» XC (1966), pp. 39-41.
50 Cfr. C. G. Codega, II lamento delle "streghe", cit., p. 137.
51 L'edizione degli Statuti del 1757 è conservata in forma manoscritta presso l'Archivio comunale
di Poschiavo. Nello specifico si rimanda al libro II, capitolo XV del suddetto corpus normativo.
51 Cfr. T. Mazzali, II martirio delle streghe, cit., p. 29.
53 ACP, II C 17.006, n. 6: libro II, capitolo XV.



Non solo "streghe": la Valle di Poschiavo e i suoi "stregoni"

Tentiamo infine di tirare le somme di questo breve studio. Sebbene dall'esame degli
incartamenti conservati si possa costatare l'esiguità tanto del numéro dei processi

quanto delle condanne a morte comminate dal tribunale poschiavino contro gli
uomini implicati nel reato di stregoneria, è cionondimeno possibile affermare che nei

sec. XVII e XVII era radicata nella Valle di Poschiavo la convinzione che il demonio
colpisse un po' ovunque attraverso l'azione dei propri seguaci, che potevano essere

donne e uomini, poveri e ricchi, adulti, anziani e fanciulli, cattolici e riformati.
E già stato osservato come dagli anni Ottanta del XVII sec. i processi di stregoneria

a Poschiavo si siano fatti più radi e corne poco frequenti - rispetto al periodo
precedente - siano state le condanne a morte comminate.54 Dal 1709 si riscontra
inoltre un vuoto documentario che - tralasciando le varie possibile cause di sparizione

- potrebbe trovare una spiegazione nel fatto che con l'avvento delle prime luci dell'età
dell'Illuminismo la stregoneria non fosse ormai più considerata una reale minaccia

per la società.55 Quanto si puo osservare nell'esame dei processi a carico degli strion

segue dunque l'andamento generale délia persecuzione délia stregoneria nella valle.
Dal 1753 nessun altro processo venne istituito e dunque registrato, né a carico di

donne, né a carico di uomini: le nuove idee, la situazione statale, le tensioni politico-
religiose maturate nel tempo e le conseguenti rimostranze contro gli ormai lampanti
scorretti metodi giudiziari contribuirono a mettere un punto alla persecuzione di

stregoneria in Valposchiavo.56

54 Per una più ampia argomentazione a taie riguardo si rinvia alla mia tesi di laurea (pp. 155-160).
" Cfr. C. G. Codega, II lamento delle "streghe", cit., p. 139.
56 Cfr. ivi, p. 140. Per una più ampia argomentazione a taie riguardo si rinvia alla mia tesi di
laurea (pp. 169-182).


	Non solo "streghe" : la Valle di Poschiavo e i suoi "stregoni" tra il XVII e il XVIII secolo

