
Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani

Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 89 (2020)

Heft: 1: Radici : il Grigionitaliano di generazione in generazione

Artikel: Tra comunicazione e identificazione : il dialetto come lingua di un
territorio

Autor: Prandi, Michele

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-880928

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-880928
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Michèle Prandi

Tra comunicazione e identificazione:
il dialetto come lingua di un territorio

Se ci concentriamo sulla diversa relazione con il territorio delle comunità che parlano
un piccolo dialetto e delle comunità che parlano una lingua ad ampia diffusione, pos-
siamo fare delle riflessioni non banali sulla varietà ed eterogeneità delle funzioni so-

ciali che una lingua è in grado di assicurare. Queste riflessioni, a loro volta, ci aiutano
a capire meglio che cosa ha di specifico un dialetto parlato in un territorio ristretto.

La lingua come strumento di comunicazione

Quando pensiamo aile funzioni che si aprono a una lingua umana, la prima asso-
ciazione che viene spontanea è con la comunicazione. Le lingue umane sono sicura-

mente lo strumento di comunicazione più sofisticato, più ricco e dalla portata più
ampia di cui abbiamo esperienza. Tuttavia, l'associazione tra lingua e comunicazione
è tanto ovvia a uno sguardo intuitivo superficiale, quanto problematica nel momento
in cui cerchiamo di cogliere l'essenza di una lingua umana scavando sotto le certezze
del nostro atteggiamento spontaneo.

Il primo dato non ovvio da tenere présente è che il linguaggio verbale non ha il
monopolio délia comunicazione. La comunicazione è un fenomeno indipendente e

dalla struttura profondamente specifïca, diversa da quella di una lingua.
In primo luogo, la comunicazione, cioè lo scambio di segnali che veicolano mes-

saggi, non è esclusiva délia specie umana, ma si estende al mondo animale. Anche gli
animali si orientano nello spazio interpretando segnali che vengono dall'ambiente,
ed emettono segnali destinati ai loro simili. La loro capacité di interpretare segnali è,

in certi ambiti, molto più sviluppata délia nostra: pensiamo all'olfatto o all'udito dei

cani, alla vista dei rapaci o alla sensibilité aile onde dei pipistrelli. La capacité degli
animali di emettere e condividere segnali puô essere molto sofisticata: basti pensare
al cosiddetto linguaggio delle api.

Inoltre, anche all'interno del mondo umano, la comunicazione non si riduce alio
scambio di segnali verbali: i gesti, i cenni, le espressioni facciali, le azioni volontarie e

i comportamenti involontari, perfino il silenzio sono segnali che veicolano messaggi.
Tutto questo diventa plausibile se pensiamo che i due fattori che interagiscono nella

comunicazione, cioè lo scambio di messaggi verbali e la lingua, appartengono a due

ordini di grandezza diversi e incommensurabili.
La comunicazione è un'azione fînalizzata che, come tutte le azioni, ha un agente, un

fine e uno strumento. Gli agenti, in realtà, sono due, e cioè l'emittente e il destinatario.
La comunicazione, in effetti, è un'azione cooperativa, che conferisce all'emittente e al

destinatario un rango uguale e un ruolo reversibile: nella conversazione, ad esempio,

Quaderni grigionitaliani 89 (2020/1), pp. 39-50



Michèle Prandi

l'emittente, cioè il parlante, diventa destinatario e viceversa ad ogni turno di parola.
Oltre agli agenti, l'azione comunicativa ha un fine e uno strumento. Il fine è la tra-
smissione di un messaggio, cioè la condivisione da parte dell'interlocutore del conte-

nuto di un'intenzione comunicativa dell'emittente. E solo quando mettiamo a fuoco lo

strumento che troviamo un posto per le espressioni linguistiche, e quindi per la lingua.
Nella comunicazione la lingua, come gli altri strumenti, è messa al servizio dei fini e

delle intenzioni dell'agente.
Se prendiamo le distanze dalla comunicazione, la lingua ci appare come una strut-

tura complessa, che possiamo osservare e descrivere, cercando di identificare strutture
e regolarità. È un oggetto di esperienza diretta che, come tutti gli oggetti d'esperienza,

possiamo cercare di conoscere formulando ipotesi e verificando sui dati la loro verità

o falsità. Per fare un esempio, l'ipotesi che il congiuntivo sia il modo délia non realtà,
diffusa nelle grammatiche italiane, puè essere messa alla prova osservando i dati lin-

guistici. A un esame attento dei fatti, l'ipotesi si rivela falsa. In effetti, ci sono esempi

corne: «Mi dispiace che ti abbiano rubato il telefono», nei quali il modo congiuntivo si

associa all'idea che il fatto descritto - il furto - è reale. Partendo da dati corne questo,

emerge una discrepanza essenziale tra la struttura délia lingua e la struttura délia
comunicazione.

A differenza délia comunicazione animale, la comunicazione umana non è sem-

plicemente un insieme di fatti osservabili, sui quali possiamo avanzare ipotesi vere o
false. In quanto azione umana, l'azione comunicativa risponde a principi e precetti,
chiamati massime dal filosofo inglese Herbert Paul Grice,1 che non appartengono al

mondo dei dati empirici ma a quello delle norme morali. A differenza delle ipotesi
che si sforzano di cogliere le regolarità dei dati di esperienza, i principi e le massime
che regolano l'azione umana non sono aperti alla falsificazione. Quando sono tra-
sgrediti nel comportamento effettivo, i principi e le massime non solo mantengono
intatta la loro efficacia; in più, sanzionano il comportamento effettivo dei soggetti
e gli conferiscono un valore etico. Cosï funziona l'ordine morale. L'idea che è maie
uccidere un essere umano, ad esempio, non è messa in discussione dal dato empirico
degli omicidi; al contrario, sanziona l'omicidio come delitto. Un esempio interessante

relativo all'azione linguistica è la massima di dire sempre la verità. Nella comunicazione,

ovviamente, non mancano gli esempi di menzogna. Tuttavia, questo fatto non
mette in discussione la massima, che mantiene la sua validità e sanziona le trasgres-
sioni. Ma c'è di più. La menzogna riesce solo in un regime nel quale la sincerità è data

per scontata, e quindi la massima délia verità è data per condivisa. Il destinatario
délia menzogna puô essere ingannato solo se attribuisce al parlante un comportamento

sincero, e quindi non riconosce la sua intenzione di mentire; se, viceversa, il
destinatario non è sicuro délia sincerità del parlante, la comunicazione si blocca. È

questo il senso profondo del paradosso classico del mentitore: in bocca a un cretese,
l'affermazione che tutti i cretesi sono bugiardi non puo essere né vera né falsa.

1 Cfr. Herbert Paul Grice, Logic and Conversation, in Peter Cole - Jerry L. Morgan (ed.

by), Syntax and Semantics, vol. 3, New York-London 1975; trad. it. Logica e conversazione, in
Marina Sbisà (a cura di), Gli atti linguistici. Aspetti e problemi di filosofia del linguaggio, Feltrinelli,
Milano 1978.



Tra comunicazione e identificazione

La distanza essenziale tra la lingua e l'azione comunicativa ha delle conseguenze
che possiamo osservare nei fatti. In particolare, il rapporto tra le espressioni lingui-
stiche, gli oggetti e i pensieri è diverso se pensiamo alia struttura della lingua o a

un'azione comunicativa.
Nell'azione comunicativa, ci riferiamo ad oggetti contingenti: per esempio, a cose

o persone situate nello spazio e nel tempo nel quale siamo collocati in quel momento.
Quando pronuncio un'espressione come «questa mêla», indico con lo sguardo o con
il dito puntato una mela particolare sulla quale voglio attirare l'attenzione del mio
interlocutore. L'espressione linguistica, lo sguardo e il gesto collaborano a uno scopo
comune.

I segni della lingua, viceversa, non sono ancorati al momento della comunicazione

ma hanno una struttura stabile nel tempo: collegano una catena di suoni a un
concetto capace di orientare la nostra esperienza in modo stabile nei secoli. Il nome
"mela", per esempio, si riferisce a un concetto: nel caso particolare, a un criterio di
classificazione per raggruppare un tipo di frutto. La struttura dei segni linguistici
presuppone una presa di distanza dall'esperienza immediata degli oggetti e dunque
dal gesto di indicazione, come è stato sottolineato in epoche diverse da filosofi come
Johann Gottfried Herder ed Ernst Cassirerd

Se dagli oggetti passiamo ai pensieri, la distanza tra la struttura della lingua e

l'azione comunicativa è ancora più grande. Nella comunicazione scambiamo messaggi

contingenti, cioè contenuti di intenzioni comunicative di un parlante, legati a un
interlocutore, a un momento dello spazio e del tempo. L'espressione linguistica è solo

uno degli strumenti con i quali possiamo rendere noto all'interlocutore un pensiero.
Per svegliare mio figlio, ad esempio, posso usare un'espressione linguistica - dirgli:
«Svegliati», oppure: «E tardi» - o dargli uno strattone. La differenza non è nella fun-
zione. Come è stato osservato, tra gli altri, da filosofi come Edmund Husserl e Ludwig
Wittgenstein e da un antropologo come Bronislav Malinowsky,3 anche l'espressione

linguistica, quando è impegnata nella comunicazione, funziona come un gesto: diven-

ta un indice destinato a mettere l'interlocutore sulle tracce di un pensiero - di un'inten-
zione comunicativa - e quindi si carica di un messaggio contingente. A differenza del

gesto, perô, l'espressione ha una grammatica e un significato, e vale per il significato
degli enunciati, cioè delle espressioni complesse impegnate nella comunicazione, quel-
lo che vale per un segno semplice come il nome "mela". La lingua si affranca dal qui

2 Cfr. Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, vol. I: Die Sprache, Bruno Cassi-

rer, Oxford 1923; trad. it. a cura di E. Arnaud, Filosofia delle forme simboliche, vol. I: II linguaggio,
La Nuova Italia, Firenze 1961.
3 Cfr. Edmund Husserl, Logische Untersuchungen, Max Niemeyer, Halle 1900-1901; trad. it.
a cura di G. Piana, Ricerche logiche, II Saggiatore, Milano 1968; Ludwig Wittgenstein, Philosophische

Untersuchungen, Blackwell, Oxford / Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1953; trad. it. a cura di
M. Trinchero, Ricerche filosofiche, Einaudi, Torino 1967; Bronislav Malinowski, The Problem

of Meaning in Primitive Languages, in Charles K. Ogden - Ivor A. Richards, The Meaning of
Meaning: A Study of the Influence of Language upon Thought and of the Science of Symbolism,
Kegan Paul, Trench, Trubner èc Co., London 1923; trad. it. a cura di L. Pavolini, II problema del

significato nei linguaggi primitivi, in C. K. Ogden - I. A. Richards, II significato del significato, II

Saggiatore, Milano 1966.



— 42 Michèle Prandi

e dall'ora per costruire espressioni dalla struttura stabile, che hanno una sintassi e un
significato stabili. Tra il significato e il messaggio, dunque, c'è una differenza di ordine
di grandezze, che dobbiamo cercare di vedere.

Nella comunicazione, un'espressione linguistica puo essere usata per trasmettere
un messaggio simile al suo significato. Se alla domanda: «Dove è il gatto?» rispondo:
«E scappato», il significato dell'espressione è ragionevolmente simile al contenuto
del messaggio: voglio dire che il gatto è scappato e uso un'espressione che significa:
"Il gatto è scappato". Esempi come questo ci traggono in inganno, perché ci fanno

pensare che i significati degli enunciati coincidono con i contenuti dei messaggi. Ma
un'espressione puo anche essere usata per trasmettere un messaggio molto diverso dal

suo significato. Se alla domanda: «Dove è il gatto?» rispondo: «La finestra è aperta»,
il messaggio - Il gatto è scappato - va cercato lontano dal significato dell'espressione.
Mentre la risposta: «Il gatto è scappato» è coerente con la domanda, la risposta: «La
finestra è aperta» non lo è. A questo punto ritroviamo il versante etico dell'interazione
comunicativa. Il destinatario, nella presunzione che il parlante sia sincero e collabo-

rativo, sceglie di dargli fiducia. Ragionando sul significato délia risposta sullo sfondo
di un insieme di dati concomitanti dei quali dispone - per esempio, la posizione délia

finestra, le abitudini del gatto - arrivera senza fatica a formulare un'ipotesi ragione-
vole sul messaggio: il gatto ha approfittato délia finestra aperta per scappare sui tetti.

Quando un'espressione trasmette un messaggio diverso dal suo significato, toc-
chiamo con mano un dato evidente: nella comunicazione, l'espressione linguistica
non ha valore per la sua struttura e per il suo significato, ma solo corne strumento

per attirare I'attenzione dell'interlocutore sulle intenzioni comunicative del parlante.
Il significato dell'espressione e le intenzioni del parlante appartengono a ordini di
grandezze diversi, e vengono in contatto solo in un momento contingente.

La lingua come patrimonio condiviso: la varietà delle comunità linguistiche
Se cerchiamo di definire l'identità délia lingua nella prospettiva délia comunicazione,
vediamo in primo piano lo strumento contingente, e cioè un repertorio di indici dei

quali un parlante si serve volta per volta per manifestare le sue intenzioni comunicative

più imprevedibili. Solo su uno sfondo lontano, e magari usando lenti speciali,
possiamo intravedere una struttura stabile nel tempo. Il funzionamento délia lingua
nella comunicazione, in altre parole, non rivela ma nasconde la sua struttura.

Se viceversa, seguendo l'intuizione di Cassirer, prendiamo le distanze dalla funzio-
ne di strumento nell'azione comunicativa e cerchiamo di osservarla per quello che è

nella sua struttura, la lingua ci appare in primo luogo corne un patrimonio condiviso
di risorse lessicali e grammaticali che permettono di costruire espressioni complesse

- frasi - che hanno significati complessi. Nella definizione délia lingua che ho appe-
na dato, la parola chiave è condiviso. La condivisione da parte di una comunità, in
effetti, è il criterio essenziale per definire una lingua, come vedremo. Ed è proprio a

partire dalle caratteristiche délia comunità di condivisione che possiamo distinguere
tipi diversi di lingua, e trovare un posto per i dialetti.



Tra comunicazione e identificazione

I segni della lingua non attirano un'attenzione momentanea su oggetti o pensieri

presenti qui e ora ma istituiscono concetti nella lunga durata, e cioè significati. E que-
sta la differenza tra indicare un libro con un'espressione come "quel libro" o con un
dito puntato, e disporre di un nome come "libro", che con il suo significato fornisce

i criteri per riconoscere e classificare la classe di oggetti chiamati libri. I segnali che

identificano oggetti nella comunicazione funzionano perché sono motivati in modo
diretto all'interno di un'esperienza contingente: il libro che indico, per esempio, è vi-
sibile al mio interlocutore, che lo collega alia traiettoria tracciata idealmente dal mio
indice puntato. Fuori da questa situazione contingente non c'è nessun rapporto tra il
mio dito e quel particolare libro. Se ci chiediamo ora che cosa collega in una relazione
stabile nella parola - nel segno linguistico - una catena di suoni come "libro" e il suo

significato, c'è una sola risposta, semplice e disarmante quanto profonda ed essenzia-

le: perché queste relazioni sono condivise dalla comunità dei parlanti della lingua. Se

in italiano "libro" significa 'libro', c'è una sola ragione: i parlanti dell'italiano condi-
vidono questa relazione.4 Sapere una lingua vuol dire condividere, o meglio dare per
scontato di condividere, un sistema di segni e di strutture grammaticali.

Se il patrimonio di risorse grammaticali e lessicali che chiamiamo lingua è l'ogget-
to della condivisione, il suo soggetto non è un individuo isolato ma una comunità:

parlare di condivisione, dunque, significa parlare di comunità. Ora, se osserviamo le

lingue del mondo, siamo colpiti dall'estrema eterogeneità delle comunità che condi-
vidono una lingua.

II dato più immediato, anche se non necessariamente più significativo, è quantitative.

Ci sono lingue come il cinese i cui parlanti superano il miliardo, e lingue i cui

parlanti possono riunirsi in una piazza o in una chiesa. Ma il dato più significativo è

il diverso rapporto tra la lingua, la comunità e il territorio. La condivisione presuppo-
ne una comunità, e la comunità intrattiene un rapporto variabile, essenziale in certi
casi o del tutto esteriore in altri, con un territorio più o meno circoscritto.

Ci sono lingue che occupano un territorio compatto, vastissimo, come il cinese, o

minuscolo, corne un dialetto di montagna, e ci sono lingue parkte in territori diversi

e lontani tra loro, come lo spagnolo in Spagna, in America Latina o nelle Filippine.
Nel primo caso, la comunità coincide in modo significativo con un territorio, che puô
essere un piccolo villaggio di montagna o un paese corne la Cina popolato da quasi

un miliardo e mezzo di persone. Nel secondo, la relazione tra comunità e territorio
si spezza. Ci sono poi lingue che, oltre ad essere lingue materne di uno o più popoli,
sono usate corne seconde lingue di lavoro, di studio e di ricerca da una comunità

più ampia, formata da individui che parlano le più svariate lingue materne. Il caso
che tutti abbiamo présente in questo momento è l'inglese, che ormai si divide tra la

lingua di William Shakespeare e di Jane Austin, legata nella sua formazione storica

all'Inghilterra e poi diffusa come prima lingua in vari paesi del mondo, e un globish
universale, modellato da milioni di utenti sparsi nei più diversi paesi del mondo, per

4 Aristotele definisce i segni linguistici come «suoni significant! per accordo», cioè per condivisione:

phone semantikè katà synthéken. Cfr. Aristotele, Dell'espressione, 16a, in Opere, a cura di G.

Giannantoni, Laterza, Roma-Bari 1973, vol. 1.



— 44 Michèle Prandi

i quali non è la lingua materna ma una lingua puramente strumentale. Nella storia
hanno avuto destini simili il greco ellenistico e il latino imperiale. Il caso del latino
medioevale è ancora diverso, e probabilmente unico nella storia: nel momento in cui
la sua unica funzione era fornire a tutto il mondo occidentale una lingua condivisa

per l'elaborazione e la trasmissione délia filosofia e delle scienze, il latino non era più
la lingua materna di nessun popolo. Dante sottolinea acutamente questa condizione
anomala quando oppone il latino, imparato con fatica grazie alio studio délia gram-
matica, alla lingua materna che ogni bambino impara senza sforzo, prima succhian-

do il latte, e poi semplicemente condividendo l'esistenza quotidiana délia sua comu-
nità. Infine, le comunità linguistiche possono intersecarsi.5 Il parlante di un piccolo
dialetto, in genere, parla anche almeno una lingua nazionale o sovranazionale che

sente sua. Chi usa una lingua sovranazionale come seconda lingua di lavoro, d'altro

canto, parla anche almeno una lingua di dimensione locale o nazionale.

Il perimetro di una comunità linguistica è il risultato mutevole di equilibri di-
versi tra due funzioni opposte nel loro orientamento ma coesistenti e in competi-
zione nella realtà di ciascuna lingua: una è la comunicazione, délia quale abbiamo

già parlato; l'altra è l'identificazione. La funzione di strumento di comunicazione
è immediatamente visibile all'interno délia comunità che condivide la lingua. Ogni
comunità linguistica è certamente una comunità di comunicazione. Al tempo stesso,
il fatto di parlare la stessa lingua è cio che permette ai parlanti di riconoscere la

loro appartenenza a una comunità linguistica: una lingua funziona come strumento
di identificazione di una comunità. La volontà di promuovere la funzione comuni-
cativa è elettivamente inclusiva, e porta naturalmente ad allargare la comunità di

condivisione sul territorio. La volontà, più o meno consapevole, di promuovere la

funzione di identificazione, viceversa, è potenzialmente esclusiva e tende a chiudere

una comunità su sé stessa e sul suo territorio. Il rapporto tra la comunità che condivide

la lingua e il territorio è il fattore che incide più profondamente sull'equilibrio
tra la funzione di mezzo di comunicazione e la funzione di mezzo di identificazione
di una lingua. Riflettendo su questo punto riusciremo a identificare la specificità dei

dialetti.
Le lingue che privilegiano la funzione di mezzo di comunicazione tendono a sgan-

ciarsi da un territorio specifico: da un ambiente fisico ben circoscritto - un villaggio,
una città - una lingua si diffonde a una regione, a una nazione o a un ambiente
culturale omogeneo, o addirittura a un territorio che include più nazioni e culture.
Anche quando è pertinente, perché coincide con una nazione e una cultura, il fattore
territoriale non è più un dato immediato e preesistente alla comunità linguistica.
Viceversa, i confini territoriali sono definiti in primo luogo dalla comunità linguistica,

e quindi dalla condivisione délia lingua; in alcuni casi, ma non necessariamente,
coincidono con confini politici o culturali indipendenti. La formazione e la diffusio-
ne dell'italiano e dello spagnolo sono due casi significativi perché rappresentano due

esiti opposti dell'interazione tra ragioni politiche e ragioni culturali nella diffusione
di una lingua in un territorio. Nel caso dell'italiano, una comunità linguistica e

5 Cfr. Dante Alighieri, De vulgari eloquentia, a cura di V. Coletti, Garzanti, Milano 1991.



Tra comunicazione e identificazione

culturale si è creata indipendentemente da ragioni politiche. II vernacolo di Firenze
è uscito dai confini délia città e della Toscana prima grazie al prestigio della sua

letteratura, e poi come lingua irreversibilmente legata a una cultura nella quale
l'intera Penisola si riconosceva ben prima dell'unificazione politica: la comunità lin-
guistica e culturale precede la sua consacrazione politica. Nel caso dello spagnolo,
viceversa, il fattore politico è stato déterminante. Il castigliano si è diffuso all'in-
tera Spagna sulla spinta dell'unificazione politica. La comunità linguistica è stata
modellata da un'entità politica nazionale che includeva un territorio non omogeneo
sul piano culturale. Nel momento in cui ha varcato il Mediterraneo e l'Atlantico
sulla spinta delle conquiste coloniali, la comunità politica e quindi linguistica ha

assunto una dimensione sovranazionale caratterizzata da una grande pluralité sul

piano culturale.
Le vicende dell'italiano e dello spagnolo sono molto diverse ma mettono in luce un

fattore comune: quando una lingua è diffusa su un territorio ampio e differenziato,
non è il territorio che plasma la comunità linguistica; viceversa, è la comunità
linguistica, e quindi in primo luogo la comunità di comunicazione, che traccia i confini
territoriali sotto la spinta di un equilibrio variabile di fattori politici e culturali. La
funzione comunicativa è prevalente, e la funzione complementare della lingua - la

funzione di identificazione - investe in primo luogo la comunità linguistica; all'inter-
no della comunità linguistica possiamo avere diverse forme identificazioni politica e

culturale e, solo in subordine, un'identificazione territoriale.
Il caso dei dialetti è completamente diverso, anzi, opposto. Per un dialetto tipico

il territorio è il dato primitivo, che precede logicamente la comunità linguistica e ne
traccia i confini. Prima di identificare una comunità di parlanti, un dialetto identifica

un territorio: un dialetto è, per essenza, la lingua di un territorio e i parlanti del
dialetto sono gli abitanti del territorio. In queste condizioni, l'equilibrio tra la funzione
comunicativa e la funzione di identificazione si capovolge a vantaggio della seconda;

inoltre, e soprattutto, l'identificazione investe in primo luogo il territorio.
Se mettiamo a fuoco la funzione comunicativa, la condizione del dialetto appare

paradossale: in vista della funzione comunicativa, ci rendiamo conto che l'uso di un
dialetto non è in ultima analisi indispensabile. La condizione tipica di un parlante

dialettale nel nostro momento storico è un bilinguismo o un plurilinguismo non
equilibrati - quella che i sociolinguisti chiamano diglossia. Mentre il plurilingue
équilibrant sceglie la lingua in funzione delle competenze del destinatario senza subire,
in linea di principio, condizionamenti da parte dei contenuti, il regime di diglossia
prevede uno squilibrio nel raggio di azione delle lingue coinvolte.

In primo luogo, un piccolo dialetto ha un uso solo orale; di conseguenza, sarà esclu-

so dagli usi scritti, anche da quelli più personali e diretti come la corrispondenza.
Corne ha dimostrato lo storico della lingua italiana Enrico Testa, ad esempio, anche in
ambienti caratterizzati da una dialettofonia quasi esclusiva, lo scambio epistolare tra
gli immigrati e le famiglie avviene da secoli in un italiano magari rozzo e rudimentale

ma nettamente distinto, nella consapevolezza degli utenti, dal dialetto nativo.6

6 Cfr. Enrico Testa, L'italiano nascosto. Una storia linguistica e culturale, Einaudi, Torino 2014.



— 46 Michèle Prandi

Inoltre, l'ambito di contenuti che un dialetto è in grado di coprire con il suo les-

sico e con i suoi modelli testuali è certamente meno esteso di quello di una lingua
comune come l'italiano. Questo implica che un parlante, salvo nel caso ecceziona-
le di un interlocutore esclusivamente dialettofono, puô comunicare efficacemente
usando la lingua comune sia i contenuti accessibili ai dialetto, sia quelli inaccessi-

bili. Se questo è vero, il dialetto diventa un'opzione per definizione dispensabile. Le

ragioni che possono spingere un parlante ad optare per il dialetto, a questo punto,
non possono che rimandare alla funzione complementare, e cioè all'identificazione.
Un esempio significativo di questo fatto è offerto dai lavori délia Giunta - l'assem-
blea legislativa - del Comune di Poschiavo. La ragione per la quale, in un regime di
totale libertà linguistica, la maggior parte delle discussioni avviene in dialetto non
è ovviamente dovuta al fatto che l'italiano non sarebbe in grado di esprimere gli
stessi contenuti, e nemmeno al fatto che l'italiano non sarebbe capito da una parte
dei presenti. La sola ragione, peraltro nobile e condivisibile nel momento in cui non
lede il diritto all'espressione e alla comprensione dei presenti, è un omaggio al terri-
torio comunale, alla sua identità e alla sua lingua. Per la stessa ragione chi, corne lo
scrivente, vive una vita familiäre e professionale prevalentemente italofona, torna
al dialetto nativo quando, nel paese di origine - Pendolasco, ora Poggiridenti, in
Valtellina - parla con familiari, amici e conoscenti. Tutti questi interlocutori sono
in grado ovviamente di comunicare in italiano, ma non lo farebbero mai in questo

contesto. La funzione del dialetto non è comunicare messaggi, ma confermare

un'appartenenza, un'identità. Il dialetto appartiene al paese corne il campanile di
San Fedele, la torre del Dosso Boisio e i vigneti dell'Inferno.

La conclusione è chiara, per quanto non banale. Il dialetto di una piccola comu-
nità locale non è indispensabile corne strumento di comunicazione; nel momento in
cui un dialetto divide la funzione comunicativa con una lingua più inclusiva - per
esempio, con l'italiano - la sua sopravvivenza è affidata alla funzione di identifi-
cazione. Per un dialetto i cui parlanti possono raccogliersi in una piazza o in una
chiesa, l'oggetto dell'identificazione è, prima ancora délia comunità, il territorio
che la fonda: la comunità e il territorio sono inseparabili.

I dialetti e l'identificazione con il territorio
Ci sono, nella struttura dei dialetti, due spie dell'ancoraggio essenziale al territorio.
La prima è diretta: la grammatica stessa del dialetto obbliga a esplicitare, nella de-

scrizione delle relazioni spaziali, una mappa condivisa del territorio e délia sua mor-
fologia. La seconda è indiretta. I parlanti delle lingue estese in un territorio vasto
tendono ad ignorare, nel nome délia funzione comunicativa, le differenze inevitabili
nella struttura dei suoni che emergono nello spazio geografico. I parlanti dei dialetti
legati a un territorio, viceversa, esaltano le differenze nella struttura dei suoni con le

lingue dei paesi vicini in nome délia funzione di identificazione. I suoni délia lingua
diventano una bandiera del territorio.



Tra comunicazione e identificazione

Il territorio entra nella grammatica: la deissi ambientale

Nelle lingue parkte da una comunità allargata come l'italiano, il riferimento spaziale

puo essere effettuato con due Strategie opposte: una strategia oggettiva - per esem-

pio, a Surana - e una strategia soggettiva, per esempio, qui, là. La strategia oggettiva
è ancorata nella geografia, e quindi stabile nel tempo. La strategia soggettiva prende

come punto d'irradiazione la posizione contingente del parlante e misura le relazioni
spaziali in termini di distanza: per esempio, un oggetto vicino è qui, un oggetto lon-

tano è là. La strategia soggettiva è chiamata in linguistica deissi, un termine di origine
greca che si riferisce all'atto di mostrare: come se i punti dello spazio fossero indicati
con un dito dal parlante a partire dalla sua posizione, detta origo, 'origine'. La
posizione del parlante, e quindi l'ongo, sono per definizione mobile.

I dialetti parlati in un territorio limitato, dalla morfologia specifica, corne il mio
dialetto nativo di Pendolasco o quello di Poschiavo, presentano come ogni lingua la

strategia deittica soggettiva: si servono, per esempio, di avverbi come child, 'qui', o

ilà, 'là'. L'identificazione puramente oggettiva di un luogo, viceversa, è esclusa dalla

grammatica stessa. Nel mio dialetto, ad esempio, il parlante che vuole descrivere

una camminata verso Surana, una frazione alta del paese, non puô usare una frase

come sum dn'dàc' a Sürana, 'Sono andato a Surana', ma deve per forza dire Sum

dn'dàc' s'a [sii a] Sürana, 'Sono andato su a Surana'. La prima frase è scorretta,
corne lo sarebbe Sono andato Surana in italiano. Lo stesso vale quando localizzia-

mo nello spazio un oggetto, come in G'o 'n briigliu s'a Sürana 'Ho un frutteto su a

Surana', o un intero processo, come in O truat la Maria s'a Sürana, 'Ho incontrato
la Maria su a Surana'.

In queste frasi, l'espressione che include il toponimo, a Sürana, traccia una relazione

spaziale oggettiva, esattamente come avviene in italiano. La relazione spaziale oggettiva,

tuttavia, non puô essere usata da sola, come abbiamo già osservato. L'avverbio
sü che la accompagna - che chiameremo avverbio posizionale - definisce la posizione
di Surana relativamente a un punto di riferimento - a un'on'go - in un modo che

ricorda la deissi. Tuttavia, non siamo in presenza di un caso di deissi soggettiva.
Il su, in effetti, non è misurato a partire dalla posizione mobile del parlante, corne

quando dico: «Guarda lassù», magari accompagnandomi con il dito. Viceversa, è

misurato a partire da un punto fisso nella mappa del territorio condiviso dall'intera
comunità: tipicamente, il centro del paese. Siamo in presenza di una forma di deissi

non soggettiva, che chiamero ambientale. Nella deissi soggettiva, comune a tutte le

lingue, l'organizzazione dello spazio è una galassia mobile priva di un centro fisso.

L'ongo segue la posizione contingente del parlante corne il guscio segue la chiocciola.
Il sistema délia deissi ambientale, viceversa, ricorda nella sua struttura l'universo
tolemaico che ruota intorno a un centro fisso. Nella deissi soggettiva, il qui, il là, il
su e il giù cambiano a seconda délia posizione mobile del parlante. Nella deissi

ambientale, la posizione di un luogo rimane fissa perché è ancorata a un 'origo fissa. Nel
mio paese natale, ad esempio, Surana è sempre sü, 'su', Sondrio è sempre giu, 'giù', la

Valdirogna è sempre int, 'dentro', Tresivio è sempre via, 'via', Montagna è sempre fö,
'fuori'. In definitiva, il dialetto non conosce il riferimento spaziale oggettivo. Questo



— 48 Michèle Prandi

dato, tuttavia, non implica che il riferimento spaziale sia necessariamente soggettivo:
il riferimento spaziale délia deissi ambientale non è oggettivo né soggettivo ma inter-

soggettivo, basato su una mappa del territorio condivisa dalla comunità dei parlanti
a partire da un'on'go indipendente dal singolo soggetto parlante nella quale la comunità

si riconosce.7

La struttura délia deissi ambientale cambia a seconda délia lingua: in particolare,
varia il numéro delle posizioni e degli avverbi posizionali che le identificano.

Nei dialetti délia Val di Susa, ad esempio, la deissi ambientale è limitata all'opposizione

tra su e giù. Questa dimensione è quella legata in modo più diretto alio spazio geogra-
fico oggettivo; di conseguenza è l'ultima a scomparire, e sopravvive in modo embrio-
nale perfîno nelle lingue disancorate da un territorio specifico: un francese del Sud, ad

esempio, dice che sale a Parigi. Nei dialetti délia Val di Blenio, nel Canton Ticino, le di-

mensioni sono due: oltre a sut giù, è documentata l'opposizione tra dentro e fuori. Nei
dialetti valtellinesi e poschiavini, oltre che nei ladini dolomitici, le dimensioni sono tre:

su e giù, dentro e fuori, via e qua o fuori. Il dialetto di Poschiavo, ad esempio, ha cinque
avverbi organizzati in tre dimensioni, esattamente corne il mio dialetto di Pendolasco:

sii vs gio, inta vs fora, via vs fora. È interessante sottolineare che la distribuzione degli
avverbi posizionali non è prevedibile a partire da dati oggettivi corne la quota o i punti
cardinali. Un caso estremo è documentato in Valposchiavo. Poschiavo è a monte di Le

Prese più o meno alla stessa quota, mentre San Carlo è a monte di Poschiavo in posizio-

ne più elevata. Malgrado questo, un abitante di Le Prese dice Vak sü a Pus'ciaf, 'vado

su a Poschiavo', e Vak int a San Carlu, 'vado dentro a San Carlo'.
Nella descrizione del movimento del tipo venire, la funzione dell'avverbio posizio-

nale si inverte: invece di ancorare la fonte del movimento all'ongo, l'avverbio posi-
zionale localizza Yorigo rispetto alla fonte. La frase Vegni (in) giù da Suasar, 'Vengo
(in) giù da Suasar' ad esempio, ci dice che Yorigo - il centro del paese - si trova giù
rispetto a Suasar; Vegni (in) sii d'in Plang, 'Vengo in su da in Plang' ci dice che si

trova su, e cosï via.
Un caso interessante, sempre in Valposchiavo, è documentato a Brusio, dove la

descrizione del venire da ammette due determinazioni posizionali: una, obbligatoria,
situa l'ongo rispetto alla fonte; l'altra, opzionale, àncora la fonte nell'ongo: Vegni in
int da fo a Tiran, 'Vengo in dentro da fuori a Tirano'; Vegni in fo da int a Pus'ciaf,

'Vengo in fuori da dentro a Poschiavo'.

Il radicamento délia deissi ambientale nella grammatica stessa, e in particolare
nella sintassi, ci fa capire che la relazione privilegiata è tra la lingua e il territorio, e

che la comunità è identificata dai confini del territorio. Questo fatto presuppone a

sua volta un parlante vincolato al suo territorio. Anche quando un parlante, corne

7 La deissi ambientale è stata studiata soprattutto nella regione alpina, tra Italia e Svizzera, ma è

documentata in tutto il mondo, dalla regione dell'Himalaya al Vietnam. Tuttavia è stata in genere
assimilata alla deissi soggettiva, per cui la sua spécificité non è mai stata riconosciuta. Per una ras-

segna degli studi rimando al mio Varieties in Italy 2: Alpine Varieties, in Konstanze Jungbluth
- Federica Da Milano (ed. by), Manual of Deixis in Romance Languages, De Gruyter, Berlin-
Boston 2015, pp. 114-139; trad. it. La deissi ambientale nei dialetti romanzi alpini, in «Bollettino
délia Société storica valtellinese» 68 (2015), pp. 251-274.



Tra comunicazione e identificazione

me, lascia il suo territorio, ogni volta che pensa ai suoi luoghi o ne parla da lontano

con persone familiari, non puô che ancorarli al sistema posizionale, solido come una
roccia. Anche per chi si trova lontano da Pendolasco, Surana è sempre sü, Sondrio è

sempre giu, il Valdirogna è sempre int, Tresivio è sempre via, e Montagna è sempre fö.
Una conseguenza non banale del radicamento nel territorio è che un dialetto non si

puô imparare corne si impara una qualsiasi lingua seconda. Mentre si puô imparare
l'inglese senza mettere piede in un paese anglofono, un dialetto del tipo descritto si

puô imparare solo vivendo, e possibilmente nascendo, all'interno del suo territorio.
Per questo non ho mai parlato in dialetto con i miei figli. Non è stata una scelta:

l'opzione non era alla mia portata, dato che i miei figli sono nati e vivono lontano dal

paese dove si parla il dialetto.

I suoni délia lingua come segnali di appartenenza
La linguistica ha messo in luce ormai da un secolo8 che la funzione dei suoni linguisti-
ci - dei fonemi - è la differenziazione di parole diverse con significati diversi. Questa

funzione, a sua volta, non è legata aile proprietà fisiche dei suoni, ma a una propriété
più astratta, e cioè alla capacité di ciascun fonema di differenziarsi da ciascun altro
fonema délia lingua: "pane", ad esempio, si differenzia da "rane" semplicemente

perché il suono che trascriviamo p si differenzia dal suono che trascriviamo r.
All'interno delle comunité linguistiche di una certa estensione puô accadere che il

numéro di fonemi attivi nella lingua o il loro modo di realizzazione possano variare,
in primo luogo su base geografica. In Toscana, ad esempio, la vocale e chiusa - é - e la

vocale e aperta - è - sono due fonemi distinti. Per esempio, il nome pèsca, riferito al

frutto, si distingue dal nome pésca, riferito all'attivité di pescare. Questa differenza,
che non è nemmeno percepita da un parlante settentrionale medio, non ha un grande

peso funzionale: non incide in modo critico sulla differenziazione delle parole e dei

significati. Una differenza nella realizzazione di uno stesso fonema è la tendenza, in
moite aree meridionali, a pronunciare come lunghe - cioè come se fossero trascritte
doppie - le consonanti poste tra due vocali: per esempio, a pronunciare "agile" come
aggile. In area veneta, all'opposto, il parlante medio tende a cancellare la differenza

tra vocali lunghe e brevi: per esempio, a pronunciare "bello" come belo. Di fronte a

queste differenze, l'atteggiamento del parlante italiano medio è significativo. Le par-
ticolarité regionali, siccome non ostacolano la comunicazione, sono semplicemente

ignorate. Magari forniscono la materia prima inesauribile ad ogni genere di battute

e scherzi, ma non intaccano la certezza di condividere una lingua comune. Questo
atteggiamento è coerente con il privilegio accordato alla funzione comunicativa ri-
spetto all'identificazione territoriale. Nei dialetti legati a un territorio, ancora una
volta, accade esattamente l'opposto.

8 Cfr. Ferdinand de Saussure, Cours de linguistique générale, Payot, Paris 1916; trad. it. a

cura di T. De Mauro, Corso di linguistica generale, Laterza, Bari 1967; Nikolaj S. Trubeckoj,
Grundzüge der Phonologie (Travaux du Cercle linguistique de Prague, VII), Prag 1939; trad. it. a

cura di G. Mazzuoli Porro, Fondamenti di fonologia, Einaudi, Torino 1971.



— 50 Michèle Prandi

Il mio dialetto natale e quello del paese confinante ad ovest - Montagna - si di-

stinguono come la Campania e il Veneto nel trattamento delle consonanti. Nel mio
dialetto non esistono quasi consonanti lunghe, mentre a Montagna le consonanti

lunghe sono prevalenti. Il recinto del maiale, ad esempio, è rèla a Pendolasco e relia a

Montagna; la nebbia passa da ghèba a ghèbba, e cosï via. Ora, queste differenze non
sono ignorate ma sottolineate, e contribuiscono a creare una barriera invalicabile tra
dialetti vicini. Per chi, corne me, ha il padre di Pendolasco e la madré di Montagna o

viceversa, queste differenze sono autentici banchi di prova, sulle quali i compagni di

gioco ti aspettano al varco. Questo comportamento dei parlanti, ovviamente, non è

funzionale alla comunicazione, che peraltro non ne soffre minimamente, dato che i
dialetti vicini sono ampiamente intercomprensibili, ma all'identificazione. Il dialetto
di Pendolasco è diverso dal dialetto di Montagna corne i due campanili o i due vini,
l'Inferno e il Grumello. Ciascuno riconosce i suoni del suo dialetto corne esclusiva-

mente suoi, corne le campane del paese o lo scroscio del torrente vicino alla casa.

Conclusione

Sul piano délia struttura, i dialetti sono lingue corne tutte le altre. Anzi, possono es-

sere più ricche delle lingue a diffusione larga, corne mostra il caso délia presenza del

complesso sistema di avverbi posizionali funzionali all'ancoraggio deittico ambienta-
le nella grammatica. Sul piano funzionale, viceversa, sono nettamente distinti: grazie
al legame indissolubile con un territorio ben delimitato e dalla morfologia specifica,

presentano un equilibrio tra la funzione di strumento di comunicazione e la funzione
di mezzo di identificazione decisamente sbilanciato a favore délia seconda. I dialetti
sono in primo luogo lingue di un territorio, condivise da una comunità circoscritta
dai confini del territorio, funzionali all'identificazione di un territorio. I principa-
li correlati empirici osservabili di questo dato sono la permeabilità delle strutture
grammaticali alla morfologia del territorio e la tendenza alla differenziazione del

patrimonio di suoni, soprattutto tra dialetti parlati in territori contigui.


	Tra comunicazione e identificazione : il dialetto come lingua di un territorio

