
Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani

Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 88 (2019)

Heft: 3: Arte e scienza, Letteratura, Diritto

Vorwort: "E io sono Diogene, il cane" : Il coraggio della verità

Autor: Fontana, Paolo G.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«E io sono Diogene, il cane». Il coraggio délia verità
Editoriale

Parresia non è certo un termine comune ai giorni nostri. Eppure, come spiegô magi-
stralmente Michel Foucault nei suoi corsi accademici degli anni 1982-1984, gli ultimi
tenuti prima délia sua morte prematura, questa parola ricorre con frequenza - anche

se con diverse sfumature ed evoluzioni di significato - nella letteratura greca, greco-
romana e patristica da Euripide fino a Giovanni Crisostomo, inclusi diversi scritti
neotestamentari, in particolare le lettere di Paolo.

Letteralmente, in greco antico, significa "dire tutto" (pan - rehma). Un "dire tutto"
- o meglio, si dovrebbe dire, un "parlar franco", un "parlare con schiettezza" - che

non in ogni tempo e da ogni punto di vista fu considerato una virtù: la scuola filoso-
fica del cinismo dériva il nome proprio dalla propensione dei suoi fondatori e seguaci

a parlare in maniera che a molti appariva smodata, irrispettosa, priva di timori e

cautele, quasi come quella di un cane (kyon, kynos) che abbaia: «Io sono Alessandro,
il gran re» - «E io sono Diogene, il cane».

Nella sua interpretazione più negativa la parresia corrisponde alla "chiacchiera",
alla facoltà di ciascuno di dire la propria, anche la cosa più stupida o più pericolosa:
cosî si ritrova nell'Areopagitico di Isocrate e in alcuni dialoghi di Platone. Ma délia

parresia esiste, soprattutto, una concezione positiva che consiste nel "dire la verità",
nel parlare senza nascondimento, esattamente come non-nascondimento (a-letheia) è

l'essenza délia verità stessa. In qualche modo si puô dire che la parresia debba essere

vista in compléta opposizione alla retorica, intesa come arte dell'astuzia e dell'in-

ganno, délia simulazione e délia dissimulazione; in Quintiliano anch'essa compare
invero come figura retorica, ma al suo "grado zero", come licentia, sospensione di

ogni artificio discorsivo.
Il concetto di parresia fu perô anche considerato in epoca antica, nella democrazia

ateniese, un tratto fondante ed essenziale délia vita politica al pari dell'eguale dirit-
to di parola dei cittadini ntWagorà e délia loro uguaglianza di fronte alle leggi. In

questo contesto la parresia occupa un posto particolare, trattandosi al contempo di

un diritto ma anche di un dovere e di un concetto etico (ed etopoietico) ancor prima

che di un concetto politico. La parresia è un diritto intrinsecamente legato alla

partecipazione politica, lamenta l'esule Polinice di fronte alla madre-regina Giocasta
nelle Fenicie; la parresia è un dovere (o una qualità che si deve possedere), anche

se dovesse creare dispiacere, rammenta Demostene nella prima delle sue Filippiche.
Che cos'è, dunque, vera parresia? Un primo attributo che Foucault individua è il

necessario coinvolgimento del parlante, di "colui che dice la verità", ovvero del par-
resiastes: egli stesso è il soggetto délia verità di cui riferisce; tramite la sua parola egli
assicura la perfetta coincidenza tra opinione e verità; egli sa che ciô che dice è vero.



Come fidarsi? Come riconoscere il parresiastes} La parresia si riconosce perché
chi la esercita, scegliendo una specifica relazione con il proprio sé, espone sé stesso a

un rischio o un pericolo, che puô essere di diverso genere: la morte, certo (pensiamo
a Socrate, parresiastes per antonomasia, o ai martiri cristiani nella forma estrema
della testimonianza di fede), l'esilio, l'emarginazione, ma anche una penalizzazione,
la rottura di relazioni di amicizia, la perdita del consenso e della popolarità, il diritto
stesso al parlare con franchezza. La verità richiede coraggio.

Per essere tale la verità che si esprime nel discorso parresiastico deve anche essere

una critica: la verità pronunciata puô, si, riguardare il parlante (come autocritica) o
l'interlocutore (o entrambi), ma deve per forza urtare l'interlocutore, qualcuno che

abbia il potere di esporre il parresiastes al pericolo. Pertanto il parresiastes è sempre
in una posizione d'inferiorità o dipendenza rispetto al proprio interlocutore: la sua è

una critica "dal basso". Parresiastes puo essere il filosofo che critica il tiranno (Plato-
ne alia corte di Dionisio di Siracusa), il suddito che critica il sovrano, il subordinato
che critica il capo, l'allievo che critica il maestro, una debole minoranza che critica
la maggioranza.

Parresia è una critica che espone al pericolo. Non per nulla Niccolô Machiavelli,
che pagava lo scotto dell'esilio sulla propria pelle, nei suoi Discorsi sopra la prima
Deca di Tito Livio ammonisce i «consigliatori» del principe: coloro che rinunciano
alla verità «mancano dell'ufficio loro», coloro cui il coraggio della verità non manca
«entrano in pericolo della vita e dello stato». Di conseguenza l'invito dell'ex can-
celliere della Repubblica fiorentina è quello di dire «la opinione sua sanza passione,
e sanza passione con modestia difenderla: in modo che se la città o il principe la

segue, che la segua voluntario e non paia che vi venga tirato dalla tua importunità».
«Sanza passione» o, altrimenti detto, senza retorica: non ci deve essere una volontà
di convincere l'interlocutore, perché la verità non ne ha bisogno e chiede semmai una
conversione, una trasformazione. Un consiglio saggio, non una garanzia infallibile
di successo (e di salvezza da possibili ripercussioni): preferibile - nell'incertezza della
reazione - sarebbe infatti l'omertà o un remissivo piegarsi aile proprie convenienze

personali, rinunciando alla verità.
Dire la verità è perô un dovere: il parresiastes potrebbe tacere, nessuno lo costrin-

ge a parlare, ma egli sa che invece deve, che lo deve a sé stesso e agli altri, che non
puô sottrarsi alla verità perché la verità stessa ha bisogno di essere detta, di essere

disvelata.

Ora, cari lettori, credo che tutti vi siate chiesti del perché di questa introduzione, del

perché io stia qui a parlarvi della parresia. Lo faccio perché credo che sia oggi giunto
il kairos, il momento cruciale e opportuno per far sentire la nostra voce di grigionita-
liani, di esercitare il nostro diritto alla critica priva di sconti e d'infingimenti in quanto
minoranza linguistica troppo spesso discriminata o dimenticata, di non rassegnarci a

questo stato di cose, insomma di dire la verità che tutti noi conosciamo. Lo dobbiamo
a noi stessi, lo dobbiamo anche agli altri: il nostro essere cittadini di questa quadrilin-
gue Svizzera e di questo trilingue Cantone dei Grigioni lo richiede. Dobbiamo farlo,
tutti, anche a costo - se necessario - dell'autocritica e dalla trasformazione di sé,



anche a costo - se cosî deve essere - délia rinuncia a qualche piccolo accomodamento
concessoci nel corso del tempo, forse nella speranza di una nostra abdicazione al

dovere di una critica onesta e coerente a una situazione politica e sociale che non cor-
risponde ai principi costituzionali che insieme - minoranza e maggioranza - ci siamo
dati. Abbaiamo di fronte all'ingiustizia, non facciamoci ammansire.

Lo so, ciô che dico potrebbe forse far storcere il naso a qualcuno: ma la verità mi

obbliga a parlare. La verità richiede sempre (almeno un pizzico di) coraggio.

Paolo G. Fontana




	"E io sono Diogene, il cane" : Il coraggio della verità

