
Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani

Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 86 (2017)

Heft: 3: Diritto, Letteratura, Storia

Artikel: Il grado zero della traduzione

Autor: Egger, Jean-Luc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-738069

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-738069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Luc Egger

Il grado zero délia traduzione

Vorrei iniziare questo intervento1 con una citazione di Primo Levi, uno scrittore che

apprezzo molto e la cui opera è drammaticamente collegata con il tema dell'esposi-
zione sul processo di Norimberga presentata in questi giorni a Milano. Nel secondo

capitolo di Se questo è un uomo, Levi descrive il suo arrivo nella realtà del campo di
lavoro di Monowitz, vicino ad Auschwitz:

Allora per la prima volta ci siamo accorti che la nostra lingua manca di parole per
esprimere questa offesa, la demolizione di un uomo. In un attimo, con intuizione quasi
profetica, la realtà ci si è rivelata: siamo arrivati al fondo. Più giù di cosî non si puô
andare: condizione umana più misera non c'è, e non è pensabile. Nulla più è nostro: ci
hanno tolto gli abiti, le scarpe, anche i capelli; se parleremo, non ci ascolteranno, e se ci
ascoltassero, non ci capirebbero. Ci toglieranno anche il nome: e se vorremo conservar-
lo, dovremo trovare in noi la forza di farlo, di fare si che dietro al nome, qualcosa ancora
di noi, di noi quali eravamo, rimanga.1

In questa sorta di narrazione dell'orrore, che segna anche il punto d'arrivo del

«viaggio all'ingiù, verso il fondo» che Levi aveva iniziato lasciando il campo di rac-
colta di Fossoli («siamo arrivati al fondo»), viene menzionato un momento capitale,

una fase cruciale, del processo di demolizione razionale e freddamente sistematica

dell'umano messo in atto dai nazisti, e cioè l'espulsione dell'uomo dal linguaggio,
l'esclusione degli esseri umani dalla sfera del logos.

Non si tratta qui, è importante rilevarlo, di distruggere il linguaggio, o di privare
l'uomo délia sua facoltà più specifica, ma appunto, secondo una logica più perfida,
di mettere tra parentesi il patrimonio linguistico di ognuno, di lasciarlo sussistere

fisicamente e fisiologicamente, ma non nella sua dimensione propria, deprivandolo
cioè di ogni pertinenza, di ogni appiglio con il reale e quindi, in definitiva, di creare
un universo in cui è, si, lecito parlare e portare un nome, ma dove la parola non è

considerata parola, perché non è ascoltata e, semmai ascoltata, comunque non capita
(«se parleremo, non ci ascolteranno, e se ci ascoltassero, non ci capirebbero»), e dove

il nome e tutto ciô che di personale vi è normalmente associato ha perduto il suo
titolare e dunque, in definitiva, il suo referente.3

' Il présente testo ripropone in forma leggermente ampliata l'intervento dell'autore alla tavola rotonda
del 18 maggio 2017 intitolata «Multilinguismo: tra democrazia, identità ed economia» svoltasi presso la

Civica scuola interpreti e traduttori "Altiero Spinelli" di Milano a margine délia mostra «Un processo - 4
lingue» organizzata dall'Associazione internazionale interpreti di conferenza (AIIC) in Italia.
1 Primo Levi, Se questo è un uomo, a cura di A. Cavaglion, Einaudi, Torino 2013, p. 19 (corsivi
nostri).

Si notera, en passant, il climax nella rappresentazione verbale di questo svuotamento: prima gli
oggetti personali, poi gli elementi corporali, in seguito - più interiormente - il linguaggio, il nome
e, infine, l'identità corporale, innominata, l'istanza personale al di là del nome (quel qualcosa di noi
che sta «dietro al nome»).

Quaderni grigionitaliani 86 (2017/3), pp. 57-61



Jean-Luc Egger

È, questa, una situazione che non saprei definire in termini sociologici o

antropologici, ma è un contesto che sicuramente rappresenta una sorta di "grado
zero délia traduzione", un contesto nel quale l'idea stessa di un approccio traduttivo
della lingua perde qualsiasi significato e diventa improponibile. Perché?

Proprio perché i presupposti basilari di ogni traduzione sono negati. Siamo abitua-
ti - soprattutto oggi, in un mondo «pervaso di traduttività»4 - a vivere di contatti
tra culture e lingue diverse, ma solitamente abbiamo della traduzione una visione

tecnicistica, quasi corne se, in fondo, la traduzione fosse semplicemente un'operazio-
ne: un'operazione che genera costi, perdite di tempo e problemi di ogni sorta, e che,

prima o poi, finira per essere meccanizzata, svolta da macchine.

Ma la traduzione, prima di essere un'operazione tecnica, è un approccio umano e, in

quanto taie, è un'attività investita di molteplici significati. Se c'interroghiamo appunto
sul senso umano della traduzione, scopriamo che essa contribuisce in modo non
indifferente a preservare la dimensione umana, ci accorgiamo, come diceva il poeta Yves

Bonnefoy, che «tradurre è la chiave di ogni comprensione della cosa umana».5
In un saggio di qualche anno fa6 avevo abbozzato sette tesi per delineare gli elemen-

ti basilari di quello che potrebbe essere un paradigma della traduzione istituzionale,
cioè la concezione che i membri di una comunità di addetti ai lavori condividono in
termini di tecniche, modelli e di valori di riferimento per svolgere la loro attività.7
In altre parole, per il caso della traduzione si tratta dell'insieme degli impegni teorici
condivisi da tutti coloro che si occupano di questa attività, indipendentemente dal

tipo di traduzione o dalla poetica traduttiva in questione. Riassumo qui brevemente
le sette tesi:

i La traduzione è un processo che permette un aumento d'informazione8 e della

qualità dei testi.

z) La traduzione, in quanto confronto della nostra identità linguistica con l'alteri-
tà, è un prezioso atto di civiltà.
3 La traduzione è una prova di vitalità di una lingua.
4) La traduzione, in quanto base dell'esistenza di realtà plurilingue, è un importante

fattore di coesione sociale e politica.
5 La traduzione, come ogni atto di scrittura, presuppone una buona dose d'inven-
tività ed è quindi opera creativa.9

4 Come segnalava già nel 1992 Tullio De Mauro (Sette forme di adeguatezza délia traduzione,
relazione al congresso internazionale deU'Associazione italiana di semiotica, Venezia, settembre

1992, ora in Id., Capire le parole, Laterza, Roma-Bari 2002, pp. 81-95).
5 Yves Bonnefoy, La comunità dei traduttori, a cura di F. Scotto, Sellerio, Palermo 2005, p. 54
(orig. La communauté des traducteurs, Presses Universitaires de Strasbourg, Strasbourg 2000).
6 Jean-Luc Egger, Elementi per un paradigma della traduzione istituzionale, in «LeGes - Legisla-
zione e Valutazione», 2012, n. 3, pp. 429-435.
7 Nel senso dunque di matrice disciplinare, per cui cfr. Giorgio Agamben, Signatura rerum. Sul
metodo, Bollati Boringhieri, Torino 2008, p. 13.
8 George Steiner rilevava, per esempio, che «la traduction idéale nie l'entropie» (La bénédiction
de Babel, in Id., Oeuvres, Gallimard («Quarto»), Paris 2013, p. 619.
' Cfr. Henri Meschonnic, Poétique du traduire, Ed. Verdier, Lagrasse 2012, p. 576 (corsivo
nostra): «Traduire n'est traduire que quand traduire est un laboratoire d'écrire. [...] Écrire ne se fait



II grado zero délia traduzione

6) La traduzione, grazie alla sua capacità di convogliare l'attenzione al fatto lingui-
stico e a tutto quanto vi è associato, è un fattore di umanità.
7) La traduzione è un'attività complessa (ove il termine «complessa» riunisce alme-

no gli aggettivi 'difficile', 'faticosa' e 'onerosa').

Quando avevo elaborato questi concetti non avevo evidentemente in mente il con-
testo del «fondo» descritto da Levi e non avevo quindi fatto la prova a contrario per
verificare la pertinenza di questa concezione della traduzione. Se la facciamo, pos-
siamo tuttavia accorgerci quanto la situazione in cui si trova lo Häftling sia lontana,
estranea all'universo della traduzione, ancor prima che all'universo del linguaggio.1"

Nel «fondo» le lingue sono presenti, acusticamente, ma non umanamente, proprio

perché qui fa crudelmente difetto quel particolare tipo d'approccio del fatto
linguistico, quella speciale cura della parola, assicurata dalla traduzione. Tradurre è

quella forma di paradosso virtuoso per cui confrontiamo la nostra identità verbale

con l'alterità e riusciamo ad esprimere questa alterità con le parole della nostra identità.

Se pensiamo che in realtà la nostra identità, corne ogni cosa, assume una forma
comprensibile soltanto nel linguaggio,11 possiamo misurare quanto taie processo di

trasposizione identitaria sia profondamente etico. Affinché questo sia possibile, è

evidentemente necessario un approccio capace di superare l'assimilazione in un con-
fronto fecondo, un confronto, cioè, attraverso il quale siamo talvolta portati fino ai

limiti semantici delle nostre parole per guardare oltre,12 ed è proprio grazie a taie

esercizio che prendiamo più chiaramente coscienza della relatività della nostra lingua
e delle sue peculiarità. Nello stesso tempo, la nostra lingua - e noi con essa - si tra-
sforma, si amplia,13 scopre nuove regioni dell'essere, ma anche nuove risorse espres-
sive, promuovendo quello che il linguista Friedmar Apel ha definito il «movimento
del linguaggio».

pas dans la langue, comme si elle était maternelle, donnée, mais vers la langue. Écrire n'est peut-être
qu'accédeq en s'inventant, à la langue maternelle. Écrire est, à son tour, maternel, pour la langue. Et
traduire n'est cela aussi que si traduire accepte le même risque».
10 Forse è proprio per questo, sia detto per inciso, che l'infante nato nell'alveo di questo «fondo»
resta totalmente escluso dal linguaggio e da qualsiasi mediazione o traduzione, corne mostra l'esem-

pio del bambino Hurbinek - «un figlio della morte, un figlio di Auschwitz» - narrato da Primo Levi
in La tregua, il quale «non sapeva parlare e non aveva nome», eppure «la parola che gli mancava,
che nessuno si era curato di insegnargli, il bisogno della parola, premeva nel suo sguardo con urgen-
za esplosiva» (in Id., Opere, Einaudi, Torino 1997, vol. I, p. Z15).
" Sulla «linguisticità della nostra esperienza del mondo» o sul carattere assoluto della «sprachliche

Welterfahrung» restano capitali le pagine di Hans-Georg Gadamer in Verità e metodo, a cura
di G. Vattimo, Bompiani, Milano zooo, pp. 893-920.
11 «Tradurre significa appiccicarsi e avvinghiarsi ad ogni parola e scrutarne il senso» (Natalia
Ginzburg, «Nota del traduttore», in Gustave Flaubert, La signora Bovary, Einaudi, Torino 1983,
PP- 431-433)-
> Basti pensare che alcuni termini chiave del lessico filosofico e scientifico moderno nascono
come calchi, traslitterazioni o inediti adattamenti ad opera di traduttori latini di testi greci o arabi,
come per esempio i termini latini aristocratia, autarchia, entitas, legalitas, ecc. Cfr. Tullio Gregory,
Translatio linguarum. Traduzioni e storia della cultura, Leo S. Olschki, Firenze 2016, pp. 28-29.



Jean-Luc Egger

Per venire al tema dell'incontro - «multilinguismo, democrazia e identità» -, credo
che sia possibile dimostrare, e del resto è stato anche fatto, che l'identità della nostra
civiltà deve molto a tale virtuoso paradosso: in un recente libro14 Tullio Gregory illustra

come il processo storico attraverso cui la nostra civiltà si è costruita sia stato un
lungo susseguirsi di recepimenti, innesti, trascrizioni e traduzioni di patrimoni cultu-
rali passati, i quali, proprio grazie alla traduzione, hanno potuto non solo perdurare
nel tempo, ma innovarsi, dare stimoli ad altre tradizioni e fecondare l'evoluzione
storica della civiltà. Pensiamo in proposito, per esempio, al recepimento, all'assimila-
zione e alla trasmissione del retaggio classico da parte di autori e traduttori rinasci-
mentali come Lorenzo Valla o Marsilio Ficino.

Ebbene, trasponendo il discorso di T. Gregory a una realtà che mi è più vicina e nota,

posso dire che in una prospettiva sincronica - e non diacronica, corne quella della

storia della nostra civiltà - anche i testi istituzionali assumono la loro piena identità
testuale grazie all'apporto del confronto fecondo con le altre versioni linguistiche.

La Svizzera moderna si è voluta plurilingue molto presto e nel percorso storico di for-
mazione dello Stato federativo per progressivo accentramento di determinate com-

petenze ha sempre prestato un'attenzione particolare al multilinguismo delle proprie
istituzioni. Ricordo a questo proposito, tra l'altro, che il primo servizio linguistico
istituto a Berna presso la Cancelleria federale è stato proprio quello della lingua uf-
ficiale più minoritaria, cioè l'italiano, e approfitto dell'occasione per segnalare che il
centesimo anniversario di questo servizio ricorrerà proprio alla fine di quest'anno.15

Ma cosa significa, al di là della retorica, prestare un'attenzione particolare al

multilinguismo istituzionale? Almeno due cose:

- garantire il pari trattamento di tutte le lingue dichiarate ufficiali;
- considerare il multilinguismo non come un dato di fatto, ma corne un compito

permanente.
È soltanto combinando questi due elementi che la presenza di più lingue in un

contesto statuale puô diventare un fattore positivo e, più concretamente, non
costituire più tanto un problema quanto piuttosto una risorsa.16

Non intendo entrare in dettagli tecnici e amministrativi che esulano evidentemente

dal quadro della tavola rotonda, ma per dare un po' di sostanza a quanto ho appena
detto credo opportuno affermare che la gestione della stesura di una legislazione

multilingue è una formidabile scuola d'identità, non solo in termini di tutela delle

lingue minoritarie - che appunto grazie alla traduzione hanno il diritto di esistere

ufficialmente accanto alla lingua o aile lingue maggioritarie e, quindi, di contribuire
all'identificazione dei cittadini con lo Stato - ma anche in senso propositivo forte e

d'arricchimento reciproco.

14 T. Gregory, Translatif) linguarum, cit.
» Il 28 dicembre 1917 il Consiglio federale decideva infatti l'istituzione presso la Cancelleria federale

del «Segretariato di lingua italiana» (poi «Segreteria per la Svizzera italiana» e oggi «Divisione
italiana dei Servizi linguistici centrali»).
16 È anche in questo senso che vanno lette, mi pare, le disposizioni di cui agli artt. 2 e 3 della Legge
federale sulle lingue nazionali e la comprensione tra le comunità linguistiche del 5 ottobre 2007.



II grado zero délia traduzione 61 —

La particolarità del multilinguismo legislativo svizzero consiste proprio nello sfrut-
tare le potenzialità immense della traduzione per fare sî che quanto messo in atto per
garantire il multilinguismo non sia un processo univoco o monodirezionale di mera
trasposizione linguistica, ma diventi un rapporto di causalità circolare tra testo di

partenza e testo d'arrivo, dove appunto il testo d'arrivo retroagisce anche sul testo
di partenza. Questo significa, tra l'altro, che ogni versione linguistica fa autorità, sia

prima dell'adozione del testo definitivo, potendo influenzare le formulazioni delle

due altre versioni, sia una volta entrata in vigore, mettendo a disposizione del giudice
un'arma interpretativa molto potente.

Ma, per giungere a tanto, occorre evidentemente garantire alle lingue in questione
la giusta considerazione: questo è possibile, concretamente, se il confronto tra più
versioni linguistiche di un testo avviene nella fase preparatoria, quando cioè nessuna
delle versioni linguistiche ha ancora assunto la sua forma definitiva, sicché si possa
procedere ad assestamenti, correzioni e adattamenti in tutti i testi. In questa dinamica

orizzontale, ancora una volta, le lingue ufficiali interagiscono costruttivamente lungo
tutta la procedura legislativa, di modo che i testi assumono la loro forma definitiva

- che è poi la loro identità - proprio passando attraverso il vaglio del confronto
interlinguistico. La possibilité procédurale di un tale rapporto di causalità circolare e

d'interazione tra versioni linguistiche è uno dei presidî istituzionali posti a garanzia
della parità tra le lingue ufficiali17 ed è fondamentale.

Pascal diceva che rinnegare la propria estraneità équivale a perdere la propria identità.

Analogamente, mi pare di poter affermare, pensando anche al «fondo» descritto
da Primo Levi, che in un contesto multilingue perdere l'apporto decisivo della traduzione

equivalga a perdere la propria identità e, con essa, forse pure la propria lingua.

17 Per un'analisi dell'importanza di tali presidî cfr. Jean-Luc Egger / Angela Ferrari, L'italiano
federale svizzero: elementi per una ricognizione, in «Studi italiani di linguistica teorica e applicata»,
XLV (2.016), n. 3, pp. 499-523.




	Il grado zero della traduzione

