Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani
Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 80 (2011)

Heft: 1: Lingue al limite

Artikel: Appauvrissement visuel

Autor: Baur, Ruedi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-325304

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-325304
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ruepi BAur

Appauvrissement visuel

Ma contribution a une réflexion sur le nouveau statut de ces langues locales en per-
te d’importance évoquera la question de la traduction. Non pas celle qui reléve de
I’échange oral ou écrit mais la traduction qui passe entre textes et images, images et
textes, voire entre images et images. Traduction également entre ces deux mondes
qui cohabitent aujourd’hui: celui de ce plus petit commun dénominateur planétaire
dominé par le marketing et les stratéges de la séduction et celui plus complexe des
multiples différences et richesses locales. Je me situe donc en paralléle a vos propos
en essayant de dépasser la traditionnelle dialectique entre, d’une part, la création de
textes et 'expression au moyen du mot et, d’autre part, celles liées a 'image et plus
largement a la visualité. Simultanément, il m’importe de montrer les paralleles qui
existent entre la culture de cette langue pivot que Barbara Cassin appelle «globish»:
et cette expression visuelle qui découle de la «société du spectacle» reposant sur I’in-
citation a la consommation.

Les discussions et les interventions de ce colloque m’incitent 4 amorcer mes propos
en introduisant une question qui me parait essentielle, une fois le constat du désastre
établi, c’est-a-dire celle de la possible modification du processus. Il ne s’agit pas 1a,
4 mon avis, uniquement de questions juridiques, politiques ou méme pédagogiques.

¢ «Le globish» correspond a «global english». Voir BARBARA Cassin, «Philosopher en
langues», in Violence de la traduction: traduire Pintraduisible, 22° Assise de la traduc-
tion littéraire {(Arles 2005), Arles, Actes Sud, 2006, p. 167-79. Il s’agit d’une conférence
que Barbara Cassin a donnée lors du Colloque «Wider die Einfalt», organisée le 27
janvier 2ccé A Zurich par Designzcontext, Marco Baschera {Université de Zurich) et
Marie-Laure Sturm a la Haute Ecole des Beaux-Arts de Zurich (ZhdK).

Quaderni grigionitaliani 80 (2011/1), pp. 556

55



56

Ruedi Baur

‘lumiace en gapliqua Gcossais

AfglLeuemleeAﬁ%%D

Aussi importantes seront celles liées a la crédibilité et surtout au réenchantement de
cette pluralité dont nous sommes tous convaincus qu’il ne faut pas uniquement la

préserver, mais surtout la cultiver. Comment pouvons-nous redonner envie de jouer
avec la richesse incroyable de ces décalages de sens qui passent entre les langues
écrites mais bien entendu aussi avec les formes d’expressions visuelles? Comment
pouvons-nous rendre compte de la pauvreté de ce systéme qui consiste a utiliser une
langue unique comme seule courroie de transmission entre des logiques de pensée et
de représentation que, par ailleurs, il serait dangereux de considérer comme locales?
On sait que ces logiques émanent de structures linguistiques et de modes de tran-
scriptions écrites, voire de logiques sémiotiques, qui n’étaient pas toujours canton-
nées dans des régions ou des nations. Ces décalages représentent aujourd’hui pour
les uns des obstacles et pour les autres des points de résistance a la diffusion globale
des mémes produits et des mémes pensées a travers ce marché dit unifié.

Le sujet reste cependant fort complexe. La question, me semble-t-il, n’est plus celle
de 'acceptation ou du refus de la présence de ce «globish» dominant, mais bien cel-
le de la capacité de préserver et de construire d’autres formes d’échanges paralléles
préservant Uesprit de multiplicité. Nous croyons par moments nous trouver dans
une sorte de mouvement de balancier contraire dont les effets ne me paraissent gue-
re plus convaincants que ceux de la globalisation. La redoutable reconstruction de
’esprit national trés fortement perceptible sur ’ensemble du continent européen ris-
que d’enfermer chaque population dans une sorte de position isolationniste et xé-



Appauvrissement visuel

nophobe ot la langue du pays se verrait protégée comme le reste du patrimoine
historique tout en perdant cependant sa valeur d’échange avec d’autres communau-
tés. Pendant que se construisent ces musées nationaux homogeénes, le marché global
pourrait faire office d’une sorte d’«ailleurs» séducteur, détaché de cet «ici» local,
bien qu’il en fasse complétement partie. On est loin de la pluralité dont nous révons
qui nous permet par exemple de communiquer durant ces journées en trois langues
paralléles opérant chacun notre mode de superposition de traduction certes impar-
fait mais tellement plus riche. Je me méfie donc terriblement de cette reconstruction
perverse de la Nation qui est en train de reprendre 'opposition fatale entre la terre
— expression de la tradition nationale — et Pespace urbain considéré comme lien de
débauche internationale. C’est donc bien nourries de cette double critique que se
développeront les réflexions qui suivent.

Pour parcourir ce chemin incertain, nous partirons du constat cher & Umberto Eco,
de Pimpossibilité de superposition parfaite, celui done de la transformation obliga-
toire qui entraine un franchissement de la limite. La recherche de possibles ponts,
méme s’ils restent des ponts limites, prévaudra donc a celle de la soi-disante transpo-
sition sans transformation. Mais nous utiliserons également la notion de traduction
de maniére plus ouverte en considérant qu’il s’agit d’'un acte consistant a rendre
accessible et lisible un terrain pour celui qui se trouve au dela de la limite. Pour
cela, la traduction littérale n’est pas toujours nécessaire. Iso Camartin nous a ex-
posé les actes historiques de recontextualisation de contenus durant le processus de

L

Tumibes pf latin

<
4%/

QUQLUELJEﬂi_

é@lyglLeuemleeAnooD

57



58

Ruedi Baur

traduction.> Mais ce qui m’a peut-étre le plus impressionné dans son intervention,
c’est ce constat de disparition, survenue aprés la Deuxiéme Guerre mondiale, de
I'auteur susceptible de placer les intéréts collectifs au dela de ceux individuels de
son ceuvre. Je me suis posé la question de savoir si ce constat pouvait étre transposé
dans les autres domaines de I’art et surtout dans le domaine de ceux qui traduisent
finalement aujourd’hui cet ensemble de propos au nom ou dans I'intérét du collectif:
les journalistes, les politiciens, les publicistes, peut étre les designers — cette discipline
a laquelle j’appartiens mais que jobserve simultanément avec une certaine méfiance.
Qui traduit? De quelle maniére? Et ol se trouve I'auteur capable de recontextualiser?

Ce traduire n’est point d’abord comprendre la pensée d’un autre pour essayer de I’in-
terpréter dans sa propre langue ou dans sa pensée. Ainsi nous pourrions caractériser
la traduction qui vient remplacer 'expression originale, celle qui doit fonctionner
de maniére autonome en son absence. Mais nous préférons parler de celles qui vien-
dront en quelque sorte compléter ’objet premier, voire se placer en tension par rap-
port a elle. Sans aller chercher encore une fois du c6té de la vieille Pipe de Magritte,
nous constaterons que I’intérét d’une légende ne sera pas celle d’essayer de décrire ce
qui de toute fagon est visible sur une image, mais plutét celle d’apporter les justes in-
formations susceptibles de permettre une possible lecture des informations présentes
ou absentes dans I'image. Aprés Jean-Luc Godard, il n’est plus possible de penser le
son d’un film comme la seule reproduction verbale de ce qui est donné a voir. Clest
autour de cette notion de traduction comme complément de "original, comme pont
unissant des mondes qui coexistent ou s’entretuent, que j’aimerais aborder ces ques-
tions de franchissement de limites.

Nous sommes conscients du fait que nous nous trouvons a une époque tragique de
disparition rapide d’un nombre important de langues, de disparition également de
spécificités culturelles ainsi que de disparition de systémes de transcription écrite de
ces pensées particulieres. Mais il s’agit également de disparition — et ceci est moins
fréquemment thématisé — de systémes de représentation, de symboles et rituels ance-
straux, bref d’un appauvrissement de la diversité sémiotique. Le fait d’étre alerté par
cet appauvrissement de la diversité iconographique pourra peut étre paraitre éton-
nant 4 une époque ot ’on assiste a une telle effervescence au moins quantitative de
la visualité.

Préparant depuis quelques années une encyclopédie des signes de la paix, je me suis
apercu a quel point des symboles ancestraux, y compris ceux issus des plus fortes ci-
vilisations comme par exemple la culture chinoise pourtant riche de sa longue histoi-
re des signes et de son immense population, se voient aujourd’hui menacés jusqu’a
leur disparition. Ce génocide sémiotique touche d’autant plus les petits pays et les
minorités. Cette multitude de symboles et ces riches représentations exprimaient de

2 Je me référe i une conférence donnée par Iso Camartin lors du Colloque de Castase-
gna qui ne figure pas dans cette revue.



Appauvrissement visuel

maniére fort diverse la notion de la paix, souvent sans méme utiliser le concept oc-
cidental. Ils se voient de plus en plus souvent remplacés par ces signes globaux, oc-
cidentaux qui relévent de la colombe chrétienne ou du sigle pop «peace and love».
Appartenant 4 une civilisation guerriére par excellence nous favorisons plutét en
Occident des signes représentant la «non guerre». Notre vocabulaire sémiotique
manque cruellement de subtilités au regard d’autres cultures pour dire et représenter
la notion de paix. Pourtant le monde entier utilise aujourd’hui nos symboles. Ils se
voient déclinés en toutes circonstances et souvent hors de tout contexte, uniformi-
sant de maniére redoutable non seulement notre environnement visuel mais égale-
ment les diverses cultures liées a cette valeur.

Cette quantité de signes contemporains et historiques rassemblés dans I’intention de
constituer cette encyclopédie permet de faire un second constat, celui lié cette fois-ci
a la production contemporaine d’images. La généralisation de I'utilisation de I'ordi-
nateur et le nombre trés réduit de logiciels de création et de manipulation d’images
contribue a produire un terrible effet d’uniformisation visuelle. Malgré le nombre
exponentiellement croissant de créateurs d’images, certes créatifs, ces logiciels relient
aujourd’hui de maniére redoutable pratiquement tous les graphistes de la terre. Au
dela de ces outils communs on ne peut que constater qu’ils agissent dans leur grande
majorité de maniére extrémement autoréférentielle. Les graphistes ont leurs propres
codes, leurs modes et leurs rituels. Ils s’inspirent des mémes revues, des mémes systé-
mes éducartifs, des mémes dogmes rarement remis en question et surtout des mémes
systemes de représentation. Cet ensemble de créatifs se retrouve en une activité fort
cohérente. Il s’agit des scribes des temps modernes. Devant leurs palettes informati-
ques et sous le controle de conseillers en communication et d’autres stratéges issus
de I'idéologie du marketing, ils produisent une quantité faramineuse de visualité.

Jutilise le terme «scribe», car, comme au premier temps des écritures, Poutil se
trouve également entre les mains d’une caste de spécialistes maitrisant a eux seuls
I’échange a I'aide de signes calligraphiques. On pourrait également évoquer I’écriture
cérémonielle de notre temps et analyser cet environnement basé de packaging, d’en-
seignes, d’annonces, d’affiches et de sites internet comme I’expression visuelle des
pouvoirs de notre société a coté bien entendu de la production architecturale, des
signes liés au tourisme, aux loisirs, et — la frontiére est bien fragile — a tout ce qui
tient de Pexpression culturelle.

Pour résumer on peut donc affirmer que contrairement aux apparences, notre terre
se trouve en rapide perte de complexité. Le simplisme ou le populisme généralisé
nous guette partout. Comme le constate Bernard Stiegler, nous fonctionnons selon
des rythmes de plus en plus synchronisés, nous offusquons au méme moment les
mémes événements, partageant les mémes succes, acceptant les méme phénomeénes
et acclamant les mémes stars. Ce n’est pas la profusion accélérée d’événements artifi-
ciels, de spectacles et de flux permanent de messages, ce n’est pas la complexification
de leur représentation sous forme d’écrans cultivant les simultanéités, ni le «speed»

59



60

Ruedi Baur

généralisé qui remplacera ce manque de complexité, ce vide ressenti par bien d’entre
nous. En moins d’une génération, un terrible culturocide, comme intitule Giorgio
Agamben, s’est développé sous nos yeux. Celui-ci ne concerne pas uniquement I’écrit
et la pensée. J’aimerais parvenir a vous convaincre que I’image souffre autant de
cette décomplexification par suppression de différences culturelles que les langues
orales et écrites, et qu’il existe un «globish visuel» tout aussi dominant et aux effets
tout aussi dangereux que ceux produits par cette langue affaiblie qui $’inspire de
I'anglais.

Cependant la dialectique «global / local ou globish / local» souvent proposée comme
portrait de notre société ne correspond pas vraiment a notre existence. D’une part,
et sauf exception de sociétés trés repliées sur elles-mémes, le local urbain se trouve
aujourd’hui constitué d’une riche mixité culturelle, voire d’un cosmopolitisme ou
bien, comme j’aime le formuler, de cette «con-différence» fascinante de nos mégalo-
poles d’oti ne résulte pas uniquement un fade «globish». immigration politique ou
économique subie, rejoint celle plus volontaire d’étudiants ou de classes plus aisées,
voire du troisieme age actif. ’ensemble pris en compte de maniére positive pour-
rait constituer les acteurs de ces croisements recherchés. D’autre part, évolution de
poles d’intéréts communautaires advient soit en des lieux précis soit dans ce monde
dégéographisé qu’est la toile. La particularité culturelle contemporaine émane done
autant de ces centres d’intéréts partagés par une communauté de spécialistes exces-
sivement pointus que sur le véritable isolement géographique aujourd’hui bien illu-
soire. Uensemble se déroule bien entendu dans des environnements ot les «globishs»
qu’ils soient visuels ou verbaux interagissent sur ces particularités de maniére plus
ou moins redoutable, jusqu’a faire disparaitre et rendre caduque toute singularité
culturelle.

Mais c’est bien la fausse dialectique local / global et le refus de la gestion de cette
complexité de fait qui favorise aujourd’hui le développement de ce plus petit com-
mun dénominateur global. Acceptons que le serbe soit la troisieme langue de la
Suisse, que ’espagnol et le portugais se trouvent en croissance. Cultivons ces langues
comme part de notre patrimoine, plutét que de forcer une intégration illusoire qui
aboutit a la médiocrité. Enrichissons-nous de la présence de "autre et délocalisons
simultanément le romanche et le suisse allemand en Pintroduisant plus fortement
dans Pespace virtuel mondial. Traduisons le «globish» en ces langues multiples de
notre territoire. Acceptons également les spécialisations et définissons-les comme des
formes d’expression linguistique potentielles. Traduisons ces spécialisations en adap-
tant nos langues a ces dimensions nouvelles. Jouons de cette complexité plutdt que
d’y résister et de conserver des réalités dépassées.

Jai souvent évoqué cette petite plaquette de métal fixée sur la fenétre des trains de
mon enfance. En quatre langues se voyait exprimé le danger de se pencher par la
fenétre. Je me souviens de ma fascination pour ce «pericoloso». Je me souviens éga-
lement de ces emballages de produits de consommation rapportés de Suisse que nous



Appauvrissement visuel

nous amusions a lire en ces langues multiples, de ces rencontres également dans les
trains avec ces Juifs d’Europe centrale jonglant avec une bonne dizaine de langues.
Il y va somme toute de I’éducation de la pluralité linguistique. Je suis certain que ces
objets et ces rencontres faisant partie du quotidien ont contribué fortement a éveiller
mon intérét pour les langues. C’est la fascination pour cette complexité qu’il ’agit
de transmettre aux générations futures. Lorsque je les vois manipuler les langues soit
a leurs festivals de «poetry», soit dans ces champs de création fascinants que sont le
Rap, le Hip Hop et d’autres expressions poético-musicales, soit méme a travers Iart
du graffiti, il faut avouer que je suis loin d’étre pessimiste. Encore faut-il que nous
donnions Pexemple nous-mémes en affichant également ce plaisir du jeu avec les lan-
gues et non uniquement sa dimension conservatrice crispée. Les efforts de ’Europe
ou de la Suisse qui consiste a préserver dans leur administration et dans leurs textes
juridiques I’acceés aux diverses langues de leur territoire en protégeant les minorités,
tout cela est certes fort louable. Cependant, 3 mon sens, tous ces efforts restent inuti-
les si chaque citoyen ne voit que le résultat qui le concerne directement: la préserva-
tion de sa propre langue.

Il s’agit de représenter cette richesse, de montrer par exemple les 506 combinaisons
possibles de langues de traduction a la Cour Européenne de justice non pas uni-
quement comme une difficulté, mais au contraire comme ce qui constitie ’Europe.
Il faut oser représenter la complexité. Il faut ringardiser le simplisme du monolin-
guisme qu’il soit de nature «globish» ou nationaliste. Il faut montrer que ’Europe
est constituée d’une richesse supérieure. Mais surtout il faut dépasser 'Europe pour
s’allier avec les langues du monde. Jouer avec ces signes fantastiques de ces multi-
ples familles culturelles. Ne pas préserver chacun pour soi mais tous ensemble, car il
s’agit finalement d’un patrimoine mondial.

Si je réve de cette autre Europe capable de mettre en valeur ces 23 langues officielles
et au dela tous les dialectes qui constituent son patrimoine, je réve surtout d’'un mon-
de qui ne soit pas soumis aux seules logiques occidentales. Les institutions européen-
nes pourraient étre le lieu de "expression de cette richesse linguistique, non pas dans
le sens d’une contrainte, mais bien d’un plaisir supréme, les institutions mondiales ne
devraient pas étre ce plus petit consensus commun, mais ce marché exceptionnel on
I’on peut trouver toute la richesse du monde. Uennemi du plurilinguisme suisse ¢’est
sa politique nationaliste, ’ennemi du plurilinguisme Européen ¢’est Schengen, I’en-
nemi du pluralisme mondial c’est le consensus. On en est loin, et c’est plutédt le plus
petit commun dénominateur totalement aseptisé qui prédomine. Comment voulez-
vous que dans une telle situation se développent la fascination pour la multitude des
langues et méme la crédibilité a Pintérieur d’une communauté.

61



	Appauvrissement visuel

