
Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani

Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 77 (2008)

Heft: 1

Artikel: Il Bestiario amoroso della lirica italiana delle origini

Autor: Andreetta, Tibisay

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-58670

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-58670
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TIBISAY ANDREETTA

TIBISAY ANDREETTA

II Bestiario amoroso della lirica italiana delle
origini*

Oggigiorno la metafora zoologica implicita nell'espressione "essere una vipera" b compresa da

tutti, poiche entrata nel registro linguistico comune. Se la metafora risulta quindi essere banale a

molti, pochi conoscono l'antichissima leggenda che attribuisce all'animale il titolo di paradigma
di cattiveria. Questa trova la sua prima attestazione nel III libro delle Storie di Erodoto (V secolo

a. C.), il quale scrive:

Quando questi ammali si accoppiano, nel momento preciso in cui il maschio emette il seme,
la femmina lo afferra al collo e, stnngendolo senza lasciarlo piü andare, lo divora. Cosi il
maschio muore, ma la femmina e pumta dell'uccisione del suo compagno nel modo seguen-
te : per vendicare il loro padre i piccoli, che le stanno nel ventre, lo divorano e si aprono
un'uscita mangiandole le viscere.1

Erodoto spiega che il comportamento riproduttivo della vipera, caratterizzato da due momenti
criminali quali il concepimento e il parto, b necessario per limitare la nascita di questi animali
nocivi. Nonostante le critiche formulate da Aristotele e dal suo allievo Teosfrasto, la favola erodo-

tea ha avuto una grande fortuna, testimoniata dai numerosi riferimenti in opere naturali antiche e

medievali. La leggenda e infatti menzionata, tra gli altri, nel decimo libro de\YHistoria Naturalis
di Plinio e nel Physiologus greco, opera scritta nel II o III secolo ad Alessandria d'Egitto, dove a

proposito della vipera si legge:

II Physiologus ha detto ciö a proposito della vipera: il maschio ha un volto d'uomo, la femmina
un volto di donna; sino all'ombehco hanno forma umana, la coda invece e di coccodrillo. La
femmina non ha il passaggio che conduce all'utero: lei ha solamente un buco come la cruna
di un ago. Quando il maschio si accoppia con la femmina, mette il suo seme nella bocca della
femmina; e una volta che la femmina ha preso il seme decapita il maschio e quest'ultimo
muore. Quando i piccoli crescono divorano il ventre della madre ed fe m questo modo che

vengono al mondo. Cosi loro sono parricidi e matricidi.
£ a giusto titolo che Giovanni [Battista] ha paragonato i Farisei alia vipera. Infatti alio stesso
modo m cui la vipera uccide il padre e la madre, anch'essi hanno ucciso 1 loro padri spiri-
tuali, l profeti, e il Signore nostra Gesü Cristo e la Chiesa: come possono dunque sfuggire
alia collera che sta per venire?2

Come si puö intuire da questo passaggio, nel Physiologus si realizza una simbiosi tra le cono-
scenze del mondo pagano e le esigenze morali provenenti dalla Bibbia. II Physiologus b infatti un

* Sunto della mia tesi di laurea, diretta dal prof Aldo Memchetti, all'Umversita di Fnburgo.
1 Erodoto, Stone, III, a c. di A Mattioli, vol.1, Milano, Rizzoli, 1958, pp 303-4.
2 Physiologos. Le bestmire des bestiaires, par A. Zucker, Grenoble, Editions Jerome Millon, 2005, p. 97

89



II bestiario amoroso.

trattato d'edificazione popolare di quasi cinquanta capitoli relativi ad animali reali e immaginari
di cui si da un'interpretazione mistica e morale. Ogni articolo si divide in due parti: una "scien-
tifica", che descrive la 'natura' (il presunto comportamento) dell'animale, e l'altra allegorica, che
traccia un parallelismo tra la proprietä descritta e il senso simbolico cristiano. Questo testo non e

dunque una sintesi di conoscenze scientifiche, ma piuttosto un manuale di dottrina cristiana, dove

ogni animale e una parabola vivente che funge da modello, positivo o negativo, per illustrare le

principali figure e situazioni bibliche: il leone che resuscita i figli nati morti con il suo ruggito e

l'emblema della Resurrezione di Cristo e l'inno-
cente unicorno che si lascia avvicinare solo da

una vergine fanciulla rappresenta l'immacolata
Concezione.

II Physiologus, la cui veste greca originaria
e andata perduta, si e diffuso in Europa fino
a sfociare nel genere del bestiario, che infatti
ne rappresenta la continuazione e la filiazione
diretta. Nella maggioranza dei bestiari medie-
vali, che presentano delle varianti di forma e di
contenuto inevitabili rispetto al loro archetipo,
la vipera continua ad essere menzionata, sep-
pur con sembianze diverse: da mostro ibrido
diventa un dragone, per tramutarsi, infine, in
un semplice serpente.

Questa della vipera e solo una fra le tante immagini che, nate non si sa bene come e svilup-
patesi attraverso elaborazioni e modificazioni per vie non sempre ben ricostituibili, sono arrivate
ad occupare un ampio spazio nei generi letterari piü diversi, dalla favolistica al romanzo, dalle
enciclopedie ai testi religiosi. Nel Medioevo, questa tendenza si amplifica, portando all'apice del
successo e dell'utilizzo il materiale zoologico. Prendendo spunto dalle fonti piü diverse — come il
repertorio biblico, il sapere degli antichi, la cultura folcloristica, la morale delle favole esopiche,
la poesia pagana, le enciclopedie e i bestiari - l'uomo medievale ha creato un ampio catalogo in
cui gli animali si disegnano progressivamente in un gioco di scambi, innesti e prestiti, che vanno
ad accumularsi fino a formare un'intera foresta emblematica, all'interno della quale le immagini
ferine si muovono assumendo valori diversi a dipendenza del luogo e del contesto in cui si trovano.
In effetti questi animali, tramutati in simboli, non s'inseriscono in un codice fisso e univoco, ma
si adattano a piü situazioni e a piü generi letterari.

Uno degli adattamenti piü interessanti e particolari dell'utilizzo delle figure zoomorfe si riscontra
nella poesia italiana delle origini. Nel XIII secolo, quando in Italia si iniziano a scrivere poesie
in volgare del si, forgiate dai poeti siciliani alla corte di Federico II e poi riprese e proseguite dai
cosiddetti siculo-toscani, il materiale bestiario viene infatti adattato al tema dominante della lirica
dell'epoca, ovvero l'amore. In questo senso un volubile poeta innamorato che canta come un cigno,
che brucia come una farfalla, che muore come un'antilope e che rinasce come il leone non e sentito
come una stravaganza letteraria, ma, coerentemente al pensiero medievale, rappresenta uno dei
seducenti topoi che caratterizzano la lirica che precede lo Stilnuovo e Dante. La trasposizione del

Accoppiamento della vipera e nascita dei figli (dal ms.
Ashmole: 1511)

90



TIBISAY ANDREETTA ^

materiale bestiario in un contesto erotico-amoroso non e perö un'invenzione ad opera dei poeti
prestilnovisti, bensi dei loro predecessori e modelli: i trovatori occitanici che, dal XII secolo, han-

no impreziosito le loro canzoni con immagini tratte dal mondo animale alio scopo d'illustrare con
suggestive similitudini le regole e i paradossi dell'amor cortese. Ai poeti italiani, che continuano

una tradizione iniziata un secolo prima, va comunque il merito d'aver ampliato e innovato i luoghi
comuni consueti alia poesia provenzale. La timida moda occitanica esplode in Italia, in un fugace
movimento che travolge pure il diffidente Guittone e che sopravvive, in una debole eco, anche presso
gli stilnovisti, arrivando a sfiorare, in un graduale affievolimento, Dante e Petrarca.

Dallo spoglio tematico effettuato su tutte le poesie dei poeti siciliani e siculo-toscani, si contano
213 liriche contenenti una o piü immagini animalesche, per un totale di 312 paragoni zoologici
e 52 animali menzionanti. Queste immagini sono tratte dal mondo medievale dei bestiari e delle

enciclopedie, ma poiche limitate nello spazio di pochi versi le ritroviamo sintetizzate e prive di
informazioni descrittive, ritenute superflue dai poeti. Questi, infatti, piü che raccontare alludono
alia natura dei singoli animali, al fine di trarne delle comparazioni, delle espressioni sentenziali a

carattere esplicativo o delle semplici parentesi decorative. In questo senso la similitudine e garan-
tita soprattutto da una connivenza tra autore e lettore, il quale deve essere in grado di ricostruire
l'allusiva parte comparativa con le conoscenze culturali dell'epoca.

Incastonate in un inciso discorsivo oppure elette a soggetto di un'intera stanza o di un sonetto, le

immagini animalesche s'incatenano in un discorso amoroso basato sulla casistica delle convenzioni

dellafin amor. ha.fin'amor, il cui nome occitanico traducibile con "amore perfetto" tradisce l'origine
di tale concezione, si basa su un sistema di temi poetici che ricalcano, metaforicamente, i rapporti
feudali: la donna, orgogliosa e sposata, rappresenta il signore feudale a cui il poeta-vassallo deve

devozione e ubbidienza. In questo senso l'omaggio feudale si trasforma nella lode delle virtu della
dama e la richiesta del compenso diventa la domanda di merze da parte del poeta. La reciprocitä
dell'amore richiesta dall'innamorato e quasi sempre respinta dalla dama, che getta cost il cantore
in uno stato di sconforto e tormento. Caratteristica peculiare di questo amore e infatti l'aspirazione
a un possesso che si sa irrealizzabile, ma a cui non si puö cessare di anelare. Piü che a un riflesso
della situazione dell'epoca, che a questo livello cronologico e oramai scaduta, ci troviamo dinanzi
ad una convenzione letteraria, che i poeti del Duecento modificano e adattano alle loro esigenze.
Ad esempio, giä presso i siciliani la distanza tra donna e poeta si fa piü accentuata, favorendo in
questo modo il protagonismo di Amore che diventa il vero interlocutore del poeta.

Attraverso un meccanismo ad incastro, quasi sempre garantito dalla struttura stilistica del

paragone, le immagini zoologiche sfilano, in un lungo corteo, tra l versi di numerosi poeti siciliani
e siculo-toscani, formando un ventaglio di colori che rinfresca con variopinte ventate i racconti di
amori infelici. Nella lirica delle origini, infatti, gli animali vengono incorporati nelle poesie come
specchio allegorico delle classiche situazioni amorose, rappresentando la donna amata, il poeta
innamorato o l'Amore stesso.

Ad esempio, la donna, descritta come dispensatrice d'inganni e dolore, e paragonata alia se-
ducente sirena, il mostro metä donna e metä animale (nell'antichitä rappresentato da un uccello
e piü tardi da un pesce) che ammalia e attira con il suo dolce canto i marinai per ucciderli:

Perö sacciate che 'n tal guisa pero
com'om[o] ch'e in lo mare

e la serena sente

91



II bestiario amoroso.

quando fa '1 dolce canto, ch'e si fero:

e l'om ch'e piacentero
de lo canto piacente
si fa 'nver lei parvente
e la serena aucidelo 'n cantare.3 (Anonimo)

II fascino esercitato dalla donna sulPinnamorato e esemplificato anche attraverso la proprietä
della pantera che, nella tradizione risalente almeno ad Aristotele, attira a se tutti gli altri animali
con il suo profumo. Grazie a questa natura, che favorisce una facile applicazione al rapporto
amoroso, la pantera e forse l'animale che piü di tutti rappresenta la donna amata, chiamata anche

semplicemente "nobil pantera" oppure "aulente lena", dove il francesismo lena sta per "fiato".

La vera attrattiva della donna non risiede pero nel profumo, ma nel suo sguardo capace di
dare la morte come fa il basilisco:

Poi che m'appe ligato,
co li occhi sorrise,
si ch'a morte mi mise

como lo badalisco
ch'aucide che gli e dato;

co li occhi m'aucise.4 (Stefano Protonotaro)

Si credeva, infatti, che il basilisco potesse uccidere con lo sguardo e che dunque l'unico modo

per abbatterlo fosse quello di porgli dinanzi uno specchio che riflettesse la sua immagine. L'ana-

logia costruita sulla figura del basilisco illustra un aspetto fondamentale della fin'amor, ovvero
la nozione che spiega l'innamoramento come il frutto nato dalla contemplazione del corpo della
donna e della dolcezza conturbante dei suoi occhi. Questa convenzione letteraria viene ribadita
nel paragone formulato attraverso la natura della tigre, la cui ingenuitä e vanitä permette ai cac-
ciatori di rubarle i cuccioli. Secondo una lunga tradizione, attestata giä da Plinio ed elaborata da

sant'Ambrogio, la tigre viene effettivamente ingannata dai cacciatori che, per sottrarle i piccoli,
lasciano di proposito fuori dalla tana degli specchi. Questi riflettono la sua immagine e fanno
credere alia madre di aver ritrovato i tigrotti. Oppure, in un'altra versione, la tigre dimentica di
inseguire i cacciatori, perche incantata dalla bellezza della propria immagine riflessa dallo specchio.

Gli occhi della dama vengono dunque paragonati ad uno specchio seducente che porta il
poeta all'oblio. D'altronde, anche attraverso l'immagine del basilisco viene formulato il paragone
occhi-specchio. Un esempio significativo si trova in una poesia di Bondie Dietaiuti, dove il
basilisco da assassino si tramuta in vittima, raffigurando l'amante che muore guardando la donna,
simboleggiata dallo specchio mortale:

Madonna, ben ho inteso co lo smiro
auncide '1 badalischio a la 'mprimera:
di voi similemente m'e avenuto

3 B. Panvini, Le Rime della scuola siciliana, Firenze, L. S. Olschki, 1962-64, p. 578.
4 Poeti del Duecento, vol. 1, a c. di G. Contini, Milano-Napoli, R. Ricciardi, 1960, p. 138.

92



,-_=•= TIBISAY ANDREETTA

per un vedere ond'io piango e sospiro,
che 'nmantenente m'alumo la spera
onde coralemente son feruto.
Oi me, chiaro miraglio ed amoroso,
si per lo primo sguardo
v'imagmai, ond'ardo,
ne del mio cor non fui mai poderoso.5

II fatto che un animale possa raffigurare sia la donna che ll poeta e una prassi del tutto abi-
tuale per 1 nostn poeti, che elaborano e sviluppano le nature ferine secondo 1 loro gusti e le loro
necessitä, proponendo cosl al lettore interessanti varianti su un'immagine comune.

Altre metafore ammalesche mostrano la condizione del povero poeta innamorato, come quella
della farfalla che, attratta dalla luce della candela, le si avvicina e si brucia:

II parpaglion che fere a la lumera

per lo splendor, che si bella gli pare,
s'aventa ad essa per la grande spera,
tanto che si conduce a divampare:

5 cosi facc'io, mirando vostra cera,
madonna, e '1 vostro dolce ragionare,
che diletando strug(g)o come cera
e non posso la voglia nnfrenare.
Cosi son divenuto parpaglione
che more al foco per sua claritate,

10 e per natura ha 'n se quella cagione:
ed io, madonna, per vostra bieltate,
mirandola, consumo in pensagione,
se per merze non trovo in voi pietate.6 (Chiaro Davanzati)

Questa della farfalla e una delle poche lmmagim zoologiche nate dall'osservazione della natura
e non dalle favolose stone trovate nei bestian. In generale, difatti, i poeti hanno prefento inserire
nelle loro linche animali irreali ed esotici evocanti mondi fantastici. Addinttura si puö constatare
che piü la natura delFammale e inverosimile, piü questa e utilizzata dai poeti delle origini, che
dimostrano cosi il loro ingenuo atteggiamento di meraviglia dmanzi a stone credute reali, poiche
legittimate dalla Bibbia e dagli auton antichi. Un esempio parlante in questo senso e il fortunato
mito della fenice, anch'esso legato alia metafora del fuoco-Amore. Si credeva, infatti, che questa
nsorgesse periodicamente dalle proprie ceneri, come descnve accuratamente uno dei bestiari
medievali giuntoci in veste toscana:

La femce si e uno ucello con una cresta presso al collo, e con penne porpongne, e la coda
sua si ae colore di cera e di rose; et vive da .cccc. anm m fine .md.; e quando viene lo tem-

5 F Catenazzi, Poeti fiorentini del Duecento, Fnburgo, Morcelliana, 1976, p 122
6 Chiaro Davanzati, Rime, a c di A Menichetti, Bologna, Commissione per i testi di lingua, 1965, p 243

93



II bestiario amoroso.

po ch'ella e cussi inveochiata, e ella si va et rauna legname che sia bene secco e di calda

natura, e fanne una capanella lä dove lo sole ä grande potentia di caldo, e sta dentro da

questa capanella e batte Pale, si che cussi faciendo, questo legname apprende e ella si arde;

e della cenere che escie di lui si nasce uno vermicello lo quale diventa possa fenice, e vive

tanto tempo quanto vixe quello ucello und'elli iscitte, e poi se arde como fece l'altro. Cussi

de nessuno tempo non e se non uno.7

Un altro accostamento analogico basato sull'elemento del fuoco e quello che vede protagonista
la salamandra, la cui natura consiste nella capacitä di stare in mezzo al fuoco senza bruciare.
Attraverso questo paragone viene dunque ampliato e completato il discorso dellafin'amor: non solo

l'amante viene attratto dal fuoco, ma ora ci vive, perchc e dalla sofferenza, scaturita dall'aspirazione
di un amore perfetto e irraggiungibile, che puö nascere la gloria e l'onore. Solamente in questo
modo il poeta puö risorgere come la fenice, che rappresenta il punto piü alto di questo processo
incentrato sul nucleo tematico del fuoco:

Per lo bene ch'io atendo

e disi'o d'avere,
'n fino amor tut[t]o prendo,
in gioia mi par gaudere.
La salamandra in foco,
secondo e detto, ha vita:
ed io tale vita
ag[g]io aspetando gioco.8 (Camino Ghiberti)

Sentendosi vicino alia fine, al poeta non resta quindi altro che comporre e recitare versi d'amore

come fa il cigno che, appressandosi alia morte, canta meravigliosamente. II parallelismo cantore-

cigno vanta una storia antica e molto accreditata, in quanto giä attestata nella tradizione ellenistica,
dove i poeti piü illustri venivano dotati dell'appellativo "cigno" o "cigno canoro". Nell'ambito
della poesia amorosa, l'importanza di questa consolidata immagine letteraria si manifesta anche

nel fatto che il primo paragone animalesco utilizzato nella lirica romanza sembra essere proprio

questo. In effetti, in ambito occitanico, la prima similitudine zoologica pervenutaci risale al 1137

e va attribuita al trovatore Cercamon, il quale paragona se stesso al cigno che muore cantando:

come l'animale che si lamenta in fin di vita, cost il poeta cerca di consolarsi dai suoi problemi
economici. La fortuna di questa metafora e visibile ancor oggi e si rivela significativa soprattutto
quando si pensa che nella tradizione letteraria, per estensione del mito, il canto del cigno moren-
te e spesso associate all'ultima opera di un artista o, ancora piü in generale, all'ultima impresa

compiuta da una persona prima di morire.

L'altro protagonista dell'intreccio amoroso e naturalmente Amore che, crudele per tradizione,
e spesso paragonato ai rapaci quali l'aquila, il falco e lo sparviero o ai rettili come il drago, il
basilisco e l'aspide. Quest'ultimo e un serpente spietato e velenoso che si ottura le orecchie per
non essere incantato dalla musica degli uomini. In una versione questi lo vogliono incantare per

7 II Bestiario toscano, 41, a c. di K. McKenzie e M. Stahl Garver, in "Studi romanzi", VII, 1912.
8 F. Catenazzi, Poeti fiorentmi del Duecento, Friburgo, Morcelliana, 1976, p. 62.

94



TIBISÄY ANDREETTA

prendere la pietra preziosa che porta sulla fronte, in un'altra, invece, lo stratagemma e ideato al
fine di rubare il balsamo al quale fa da guardia. Nella poesia del Duecento questo rettile e ricordato
in un sonetto di Giacomo da Lentini, il maggior rappresentante dei poeti siciliani:

e l'aspido, serpente invidioso,
che per ingegno mette altrui a morire.9

Senza le fonti sarebbe impossibile capire questo conciso riferimento, che difatti allude eva-
sivamente ai dati della leggenda, menzionando solo la morte data dall'animale, il suo ingegno,
implicitamente riferito al trucco dei "tappi" per le orecchie, e la sua "invidia", presumibilmente
nei confronti del balsamo o della pietra. II poeta ha preferito tralasciare i dettagli del mito, pro-
babilmente giä molto noti, per soffermarsi sui tratti caratteriali dell'animale che lo accomunano al
basilisco e al dragone, i quali, insieme all'aspide, rappresentano il perfido Amore che, tormentando,
altrui fa languire.

Sebbene la vipera faccia parte della categoria degli infidi rettili, la sua natura non viene uti-
lizzata per illustrare Amore, bensi la donna amata. Sempre Giacomo da Lentini, in una poesia,
allude alia cattiveria dell'animale per qualificare quella ancor piü grande della dama, che non lo
degna di uno sguardo. Infatti, secondo il poeta, anche l'animale piü crudele al mondo perderebbe
la sua natura e avrebbe pietä del suo cuore straziato:

c'Amore a tal l'adusse (il cuore)
ca, se vipera i fusse,
natura perderia:
a tal lo vederia, — fora pietosa.10

Tutte queste citazioni testimoniano come le movenze ferine si dipanano lungo il tradizionale
discorso amoroso della lirica delle origini, a volte spezzandolo, altre annunciandolo o esemplifi-
candolo, ma sempre ampliandone e ravvivandone il contenuto.

In conclusione va perö precisato che gli animali della lirica italiana non possono essere osservati
solo come dei topoi letterari inseriti in poesie d'amore, ma vanno considerati anche come una parte,
0 piuttosto un riflesso, della storia affascinante che s'iscrive attorno ai bestiari, alle enciclopedie
e all'arte figurativa del Medioevo. I miti e le leggende che animano le metafore letterarie sono in
qualche modo il risultato di un discorso vasto, fatto di scambi, di citazioni e di variazioni, che varca
1 confini del genere poetico. Infatti, l'evocazione di un'immagine naturalistica ad opera dei poeti
delle origini cela una tradizione che va ben oltre lo stretto rapporto di dipendenza nei confronti dei
trovatori e che ci porta fino alia letteratura antica: alle storie egiziane; ai mostri narrati da Omero;
alle bestie osservate da Aristotele; ai racconti perlopiü fantastici di Plinio, Solino e Isidora; agli
animali sacri della Bibbia; ai commenti mistici dei primi cristiani e alle interpretazioni simboliche
Offerte dal Physiologus e dai bestiari.

Seppure in un contesto allegorico differente rispetto a quello teologico dell'archetipo del genere,
il Physiologus, o a quello didattico-morale dei bestiari, e interessante osservare come le nature

9 Giacomo Da Lentini, Poesie, ac diR Antonelli, Roma, Bulzom, 1979, p 401.
10 Ibid., p 15

95



II bestiario amoroso.

animali, paragonate dai poeti alle differenti situazioni amorose, siano rimaste pressoche invariate

nei secoli e come il risultato sia spesso lo stesso: un cigno che canta, un basilisco che uccide,

una salamandra che non brucia.

Se le immagini poetiche vanno considerate come una parte della storia legata al mondo ani-

male e alia visione simbolica del Medioevo, bisogna anche ricordare che giä a partire dal XII
secolo, quindi ben prima della scoperta della scienza aristotelica e araba, si assiste ad una desa-

cralizzazione progressiva della natura, che comporta un affievolimento graduale del meraviglioso

e dell'utilizzo simbolico di questo materiale. In questo senso gli animali dei bestiari vengono
gradualmente sostituiti dalle piü concrete bestie famigliari, testimoniando cosi un nuovo interesse

verso il mondo esteriore.

Gli animali della lirica del Duecento sono quindi una delle ultime rappresentazioni di questo

genere e, stancamente superstiti di schemi oramai superati, risentono della debolezza di una
tradizione che si sta lentamente per concludere. Nonostante ciö, la loro presenza sembra rav-
vivare i versi lirici e le topiche situazioni amorose descritte dai poeti e, malgrado una generale

uniformazione delle immagini, dal loro confronto si possono osservare interessanti variazioni sullo

stesso tema; varianti che rispecchiano un adattamento del mito secondo le esigenze metriche e

contenutistiche del singolo autore.

I colori di questi paragoni zoologici sono dunque destinati a consumarsi e queste immagini,
lacerate dall'uso e dalla banalitä, diventano quasi subito semplici metafore spente: un leone che

dorme, re di animali logorati dalla convenzione ed infine dimenticati, ma pronti a risorgere, di

tanto in tanto, nel ruggito di nuovi poeti. Infatti, se alcune delle immagini animali sono state

assegnate al destino dell'oblio, altre, come quella della vipera, ci accompagnano ancora oggi in

una quasi impercettibile presenza. Sembra cosi concretizzarsi la sorte della fenice, che rinasce

dalle ceneri di una lunga tradizione per apparire fugacemente in un proverbio, in una favola o in

qualche poesia dall'eco lontana.

96


	Il Bestiario amoroso della lirica italiana delle origini

