Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani
Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 77 (2008)

Heft: 1

Artikel: Il Bestiario amoroso della lirica italiana delle origini
Autor: Andreetta, Tibisay

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-58670

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-58670
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

: TIBISAY ANDREETTA

TIBISAY ANDREETTA

Il Bestiario amoroso della lirica italiana delle
origini’

Oggigiorno la metafora zoologica implicita nell’espressione “essere una vipera” & compresa da
tutti, poiché entrata nel registro linguistico comune. Se la metafora risulta quindi essere banale a
molti, pochi conoscono I'antichissima leggenda che attribuisce all’animale il titolo di paradigma
di cattiveria. Questa trova la sua prima attestazione nel III libro delle Siorie di Erodoto (V secolo
a. C.), il quale scrive:

Quando questi animali si accoppiano, nel momento preciso in cui il maschio emetie il seme,
la femmina lo afferra al collo e, stringendolo senza lasciarlo pit andare, lo divora. Cosi il
maschio muore, ma la femmina & punita dell’uccisione del suo compagno nel modo seguen-

te : per vendicare il loro padre i piccoli, che le stanno nel ventre, lo divorano e si aprono
un’uscita mangiandole le viscere.!

Erodoto spiega che il comportamento riproduttivo della vipera, caratterizzato da due momenti
criminali quali il concepimento e il parto, & necessario per limitare la nascita di questi animali
nocivi. Nonostante le critiche formulate da Aristotele e dal suo allievo Teosfrasto, la favola erodo-
tea ha avuto una grande fortuna, testimoniata dai numerosi riferimenti in opere naturali antiche e
medievali. La leggenda & infatti menzionata, tra gli altri, nel decimo libro dell’Historia Naturalis
di Plinio e nel Physiologus greco, opera scritta nel IT o I1I secolo ad Alessandria d’Egitto, dove a
proposito della vipera si legge:

I1 Physiologus ha detto cid a proposito della vipera: il maschio ha un volto d’uomo, la femmina
un volto di donna; sino all’ombelico hanno forma umana, la coda invece & di coccodrillo. La
femmina non ha il passaggio che conduce all’utero: lei ha solamente un buco come la cruna
di un ago. Quando il maschio si accoppia con la femmina, mette il suo seme nella bocca della
femmina; e una volta che la femmina ha preso il seme decapita il maschio e quest’ultimo
muore. Quando i piccoli crescono divorano il venire della madre ed & in questo modo che
vengono al mondo. Cosi loro sono parricidi e matricidi.

E a giusto titolo che Giovanni [Battista] ha paragonato i Farisei alla vipera. Infatti allo stesso
modo in cui la vipera uccide il padre e la madre, anch’essi hanno ucciso i loro padri spiri-
tuali, 1 profeti, e il Signore nostro Gesii Cristo e la Chiesa: come possono dunque sfuggire
alla collera che sta per venire??

Come si pud intuire da questo passaggio, nel Physiologus si realizza una simbiosi tra le cono-
scenze del mondo pagano e le esigenze morali provenenti dalla Bibbia. Il Physiologus & infatti un

*  Sunto della mia tesi di laurea, diretta dal prof. Aldo Menichetti, all’Universita di Friburgo.
! Eroporo, Storie, 111, a c. di A. MarrioL, vol.1, Milano, Rizzoli, 1958, pp. 303-4.
Physiologos. Le bestiaire des bestiaires, par A. ZUCKER, Grenoble, Editions Jérome Millon, 2005, p. 97.

89



Il bestiario amoroso...

trattato d’edificazione popolare di quasi cinquanta capitoli relativi ad animali reali e immaginari
di cui si da un’interpretazione mistica e morale. Ogni articolo si divide in due parti: una “scien-
tifica”, che descrive la ‘natura’ (il presunto comportamento) dell’animale, e ’altra allegorica, che
traccia un parallelismo tra la proprieta descritta e il senso simbolico cristiano. Questo testo non &
dunque una sintesi di conoscenze scientifiche, ma piuttosto un manuale di dottrina cristiana, dove
ogni animale & una parabola vivente che funge da modello, positivo o negativo, per illustrare le
principali figure e situazioni bibliche: il leone che resuscita i figli nati morti con il suo ruggito &
I’emblema della Resurrezione di Cristo e 'inno- - %

cente unicorno che si lascia avvicinare solo da
una vergine fanciulla rappresenta 'immacolata
Concezione.

11 Physiologus, la cui veste greca originaria
¢ andata perduta, si & diffuso in Europa fino
a sfociare nel genere del bestiario, che infatti
ne rappresenta la continuazione e la filiazione
diretta. Nella maggioranza dei bestiari medie-
vali, che presentano delle varianti di forma e di
contenuto inevitabili rispetto al loro archetipo,
la vipera continua ad essere menzionata, sep-
pur con sembianze diverse: da mostro ibrido
diventa un dragone, per tramutarsi, infine, in

| —
Accoppiamento della vipera e nascita dei figli (dal ms.
Ashmole: 1511)

un semplice serpente.

Questa della vipera & solo una fra le tante immagini che, nate non si sa bene come e svilup-
patesi attraverso elaborazioni e modificazioni per vie non sempre ben ricostituibili, sono arrivate
ad occupare un ampio spazio nei generi letterari pitt diversi, dalla favolistica al romanzo, dalle
enciclopedie ai testi religiosi. Nel Medioevo, questa tendenza si amplifica, portando all’apice del
successo e dell’utilizzo il materiale zoologico. Prendendo spunto dalle fonti piit diverse — come il
repertorio biblico, il sapere degli antichi, la cultura folcloristica, la morale delle favole esopiche,
la poesia pagana, le enciclopedie e i bestiari — I'uomo medievale ha creato un ampio catalogo in
cui gli animali si disegnano progressivamente in un gioco di scambi, innesti e prestiti, che vanno
ad accumularsi fino a formare un’intera foresta emblematica, all’interno della quale le immagini
ferine si muovono assumendo valori diversi a dipendenza del luogo e del contesto in cui si trovano.
In effetti questi animali, tramutati in simboli, non s’inseriscono in un codice fisso e univoco, ma
si adattano a pil situazioni e a pit generi letterari.

Uno degli adattamenti pit interessanti e particolari dell’utilizzo delle figure zoomorfe si riscontra
nella poesia italiana delle origini. Nel XIII secolo, quando in Italia si iniziano a scrivere poesie
in volgare del si, forgiate dai poeti siciliani alla corte di Federico II e poi riprese e proseguite dai
cosiddetti siculo-toscani, il materiale bestiario viene infatti adattato al tema dominante della lirica
dell’epoca, ovvero I'amore. In questo senso un volubile poeta innamorato che canta come un cigno,
che brucia come una farfalla, che muore come un’antilope e che rinasce come il leone non & sentito
come una stravaganza letteraria, ma, coerentemente al pensiero medievale, rappresenta uno dei
seducenti topoi che caratterizzano la lirica che precede lo Stilnuovo e Dante. La trasposizione del

90



TIBISAY ANDREETTA

materiale bestiario in un contesto erotico-amoroso non & perd un’invenzione ad opera dei poeti
prestilnovisti, bensi dei loro predecessori e modelli: i trovatori occitanici che, dal XII secolo, han-
no impreziosito le loro canzoni con immagini tratte dal mondo animale allo scopo d’illustrare con
suggestive similitudini le regole e i paradossi dell’amor cortese. Ai poeti italiani, che continuano
una tradizione iniziata un secolo prima, va comunque il merito d’aver ampliato e innovato i luoghi
comuni consueti alla poesia provenzale. La timida moda occitanica esplode in Italia, in un fugace
movimento che travolge pure il diffidente Guittone e che sopravvive, in una debole eco, anche presso
gli stilnovisti, arrivando a sfiorare, in un graduale affievolimento, Dante e Petrarca.

Dallo spoglio tematico effettuato su tutte le poesie dei poeti siciliani e siculo-toscani, si contano
213 liriche contenenti una o pill immagini animalesche, per un totale di 312 paragoni zoologici
e 52 animali menzionanti. Queste immagini sono tratte dal mondo medievale dei bestiari e delle
enciclopedie, ma poiché limitate nello spazio di pochi versi le ritroviamo sintetizzate e prive di
informazioni descrittive, ritenute superflue dai poeti. Questi, infatti, pitt che raccontare alludono
alla natura dei singoli animali, al fine di trame delle comparazioni, delle espressioni sentenziali a
carattere esplicativo o delle semplici parentesi decorative. In questo senso la similitudine & garan-
tita soprattutto da una connivenza tra autore e lettore, il quale deve essere in grado di ricostruire
I’allusiva parte comparativa con le conoscenze culturali dell’epoca.

Incastonate in un inciso discorsivo oppure elette a soggetto di un’intera stanza o di un sonetto, le
immagini animalesche s’incatenano in un discorso amoroso basato sulla casistica delle convenzioni
della fin’amor. La fin’amor, il cui nome occitanico traducibile con “amore perfetto” tradisce I'origine
di tale concezione, si basa su un sistema di temi poetici che ricalcano, metaforicamente, i rapporti
feudali : la donna, orgogliosa e sposata, rappresenta il signore feudale a cui il poeta-vassallo deve
devozione e ubbidienza. In questo senso ’omaggio feudale si trasforma nella lode delle virtix della
dama e la richiesta del compenso diventa la domanda di merzé da parte del poeta. La reciprocita
dell’amore richiesta dall’innamorato & quasi sempre respinta dalla dama, che getta cosi il cantore
in uno stato di sconforto e tormento. Caratteristica peculiare di questo amore & infatti I’aspirazione
a un possesso che si sa irrealizzabile, ma a cui non si pud cessare di anelare. Pii che a un riflesso
della situazione dell’epoca, che a questo livello cronologico & oramai scaduta, ci troviamo dinanzi
ad una convenzione letteraria, che i poeti del Duecento modificano e adattano alle loro esigenze.
Ad esempio, gia presso i siciliani la distanza tra donna e poeta si fa pilt accentuata, favorendo in
questo modo 1l protagonismo di Amore che diventa il vero interlocutore del poeta.

Attraverso un meccanismo ad incastro, quasi sempre garantito dalla struttura stilistica del
paragone, le immagini zoologiche sfilano, in un lungo corteo, tra i versi di numerosi poeti siciliani
e siculo-toscani, formando un ventaglio di colori che rinfresca con variopinte ventate i racconti di
amori infelici. Nella lirica delle origini, infatti, gli animali vengono incorporati nelle poesie come
specchio allegorico delle classiche situazioni amorose, rappresentando la donna amata, il poeta
innamorato o I’Amore stesso.

Ad esempio, la donna, descritta come dispensatrice d’inganni e dolore, & paragonata alla se-
ducente sirena, il mostro metad donna e meta animale (nell’antichita rappresentato da un uccello
e pil tardi da un pesce) che ammalia e attira con il suo dolce canto i marinai per ucciderli:

Perd sacciate che 'n tal guisa pero
com’om[o] ¢h’® in lo mare
e la serena sente

91



11 bestiario amoroso...

quando fa ’l dolce canto, ch’ si fero:

e 'om ch’® piacentero

de lo canto piacente

si fa 'nver lei parvente

e la serena aucidelo 'n cantare.? (Anonimo)

Il fascino esercitato dalla donna sull’innamorato & esemplificato anche attraverso la proprieta
della pantera che, nella tradizione risalente almeno ad Aristotele, attira a sé tutti gli altri animali
con il suo profumo. Grazie a questa natura, che favorisce una facile applicazione al rapporto
amoroso, la pantera & forse ’animale che piti di tutti rappresenta la donna amata, chiamata anche
semplicemente “nobil pantera” oppure “aulente lena”, dove il francesismo lena sta per “fiato”.

La vera attrattiva della donna non risiede perd nel profumo, ma nel suo sguardo capace di
dare la morte come fa il basilisco:

Poi che m’appe ligato,

co li occhi sorrise,

si ch’a morte mi mise

como lo badalisco

ch’aucide che gli & dato;

co li occhi m’aucise.* (Stefano Protonotaro)

Si credeva, infatti, che il basilisco potesse uccidere con lo sguardo e che dunque I'unico modo
per abbatterlo fosse quello di porgli dinanzi uno specchio che riflettesse la sua immagine. I’ana-
logia costruita sulla figura del basilisco illustra un aspetto fondamentale della fin’amor, ovvero
la nozione che spiega I'innamoramento come il frutto nato dalla contemplazione del corpo della
donna e della dolcezza conturbante dei suoi occhi. Questa convenzione letteraria viene ribadita
nel paragone formulato attraverso la natura della tigre, la cui ingenuita e vanita permette ai cac-
ciatori di rubarle i cuccioli. Secondo una lunga tradizione, attestata gia da Plinio ed elaborata da
sant’Ambrogio, la tigre viene effettivamente ingannata dai cacciatori che, per sottrarle i piccoli,
lasciano di proposito fuori dalla tana degli specchi. Questi riflettono la sua immagine e fanno
credere alla madre di aver ritrovato i tigrotti. Oppure, in un’altra versione, la tigre dimentica di
inseguire i cacciatori, perché incantata dalla bellezza della propria immagine riflessa dallo spec-
chio. Gli occhi della dama vengono dunque paragonati ad uno specchio seducente che porta il
poeta all’oblio. D’altronde, anche attraverso I'immagine del basilisco viene formulato il paragone
occhi-specchio. Un esempio significativo si trova in una poesia di Bondie Dietaiuti, dove il ba-
silisco da assassino si tramuta in vittima, raffigurando I’'amante che muore guardando la donna,
simboleggiata dallo specchio mortale:

Madonna, ben ho inteso co lo smiro
auncide ’l badalischio a la ’'mprimera:
di voi similemente m’& avenuto

3 B. PanviNt, Le Rime della scuola siciliana, Firenze, L. S. Olschki, 1962-64, p. 578.
* Poeti del Duecento, vol. 1, a c. di G. Contini, Milano-Napoli, R. Ricciardi, 1960, p. 138.

92



per un vedere ond’io piango e sospiro,

ché 'nmantenente m’alumd la spera
onde coralemente son feruto.

Oime, chiaro miraglio ed amoroso,
si per lo primo sguardo

v’imaginai, ond’ardo,

né del mio cor non fui mai poderoso.®

I1 fatto che un animale possa raffigurare sia la donna che il poeta & una prassi del tutto abi-
tuale per i nostri poeti, che elaborano e sviluppano le nature ferine secondo i loro gusti e le loro
necessitd, proponendo cosl al lettore interessanti varianti su un’immagine comune.

Altre metafore animalesche mostrano la condizione del povero poeta innamorato, come quella
della farfalla che, attratta dalla luce della candela, le si avvicina e si brucia:

Il parpaglion che fere a la lumera
per lo splendor, ché si bella gli pare,
s’aventa ad essa per la grande spera,
tanto che si conduce a divampare:

5 cosi facc’io, mirando vostra cera,
madonna, e ’l vostro dolce ragionare,
che diletando strug(g)o come cera
e non posso la voglia rinfrenare.
Cosl son divenuto parpaglione
che more al foco per sua claritate,

10 e per natura ha 'n sé quella cagione:
ed io, madonna, per vostra bieltate,
mirandola, consumo in pensagione,
se per merzé non trovo in voi pietate.® (Chiaro Davanzati)

Questa della farfalla & una delle poche immagini zoologiche nate dall’osservazione della natura
e non dalle favolose storie trovate nei bestiari. In generale, difatti, i poeti hanno preferito inserire
nelle loro liriche animali irreali ed esotici evocanti mondi fantastici. Addirittura si pud constatare
che pii la natura dell’animale & inverosimile, pitt questa & utilizzata dai poeti delle origini, che
dimostrano cosi il loro ingenuo atteggiamento di meraviglia dinanzi a storie credute reali, poiché
legittimate dalla Bibbia e dagli autori antichi. Un esempio parlante in questo senso & il fortunato
mito della fenice, anch’esso legato alla metafora del fuoco-Amore. Si credeva, infatti, che questa
risorgesse periodicamente dalle proprie ceneri, come descrive accuratamente uno dei bestiari
medievali giuntoci in veste toscana:

La fenice si & uno ucello con una cresta presso al collo, e con penne porporigne, e la coda
sua si ae colore di cera e di rose; et vive da .ccce. anni in fine .md.; e quando viene lo tem-

> F. CareNazzi, Poeti fiorentini del Duecento, Friburgo, Morcelliana, 1976, p. 122.
6  Chiaro Davanzat, Rime, a c. di A. MENICHETTI, Bologna, Commissione per i testi di lingua, 1965, p. 243.

93



- 11 bestiario amoroso...

po ch’ella & cussi invecchiata, e ella si va et rauna legname che sia bene secco e di calda
natura, e fanne una capanella 1a dove lo sole & grande potentia di caldo, e sta dentro da
questa capanella e batte I’ale, si che cussi faciendo, questo legname apprende e ella si arde;
e della cenere che escie di lui si nasce uno vermicello lo quale diventa possa fenice, e vive
tanto tempo quanto vixe quello ucello und’elli iscitte, e poi se arde como fece I'altro. Cussi
de nessuno tempo non & se non uno.’ '

Un altro accostamento analogico basato sull’elemento del fuoco & quello che vede protagonista
la salamandra, la cui natura consiste nella capacita di stare in mezzo al fuoco senza bruciare.
Attraverso questo paragone viene dunque ampliato e completato il discorso della fin’amor: non solo
I’amante viene attratto dal fuoco, ma ora ci vive, perché & dalla sofferenza, scaturita dall’aspirazione
di un amore perfetio e irraggiungibile, che pud nascere la gloria e I'onore. Solamente in questo
modo il poeta pud risorgere come la fenice, che rappresenta il punto piit alto di questo processo
incentrato sul nucleo tematico del fuoco:

Per lo bene ch’io atendo

e disio d’avere,

’n fino amor tut[t]o prendo,

in gioia mi par gaudere.

La salamandra in foco,

secondo & detto, ha vita:

ed 1o tale vita

ag|glio aspetando gioco.® (Carnino Ghiberti)

Sentendosi vicino alla fine, al poeta non resta quindi altro che comporre e recitare versi d’amore
come fa il cigno che, appressandosi alla morte, canta meravigliosamente. Il parallelismo cantore-
cigno vanta una storia antica e molto accreditata, in quanto gia attestata nella tradizione ellenistica,
dove 1 poeti pii illustri venivano dotati dell’appellativo “cigno” o “cigno canoro”. Nell’ambito
della poesia amorosa, 'importanza di questa consolidata immagine letteraria si manifesta anche
nel fatto che il primo paragone animalesco utilizzato nella lirica romanza sembra essere proprio
questo. In effetti, in ambito occitanico, la prima similitudine zoologica pervenutaci risale al 1137
e va attribuita al trovatore Cercamon, il quale paragona se stesso al cigno che muore cantando:
come I’animale che si lamenta in fin di vita, cosi il poeta cerca di consolarsi dai suoi problemi
economici. La fortuna di questa metafora & visibile ancor oggi e si rivela significativa soprattutto
quando si pensa che nella tradizione letteraria, per estensione del mito, il canto del cigno moren-
te & spesso associato all’ultima opera di un artista o, ancora piil in generale, all’ultima impresa
compiuta da una persona prima di morire.

Laltro protagonista dell’intreccio amoroso & naturalmente Amore che, crudele per tradizione,
& spesso paragonato ai rapaci quali I'aquila, il falco e lo sparviero o ai rettili come il drago, il
basilisco e I’aspide. Quest’ultimo & un serpente spietato e velenoso che si ottura le orecchie per
non essere incantato dalla musica degli uomini. In una versione questi lo vogliono incantare per

1l Bestiario toscano, 41, a c. di K. McKENzIE e M. STAHL GARVER, in “Studi romanzi”, VII, 1912,

8 F. Catenazzi, Poeti fiorentini del Duecento, Friburgo, Morcelliana, 1976, p. 62.

94



- TIBISAY ANDREETTA *

prendere la pietra preziosa che porta sulla fronte, in un’altra, invece, lo stratagemma & ideato al
fine di rubare il balsamo al quale fa da guardia. Nella poesia del Duecento questo rettile & ricordato
in un sonetto di Giacomo da Lentini, il maggior rappresentante dei poeti siciliani:

e I’aspido, serpente invidioso,
che per ingegno mette altrui a morire.’

Senza le fonti sarebbe impossibile capire questo conciso riferimento, che difatti allude eva-
sivamente ai dati della leggenda, menzionando solo la morte data dall’animale, il suo ingegno,
implicitamente riferito al trucco dei “tappi” per le orecchie, e la sua “invidia”, presumibilmente
nei confronti del balsamo o della pietra. Il poeta ha preferito tralasciare i dettagli del mito, pro-
babilmente gia molto noti, per soffermarsi sui tratti caratteriali dell’animale che lo accomunano al
basilisco e al dragone, i quali, insieme all’aspide, rappresentano il perfido Amore che, tormentando,
altrui fa languire.

Sebbene la vipera faccia parte della categoria degli infidi rettili, la sua natura non viene uti-
lizzata per illustrare Amore, bensi la donna amata. Sempre Giacomo da Lentini, in una poesia,
allude alla cattiveria dell’animale per qualificare quella ancor pit grande della dama, che non lo
degna di uno sguardo. Infatti, secondo il poeta, anche I’animale pid crudele al mondo perderebbe
la sua natura e avrebbe pieta del suo cuore straziato:

¢’Amore a tal 'adusse (il cuore)
ca, se vipera i fusse,

natura perderia:

a tal lo vederia, — fora pietosa.'”

Tutte queste citazioni testimoniano come le movenze ferine si dipanano lungo il tradizionale
discorso amoroso della lirica delle origini, a volte spezzandolo, altre annunciandolo o esemplifi-
candolo, ma sempre ampliandone e ravvivandone il contenuto.

In conclusione va perd precisato che gli animali della lirica italiana non possono essere osservati
solo come dei topoi letterari inseriti in poesie d’amore, ma vanno considerati anche come una parte,
0 piuttosto un riflesso, della storia affascinante che s’iscrive attorno ai bestiari, alle enciclopedie
e all’arte figurativa del Medioevo. I miti e le leggende che animano le metafore letterarie sono in
qualche modo il risultato di un discorso vasto, fatto di scambi, di citazioni e di variazioni, che varca
1 confini del genere poetico. Infatti, I'evocazione di un’immagine naturalistica ad opera dei poeti
delle origini cela una tradizione che va ben oltre lo stretto rapporto di dipendenza nei confronti dei
trovatori e che ci porta fino alla letteratura antica: alle storie egiziane; ai mostri narrati da Omero;
alle bestie osservate da Aristotele; ai racconti perlopiu fantastici di Plinio, Solino e Isidoro; agli
animali sacri della Bibbia; ai commenti mistici dei primi cristiani e alle interpretazioni simboliche
offerte dal Physiologus e dai bestiari.

Seppure in un contesto allegorico differente rispetto a quello teologico dell’archetipo del genere,
il Physiologus, o a quello didattico-morale dei bestiari, ¢ interessante osservare come le nature

®  GracoMo Da Lentini, Poesie, a c. di R. ANTONELLI, Roma, Bulzoni, 1979, p. 401.

10 Ihid., p. 15.

95



1l bestiario amoroso...

animali, paragonate dai poeti alle differenti situazioni amorose, siano rimaste pressoché invariate
nei secoli e come il risultato sia spesso lo stesso: un cigno che canta, un basilisco che uccide,
una salamandra che non brucia.

Se le immagini poetiche vanno considerate come una parte della storia legata al mondo ani-
male e alla visione simbolica del Medioevo, bisogna anche ricordare che gia a partire dal XII
secolo, quindi ben prima della scoperta della scienza aristotelica e araba, si assiste ad una desa-
cralizzazione progressiva della natura, che comporta un affievolimento graduale del meraviglioso
e dell’utilizzo simbolico di questo materiale. In questo senso gli animali dei bestiari vengono
gradualmente sostituiti dalle pil concrete bestie famigliari, testimoniando cosi un nuovo interesse
verso il mondo esteriore.

Gli animali della lirica del Duecento sono quindi una delle ultime rappresentazioni di questo
genere e, stancamente superstiti di schemi oramai superati, risentono della debolezza di una
tradizione che si sta lentamente per concludere. Nonostante cid, la loro presenza sembra rav-
vivare i versi lirici e le topiche situazioni amorose descritte dai poeti e, malgrado una generale
uniformazione delle immagini, dal loro confronto si possono osservare interessanti variazioni sullo
stesso tema; varianti che rispecchiano un adattamento del mito secondo le esigenze metriche e
contenutistiche del singolo autore.

I colori di questi paragoni zoologici sono dunque destinati a consumarsi e queste immagini,
lacerate dall’'uso e dalla banalita, diventano quasi subito semplici metafore spente: un leone che
dorme, re di animali logorati dalla convenzione ed infine dimenticati, ma pronti a risorgere, di
tanto in tanto, nel ruggito di nuovi poeti. Infatti, se alcune delle immagini animali sono state
assegnate al destino dell’oblio, altre, come quella della vipera, ci accompagnano ancora oggi in
una quasi impercettibile presenza. Sembra cosi concretizzarsi la sorte della fenice, che rinasce
dalle ceneri di una lunga tradizione per apparire fugacemente in un proverbio, in una favola o in
qualche poesia dall’eco lontana.

96



	Il Bestiario amoroso della lirica italiana delle origini

