Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani
Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 76 (2007)

Heft: 4: Grytzko Mascioni dalle Alpi al Mediterraneo

Artikel: Lavori di maturita : Zillis: un'interpretazione religiosa del mondo
Autor: Colombo, Marco

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-237714

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-237714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lavori di maturita






MARCO COLOMBO

MARCO COLOMBO

Zillis: un’interpretazione religiosa del mondo

La piccola chiesa di San Martino a Zillis, vista esteriormente, non sembrerebbe distinguersi di molto rispetto
a tutte le altre disseminate sul territorio; tuttavia, si tratta di un monumento di insolita importanza, un vero e
proprio scrigno che custodisce fin dal 1100-1150 (questa la datazione approssimativa desunta dagli storici)
delle magnifiche pitture di arte romanica dipinte su legno, affisse al soffitto della chiesa. Considerando che
la conservazione del legno risulta spesso compromessa da molteplici rischi (incendi, parassiti, umidita), si
pud ben comprendere la rarita di opere di questo genere, una rarita che si somma al pregio estetico ed alla
profondita culturale delle pitture di Zillis. Nella descrizione seguente cercherd di mettere in luce gli aspetti
salienti connessi a questo soggetto di studio; di certo non ho la presunzione di trattare il tema in modo am-
pio ed esaustivo, ragione per cui riporto i titoli di alcuni scritti eseguiti da persone ben pil competenti in
materia’, intendo invece proporre un breve riassunto del mio lavoro di ricerca su Zillis?, nella speranza di
destare un po’ di interesse per un’importante opera situata a due passi da casa nostra che sarebbe davvero
peccato non aver visto almeno una volta.

Prima di entrare nel vivo dell’argomento, & bene rammentare che nel secolo XII, quando fu realizzato il
progetto pittorico a Zillis, ’Europa intera si trovava ad affrontare un problema profondamente radicato:
’analfabetismo. Dato che la percentuale della popolazione avente accesso alla lettura dei testi sacri si
limitava ad una ristrettissima élite sociale, un sapiente utilizzo del linguaggio figurativo dell’arte risultava
particolarmente appropriato a trasmettere ai fedeli un insegnamento religioso semplice da comprendere ed
essenziale nei contenuti. Risulta allora evidente la finalita didascalica delle pitture di Zillis: non si trattava
di una mera decorazione, che peraltro a quei tempi sarebbe stata considerata un atto di vanita, bensi di un
vero e proprio libro illustrato, se mi si concede |’espressione, che tutti quanti sapevano leggere senza grandi
difficolta. Bisogna dunque supporre che la realizzazione del soffitto fu guidata con precisione dalle direttive
di ecclesiastici, magari addirittura di dotti teologi, i quali avevano il compito di condensare al meglio la
Parola di Dio in quelle figure dipinte, assicurandosi che, attraverso di esse, i fedeli potessero maturare una
sincera spiritualita.

I legami tra Zillis e la tradizione cartografica

Uno dei primi aspetti da considerare, al fine di analizzare il soffitto di Zillis, consiste nella ripartizione
delle tavole che lo compongono. Le 153 tavole dipinte della chiesa di San Martino sono rigorosamente

Per quanto concerne i testi principali sui quali mi sono documentato per il mio lavoro di ricerca rimando a: WALTER
Myss, Kirchendecke von St. Martin in Zillis: Bildwelt als Weltbild, Beuron, Beuroner Kunstverlag, 1974; CHRISTINE BLAUER
Boum, Hans RutisHauser, MArc Antont Nay, Die romanische Bilderdecke der Kirche St. Martin in Zillis. Grundlagen
zur Konservierung und Pflege, Bern-Stuttgart-Wien, 1997; ULRICH KUDER, Alle Welt wird schauen Gottes Heil: Bilder aus
der Decke der St. Martinskirche in Zillis / Graubiinden, Freiburg i. Br.-Basel, Herder, 1994; Ernst MurBAcH, Zillis. Die
romanische Bilderdecke der Kirche St. Martin, Ziirich-Freiburg. Br., Atlantis Verlag, 1967; DioNE FLUHLER-KREIS, Die
romanische Bilderdecke der Kirche St. Martin in Zillis wieder betrachtet, Bildsystem und Bildprogramm, in «Rivista
svizzera d’arte e d’archeologia» 49, 1992, pp. 223-32; HuLbRYCH BLANKE, Bernhard von Clairvaux und Zillis, in «Rivista
svizzera d’arte e d’archeologia» 49, 1992, pp. 321-29.

2 Faccio riferimento al lavoro di maturita per I’anno 2006/2007, dal titolo Xl soffitto della chiesa di San Martino a Zillis,
diretto dai docenti Adriano Martignoni e Marco Pellegrini. La tesina, rielaborata grazie ai consigli della professoressa
Cristina Martini, & stata presentata lo stesso anno, con il titolo Il mondo su un soffitto: Zillis fra teologia e geografia
meravigliosa, al concorso promosso dalla fondazione Scienza e Gioventi, che lo ha premiato.

473



Zillis: un’interpretazione religiosa del mondo

separate in due gruppi®: quello della zona di cornice, detto ciclo esterno, composto da 48 tavole e il ciclo
interno che raggruppa le immagini centrali del soffitto. Il ciclo esterno cattura immediatamente I’attenzione
a causa delle creature bizzarre e mostruose che vi si trovano; per contro, quello interno & assolutamente
subordinato ad una sapiente e studiata esposizione di vicende sacre, dedicate in modo particolare alla
vita di Gesn, alla quale si affiancano un breve excursus riservato agli antichi re ebraici ed uno a San
Martino, un riferimento quest’ultimo irrinunciabile dato che la chiesa & stata consacrata proprio a questo
santo®. Le tavole dedicate agli esseri mostruosi del ciclo esterno si distinguono da tutte le altre mediante
linee decorative ondulate volte a rappresentare ’ambiente acquatico nel quale si muovono questi esseri,
al quale si oppone la terraferma del ciclo interno. La considerazione di questa distinzione tra terra ed
acqua dimostra I’attenzione che i committenti del soffitto di Zillis riservarono alla Cartografia, tanto che
'opera pud a tutti gli effetti essere definita una mappa mundi. 11 termine mappa mundi viene utilizzato
per designare, in genere, una vasta tipologia di carte sorte nel periodo medievale, tra il X e I’XI scolo,
allo scopo di rappresentare una determinata visione del mondo, cosi come era immaginato e percepito
dai committenti del soffitto e dalla societa dell’epoca: si tratta di mappe, ricche di simboli, di elementi
fantastici e destinate a rappresentare I'unita del mondo cristiano. Queste mappe rappresentano un mondo
chiuso abitato dalle civiltd umane, attorno al quale viene posto uno spazio riservato all’oceano (o al mare,
oppure ancora ad un grande fiume), secondo una tradizione diffusissima in tutto il bacino mediterraneo di
cui si ha una importante testimonianza in Omero®. Nei poemi omerici, infatti, il mondo viene presentato
come una superficie piana, molto simile ad un disco di terra, circondata dal fiume Oceano; in perfetta
analogia con Zillis, si riconosce, in questa visione del mondo, la contrapposizione tra la terraferma (ciclo
interno) ed un elemento acquatico che la cinge (ciclo esterno); si deve inoltre considerare che la collo-
cazione a Zillis degli esseri mostruosi nell’ambiente acquatico non & per nulla arbitraria o inusuale, dato
che, presso i cartografi, era convenzione disegnare questi esseri fantastici nel mare o, comunque, nelle
regioni pid estreme ed isolate delle terre emerse (molto spesso I’Asia). Oltre all’influenza di un’importante
tradizione come quella omerica, si deve considerare quella senza dubbio esercitata da testi cristiani, in
modo particolare il libro di Giobbe® e ’Apocalisse’. Simili testimonianze religiose hanno senza dubbio
contribuito a rafforzare la rappresentazione rettangolare del mondo, come si pud notare in svariati esempi
cartografici®; il progetto di Zillis, tuttavia, non si rifa a questa citazione unicamente per la forma, ma so-
prattutto per la collocazione agli angoli del soffitto di quattro figure angeliche, simbolo dei venti ad esse
associati e del potere di Dio sul globo®. Altra testimonianza del potere divino ci & data da una gigantesca
croce che attraversa tutto il soffitto; questo simbolo di grandissima importanza si forma dai tratti pittorici
decorativi che caratterizzano le cornici di alcune immagini. La croce non si estende solo sul ciclo interno,
bensi anche su quello esterno, a testimoniare ’amore divino che abbraccia tutta quanta la creazione, ma,

DionE FLuHLER-KRES, Die romanische Bilderdecke...; cit., pp. 224-25.

Il ciclo interno ripropone le principali scene religiose seguendo un ordine temporale: all’inizio le scene dell’Antico
Testamento; poi quelle del Nuovo, a loro volta gerarchicamente distinte secondo 1’evoluzione temporale dei fatti come
la troviamo descritta nei Vangeli; da ultimo alcune scene riservate al dedicatario della chiesa, San Martino. La lettura
delle tavole procede da est a ovest, da sinistra a destra, come se si trattasse delle frasi di un manoscritto, nate dalla
giustapposizione di immagini e non di lettere.

> Si veda ad esempio: OMERO, lliade, XIV, 200- 201.

5  Giobbe; 38, 13.

Poi “vidi quattro angeli. Essi stavano in piedi ai quattro angoli della terra e trattenevano i quattro venti [...]”; Apoca-
lisse; 7, 1. Si veda anche: Ibidem; 20, 8.

WarLrer Myss, Zillis..., cit., pp. 22-26.

I quattro angeli di Zillis sono stati dipinti “ai quattro angoli della terra”, esattamente come recita il passo biblico.
Interessanti sono anche le due trombe che ciascuno di questi angeli regge in mano: si tratta prima di tutto di un
riferimento all’Apocalisse (Apocalisse; 8, 10), ma anche, secondo alcune interpretazioni, della rappresentazione dei
venti, un elemento cartografico irrinunciabile. A conferma di ¢id, due di queste tavole riportano le scritte AUSTER ed
AQUILO, i nomi associati, rispettivamente, al vento del sud e a quello del nord.

474



MARCO COLOMBO

iV ’:‘é!}:-
W o i

&

La chiesa di San Martino a Zillis




Zillis: un’interpretazione religiosa del mondo

Zillis: chiesa di
San Martino:

soffitto:

L'annunciazione
al pastort

nondimeno, anche il Suo potere che viene esercitato in ogni angolo del globo indistintamente: non si tratta
di una considerazione qualunque se si pensa che i mostri, trovandosi anch’essi sotto il segno della croce,
sono denotati come creature di Dio: sono diversi e manifestano chiari tratti demoniaci, tuttavia sono parte
integrante della creazione, frutto, proprio come I'uomo, di uno stesso divino Fattore. Detto questo, il fedele
medievale non poteva certo dubitare dell’esistenza di esseri mostruosi; farlo significava dubitare dello stesso
Dio. Ilinflusso della tradizione cartografica sull’opera di Zillis & confermata anche da un parallelismo con
la celebre mappa di Ebstorf, nella quale, per I'appunto, ritroviamo i medesimi elementi costitutivi (mondo
acquatico/mondo terrestre; segno della croce; esseri mostruosi).

Il messaggio religioso

Dopo aver appurato che ci si trova di fronte ad un evidente riferimento cartografico, ¢i si pud chiedere
se con questo chiarimento si riesca ad esaurire la serie di interrogativi che sorgono dall’osservazione del
soffitto: perché mai in una chiesa si dovrebbero dipingere degli esseri mostruosi come sirene, lupi con code
di pesce, elefanti che sguazzano tra le onde dell’oceano? Come si potrebbe coniugare un tema prettamente
fantastico come quello dei mostri all’elevato scopo di tramandare, attraverso le pitture, un profondo inse-
gnamento religioso? Si deve dunque riconoscere che la presenza di esseri meravigliosi su questo soffitto

476



MARCO COLOMBO

Zillis: chiesa di i
San Martino:
soffitto: Gesu
bambino nel

presepio

deve necessariamente condurci ad un significato pitt profondo rispetto ad un semplice collegamento alla
tradizione cartografica. Ci si pud allora addentrare nell’interpretazione secondo cui la rappresentazione
del ciclo interno, isola della eristianita, di redenzione e perdono, circondata da un esercito di mostri
marini, chiaramente connotati in senso diabolico, potesse avere la finalita di istruire il fedele riguardo ai
pericoli della vita, mettendolo in guardia dalle tentazioni perpetrate dalle forze del male. La tentazione
diviene dunque il soggetto principale del soffitto, come dimostra la raffigurazione di scene evangeliche
concernenti gli attacchi demoniaci', tra le quali spiccano, in virti della loro importanza e della posizione
che rivestono nel piano generale del soffitto (il centro) le tentazioni attuate da Satana ai danni di Cristo
nel deserto'': essi divengono i simboli dell’opposizione tra Bene e Male, tra dannazione e salvezza, tra
tentazione e fede in Dio. Dall’osservazione di queste immagini, il fedele doveva dunque comprendere
I"importanza e il ruolo fondamentale della religione, in un mondo minacciato da demoni di ogni genere,
tanto forti ed arditi da osare sfidare lo stesso Figlio di Dio. Questa immagine, che potremmo definire a

10 Sj fa riferimento a: tavola 107 (Gesii scaccia i demoni dall’indemoniato), riconducibile al Vangelo secondo Marco, 5.
2-13: tavola 109 (Guarigione della figlia della donna cananese), riconducibile al Vangelo secondo Matteo 15, 21-28.
11

Si fa riferimento a: tavole 99, 100 e 101 (prima, seconda e terza tentazione nel deserto), riconducibili al Vangelo
secondo Matteo, 4, 1-11.

4 -

Al



Zillis: un’interpretazione religiosa del mondo

tutti gli effetti un assedio contro la cristianitd, sembra ricollegarsi ad una illustre figura del XII secolo,
San Bernardo'?, il quale, stando ad alcune importanti prove addotte dagli studiosi'®, avrebbe ideato per il
monastero di Chiaravalle un progetto sorprendentemente simile a quello di Zillis vista 'opposizione tra i
cristiani e le schiere del male poste attorno a loro. I mostri di Zillis, simbolo come si & detto delle minacce
diaboliche, sono essenzialmente di due generi: quelli terrificanti, dai denti aguzzi, colti dall’artista in una
selvaggia lotta fra loro, che richiamano la violenza delle forze del Male, sempre pronte ad avventarsi sui
fedeli e conquistare la loro anima; e quelli di una ferocia pilt accorta e malvagia, come le sirene, maestre
nell’amaliare gli uomini con il loro fare seducente a la loro insidiosa bellezza'*. Sebbene sussista una
diversita di questo tipo, la finalita dei mostri, degli uni quanto degli altri, risulta sempre la devastazione
e la deturpazione dell’armoniosa Creazione divina, nel tentativo di trarre all’Inferno quante piil anime
possibile mediante ’arma della tentazione. La consapevolezza di questa realta fa calare una cortina di
pessimistico grigiore sul mondo, ma & anche vero che la promessa della vita eterna, la salvezza, & di fronte
agli occhi di tutti i fedeli, come un premio abbagliante che illumina di speranza: spetta all’'uomo meritarsi
quel premio e rincorrerlo per tutta la vita con instancabile devozione. Questo, in maniera stringata, il
messaggio connesso alle figure del soffitto ed alla loro particolare distinzione in due cicli: si tratta di un
messaggio che potrebbe apparire troppo semplicistico, se si dimenticasse di considerare che proprio alla
schematicita e ad una facile comprensione erano votate le pitture religiose di questa epoca; naturalmente
ad esse dovevano accompagnarsi le prediche e la lettura, durante la messa, delle Sacre Scritture ad opera
di un religioso istruito®.

San Bernardo da Chiaravalle, nacque nel 1090 a Fontaine, presso Digione. Alla morte della madre, avvenuta nell’anno
1107, il profondo dolere lo spinse ad una lenta conversione; comincid infatti ad opporre resistenza alle proposte di
fratelli e compagni, pronti a persuaderlo ad ogni sorta di divertimento. Ammesso nel monastero di Citeaux con altri
trenta compagni, fu incaricato, solamente due anni dopo, di fondare un nuovo monastero in una regione disabitata ed
inospitale di nome Chiaravalle, del quale gli sara affidata la gestione. La sua vita, segnata dall’immersione nelle sacre
Scritture e da esercizi di penitenza, si spense nel 1153.

HurprycH BLANKE, Bernhard von Clairvaux..., cit., pp. 328-29.

La distinzione qui proposta prende spunto unicamente dal tema della tentazione. Per quanto concerne una differenzia-
zione pii seria ed affermata, applicata ai diversi tipi di mostri, si pud fare riferimento, anche per quanto concerne quelli
di Zillis, alla gerarchia proposta da Sant’Agostino (La citta di Dio, XVI, 8): egli riconosce i mostri rationalia mortalia,
cosi chiamati in quanto vicini in qualche modo alla natura umana siccome dotati di ragione, e quelli cosiddetti magis
bestias quam homines, ovvero quelli che si avvicinano di pit alla natura animale. In effetti, sul soffitto, si scorgono
esseri quasi umani, come le sirene, individui dai tratti scimmieschi ed uomini nudi che cavalcano creature marine;
per contro, i mostri rimanenti dispongono in tutto e per tutto di sembianze animalesche (elefanti, lupi, oche, uccelli,
orsi, cani, arieti, cinghiali, liocorni ed elefanti, tutti muniti di una coda natatoria che li rende bizzarri e mostruosi).
Si consideri che, in epoca medievale, erano particolarmente diffusi i cosiddetti exultet, vale a dire dei rotoli muniti di
immagini sacre, dipinte in senso opposto rispetto al testo scritto, che consentivano ai devoti di osservare il succedersi
delle scene, ascoltando al contempo il racconto letto dal prete. Nel caso specifico di Zillis, si pud ipotizzare che le
pitture del soffitto svolgessero una funzione analoga: si tratterebbe, quindi, di un supporto iconografico, dotato di un
proprio messaggio simbolico da arricchirsi e completarsi attraverso le parole del prete e le letture bibliche.

478



	Lavori di maturità : Zillis: un'interpretazione religiosa del mondo

