
Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani

Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 76 (2007)

Heft: 3

Artikel: L'oratorio S. Anna : Settecento a Poschiavo

Autor: Bott, Gian Casper

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-57844

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-57844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GIAN CASPER BOTT

GIAN CASPER BOTT

L'oratorio S. Anna - Settecento
a Poschiavo

Uarchitettura, Valtare, la confraternita del SS. Sacramento,
Vossario, gli affreschi di Lorenzo Piccioli
e le pitture di Carlo Peirani

(SECONDA PARTE)

«Gli affreschi in S. Anna a Poschiavo documentano l'attualitä del simbolismo numerico
ancora nel Settecento. Pietro Bongo di Bergamo aveva edito sulTargomento nel f599 un libro
consistente e voluminoso dal titolo Numerorum mysteria, che ebbe un grande successo in
tutta Europa. II tentativo di far coincidere le idee pitagoriche con la dottrina cristiana forma
la base del libro di Bongo. Un capitolo di quaranta pagine e dedicato al numero sette. Vi si

legge che in questo numero e da riconoscere la piü alta perfezione, essendo la somma del
numero tre, simbolo della Santa Trinitä, e quattro, simbolo degli Evangeli. Moltiplicando
le sue due componenti, tre e quattro, si giunge al numero dodici, il numero degli apostoli,
che hanno portato il mistero della Trinitä nelle quattro parti del mondo.

La simbologia numerica
II numero sette secondo i pitagorici e simile a Dio; e dedicato ad Apollo, il rappre-

sentante e protettore per eccellenza della musica. Le Muse, riferendosi probabilmente
alle sette corde della Lira, la precorritrice di tutti gli strumenti a corde, in origine erano
sette, come anche le arti liberali, le meraviglie del mondo, le bellezze dell'eloquenza, i
toni su cui si basa tutta la musica, le qualitä del suono e i colori principali. Sette sono i
sacramenti, i pianeti, i giorni della settimana e della creazione del mondo. Anche le etä
della vita dell'uomo sono sette, e le opere di misericordia. Si credeva che il settimo giorno
dopo la morte, l'anima trovasse ingresso nella patria celeste. Secondo la formulazione
di Cicerone il numero sette e il nodo di pressappoco tutte le cose: «... numerum rerum
omnium fere nodum est.» E Robert Fludd scrive nella sua Utriusque Cosmi Historia del
1617 che sette e il numero della perfezione: «Numerus etiam perfectionis nuncupatur».
Tramite il numero sette, che come nessun altro lega la pittura alia musica, essendo il
numero sia dei colori che dei toni principali, il dipinto riceve una dimensione cosmica:
e come un nesso segreto con l'armonia universale, la musica delle sfere, che viene a
formarsi (ill. 27). Cosi il pittore ha cercato di collocare il suo affresco nella costruzione
universale del mondo.123

123 per je gpeculazioni SU1 ricco simbolismo del numero sette si veda Bott 1997, pp. 19-22 e note pp. 117-
119, con indicazioni bibliografiche.

249



S. Anna a Poschiavo

Nei suoi Documenti armonici del 1687 Angelo Berardi afferma che «Nella produtio-
ne del Mondo l'istesso Creatore operö da perfettissimo Musico mentre dispose il tutto
come un ben ordinato concento sopra armoniosa Lira [...] compose questa Lira di sette
corde, che sono li sette generi delle Creature: Angelica, Humana, Sensibile, Vegetabile,
Inanimata, Elementare, e Materia prima; l'arco, e il curvo Cielo, che intorno alia terra
movendosi rende per artificio del divino sonatore armoniose consonanze: la corda sola
della Creatura humana spesso va dissonando, merce che vien resa falsa dal peccato, ma
se poi vien purgata dalla penitenza, e rimessa in tuono dalla contrizione, d'aspra disso-
nanza, si converte in dolce, e soave consonanza. [...] Una musica di Dio, e questa mole
immensa e visibile.»124

La tradizione düreriana

Lo schema iconografico, compositivo e concettuale dell'affresco principale di Lorenzo
Piccioli e in ultima analisi quello codificato da Albrecht Dürer nella sua celebre «Apoca-
lisse» (ill. 25). Dürer illuströ il libro della rivelazione giovannea in una serie di quindici
xilografie in folio, eseguite a partire dal 1496 e apparse nel 1498 a Norimberga in una
edizione tedesca - Die heimlich Offenbarung iohanni — e in una latina - Apocalypsis cum
figuris —, ripubblicata nel 1511 con diverso frontespizio.125 Queste xilografie conobbero un
vivissimo successo e furono subito copiate ed imitate sia a nord che a sud delle Alpi.126
II loro carattere esemplare domino l'illustrazione occidentale di soggetto apocalittico fino
al 19° secolo.127 Dürer ricapitolo e amplio col suo genio creativo e la sua immediata forza
di persuasione visionaria le fondamentali idee figurative e compositive delle precedenti
Bibbie a stampa e dei libri xilografici, da cui deriva anche il principio della concentrazione
di piü scene in una composizione globale unica, presente nell'oratorio di Poschiavo. II
ciclo di Dürer rappresenta il punto culminante dell'iconografia apocalittica.

L'affresco di Poschiavo sta in questa tradizione di rilievo eneeun lontano discendente
in chiave monumentale.128 Segna inoltre una tappa tarda di una centenaria tradizione
iconografica, che ha le sue radici piü remote nei mosaici del secolo quinto, che ornarono
la facciata dell'antica Basilica di S. Pietro in Yaticano e a tuttoggi decorano, seppur assai
restaurati, il maestoso arco trionfale della Basilica di S. Paolo fuori le mura a Roma.129
Queste raffigurazioni erano delle immediate derivazioni visuali dell'antico cerimoniale

124 Berardi 1687, p. 10.
125 Luigi Moraldi, Nota all'Apocalisse, in: Manganelli / Moraldi 1974, p. 13. Ulteriori informazioni si trovano

in: Arndt 1956 e Schiller 1991.
126 Si veda ad esempio la serie di xilografie di Cranach il Vecchio, Holbein il Giovane, Burgkmair, Schäufe-

lein, Altdorfer (riprodotte in parte in: Schiller 1991, p. 720) e le imitazioni in acquaforte di Marcantonio
Raimondi.

127 Per i libri xilografici e le Bibbie a stampa nel periodo tardogotico cfr. Klein 1991, pp. 164-166.
128 Sull'influsso della grafica di Dürer sulla pittura italiana riscontrabile dai primi del Cinquecento, si veda

Bott 1990 pp. 161-162 e 171-172, con l'indicazione di ulteriori dati bibliografici.
129 Klein 1991, pp. 151-152. Per la tradizione iconografica AeWApocalisse, dall'epoca di Costantino fino a

Dürer, con ampia bibliografia, cfr. ibidem, pp. 151-167.

250



GIAN CASPER BOTT

di corte. Nella pittura, il capolavoro di detta tradizione e dato dal Polittico dellAgnello
Mistico dei fratelli van Eyck, terminato nel 1432, nella cattedrale di S. Bavone a Gand.
Sia inoltre ricordata la pala con San Giovanni a Patmos che Hans Memling dipinse nel
1479, custodita nell'Ospedale di San Giovanni a Bruges.

Sacre parole in cartigli dorati

Quattro cartigli130 dorati — l'elemento stilisticamente piü progredito dell'oratorio, con
forme che nella loro lieve asimmetria e i loro profili elegantemente frastagliati tendono
alia rocaille, alio stile rococo - sono finti sul cornicione dipinto e illustrano con la parola
i relativi passi salienti AeWApocalisse: « Vidi librum / scriptum / intus et /foris sig / natum

/Apoc / 5.1» - «Nella destra di Colui che sedeva sul trono vidi un libro scritto dentro e

fuori, suggellato con sette sigilli»; «Quis est di / gnus sol / vere si / gnacula / eius /Apoc

/ 5. 2» — «E vidi un angelo forte che bandiva a gran voce: 'Chi e degno di aprire il libro
e di sciogliere i suoi sigilli?'»; «Nefleveris / ecce vicit leo / de tribu / Iuda /Apoc / 5.5»
— «Uno degli anziani mi dice: 'Non seguitare a piangere. Ecco: ha vinto il Leone della
tribü di Giuda, la Radice di David, e puö aprire il libro e i suoi sette sigilli'»; «Dignus es /
aperire signa/cula eius/quoniam/occisus/es/Apoc/5.9» — «e cantano un cantico nuovo
dicendo: 'Tu sei degno di ricevere il libro e di aprire i suoi sigilli, perche fosti sgozzato e

col tuo sangue comprasti per Dio uomini da ogni tribü, lingua, popolo e gente'».

Le iscrizioni131 - locuzioni rese in modo ben visibiie, seppur in lingua latina — che
conferiscono al tutto un'ulteriore dimensione intellettuale suggeriscono che la pittura di
questo genere non vuole solamente essere vista, bensi anche letta; che oltre il piacere
estetico ne deriva anche un arricchimento spirituale. Per di piü i fatti illustrati sono
innanzitutto stati tramandati grazie alle sacre scritture.

Le ricche decorazioni di pietre preziose profuse nell'intradosso dell'arco trionfale fra
navata e coro sembrano alludere alia Nuova Gerusalemme, alle gemme — diaspro, zaffiro,
calcedonio, smeraldo, sardonice, sardio, crisolito, berillo, topazio, crisoprasio, giacinto,
ametista - che ornano le mura della visionaria cittä giovannea, significante la definitiva
istituzione del regno di Cristo in terra.132

Quattro simboli cristologici — Fonte della vita

Quattro emblemi cristiani, o piü precisamente: simboli cristologici — riferentesi cioe a
Gesü - lievemente adagiati su delle nuvolette cingono l'affresco con la visione di Giovanni.

130 E interessante confrontare i cartigli poschiavini di Lorenzo Piccioli con quelli che Giuseppe Coduri detto
il Vignoli (collaboratore di Carlo Innocenzo Carloni - a Mello, nel 1763 - e di Cesare Ligari,) dipinse
nel 1761 nel palazzo Malacrida a Morbegno, in special modo nel salone da ballo. Per il Coduri, uno dei
maggiori quadraturisti del Settecento lombardo, si confronti Coppa et al. 1994, pp. 90-99, 179, e 286-287.

- Per il Carloni si veda Colombo / Coppa 1997, recensito da Bott 2003 (Artisti dei laghi).
131 Le iscrizioni sono tutte in lettere maiuscole.
132 Apocalisse, 21, 18-20.

251



S. Anna a Poschiavo

Si trovano su dei cartigli a rocaille nella zona dei pennacchi, e sono delle grisaglie, delle
pitture che imitano dei rilievi scultorei.

II Pellicano, che con il suo stesso sangue nutre la sua prole, e un simbolo per la Caritä
pcrsonificala in Cristo, che sacrificö la sua vita per l'umanitä; e inoltre segno del disinte-
ressato amore paterno e materno e in generale per il prossimo.133 II tenia del nutrimento
e profondamente connesso al tenia eucaristico, che e quasi il Leitmotiv dell'oratorio e
degli affreschi che lo ornano. E come se il loro motto fossero le celebri parole Adoro te
devote, titolo di uno degli inni sacramentali scritti da San Tommaso d'Aquino per la isti-
tuzione del Corpus Domini nel 1264 e parte integrante del Missale Romanum. Infatti la
sesta quartina dice: «Pie pellicane, Iesu Domine, / Me immundum munda tuo sanguine.
/ Cuius una stilla salvum facere / Totum mundum quit ab omni scelere.»134

L'Agnello ripete ed accentua il tema dell'affresco — l'adorazione dell,Agnus Dei —, cui
e allegata. Una Corona (di palme?) attorno a un Flagello significa la passione, e in senso
lato il martirio, come pure la disciplina morale dei confratelli. Una Fontana in forma di
calice, simboleggiante a sua volta la Fede, sta per Cristo — fonte e origine di tutto l'apo-
stolato della Chiesa — come Fonte della Vita, della Salvezza. Le chiare, fresche e dolci
acque133 incessantemente zampillanti da questa sorgente possono rammentare il seguente
passo AeAFApocalisse: «Non avranno piü fame e non avranno piü sete, non Ii colpirä piü il
sole ne alcuna arsura; perche l'Agnello che e in mezzo al trono Ii pasturerä e Ii guiderä
alle sorgenti delle acque della vita; e Iddio asciugherä ogni lagrima dagli occhi loro.»136
E Gesü aveva detto alia samaritana: «chi beve dell'acqua che io gli daro, non avrä mai
piü sete; anzi, l'acqua che io gli daro, diventerä in lui una fonte d'acqua che scaturisce
in vita eterna.»137

Elia — «Alzati e mangia» — Pegno d'immortalitä
Sulla volta — o piü precisamente: cupola ovale — del presbiterio sono rappresentati Elia

e l'angelo (ill. 16), una scena tipologicamente prefigurante l'Eucaristia, dal momento che
il profeta viene provvisto di nutrimento celeste. «Egli invece si inoltrö nel deserto una
giornata di cammino, ando a sedersi sotto una ginestra e chiese di poter morire dicendo:

133 Sui van sigmficati emblematici del pellicano si veda Henkel / Schone 1996, colonne 811-813. Di lmpor-
tanza fondamentale per la lettura degli animali in chiave cnstologica e biblica e II Fisiologo, composto
da un autore anomino in lingua greca, presumibilmente ad Alessandria d'Egitto attorno all'anno 200, e
tramandato in vane versioni, un enciclopedico bestiano simbolico-cnstiano di grande influsso sull'arte.
Fra le molte edizioni, l'autore ha consultato la seguente: Physwlogus. Frühchristliche Tiersymbolik, aus
dem Griechischen ubersetzt und hrsg. von Ursila Treu, Zurich 1982. - Intendendo Cristo, anehe Dante
parla del pellicano, nella Dwina Commedia, Paradiso, XXV, 112-114.

114 «Gesü, pio Pellicano, mio Signore, con il tuo sangue lava il mio peccato: una goccia sola puö bastare a
punficare il mondo intero.»

135 Chi scnve si occupö nel 1987 della tanto celebre quanta bella canzone petrarchesca Chiare, fresche e
dolci acque in occasione di un lavoro scntto alTUmversitä di Zungo (manoscntto presso l'autore).

136 Apocalisse 7, 16-17.
137 Giovanni 4, 14. Un altro versetto biblico in cui si parla di una fonte punficante e Zaccana 13, 1.

252



GIAN CASPER BOTT

16 - Lorenzo Piccioli, Elia e I'angelo, 1760, Poschiavo, oratorio S. Anna

'Ora basta, o Eterno! Prendi la mia vita, perche io non sono migliore dei miei padri'. Poi
si corico e si addormentö sotto la ginestra; ma ecco un angelo lo tocco e gli disse: 'Alzati
e mangia'. Egli guardo e vide vicino al suo capo una focaccia cotta su delle pietre calde
e una brocca d'acqua. Egli mangio e bevve poi torno a coricarsi. L'angelo dell'Eterno
torno una seconda volta, lo tocco e disse: 'Alzati e mangia, poiche il cammino e troppo
lungo per te'. Egli si alzö, mangio e bevve, poi, nella forza datagli da quel cibo, cammino
quaranta giorni e quaranta notti fino al monte di Dio, l'Horeb.» 138 La scena stilisticamente
di sapore secentesco bolognese simboleggia egregiamente il pane del cammino, il viatico

138 1 Re 19, 4-8.

253



S. Anna a Poschiavo

ai moribondi, che i confratelli del SS. Sacramento avevano la premura di accompagnare.
Giovanni Evangelista riporta le parole di Gesü: «Chi mangia la mia carne e beve il mio

sangue ha vita eterna; ed io lo risusciterö nell'ultimo giorno. Percha la mia carne e vero
cibo e il mio sangue e vera bevanda. Chi mangia la mia carne e beve il mio sangue di-
mora in me, ed io in lui.»139 L'Eucaristia e dunque sacramento di comunione con Cristo
e pegno d'immortalitä.

Due iscrizioni accompagnano e illustrano la scena, simboleggiante l'Eucaristia e in
particolar modo il sacramento in punto di morte. «Surge et comede /Ree: 3 : 19:5» si legge
verso il coro dei confratelli e, si badi bene, leggibile per chi sta nella navata — «Alzati e

mangia»140 — e verso la navata, e dunque leggibile in prima linea dai confratelli uscenti
dal loro coro, «Ambulavit in fortitudine / cibi illius quadraginta / diebus et quadraginta /
noctibus R 19. 8» — «Nella forza datagli da quel cibo, cammino quaranta giorni e quaranta
notti.»141 £ degno di nota l'accento posto in questo versetto sul numero quaranta, che
senz'altro ricorda il rito delle Quarantore, a cui i confratelli del SS. Sacramento erano
particolarmente affezionati.

Le tre virtu teologali

Le tre virtü teologali142 - Fede, Speranza, Caritä - e la Religione, virtü che i confratelli

anelavano a seguire nella loro vita quotidiana143 per mettersi in comunione con Dio,
accompagnano la scena di Elia e l'angelo. Un calice — il vas sacrum, contenente il vino
consacrato durante la celebrazione eucaristica - con, in un'aureola, l'ostia consacrata su
cui, come sulla pala dell'altare, sono rappresentati Cristo Crocifisso con la Madonna e
San Giovanni, si riferisce alle parole sacramentali «Poi, preso un calice e rese grazie, lo
diede loro, e tutti ne bevvero. E disse loro: Questo e il mio sangue, il sangue del patto, il
quale e sparso per molti. In veritä io vi dico che non berrö piü del frutto della vigna fino a

quel giorno che lo berro nuovo nel regno di Dio».144 Prefigurato nel vaso che appare nella
scena con Elia nutrito da un angelo, il calice e qui simbolo di Fides, della Fede cristia-
na, e in particolar modo della Redenzione. Un vaso con un giglio, emblema di purezza,
simboleggia invece la Spes, la Speranza, virtü che si alimenta nella preghiera. Un cuore
fiammeggiante infine sta per la Caritas, l'amore cristiano, per la brama di conoscenza

139 Giovanni 6, 54-56.
140 1 Re 19, 5.
141 1 Re 19, 8.
142 E stato San Tommaso d'Aquino a completare il catalogo platonico delle quattro virtü cardinali etiche

- Prudenza, Fortezza, Temperanza, Giustizia — con le tre virtü cardinali teologiche.
143 Negli statuti del 1733, al paragrafo 13, si dice che i confratelli dovranno spesso esercitarsi «nelli atti

delle virtü teologali, fede, speranza, caritä e religione, come che questo e un Sacramento di fede, forte
sostegno delle nostre speranze e oggetto principale del nostro amore».

144 Marco 14, [22] 23-25. Per le parole sacramentali dette da Gesü durante l'Ultima Cena - parole che mar-
cano l'inaugurazione del rito centrale della cristianitä - si veda anche gli altri evangeli sinottici: Matteo
26, 26-29 e Luca 22, 17-20. Cfr. anche 1 Corinzi 11, 22-26.

254



GIAN CASPER BOTT

di Dio, per l'azione caritativa. Infatti la confraternita del SS. Sacramento era anche una
sorta di societä di mutuo soccorso in questioni spirituali. La religione poi, la Religio, e
simboleggiata da un libro aperto - una Bibbia o un messale - con una lunga iscrizione
non piü decifrabile ne a occhio nudo, ne con un cannocchiale.145

La cena in Emmaus

Sopra l'arco che separa il presbiterio dal coro dei confratelli una finta tenda drappeg-
giata rivela un dipinto di Cristo a Emmaus (ill. 11-12). Come unica scena degli affreschi
di Lorenzo Piccioli neH'oratorio di Poschiavo, essa non e ne commentata da iscrizioni, ne
accompagnata da simboli o emblemi. Tre figure stanno sedute a tavola. Nel centro Gesü
e in atto di benedire il pane. £ questo il momento in cui i due commensali riconoscono il
Redentore. Sono rappresentati come pellegrini, Cleopa con il cappello in testa, l'altro, alia
destra di Cristo, contraddistinto da una cappasanta sul sanrocchino, la cosiddetta conchiglia
di S. Giacomo, simbolo di pellegrinaggio spirituale.146 II secondo discepolo non e nominato
nella Bibbia, ma la tradizione lo ha identificato con S. Piettro, la pietra su cui Cristo edificö
la Chiesa, il primo rappresentante di Gesü in terra, precursore di tutti i Papi.

La Sacra Scrittura attesta che Cristo, come si avvicinavano al villaggio dove erano
diretti, finse di andare oltre. Ma i due discepoli «lo trattennero, dicendo: 'Rimani con noi,
perche si fa sera e il giorno e giä declinato'. Egli dunque entro per rimanere con loro. E,
come si trovava a tavola con loro prese il pane, lo benedisse e, dopo averlo spezzato, lo
distribui loro. Allora si aprirono loro gli occhi e lo riconobbero; ma egli scomparve dai
loro occhi. Ed essi si dissero l'un l'altro: 'Non ardeva il nostra cuore dentro di noi, mentre
egli ci parlava per la via e ci apriva le Scritture?'».147

«Prese il pane, lo benedisse»

Nell'esegesi il pane benedetto e diviso a Emmaus e sempre stato visto in analogia
tipologica con il sacramento della comunione nell'Ultima Cena. Rispetto a questa scena
pasquale, che potrebbe essere rappresentata alio stesso posto, senza sostanziale differenza
nel programma iconologico, la cena in Emmaus dispone di maggiore esclusivitä, e in ciö
rispecchia piü precisamente il carattere per certi versi elitario o per lo meno privilegiato
della confraternita del SS. Sacramento. La differenza principale fra le due scene euca-
ristiche e comunque che nella prima Cristo era in vita mentre nella scena in Emmaus e
risorto dai morti. E proprio grazie al miracolo della Risurrezione, testimoniato nel fatto
d'Emmaus, questa scena fu probabilmente scelta per essere affrescata nell'oratorio po-

145 Forse il prossimo restauro riuscirä a rendere di nuovo leggibile questa iscrizione.
146 Ha le sue radici nel Medioevo la tradizione di portare una conchiglia di S. Giacomo come segno tangibile

e prova del pellegrinaggio a Santiago de Compostela, una delle mete europee piü ambite per un viaggio
in ricerca del Divino.

147 Luca 24, 28-32. Si noti il motivo del cuore ardente in questo passo, e il tema della rivelazione, del vedere
e dello scomparire. L'apertura delle Scritture potrebbe alludere anche alio sciogliere dei sette sigilli del
libro apocalittico.

255



S. Anna a Poschiavo

schiavino. Come la Santa Cena, fondante l'Eucaristia e annunciante la Pasqua, decorava
abitualmente i refettori monastici, il luogo dove i frati o le suore mangiavano, cost la
Cena in Emmaus — un tema privilegiato sia dalla pittura veneziana del Cinquecento, sia
da Caravaggio e Rembrandt - accompagnava anche i pasti dei confratelli.

II nutrimento spirituale trovava talora il suo concreto e tangibile contrappunto nel
nutrimento terreno. Yale la pena rammentare che i confratelli dopo le comunioni generali

e in occasione delle processioni nelle festivitä del Corpus Domini e dell'Assunta
consumavano nell'oratorio S. Anna la tradizionale colazione, «onde evitare a diversi il
mal di testa, dovendo star digiuni cosi tardi [...]». La merenda servita dal dispensiere
comprendeva pane e acquavite, bevanda scelta probabilmente anche per motivi simbolici
e sostituita nel 1864 dal vino, simbolo eucaristico.148

Diversi gradi di realtä

Mentre la scena dell'adorazione dell'Agnello col suo prorompente illusionismo sembra
accadere qui ed ora ed essere parte della realtä attuale degli osservatori, le altre due scene
rappresentate nell'oratorio, la storia di Elia e quella della cena in Emmaus, hanno un altro
grado di finzione e danno l'impressione di essere dei quadri riportati, dei dipinti su tela,
dei quadri veri e propri cioe, facenti parte nella finzione della realtä materiale dell'edificio
e sottolineanti il carattere fittizio dell'arte pittorica, montati sul posto, per dare ornamento
e dignitä al luogo sacro con il loro tema allegata alia scena dell'adorazione. Oltre questi
due livelli di realtä, rispettivamente finzione, ve ne sono due altri, a loro volta differenti
fra loro: il livello della parola e della scrittura, con le citazioni bibliche nei cartigli, e il
livedo simbolico, con i segni in grisaglia dipinti nella zona dei pennacchi nelle cupole
della navata e del presbiterio. Tutto cio sta anche ad indicare che il tutto non e che

un'ingegnosa opera di pittura. Con questo accorgimento la separazione tra cielo e terra,
fra soprannaturale e naturale, e tuttavia mantenuta anche nell'organizzazione concettuale
del cielo di affreschi in discussione.

Corpus Domini

Pietro da Praga, un sacerdote boemo, che aveva dei dubbi sulla reale presenza di
Crista nel pane e nel vino consacrato, nel 1263, in pellegrinaggio verso Roma, chiese
di celebrare messa nella chiesa di Bolsena. Dopo la consacrazione accadde il prodigio:
alia frazione dell'ostia, da questa stillava sangue. Nell'anno successivo al miracolo, Papa
Urbano IV con la bolla Transiturus de hoc mundo istitui la solennitä del Corpus Domini,
stabilendo che questa venisse celebrata il giovedi dopo l'ottava di Pentecoste.149 II fatto

148 Cfr. Crameri, p. 68 e pp. 88-89. Citazione del 31 maggio 1880: ibidem, p. 88. Queste merende erano,
grazie alia loro componente sociale, per tanti confratelli uno dei piü bei ricordi.

149 I festeggiamenti furono spostati nel 1977 da papa Paolo VI alia seconda domenica dopo Pentecoste, la
domenica successiva alia solennitä della SS. Trinitä; tuttavia in alcuni paesi (per esempio nei cantoni
cattolici della Svizzera) il giovedi precedente fe tuttora una festivitä nazionale.

256



GIAN CASPER BOTT

17 - Processione del Corpus Domini in Piazza Comu- 18 - Processione del Corpus Domini in Piazza Comu-
nale a Poschiavo, con confratelli del SS. Sacramento nale a Poschiavo, 1908
che portano il baldacchino, 1908

che la ricorrenza fu fissata al giovedi, ricordava il giorno dell'Ultima Cena — e le parole
sacramentali pronunciatevi —, il giovedi santo, giorno in cui, per il carattere mesto e

silenzioso della Settimana Santa, non era possibile instaurare una gioiosa festivitä.

In occasione dei festeggiamenti del Corpus Domini l'ostia consacrata, racchiusa in
un ostensorio150, veniva portata solennemente dal popolo di Dio e dalla confraternita
del SS. Sacramento in processione sotto un baldacchino, sorta di cielo portatile, ed

esposta per l'adorazione (ill. 17-18). Lungo il percorso — in cui si festeggia la presenza
eucaristica di Gesü e la comunione, al contempo nutrimento celeste, pane della vita
ed alimento spirituale, testimone del sacrilicio di Cristo - avvolto in nuvole di incenso,
si preparava una ricca decorazione con fiori e fronde.lal Data del 1765 lo stendardone
della confraternita di Poschiavo, in seta damascata, portato da quattro uomini nelle
processioni (ill. 19). Su una parte vi e la rappresentazione di Maria Immacolata che
calpesta il male in forma di orribile mostro e sull'altra, si vedono un ostensorio e due
angioletti. Ambo il lati hanno una ricca cornice floreale.152 Un secondo labaro, lo sten-
dardino, e di data piü recente.153

San Tommaso d'Aquino, in immediata reazione all'accaduto di Bolsena, compose su
incarico papale l'ufficio e gli inni per la festa del Corpus Domini, il Pange lingua, il Lauda

150 Lo splendido ostensorio della collegiata di S. Vittore Mauro e opera di Johann Baptist Ernst I, morto nel
1697, attivo ad Augusta e fu donato nel 1675 da Stefano Malgarita, decano a Gaisenfeld, anche a nome
di suo zio, il dottor Giovanni Jacopo Lossio a Sandersdorf. Cfr. Poeschel 1945, p. 44. Per altri ostensori
barocchi nel Cantone dei Grigioni si veda Poeschel 1937, pp. 237-240.

151 Si vedano p. es. le fotografie in Jochum-Siccardi 2006, pp. 65 e 71 e in Lardelli [1898] 2000, p. 86.
152 Crameri 1977, documento fotografico no 18.
153 Ibidem, no. 19.

257



S. Anna a Poschiavo

19 - Processione del Corpus Domini in Piazza Comunale a Poschiavo, con confratelli che

portano lo stendardone del 1765, inizio anni 1950

Sion, YAdoro te devote, in cui si canta il mistero dell'Eucaristia. La poeticamente magnifica
sequenza del Pange lingua e l'inno eucaristico per eccellenza. Viene tuttora cantato nella
liturgia cattolica, al termine della Messa in Coena Domini del Giovedi Santo e durante
la processione e i vespri del Corpus Domini. In qualsiasi liturgia che si concluda con
la Benedizione eucaristica e uso cantare le ultime due strofe di questo inno, estrapolate
come Tantum ergo.154 Due versetti sono di particolare interesse nel contesto di arte visiva
e fede cattolica: «Praestet fides supplementum / Sensuum defectui», versi che mettono
l'accento sulla fede in grado di mostrare ciö che l'occhio e gli altri sensi non sono capaci
di riconoscere. In un certo senso gli affreschi di Poschiavo, come altri che stanno nella
stessa tradizione, cercano dunque di mettere davanti agli occhi degli osservatori questo
mistero inaccessibile alia ragione umana, di realizzarlo con i mezzi dell'arte.

La decorazione di Carlo Peirani nel coro dei confratelli
La decorazione155 — ed e qui lecito parlare di decorazione anziehe di Pittura156 — neo-

classica della volta di tipo cupola pendente nel coro dei confratelli (ill. 20), i cui cassettoni
in ultima analisi sembrano voler alludere alia cupola del Pantheon a Roma, fu dipinta dal

154 L'inizio di questa estrapolazione dice come segue: «Tantum ergo sacramentum / Veneremur cernui, / Et
antiquum documentum / Novo cedat ritui; / Praestet fides supplementum / Sensuum defectui.» - «Cost
Teccelso Sacramento, umili, adoriamo; e l'antico documento ceda al nuovo rito. Dia la fede supplemento
al mancar dei sensi.»

155 La tecnica di questa decorazione e forse a secco.
ls6 Va comunque sottolineato che anche questa decorazione & senza alcun dubbio degna di essere restaurata

e conservata.

258



GIAN CASPER BOTT



S. Anna a Poschiavo

torinese Carlo Peirani nel 1810. Con essa l'oratorio e il suo originario programma icono-

logico raggiunse il suo completamento. Peirani fu il probabile autore anche di interventi

pittorici nel coro di San Yittore Mauro andati persi, come molto altro, nel restauro degli
anni attorno al 1900.157

Nei pennacchi sono raffigurate le quattro parti del mondo, i quattro continenti158, per-
sonificate da figure femminili. La loro funzione e di ricordare la diffusione e propagazione
universale del cristianesimo cattolico e di indicare la terra nella sua totalitä globale,
quasi a marcare il polo opposto a quello celeste, rappresentato nella cupola della navata.

L'Europa prega, con il gomito sinistro appoggiato su due libri. Un'iscrizione «ristaurato
1879» documenta un intervento di conservazione divenuto necessario a causa di danni

provocati da acqua infiltrante dal tetto. L'Asia e rappresentata con turbante e turibolo.

Nell'»Iconologia» di Cesare Ripa l'Asia e caratterizzata, fra l'altro, come segue: «[...] nella
sinistra terra un bellissimo, & artificioso incensiero dal qual si veggia esalare assai fumo.

[...] II fumigante incensiero dimostra Ii soavi & odoriferi liquori, gomme & spetie, che

producono diverse provincie. Et particolarmente dell'incenso, che basta abbondantemente

pei sacrificij ä tutto il mondo.»159 Mentre VAfrica e faretrata, VAmerica porta un vaso, da

cui sgorgano medaglie o monete, simboleggianti le ricchezze del Nuovo Mondo. Come di
consueto manca l'Oceania.

Tutti i continenti sono in atto o di pregare o adorare o invocare il SS. Sacramento

dipinto nel centra della cupola, sotto cui svolazzano degli angioletti recanti simboli euca-
ristici — uva e spighe -, un simbolo del Cuore di Gesü, della caritä, della viva religiositä
dei confratelli, della loro passione per Dio e del loro amore per il prossimo - un cuore
fiammeggiante160 - e un simbolo dell'eternitä - un serpente che si morde la coda.

Valutazione del ciclo pittorico
Nell'ambito della pittura illusionistica monumentale la decorazione di soffitti, volte

e cupole si distingue per l'alta considerazone in cui era tenuta. Oltre alia sua funzione
di nobile e decoroso abbellimento dell'oratorio, la pittura sottolinea l'importanza delle
preghiere e le conduce nella direzione desiderata. II programma degli affreschi riflette
una ricca tradizione esegetica. II pensiero allegorico, simbolico ed emblematico era

all'epoca familiare ad ogni frequentatore di luoghi sacri, perche faceva parte del reper-
torio omiletico. Lo spettatore era in grado di distinguere fra i vari livelli di significato,

157 AA.VV. 2003, p. 159.
158 La probabilmente piü vistosa rappresentazione dei quattro continenti si ha negli splendidi affreschi,

sopravissuti come per miracolo at bombardamenti della Seconda Guerra Mondiale, che Giambattista
Tiepolo dipinse nel 1752/1753 nella sontuosa residenza di Wurzburg, costruita da Balthasar Neumann
negli anni dal 1720 al 1744.

159 Ripa [1603], pp. 297-298.
160 Come si fe visto, il cuore fiammeggiante e anche rappresentato in uno dei pennacchi del presbiteno e sul

fastigio dell'altare. - Cramlri 1977, pp. 138-141: «La pia associazione della guardia d'onore al sacro
cuore di Gesü istituita nella chiesa di Le Prese nel 1889».

260



GIAN CASPER BOTT

o sapeva perlomeno dell'esistenza della quadrupla interpretazione delle sacre scritture
secondo il senso letterale o storico e quello allegorico, topologico e anagogico in voga
nel contesto teologico.161

Rappresentando delle cose comunemente ritenute impossibili, la pittura lancia una
sfida alia legge di gravitä e con un linguaggio realistico supera una particolare difficoltä
dell'arte. II soggetto di queste pitture, Yargumentum essendo biblico e giä di per se bello
e nobile. Attraverso lo stupore, la meraviglia — e la fede —, vi e un forte coinvolgimento,
anche emotivo, dell'osservatore. La bellezza ed espressivitä della pittura si imprimono
nella memoria dello spettatore e fanno si che incominci a riflettere e a meditare sul Divino;
con cio contribuiscono ad arricchire il suo sentimento del Numinoso.

Vari tipi di osservatori

L'opera si rivolge a vari tipi di osservatori, dal semplice curioso al devoto zelante, dal-
l'analfabeta aH'intellettuale e all'ecclesiastico che conosce il latino e la Bibbia. Per tutti
svolge una differente funzione conoscitiva. Ogni persona puö (ri)scoprire per conto suo
la densitä concettuale dell'opera, che non e solo una specie di Biblia pauperum, un libro
illustrate per gli incolti (la maggioranza della popolazione nel Settecento era analfabeta),
bensi anche una base di riflessione e meditazione per gli istruiti. Certo che al tempo di
allora, molto meno imperniato attorno all'immagine di quanto non lo sia oggi, l'impatto
sul rigurardante deve essere stato di ben altra portata.

Non stupisce che questi affreschi dipinti in un'epoca caratterizzata dalla continua
ricerca di una visualizzazione di contenuti astratti siano da intendere come rappresenta-
zione visibile di fenomeni spirituali, di idee teologiche, non accessibili alia percezione
sensibile. Grazie a questa pittura che pretende di adempiere una mediazione credibile
di contenuti della fede, lo spettatore sembra diventare testimone oculare di un fatto tanto
immateriale, quanto attuale, di un mistero del credo cattolico. Come tutta Parte sacra
di qualila, anche questa pittura non e solo qualcosa su cui, bensi anche attraverso cui
guardare; oltre all'impressione visiva, o piü in generale sensoria, essa vuole trasmettere
o provocare un'esperienza religiosa, morale, intellettuale.

La triade poschiavina
Con gli affreschi nell'oratorio S. Anna nel Borgo di Poschiavo eseguiti nel 1760 dal

valtellinese Lorenzo Piccioli e stata completata la splendida triade dei piü importanti
affreschi poschiavini, illustranti i punti cardinali del credo cattolico, e formanti un ricco
sistema di rimandi iconologici. Mentre la cappella del Santo Sepolcro nella chiesa di
San Carlo Borromeo in Aino, un vero e proprio «Sacro Monte lombardo in miniatura»162,
era stata decorata con scene della Passione di Cristo da un pittore dello stretto ambito

161 Si veda a proposito Ohly 1977, pp. 1-31 (Vorn geistigen Sinn des Wortes im, Mittelalter).
162 Spinelli 1975, p. 62.

261



S. Anna a Poschiavo

21 - Lorenzo Piccioli, Assunzione della Vergine, 1774, Stazzona, santuario della Madonna della neve

di Pier Francesco Mazzucchelli, detto il Morazzone (1573-1626) negli anni venti del
Seicento, piü esattamente prima del 1629163 — un momento eccezionalmente precoce in
territorio elvetico per lo stile barocco tanto «moderno» quanto audace, in connessione
con l'avanguardia artistica lombarda, in cui furono eseguiti (ill. 22) gli affreschi di
Giuseppe Brina nella cupola di S. Maria Assunta a Poschiavo sono databili al 1719

163 per [a complessa questione della datazione e dell'attribuzione degli importanti affreschi nella Chiesa
parrocchiale di San Carlo Borromeo a San Carlo, si veda Scherini 1995.

262



GIAN CASPER BOTT

22 - Ignoto pittore lombardo (ambito del Morazzone), Gli angeli con le Armae Christi, volta del Santo Sepolcro
nella chiesa di San Carlo Borromeo in Aino (Poschiavo), ante 1629

(ill. 23).164 In tutti e tre i casi i pittori erano lombardi e la loro arte e da situare nella
grande e influente corrente artistica dell'Italia settentrionale. Gli affreschi hanno il
vantaggio di essere legati al posto e non essere mobili. Grazie a cio sono stati con-
servati al Borgo e non hanno mai corso il rischio di essere venduti.161' — Occorre qui

164 Per gli affreschi in S. Maria Assunta a Poschiavo si veda Borr 1994.
i&> Varie opere d'arte sono state vendute ed hanno lasciato Poschiavo nel corso del tempo: per le vetrate

d'inizio Cinquecento giä in San Vittore Mauro ed ora nel Museo Nazionale Svizzero a Zurigo si veda Borr
2003; per il pulpito e gli stalli della stessa chiesa: Scherini 2003; per la stüa del 1692 proveniente dal
primo piano della Casa Olgiati ora nel Castello di Tarasp: Poeschel 1945, pp. 79-81. Altre opere furono
invece smontate o spostate in un altro contesto: per i pilastri giä facenti parte dell'entrata principale di
San Vittore si veda Borr 2003; per opere scultoree giä in San Vittore ed ora in deposito nell'oratorio S.

Anna: Scherini 1995, schede 58-60 e Coppa 2005.

263



S. Anna a Poschiavo

23 - Giuseppe Brina, cupola di S. Maria As- 24 - Carlo Nuvolone, La Gloria del Paradiso, 1681, Savognin,
sunta a Poschiavo, 1719 S. Martino

ricordare il piü spettacolare cielo aperto nei Grigioni grazie all'arte della pittura, la
finta cupola che Carlo Nuvolone alfresco nel 1681 nella volta centrale di S. Martino a
Savognin (ill. 24).166

La sacrestia

Attigua alia navata, sulla destra di chi entra, una porta conduce alia sacrestia e al
soccorso. Questo locale era adibito alia custodia degli arredi sacri e dei paramenti, come
pure di un granaio e una cassa per il sale.167 Era inoltre destinato a tenere in assetto
gli accessori per le processioni, come i bastoni lignei policromi, con i loro caratteristici

166 Cfr. Poeschel 1967, pp. 105-107 (Ein Werk italienischer Monumentalmalerei im Oberhalbstein) e Poeschel
1937 (Vol. I) pp. 206-210. - Giovanni Segantini visse a Savognin dal 1886 al 1894. La ohiesa di S. Martino
6 visibile sul suo dipinto «L'aratura» del 1890, cfr. Borr 1999, p. 18.

167 In occasione dei funerali veniva distribuito del sale. Cfr. Godenzi 2005, pp. 24-25 (e passim), Godenzi
2006, pp. 439 e Crameri 1977, p. 122.

264



GIAN CASPER BOTT

fregi terminali mostranti un ostensorio o una scena di anime purganti nelle flamme.

Negli statuti del 1733 si parla di «un sacrista per tenere l'oratorio con riverenza et
deeoro et conservar Ii abiti, che riceverä dalle mani di ciascun fratello doppo fatte tutte
le processioni o communioni, et consegnarlo anche a ciascheduno quando devono a tali
fontioni intervenire.»168

In un inventario compilato nel 1849 sono elencati, in una specie di meticolosa
natura morta di suppellettili ecclesiastiche, i beni mobili custoditi nell'oratorio S. Anna:
«2 pinte di maiolica / 1 vaso per l'acqua all'occasione delle comunioni / 6 bicchieri
pel vino / 7 detti per l'acquavite / 1 bottiglietta per olio lampada / 8 rami di fiori per
l'altare nuovi / 6 detti vecchi / 4 candelieri d'ottone all'altare / 1 lampada d'argento /
4 candelieri detto / 1 croce detta / 1 piedestallo con lastra al frontespizio di rame tutto
inargentato / 3 tavolette per l'altare d'argento / 2 reliquie all'altare / 1 lampada d'ottone
/ 3 reliquiarie: una sant'Anna, altra di S. Pietro Martire, altra St. V. / 1 croce d'ottone /
2 boccaline cristallo pel vino e acqua / 1 calice con piede d'ottone e coppa d'argento e

patena / 1 scatola per ostie di latta / 9 pianete di vari colori e annessi / 2 camici solidi /
1 detto stuccato / 2 messali da vivi / 1 detto da morto / 1 fondo stagno per le ampolline /
1 berretto per sacerdoti, buono / 1 cotta stuccata / amitti, serviette, purificatori, bastoni
da confratelli, banchi senza numerazione, cost gli offici pei confratelli / 2 genuflettori /
1 mochetta / 1 borsa per l'elemosina / 1 granaio nella sagrestia / 1 credenza / 2 cavagne

per dispensa delle colazioni / 1 cassetta per ripostiglio delle candele / 2 dette ordinarie
/ 1 calice argento con patena / 1 pisside ottone e rame indorato e inargentato con velo
/ 1 staio di latta / 1 V2 e 14 di latta / 1 spazza sporco / diversi quadri e tende / 2 tova-
glie fine per l'altare / 3 detto inferiori per sotto / 1 copertina per l'altare / 1 coperta di
ritagli per misurare il grano / 2 schedari murali per i confratelli / Diversi altri oggetti si

omettono.» 169 Giä da detto elenco si possono dedurre le principali attivitä dei confratelli.
Mancano nel documento citato oggetti come lo stendardone, oppure il baldacchino, in
deposito magari altrove, per ragioni di spazio o forse perche non di proprietä esclusiva
della confraternita.

L'ossario — «Noi siam stati in figura come voi»

Nella loggia e installato l'ossario (ill. 8). In questa istituzione funeraria e raccolta

e composta una moltitudine impressionante di teschi deposti in bell'ordine in scaffali
lungo le pareti. E questo un luogo che si imprime nella memoria e stimola la fantasia.
L'autore si ricorda, come da bambino era intento a sbirciare all'interno attraverso l'infer-
riata, e che una vispa amichetta chiese, se anche i loro crani erano giä disposti li.170 Le

ossa testimoniano la tangibile presenza delle precedenti generazioni umane ed indicano

168 Statuti 1733, al paragrafo 24.
169 «Inventario delli mobili della ven.da confraternita esistenti nella ven.da chiesa dell'Oratorio di Sant'Anna»

del 20 luglio 1849. Trascrizione in: Crameri 1977, pp. 22-23.
170 Nei tardi anni sessanta del Novecento l'ossario di Poschiavo diede lo spunto a una serie di incisioni di

Jürgen Brodwolf e a dei dipinti di Gian Pedretti.

265



S. Anna a Poschiavo

agli odierni la loro posizione storica. Chi pregava nell'oratorio si inseriva per cosi dire
nell'onda della pietä eucaristica di generazioni di antecessori e confidava a sua volta in
posteri mossi da immutato fervore religioso.

Contrariamente a quanto affermato finora da tutti e quanti i ricercatori, un ossario al-
l'entrata dell'oratorio esisteva giä nel 1733; se ne parla infatti negli statuti di quell'anno,
dove si dichiara essere l'ossario un'istituzione non della confraternita del SS. Sacramento,
ma di tutta la comunitä cattolica di Poschiavo.171 II suo scopo e di «risvegliare la memoria
e la pietä dei fedeli tutti, e piü che mai de'confratelli nel suffragar le benedette anime del
purgatorio».172 Anche una fönte ottocentesca lo documenta: il ministro Georg Leonhardi
nel 1859 parla di un ossario «dietro la chiesa» di S. Vittore.173 E dunque probabile che
l'ossario all'inizio del Novecento, il periodo generalmente citato per la sua datazione, sia
solamente stato riordinato e rimesso a nuovo.174

Alcune iscrizioni175 - tutte in italiano, dipinte in bianco - a media altezza degli scaffali
neri, recitano: «Noi siam stati in figura come voi, e voi sarete in sepoltura come noi; Oggi
son vivo e dimani morto176; La morte e una ladra famosa, che per romper' li mondani di-
segni se n vafuriosa.» In cima agli scaffali, per cosi dire sul registro superiore, si legge:
«Io so che vive il mio Re e che nell'ultimo giorno io risorgerd dalla terra. Giobbe 19. 25;
Chi confida nel Signore risorgerd».

«Ricordatevi che l'ora e vicina»
Sülle ante chiuse delle finestre17' che danno sull'oratorio, a sinistra e destra della

porta dello stesso, vi sono delle scene nella tradizione dei «Trionfi della morte» e della
«Danza macabra»178 dipinte in bianco su sfondo nero, di stile tanto grafico quanto po-

1,1 Statuti 1733, paragrafo 22: «[...] E quando mai nascesse impegno della scuola [= dell'oratorio] contro la
chiesa prepositurale di San Vittore, cosi che si pretendesse separatione e divisione dalla medema chiesa
prepositurale: ex nunc pro tunc si vuole et s'intende e fu accordato che l'ossario aggregato a detta schola
del SSmo Sacramento coi suoi pii emolumenti, restar debba sempre alia chiesa prepositurale, a cui total-
mente appartiene come cosa pubblica. [...]».

172 Statuti 1733, paragrafo 16.
173 Leonhardi 1859, pp. 59-60.
174 0 forse nel 1836, due anni dopo 1'alluvione di Poschiavo, quando fu soppresso il cimitero nel sagrato di S.

Vittore come reazione ad un'epidemia di colera in Valtellina? Gli scaffali con i teschi sembrano comunque
datare stilisticamente attorno al 1900. Un'analisi dendrocronologica potrebbe risolvere la questione. Per
la lunga storia del nuovo, 1'attuale, cimitero di Poschiavo si veda Godenzi 2005, pp. 31-32 e Lardelli
[1898] 2000, pp. 36-37.

175 Anche queste iscrizioni sono tutte in lettere maiuscole.
176 II tenore di queste due iscrizioni e gia citato da Leonhardi 1859, pp. 59-60. - Vale la pena ricordare che

l'epitaffio latino «Sum quod eris, quod es olim fui» proviene dalla leggenda dell'incontro dei tre morti con
i tre vivi. Secondo questa leggenda, illustrata in affreschi tardomedioevali e rinascimentali in Italia e in
Lrancia (p. es. nel «Trionfo della Morte» nel Camposanto di Pisa), si racconta come tre spensierati cavalieri
o re, di ritorno dalla caccia incontrano tre morti che li spaventano, dicendo loro il famoso adagio.

177 Queste finestre probabilmente non sono coeve al piano originario dell'oratorio.
178 Sul tema della morte nell'opera artistica e letteraria di Wolfgang Hildesheimer, un'opera creata a Poschiavo,

si veda Bott 1992 e Borr 2007.

266



GIAN CASPER BOTT

polare. A sinistra si vedono: Anime nelle flamme e un angelo, che ne libera una, con
il motto: «Parenti & amici pregate per noi»; natura morta del tipo vanitas: «Memento

mori»; la morte: «Ricordatevi che Vora e vicina»; cadavere con simboli di potere reli-
gioso e profano (tiara papale, cappello di cardinale, mitra vescovile, corona e scettro
reali, elmo da condottiere soldatesco): «Attendete e stupirete iofui giä potente e dotto

or in niente son ridotto».
A destra: la morte come cavaliere apocalittico, con tromba e lancia in forma di

freccia: «Chiudete pur' i vostri palazi come voi volete, che entrar' voglio da buchi che

voi non sapete»; Cristo nel limbo (?): «Eterna vita per chi ha fato bene & eterna morte

per chi ha fato male»; Paradiso con la Trinitä, la Madonna e probabilmente S. Pietro
martire e S. Anna, i due santi patroni deH'oratorio: «Se brami in cieV entrar' con i beati

pratica le virtü efuggi Ii peccati»; Inferno con mostri e un'anima dannata: «Lasciate il
pericolo del pecato, se provar non volete le pene del dannato».

La confraternita - II numero dei confratelli

Nel 1733 i confratelli che pagarono l'elemosina per la messa furono 57, nel 1754 in-
vece 40. II numero dei membri della confraternita del SS. Sacramento di Poschiavo variö
nell'Ottocento dai cinquanta agli ottanta, con una media circa sulle sessanta anime.179

I confratelli potevano essere abitanti sia del Borgo che delle contrade. Le confraternite
del SS. Sacramento di Prada e di San Carlo (Aino), fondate al principio del Novecento

come conseguenza di una maggiore autonomia delle rispettive comunitä, sono filiali della
confraternita del SS. Sacramento di Poschiavo.180 In Valtellina le confraternite furono
sciolte in epoca napoleonica.181

Lo scopo della confraternita era variegato e si concentrava sulla santificazione personale,

il suffragio delle anime dei defunti e il decoro delle sacre funzioni. La confraternita
aveva «per istituto la singolar riverenza e culto del SSmo Sacramento, nel quale si compiace
il figliol di Dio Christo nostra Signor si dolcemente habitar fra di noi».182 Inoltre «ogni festa

reciteranno li fratelli di tale compagnia nel proprio oratorio l'officio della beata Vergine
Maria al secondo segno della messa grande».183 Questi laici dell'apostolato associate erano
anche invitati a guardarsi «da bagordi, ubriachezze e maschere».184 Era la confraternita

179 Cfr. Crameri 1977, p. 77, con in allegata un grafico sul movimento numerico della confraternita dal 1820
al 1972. - Fino alia fine della Seconda Guerra Mondiale le file della confraternita rimasero numerose,
anche se, dagli anni trenta del Novecento si trovarono in continua diminuzione, fino a raggiungere il
numero di 15 nel 1970. Oggi, nel 2007, non ci sono piü confratelli, e la confraternita esiste ancora come
fondazione ecclesiastica.

180 A Le Prese nel 1701 venne istituita la confraternita della Madonna del Carmine. (Crameri, pp. 130-
137).

181 Per le confraternite a Tirano si veda Garbellini / Marconi 1999, pp. 135-140 (testo di William Marconi)
e passim.

182 Statuti 1733, paragrafo 1.
183 Statuti 1733, paragrafo 6.
184 Statuti 1733, paragrafo 12.

267



S. Anna a Poschiavo

dunque un sodalizio di reciproca assistenza nella preghiera e della commemorazione dei
defunti. Le veglie, le processioni, le pratiche religiose e devozionali erano affiancate da
attivitä sociali e caritative, quali l'assistenza dei poveri e degli infermi e l'accompagna-
mento con torcia accesa del viatico portato ai moribondi.

Legati e benefici — Morello & Dolcino, maestri piccapietra
Legati e benefici185 contribuirono al funzionamento della confraternita del SS.

Sacramento e all'abbellimento dell'oratorio S. Anna, che, ancora spoglio all'inizio, ando
negli anni successivi completandosi sia nella decorazione artistica sia negli arredi
liturgici. E anche diversi membri della comunitä aiutarono, secondo le rispettive pos-
sibilitä, sia con offerte, sia mettendo a disposizione, magari ricompensati da un pasto,
la forza delle proprie braccia, un carro o un manzo per il trasporto di materiale edile.
L'erezione dell'edificio fu in un qualche modo un'impresa corale, come lo era giä stata
la costruzione della chiesa di S. Maria Assunta, dove nell'autunno del 1708, sotto la
guida del Prevosto Giov. Antonio Mengotti186, si prosegui con i lavori, radunando una
«gran moltitudine di pietre in diversi posti», per quindi condurli «da quattro angoli»
sul luogo della fabbrica, «in termine di solo otto giorni, a furia di tutt'il Popolo Catolico,
con stupore de medesimi contrarij».187

Nel libro dei conti della confraternita furono registrate, dal 1733 al 1808, le spese
che la confraternita dovette sopportare per il mantenimento dell'oratorio. Sfogliandolo, si
viene a sapere che negli anni 1746-1747 furono eseguiti alcuni lavori.188 Vi si accenna a
una «rinnovacione dell'altare, pilone di nuovo con larici sotto il detto altare nell'involto
al detto oratorio, indi bradella [predella ?] del coro» e alia pavimentazione eseguita nel
1747, «il solo intero dell'oratorio, il tutto di pietra piccata a quadrello».189 Nell'estate
del 1746 sono attivi per l'oratorio i «maestri piccapietra» Gian Antonio Morello e Pietro
Antonio Dolcino.190 Non si tratta di nomi poschiavini, perciö questi specialisti erano
probabilmente di provenienza lombarda.

185 ig novembre 1734: «legato perpetuo» di Gio. Battista fqm. Lorenzo Tosio, «desideroso per altro giä molti
anni in qua di accrescere la gloria di Dio, dell'Augustissimo Sacramento, di Sant'Anna e il suffragio
delle benedette anime del purgatorio e di promuovere vieppiü la devozione, utilitä e comodo della
confraternita veneranda del Santissimo Sacramento» (Crameri 1977, pp. 106-114, citazione: p. 106.). - II
1° settembre 1736 venne eretto il beneficio Giuliani, «beneficio perpetuo ecclesiastico-laicale» (Ibidem,
pp. 92-105).

186 per ja famigpa Mengotti si veda piü sopra, nota 67. Giovanni Antonio Mengotti (1671 - 1710), canonico
della cattedrale di Coira e secondo prevosto di Poschiavo, era il fratello del terzo prevosto di Poschiavo,
il dottor Francesco Mengotti, piü volte citato in questo studio.

187 Badilatti 1717 e sg., citato e commentato in Bott 1994, p. 4.
188 Crameri, pp. 20-22, con la trascrizione di alcune registrazioni della parte del libro cassa intitolata: «Ri-

stauro del oratorio 1746».
189 Ibidem, p. 21.
190 Ibidem: «1746 dalli 13 giugno sin alii 23 settembre che si fece il conto per il pane e formaggio e denari

sovenuti alii maestri piccapietra Gian Antonio Morello e Pietro Antonio Dolcino L. 72,11».

268



GIAN CASPER BOTT ""<*

Ulteriori cenni storici - Fede e politica
Nei primi decenni del Settecento si contavano nella Valle di Poschiavo ben 23 sacerdoti

che svolgevano il ministero. AI margine della comunitä vivevano anche alcuni «romiti»,
ossia eremiti.191 Nel maggio del 1735 si fondö la Costituzione dell'oratorio192, risultata dalle

rivalitä e dispute sul piano politico tra il corpo cattolico e il corpo riformato. Costituiva
un regolamento interno della parte cattolica per le elezioni comunali, e piü precisamente
del podestä, del decano, degli officiali e dei consiglieri. I consiglieri cattolici si riunivano
nell'oratorio per accordarsi sulle consegne di voto. II sistema permetteva di presentarsi
compatti nei confronti della comunitä riformata minoritaria e di dominare le elezioni.193
Dopo varie aspre proteste della controparte riformata, nel 1777 un verdetto della dieta
delle Tre Leghe porto alio scioglimento forzato della Costituzione dell'oratorio.194 Yale la
pena rammentare che questa pratica era in netta contraddizione alle regole vigenti nelle
elezioni dell'ufficialitä della confraternita: « Et chi nelle elettioni di questi officiali su-
bornerä, o procurerä voci o per se, o per altri, o contro altri, per duoi mesi sia privo del
consorcio, quali finiti stia due volte in ginocchione mentre si dice l'officio.»195

A proposito di civilta politica: Poschiavo vanta una lunga tradizione di statuti comunali,
che affondano le loro radici nel Medioevo. Nel 1338 vennero stilati quelli piü antichi
di cui si conservi testimonianza scritta; segui nel 1550 - stampata dal celebre Dolfino
Landolfi a Poschiavo196 — un'edizione riveduta degli statuti comunali del Comun grande
di Poschiavo e Brusio, ristampati, sempre a Poschiavo, da Bernardo Massella e Antonio
Landolfi nel 1667, sostituiti a loro volta nel 1757, assieme alia decisione arbitrale delle
Tre Leghe del 1642-44, in cui era regolata la spartizione dei beni ecclesiastici tra le
comunitä religiose, permettendone la convivenza. Nel 1812 vi fu un'altra revisione, nel
1878 venne poi accolta una nuova costituzione.

Ottocento — Risorgimento
Nel 1834 il Borgo fu travolto da una grave alluvione, catastrofe paragonabile a quel-

la del 1987 per intensitä e tipologia. In seguito ad un'epidemia di colera nella vicina
Valtellina il cimitero cattolico venne spostato nel 1836 dal sagrato di S. Yittore Mauro
all'attuale ubicazione.197 II 10 giugno 1845 Carlo Romano, vescovo di Como — in quel
tempo trovavasi Poschiavo ancora «nel Dominio Reto di nostra Diocesi»198 -, concesse

191 PAPACELLA 2001, p. 352.
192 Sulla costituzione dell'oratorio si veda Papacella 2001, pp. 367-370 e Leonhardi 1859, pp. 59-60.
193 Cfr. Lanfranchi 1995.
194 papacella 2001, pp. 369-370.
195 Statuti 1733, paragrafo 18.
t96 per parte tipografica a Poschiavo si veda Bornatico 1976, passim.
197 AA.VV. 2003, p. 160. Cfr. Godenzi 2005, p. 31.
198 Sulla separazione nel 1870 della Valle di Poschiavo dalla Diocesi di Como, di cui fino in quel momento

ne condivise la storia ecclesiastica, si veda: Gosatti 1979.

269



S. Anna a Poschiavo

la «Bolla di conferma all'erezione della Veneranda Confraternita del SS.mo Sacramento

e delle annessevi Indulgenze». Una copia di questo documento, per mano di Benedetto

Iseppi199, venne appesa nel coro dei confratelli.

Nel 1848 soldati italiani in fuga dalle imperial reali truppe austro-ungariche furono

alloggiati anche nell'oratorio.200 Nel 1851 si fece una riforma degli statuti, la quale venne
rivista, modificata ed approvata tre anni dopo, nel 1854, dal vescovo Romano. Queste

nuove regole sono divise in 37 paragrafi, contenenti in linea di massima le medesime

prescrizioni degli statuti del 1733, in forma perö piü breve e concisa.201 Nell'epoca di

progresso borghese ed euforia liberale, in cui il Borgo ebbe il suo piü vistoso e per tanti
versi eccezionale sviluppo urbanistico202, si eseguirono, nel 1879, lavori di restauro
nell'oratorio.203 Nel 1904 furono stampati gli statuti tuttora vigenti.204

Riepilogo
L'oratorio S. Anna - uno dei piü significativi e singolari esempi di arte sacra barocca

nei Grigioni - fu l'ultima istituzione, in ordine di tempo, con cui venne completato in
maniera tanto bella urbanisticamente quanto efficace spiritualmente il fitto tessuto cultu-
rale-ecclesiastico che rende il centra di Poschiavo cost ricco di storia e di arte. L'edificio
fa parte di una famiglia di chiese e cappelle, che forma un impressionante itinerario sacra
nel Borgo. Una scena anche per le processioni, che si svolgevano secondo un preciso
ordine e coinvolgevano spazio pubblico e paesaggio.

L'architettura e la decorazione pittorica dell'oratorio — entrambe possono senz'altro

essere fregiate con il predicato «notevole» — rispecchiano fedelmente «l'edificio pio e

spirituale» della confraternita, tre fondamenti del quale sono «le sante virtü dell'humiltä
christiana, dell'obbedienza e della caritä», virtü nelle quali i confratelli «si sforzeranno

199 Per Benedetto Iseppi (Poschiavo 1824 - Walenstadt 1859), noto per la sua «Predica del progresso» tenuta
in S. Vittore Mauro il 1° gennaio 1853, si veda Zanetti 1990, pp. 9-144.

200 Lardelli [1898] 2000, p. 102: «Appena giunta la notizia delle vittorie di Radezki [Radetzky] anche le
famiglie civili Valtellinesi furono prese da panico timore e chi poteva fuggiva verso Poschiavo [...] sicchfe
all'arrivo delle truppe piemontesi non c'era piü posto libero [nelle case private] e si dovettero queste
alloggiare in casa comunale, nelle chiese dell'Oratorio, di S. Maria, S. Pietro, nel Rustico del Convento,
nelle case di scuola. S. Rocco serviva di magazzino per le munizioni di guerra, il Casotto dei bersaglieri
ai Pradelli d'infermeria; altri locali pel deposito delle armi depositate a Campocologno che man mano si
conducevano qui.» [Le «case di scuola» sono la scuola riformata e il cosiddetto Ginnasio Menghini.]

201 Statuti 1854. Crameri, p. 52: Nel protocollo dell'assemblea del 31 agosto 1851 si legge: «... quindi fu
preletto il nuovo regolamento proposto dal parroco e dal signor direttore, consistente in 34 articoli, ac-
cettato da tutti i confratelli...»

202 Aspetti dell'ondata di modernizzazione architettonica nell'Ottocento sono documentati in Obrist / Semadeni
/ Giovanoli 1986, pp. 175-196. Si veda anche Dosch 2005, pp. 108-110, recensito da Bott 2003.

203 Nel coro dei confratelli, sotto la rappresentazione del continente Europa si trova l'iscrizione «ristaurato
1879» Sembra comunque riferirsi alle pitture di Carlo Peirani del 1810 in detto coro. E meno probabile
che anche gli affreschi del 1760 di Lorenzo Piccioli furono toccati in quell'occasione. - Un restauro
esterno segui nel 1965-66. - Sugli aspetti tecnici si veda Rampa 2006.

204 Statuti 1904.

270



GIAN CASPER BOTT

25 - Albrecht Durer, L'adorazione dell'Agnello, la hturgia celeste e i prelimmari del Gran Giorno, xilografia
dalla «Apocalypsis cum figuris», 1498

271



S. Anna a Poschiavo

d'esercitarsi e ben formarsi».205 L'oratorio, per defmizione un luogo di preghiera, rispon-
de al rinnovato spirito dell'architettura sacra post conciliare e mette in scena un ricco
e polivalente sistema, in cui arte e religione sono un'unitä con molteplici coincidenze e

simultanee compenetrazioni.

La porta spalancata

«Ed ecco una porta aperta nel cielo» — cosi inizia la visione che Giovanni ha del-
l'Eterno sul suo trono.206 Questo suggestivo motivo della porta che si spalanca sul cielo

e sul mondo della conclusione, tradotto letteralmente da Dürer nella sua xilografia (ill.
25), manca nell'affresco di Poschiavo. E come se si avesse voluto affermare che la porta
reale dell'oratorio, una volta aperta, svolge la precisa funzione di consentire a chi entra
nell'edificio sacro la visione e contemplazione del Divino. La finzione del pittore e di un
luogo oltre le porte del cielo; finzione che rafforza sia la realtä del luogo terrestre, sia la

presunta immediata tangibilitä della visione celeste.

L'arte della pittura conferisce verosimilitudine e durevolezza al fatto dipinto ed e in

grado di produrre come per incanto una magica presenza, quasi afferrabile con i sensi,
nell'interno dell'oratorio. L'arte come realtä immaginata e costruita e resa esistente da

ogni singolo osservatore nel momento del vedere. E anche l'architettura ha il suo livello
rappresentativo e simbolico. Le scene dipinte assegnano a chi le guarda un determinato

luogo e un preciso ruolo, quello cioe dell'adorazione religiosa; sembrano inoltre sollecitare
l'accettazione di gerachie, anche terrene. La confraternita era in sintonia con la scala dei
valori di allora, e contribui a consolidare sia la gerarchia del vigente sistema politico-
sociale, sia aspetti organizzativi nella vita della comunitä.

Grande rilievo e dato alia parola, che accompagna e spiega l'immagine, come questa
a sua volta spiega e accompagna la parola. La scelta iconografica e da considerare esem-

plare. Grazie al suo carattere universale, alia sua straordinaria potenza visiva ed a un
linguaggio altamente evocativo di immagini, VApocalisse, l'ultimo libro ed il solo profetico
del Nuovo Testamento, con la sua visione eminentemente cristologica della storia della
salvezza, era particolarmente adatta ad essere fonte per la rappresentazione di contenuti
della fede proiettati nel futuro, o piü precisamente fuori dallo spazio e dal tempo reale.

Prospettiva eucaristica ed escatologica

La visione profetica come pure le tematiche della tela dell'altare e delle storie bibliche

rappresentate, sono state scelte e dipinte in prospettiva eucaristica ed escatologica, ri-
specchiante cioe la teoria religiosa che ipotizza la fine del mondo e del tempo storico con
l'avvento di un mondo nuovo. L'escatologia e la dottrina strettamente legata al concetto di

205 Statuti 1733, paragrafo 15.
206 Apocalisse, 4,1.

272



GIAN CASPER BOTT

Paradiso ed Inferno, che si occupa delle ultime cose e della risurrezione dei morti, con
la susseguente vita eterna nel Regno di Dio, instaurato definitivamente. II programma
iconografico risulta dai propositi didattico-esegetici della confraternita committente, fedeli
al dogma cattolico. L'affresco principale dimostra come il cielo puö aprirsi a chi prega e
illustra la promessa dell'avvento del regno escatologico. Le scene di Elia e di Emmaus
invece sono intese piuttosto come spunti di meditazione sull'Eucaristia.

Sia l'oratorio che documenta in architettura e in pittura il persistere degli stilemi della
controriforma, sia la confraternita e i suoi riti ebbero l'intento di garantire alle celebra-
zioni sacre la massima dignitä. L'architettura e quasi un contenitore dei valori spirituali
ed eucaristici, al cui decoro contribuisce notevolmente. L'altare, gli affreschi, l'inferriata,
l'esterno che cela le meraviglie dell'interno, tutta 1'architettura dell'oratorio si organizza
secondo il principio del mostrare e celare, del separare e congiungere — una perfetta
scenografia per l'arcano che si rivela corrispondente alia specificitä dell'Apocalisse,
alia sua segreta rivelazione.

26 L'universo tolemaico, in: Robert Fludd, «Utriusque
Cosmi Historia», vol. II, Oppenheim 1619

27 L'armonia cosmica (il monocordo divino), in:
Robert Fludd, «Utriusque Cosmi Historia», vol. I,
Oppenheim 1617

273



S. Anna a Poschiavo

Bibliografia

AA.VV., Kunstführer durch die Schweiz, vollständig neu bearbeitete Ausgabe,
herausgegeben von der Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte, Band 2, Bern 2005,

p. 319 (Testo di Ludmilla Seifert-Uherkovich).

AA.VV., La Collegiata di Poschiavo attraverso i secoli, a cura di Daniele Papacella,
Poschiavo 2003.

AA. VV, II palazzo de Bassus-Mengotti. Museo poschiavino. Storia e immagini, a cura
di Diego Giovanoli e Vincenzo Todisco, Poschiavo 2000.

Karl Arndt, Dürers Apokalypse. Versuche zur Interpretation, tesi di dottorato,
Göttingen 1956.

Francesco Badilatti, Breve Racconto della Miracolosa Madonna detta Santa Maria di
Poschiavo [1717 e sg.] edito da Emilio Lanfranchi, in: «Almanacco dei Grigioni», Coira

1928, pp. 47-55; 1929, pp. 34-42.

Angelo Berardi, Documenti armonici, Bologna 1687.

Remo Bornatico, Karte tipografica nelle Tre Leghe (1547-1803) e nei Grigioni (1803-
1975), Coira 1976.

Luciano Boschini, Valposchiavo. Tracce di storia e di architettura, Poschiavo 2005 (S.

Anna: pp. 140-141, 143).

Rossana Bossaglia / Valerio Terraroli (a cura di), Settecento lombardo, catalogo della
mostra a Milano, Palazzo Reale e Museo della Fabbrica del Duomo, Milano 1991.

Gian Casper Bott, I dodici dipinti di sibille nella sala dell'Albergo Albrici a Poschiavo,
in: «Quaderni grigionitalini», 52, 1, 1983, pp. 24-34.

Gian Casper Bott, Von Türmen und Glocken im Puschlav, Eine Hausarbeit bei Prof.
Dr. Rudolf Preimesberger am Kunstwissenschaftlichen Seminar der Universität Zürich,
Poschiavo/Zürich 1984 (dattiloscritto presso l'autore).

Gian Casper Bott, Le Deposizioni di Cipriano Valorsa, in: «Quaderni grigionitaliani»,
59, 2, 1990, pp. 158-174.

Gian Casper Bott, Danza della morte: l'ultimo collage di Wolfgang Hildesheimer, in:

«Quaderni grigionitaliani», 61, 1, 1992, pp. 19-26.

Gian Casper Bott, Santa Maria. Gli affreschi di Giuseppe Brina in Santa Maria A.s-

sunta a Poschiavo, Poschiavo 1994 (inserto speciale di 24 pp. a «La Scariza», anno 10,

n. 3, lug. 1994).

Gian Casper Bott, Stilleben, Braunschweig, Herzog Anton Ulrich-Museum,
Braunschweig 1996.

Gian Casper Bott, Der Klang im Bild. Evaristo Baschenis und die Erfindung des

Musikstillebens, Berlin 1997.

Gian Casper Bott, «m'addentro nelVarte e vivo di essa e per essa». Giovanni Segantini
1858-1899, Coira 1999.

274



GIAN CASPER BOTT

Gian Casper Bott, Jacob van Ruisdael, Die Bleichen von Haarlem, urn 1670, in:
«Kunsthaus Zürich, 57 Meisterwerke. Liber Amicorum für Felix Baumann», Zürich
2000, pp. 12-13.

Gian Casper Bott, Collana «Artisti dei laghi. Itinerari europei», in: «Archivio Storico
Ticinese», anno XL, numero 133, giugno 2003, pp. 197-200.

Gian Casper Bott, Le vetrate rinascimentali di San Vittore, in: Daniele Papacella (a.
c. di), La Collegiata di Poschiavo attraverso i secoli, Poschiavo 2003, pp. 69-86.

Gian Casper Bott, II portale settecentesco, in: ibidem, pp. 105-113.

Gian Casper Bott, Kultur—Natur-Brückenschläge. Aus Anlass von Leza Doschs «Kunst
und Landschaft in Graubünden», Miszelle in: «Zeitschrift für Schweizerische Archäologie
und Kunstgeschichte» (ZAK), Band 60, 2003, Heft 4, S. 355-358. Una versione riveduta
e stata pubblicata nell'«Archivio Storico Ticinese», anno XLIY, numero 141, giugno 2007,
pp. 165-170.

Gian Casper Bott, Kunstmuseum Basel, Zürich / Genf 2004.

Gian Casper Bott, I maestri antichi, in: Lukas Gloor e Marco Goldin (a cura di), «La
Fondazione Collezione E. G. Bührle a Zurigo», Conegliano 2005, pp. 84-144.

Gian Casper Bott, Tänzerische Metaphern des Schreckens — Wolfgang Hildesheimers
Todesbilder, in: «L'art macabre, Jahrbuch der Europäischen Totentanz-Vereinigung», vol.
8, 2007, pp. 9-16.

Carlo Bozzi, La Madonna in Valtellina. La Madonna della neve, cicl. a cura della
Parrocchia di Stazzona, 1977.

R. Chadraba, K. Arndt, Apokalypse des Johannes, in: «Lexikon der Christlichen
Ikonographie«, hrsg. v. Engelbert Kirschbaum, Vol. I, Freiburg i. Br. 1968 (unv. Nachdruck
1990), colonne 124-142.

S.A. Colombo / S. Coppa, I Carloni di Scaria, Lugano 1997.

Simonetta Coppa et al., Civiltä artistica in Valtellina e Valchiavenna. II Settecento,
Bergamo 1994.

Simonetta Coppa / Franco Monteforte (a cura di), Civiltä artistica in Valtellina e
Valchiavenna. II secondo Cinquecento e il Seicento, Bergamo 1998.

Franco Crameri, I documenti della Confraternita del Santissimo Sacramento di
Poschiavo con brevi cenni sulle confraternite di Prada, di San Carlo/Aino e di Le Prese, Coira
/ Le Prese 1977 (dattiloscritto e documentazione fotografica presso l'autore).

Franco Crameri, I documenti della fondazione della Confraternita del Carmine di Le
Prese, in: «Almanacco del Grigioni Italiano», 1980, pp. 139-144.

Franco Crameri, La fondazione della Confraternita del Santissimo Sacramento di
Poschiavo, in: «Almanacco del Grigioni Italiano», 1983, pp. 57-62.

Franco Crameri-Droux, Alcune note storiche sulle confraternite di Prada e San Carlo
(Aino), in: «Almanacco del Grigioni Italiano», 1987, pp. 64-70.

275



S. Anna a Poschiavo

Francesco De' Vieri, Discorso della bellezza [...], Firenze 1588.

Leza Dosch, Arte e paesaggio nei Grigioni. Pittura e architettura nelTOttocento e nel

Novecento, Bellinzona 2005.

Gianluigi Garbellini / William Marconi, La Chiesa di San Martino in Tirano, Sondrio
1999.

Gianluigi Garbellini, Santuario della Madonna della neve a Stazzona, in: AA.VV.,
«Santuari mariani in Valtellina e Valchiavenna», Sondrio 2001, p. 123.

Mario Gianasso (a.c. di): Guida Turistica della Provincia di Sondrio, Sondrio 1979.

Sergio Giuliani, Chiese e cappelle in Val Poschiavo, Poschiavo 1965.

Federico Godenzi, I riti della morte in Valposchiavo tra '800 e '900. Sepolture, maestä,

funerali e tradizioni inerenti alia morte, Poschiavo 2005 (Concorso Scienza e Gioventü,
dattiloscritto presso l'autore).

Federico Godenzi, I riti della morte in Valposchiavo tra '800 e '900, in: «Quaderni
grigionitaliani», 75, 4, 2006, pp. 437-441.

Verena Gosatti, Storia della separazione di Poschiavo e Brusio dalla diocesi di Como

e la loro aggregazione a quella di Coira, in: «Quaderni grigionitaliani», 48, 3, 1979, pp.
197-213 e 48, 4, 1979, pp. 255-275.

Arthur Henkel / Albrecht Schöne (a cura di), Emblemata. Handbuch zur Sinnbildkunst
des XVI. und XVII. Jahrhunderts, Stuttgart / Weimar 1996.

Wolfgang Hildesheimer, Erlebnis des Unerwarteten, in: «Merian. Das Monatsheft der
Städte und Landschaften», 14. Jahrgang, Heft 8, August 1961, pp. 31-34 (piü fotografie

pp. 28-30 e 35).

K. Hoffmann, Vierundzwanzig Älteste, in: «Lexikon der christlichen Ikonographie»,
hrsg. von Engelbert Kirschbaum, Vol. I, Freiburg i. Br. 1968 (unv. Nachdruck 1990),
colonne 107-110.

Markus Hundemer, Rhetorische Kunsttheorie und barocke Deckenmalerei. Zur Theorie

der sinnlichen Erkenntnis im Barock, Regensburg 1997.

Jacobus De Voragine, Die Legenda aurea, aus dem Lateinischen übersetzt von Richard
Benz, Heidelberg 198410.

Alessandra Jochum-Siccardi (a cura di), Val Poschiavo: il passato in immagini,
Poschiavo 2006.

Mariusz Karpowicz, Ancora sulle sibille di Poschiavo, in: «Quaderni grigionitaliani»,
55, 2, 1986, pp. 97-99.

P.K. Klein, Apocalisse, in: «Enciclopedia dell'arte medievale», Vol. II, Roma 1991,

pp. 151-167.

Arno Lanfranchi, Oratorio di S. Anna con Ossario. Scheda storica e bibliografica,

276



GIAN CASPER BOTT

in: AA.VV., «Sedi di culto in Yal Poschiavo. Materiali storico-architettonici», Coira
1995, p. 67.

Tommaso Lardelli, La mia Biografia con unpo' di Storia di Poschiavo, nel secolo XIX:
Scritta nel mio 80. anno [1898], a c. di Fernando Iseppi, Poschiavo 2000.

Georg Leonhardi, Das Poschiavino-Thal. Bilder aus der Natur und dem Volksleben.
Ein Beitrag zur Kenntnis der italienischen Schweiz, Leipzig 1859.

Bernd Wolfgang Lindemann, Bilder vom Himmel. Studien zur Deckenmalerei des 17.
und 18. Jahrhunderts, Worms am Rhein 1994.

Felice Menghini, Una interessante notizia storica: Lorenzo Piccioli autore delle pitture
neU'Ossario di Poschiavo, in: «Quaderni grigionitaliani», 14, 4 (luglio 1945), pp. 298-299.
Da: «II Grigione Italiano», 7 febbraio 1945.

Felice Menghini, Poschiavotal, in: AA.VV., «Helvetia Christiana, Bistum Chur», Vol.

I, Kilchberg-Zürich 1942, pp. 165-178 («Die St.-Anna-Kapelle»: p. 172).

Giorgio Manganelli (introduzione) / Luigi Moraldi (traduzione dai testi originali e

note), Apocalisse con le xilografie di Albrecht Dürer, Milano 1974.

Wilhelm Mrazek, Ikonologie der barocken Deckenmalerei, Wien 1953.

Wilhelm Neuss, Apokalypse, in: «Reallexikon zur Deutschen Kunstgeschichte», Vol.

I, a cura di Otto Schmitt, Stuttgart 1937, colonne 751-781.

Robert Obrist / Silvia Semadeni / Diego Giovanoli, Construir, Val Müstair, Engiadina
bassa, Bauen, Oberengadin, Costruire, Val Bregaglia, Valle di Poschiavo, 1830-1980,
Zürich und Bern 1986.

Friedrich Ohly, Schriften zur mittelalterlichen Bedeutungsforschung, Darmstadt
1977.

Andrea Palladio, I quattro libro delVarchitettura, Venezia 1570 (ristampa: Milano 1980).

Daniele Papacella, Appunti su una convivenza difficile. Comunitä cattolica e protestante
nella Valle di Poschiavo dalla Riforma alia fine delle Tre Leghe, in: «Archivio Storico
della Diocesi di Como», 12 (2001) pp. 345-370.

Daniele Papacella, Parallele Glaubensgemeinschaften. Die Institutionalisierung
interner Konfessionsgrenzen im Puschlav, in: Georg Jäger, Ulrich Pfister (a cura di),
«Konfessionalisierung und Konfessionskonflikt in Graubünden, 16.-18. Jahrhundert /
Confessionalizzazione e conflittualitä confessionale nei Grigioni fra '500 e '700», Zürich
2006, pp. 251-272. Riassunto: Comunitä parallele. L'istituzionalizzazione dei confini re-
ligiosi interni nella Valle di Poschiavo, p. 273.

Gabriel Peterli / Gerhard Schlichenmaier, Barocke Kirchen in Graubünden. Architektur

- Plastik - Malerei, Chur 2003, pp. 138-140.

A. Pigler, Barockthemen. Eine Auswahl von Verzeichnissen zur Ikonographie des 17.
und 18. Jahrhunderts, Vol. I, Budapest 19742.

Erwin Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, Band I, Die Kunst

277



S. Anna a Poschiavo

in Graubünden. Ein Überblick, Basel 1937; Band VI, Puschlav, Misox und Calanca,
Basel 1945.

Erwin Poeschel, Zur Kunst- und Kulturgeschichte Graubündens. Ausgewählte Aufsätze,
Zürich 1967.

Ivano Rampa, Oratorio di S. Anna con ossario. Ricerca tecnico-artistica, Almens 2006
(dattiloscritto presso la Parrocchia di S. Yittore Mauro a Poschiavo).

Cesare Ripa, Iconologia [1603], a cura di Piero Buscaroli, Milano 1992.

Domenico Robbiani, Confraternite a Poschiavo, in: «II Giornale del Popolo», Lugano,
12 giugno 1978, «Terza Pagina» (segnalazione di Crameri 1977).

Karen Schaelow, Poschiavo, Passau 1993 (Peda-Kunstführer Nr. 91/1993), pp. 10-12
(e illustrazioni a pp. 13-15), p. 28.

Letizia Scherini, Oratorio di S. Anna con Ossario, in: AA.VV., «Sedi di culto in Val
Poschiavo. Materiali storico-architettonici», Coira 1995, pp. 68-72, schede 39 (altare
maggiore), 61 (affreschi) piü schede 58-60 (lavori scultorei provenienti dalla Chesa di
San Yittore).

Letizia Scherini, Cappella di S. Vincenzo Ferren, in: AA.VV., «Sedi di culto in Val
Poschiavo. Materiali storico-architettonici», Coira 1995, pp. 156-157.

Letizia Scherini, Cappella della Passione o del S. Sepolcro, Aino, Chiesa di S. Carlo
Borromeo, in: AA.VV., «Sedi di culto in Val Poschiavo. Materiali storico-architettonici»,
Coira 1995, pp. 36-40.

Letizia Scherini, II barocco perduto, in: Daniele Papacella (a. c. di), «La Collegiata di
Poschiavo attraverso i secoli», Poschiavo 2003, pp. 87-104.

Gertrud Schiller, Ikonographie, Bd. 5: Die Apokalypse des Johannes, Textteil, Gütersloh

1990. Bd. 5.1: Bildteil, Gütersloh 1991.

Ludmilla Seifert-Uherkovich, Itinerario architettonico Poschiavo Borgo, Coira 2003,
Nr. 12 (traduzione di MATTEO Lardi).

Nicolaus Sererhard, Einfalte Delineation (1742), Neuedition von O. Vasella, Chur
1945.

Reiner Sörries, Der monumentale Totentanz, in: «Tanz der Toten — Todestanz. Der
monumentale Totentanz im deutschsprachigen Raum«, catalogo della mostra a Kassel,
Museum für Sepulkralkunst, 1998, redazione di Wolfgang Neumann, Dettelbach 1998,
pp. 9-51, p. 21, ill. 12.

Giovanni Spinelli, Una pagina di pittura lombarda nelTeta barocca. Gli affreschi della
Cappella della Passione in S. Carlo a Poschiavo (Grigioni), in: Arte Cristiana, n. 617,
1975, pp. 59-78.

PiETRO Stanga, Ottimamente restaurata la «Passione di Cristo» roveredana, in: «A1-

manacco del Grigioni Italiano», 2005, (87a annata), pp. 261-262.

Statuti 1733 Regole, Ordini, et Statuti Col Rito previo dell Accettazione et Vestizione

278



GIAN CASPER BOTT

de Confratelli del Santissimo Sacramento. Scuola Gia ab antiquo eretta al Altare Maggiore
della Chiesa Prepositurale di Sant Vittore in Poschiavo Nuovamente ristabilita, et rimessa
mediante il zelo indefesso del Revd.mo Sig.r Dott. Francesco Mengotti Canonico della
Cattedrale di Coira, Prevosto e Vicario Foraneo di Poschiavo Nell'anno 1733 li 9 del Mese

d'Agosto. //Regole et ordini cavati dal primo sinodo diocesano di Monsignor Volpio e dalla
visita apostolica di monsignor Bonomio per il buon governo e profitto della compagnia del
SS"10 Sacramento eretta giä nella prepositura di Poschiavo, acettate da Fratelli radunati
in congregazione generale li 10 agosto 1733. (originale nell'archivio parrocchiale di
Poschiavo, no. arch. 164; nel testo si cita dalla trascrizione in: Crameri 1977, pp. 40-51).

Statuti 1854 Regole per la Venda Confraternita del SS.Sacramento eretta nella
Parrocchia di SI Vittore Martire in Poschiavo. Rivedute ed approvate mediante alcune
correzioni ed aggiunte postevi di propria mano, da Monsignor Vescovo di Como Carlo
Romano, alFoccasione della Pastorale sua visita fatta a questa Parrocchia, li 7 agosto 1854,
che fedelmente qui copiansi dalVoriginale manoscritto, dal Priore. (originale nell'archivio
parrocchiale di Poschiavo, trascrizione in: Crameri 1977, pp. 54-59).

Nella Biblioteca dell'Archivio della Parrocchia di San Vittore Mauro a Poschiavo si
trova un «Libro di Preghiere con la Regola Confraternitas SS. Sacramento» stampata a
Poschiavo nel 1854. (Notizia di Fiorenza Lanfranchi nel «Repertorio dei fondi antichi a

stampa della Svizzera», online).

Statuti 1904 Statuti e Ritualino per la veneranda Confraternita del SS. Sacramento
eretta nella Parrocchia di S. Vittore Mauro Martire in Poschiavo. Riveduti e riordinati dal
Direttore-Parroco D. Giuseppe Chiavi e stampati durante Fofficio del Priore Elia Godenzi,
Poschiavo 1904.

Herbert Thurston, Forty Hours' Devotion, in: «The Catholic Encyclopedia», Vol. VI,
1909, Online edition 2006.

Vincenzo Todisco, Una finestra sul Grigioni italiano, Coira 1999, pp. 49-50.

Riccardo Tognina, Appunti di storia della Valle di Poschiavo, Poschiavo 1971.

Barbara Welzel, Ausstattung für Sakramentliturgie und Totengedenken: die
Sakramentsbruderschaft in der St. Pieterskerk zu Löwen, in: Nicolas Bock (a cura di), «Kunst
und Liturgie im Mittelalter«, «Römisches Jahrbuch der Bibliotheca Hertziana«, 33,
1999/2000, Beiheft, pp. 177-189.

Uli Wunderlich, Ein Beinhaus mit ungewöhnlich jungen makabren Darstellungen in
Poschiavo, in: «Totentanz aktuell — Mitteilungsblatt der Europäischen Totentanz-Vereinigung«,

N. F. 3 (2001), H. 22, pp. 6-7.

Bernardo Zanetti (a cura di), Omaggio alia venerata memoria di Benedetto Iseppi
(1824-1859) e Giovanni Luzzi (1856-1948), Poschiavo 1990.

279



S. Anna a Poschiavo

Referenze fotografiche

Archivio dell'autore: 5 (Edizioni Fanconi, Poschiavo), 10, 19 (Foto Not Bott), 22, 25-
27 — Archivio fotografico Luigi Gisep, Poschiavo: 2, 3, 4, 7, 17, 18 — Kunstverlag-Peda,
Passau: 8, 12, 14 - Poeschel 1945: 9 (ill. 51-52), 15 (ill. 55), 23 (ill. 64) - Federico
Pollini, Albosaggia - Sondrio: 21 - Kiinzli-Tobler, Zürich, N° 2199: 6 — Wehrli AG,
Kilchberg, Zürich, N° 17743: 1 - Servizio monumenti del Cantone Grigioni, Coira: 11

(Foto Steiner, St. Moritz), 13, 16, 20, 24

I ringraziamenti dell'autore vanno in prima linea alle seguenti persone: Elisabeth Bott,
Poschiavo; Marcus Casutt, Coira; Franco Crameri, Poschiavo; Marlene Fasciati, Coira;
Gianluigi Garbellini, Teglio; Luigi Gisep, Poschiavo; Federico Godenzi, Friborgo; Don
Cleto Lanfranchi, Poschiavo, Bernd Wolfgang Lindemann, Berlino; Jean-Jacques Mar-
chand, Losanna; Zeno Marchesi, Poschiavo; Franco Monteforte, Montagna in Valtellina

- Sondrio; Daniele Papacella, Zurigo; Paolo Parachini, Cama; Nicola Passini, Poschiavo;
Antonio Platz, Poschiavo; Federico Pollini, Albosaggia — Sondrio; Martin Raspe, Roma;
Hans Rutishauser, Coira; Andrea Tognina, Berna; Uli Wunderlich, Bamberga; Evaristo
Zanolari, Poschiavo. — Inoltre ai collaboratori del Servizio monumenti del Cantone
Grigioni, Coira e della Parrocchia cattolica di San Vittore Mauro, Poschiavo.

280


	L'oratorio S. Anna : Settecento a Poschiavo

