Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani
Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 75 (2006)

Heft: 4

Artikel: | riti della morte in Valposchiavo tra '800 e '900
Autor: Godenazi, Federico

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-57330

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-57330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FEDERICO GODENZI

FEDERICO GODENZI

I nti della morte in Valposchiavo

tra 800 e 900

«Non & ver che sia la morte, il peggior di tutti i mali, ma sollievo pei mortali, che son
stanchi di soffrir»!. Oggigiorno un tale detto pud suonare alquanto strano alle nostre
orecchie, eppure fino a metd del secolo scorso nella Valposchiavo, ma certamente non
solo, era un proverbio diffuso anche tra i pitt piccoli, che spesso e volentieri lo ripetevano
quasi a mo’ di ritornello. Nella nostra societa, ritenuta da tutti moderna e all’avanguardia,
il tema della morte & andato progressivamente scomparendo dai nostri discorsi, dal nostro
vivere quotidiano. I nostri occhi sono costantemente bombardati da immagini televisive
e mediatiche che rappresentano scene di morte — si pensi solamente ai servizi giorna-
listici dalle zone di guerra o ai numerosi e ripetitivi telefilm polizieschi che riempiono
le nostre serate di crimini irrisolti e cadaveri sezionati — e tuttavia quando la morte si
presenta come fatto che ci tocca privatamente, o per lo meno da vicino, non riusciamo
ad esprimerci liberamente a riguardo di essa. Con la mia ricerca, svolta quale lavoro
di maturita presso la Scuola Cantonale Grigione di Coira, ho cercato di analizzare tutte
quelle tradizioni e quegli usi che, all’inizio del secolo scorso, facevano della morte di un
concittadino un vero e proprio culto.

Nella redazione scritta ho cercato di analizzare questi fatti focalizzando il punto
d’osservazione negli occhi della comunita poschiavina di cent’anni fa, descrivendone
cosl le abitudini ed 1 riti. Come si viveva la scomparsa di un parente, di un amico o di
uno sconosciuto che era membro della stessa comunita? Come si celebravano le esequie
una volta? Vi era differenza se il deceduto era cattolico, riformato, ricco, povero, laico o
religioso? A queste e ad altre domande ho cercato di dare una risposta.

Il mio lavoro si basa principalmente sulle interviste effettuate ad un gruppo di persone
anziane della regione. Ho cercato di vagliare le differenze nel materiale raccolto, distin-
guendo fra uomini e donne, cattolici e riformati, fra abitanti di San Carlo e di Brusio, ecc.
tentando di riportare la storia di tutta la valle. La maggior parte delle informazioni rimane
tuttavia inerente alle tradizioni del Borgo, anche se le usanze si mescolavano omogenea-
mente lungo il territorio dei due comuni e non si pud parlare di differenze sostanziali.

Inoltre ho ricercato negli archivi comunali e delle comunita religiose documenti, libri e
codici riguardanti la morte. Questo lavoro archivistico mi ha fornito ulteriori informazioni

! 1l proverbio & stato riferito da vari intervistati durante la raccolta del materiale orale.

437



I riti della morte in Valposchiavo tra "800 e 900

concernenti gli aspetti piti concreti legati al trapasso. Se le testimonianze orali hanno
riassunto principalmente il concetto della morte e delle tradizioni legate ad essa, i docu-
menti d’archivio hanno fornito una base storica e precisa al lavoro.

La ricerca & strutturata cronologicamente e si dirama in cinque capitoli principali:
Approccio alla morte, Cura della salma, Cerimonie e riti funebri, Ricordo del morto, Ci-
miteri e catacombe. Lordine seguito rispecchia lo svolgimento lineare dei momenti che
accompagnavano un decesso. Nei primi capitoli si parla dunque della preparazione del
morente e di tutta la comunita all’atto estremo e si spiega "importante ruolo assunto
dalle nostre Reverende suore nel sostenere la famiglia in lutto e nel preparare la salma.
Nei successivi capitoli si espongono dettagliatamente le funzioni religiose e le tradizioni
popolari celebrate e mantenute in vita dai nostri avi. Essendo il cimitero la nostra ultima
dimora terrena, ho ritenuto importante aggiungere in coda alla ricerca un breve sunto della
storia dell’erezione di tutti i camposanti presenti attualmente sul territorio, e dei sepolcreti
presenti fino al 1830 ca. nel sottosuolo delle parrocchie di San Vittore Mauro Martire a
Poschiavo, di San Carlo Borromeo a Brusio e della chiesa riformata di Sant’Ignazio.”

Dobbiamo innanzi tutto prendere coscienza del fatto che la percezione della morte
& mutata sostanzialmente rispetto agli anni del primo Novecento. Durante la stesura
del lavoro, gli amici ed i conoscenti che sapevano di che cosa mi stavo occupando,
spesso hanno cercato involontariamente di scoraggiarmi: «Ma perché hai scelto un tema
cosi brutto? perché un ragazzo di 19 anni dovrebbe interessarsi della morte?»; parole
che raramente ho sentito pronunciare perd dalle persone anziane da me intervistate.
In queste persone ho riscontrato un sentimento diverso. Queste hanno saputo parlare
liberamente della morte. Non la temono. Sono consapevoli del fatto che la morte sia per
tutti noi un passo obbligatorio, accettato nascendo. Sara questa una saggezza acquisita
negli anni, oppure il tutto derivera dalle esperienze vissute in gioventl, quando le cose
ancora erano diverse?

Quasi tutti gli intervistati mi hanno raccontato di come la morte fosse vissuta piit
liberamente. Certamente si provava timore dell’aldila, ma ci si rassegnava, e forse un
po’ ci si rallegrava, del fatto di poter finalmente iniziare la «Vera Vita». Un tempo, la
religione ricopriva un ruolo pit centrale nella vita della piccola comunita valposchiavina
e rientrava in ogni aspetto del vivere quotidiano. Le persone si affidavano ad essa con
fede e rassegnazione. In questo modo, la morte di un caro, pur rimanendo una tragica
ed incolmabile perdita, era accettata con la speranza che questi sedesse ormai alla
mensa del Padre.

Ridare nelle poche pagine di questo intervento un sunto globale, e contemporanea-
mente soddisfacente, di tutta 'opera & un’impresa alquanto ardua. Per questo motivo
ho deciso di evitare di esporre dei riassunti poco esaustivi ed incompleti d’ogni singolo

In un secondo momento ho riveduto la mia ricerca approfondendone le basi scientifiche e incorporando
un’analisi pitt completa del concetto di morte a livello storiografico ed antropologico. Per questa seconda
fase della ricerca mi sono basato sulle opere: Puiire Ariks, Luomo e la morte dal Medioevo ad oggi,
Biblioteca Universale Laterza, Roma-Bari 1989; Id., Storia della morte in occidente, dal Medio Evo ai
grorni nostri, Rizzoli Editore, Milano 1978 e WERNER FUCHS, Le immagini della morte nella societa moderna,
Sopravvivenze arcaiche ed influenze atiuali, Einaudi, Torino 1980°.

438



capitolo. Preferisco approfondire in maniera adeguata quelle tradizioni ed usanze forse
pil lontane dal nostro vivere quotidiano.

La tradizione pilt dimenticata & certamente quella dell’Officio del sale dei morti. Al
termine di una delle cerimonie in memoria del defunto®, all’entrata della chiesa, due
uomini della famiglia in lutto portavano alcuni sacchi di sale, generalmente da 50 kg, e
ne distribuivano un poco ad ogni partecipante alla funzione liturgica. Di regola le persone
appena uscivano dalla chiesa aprivano sul palmo della mano un fazzoletto che una volta
riempito veniva riannodato agli angoli in modo da formare un piccolo fagottino. Questo
sale poteva essere utilizzato unicamente per scopi domestici e per la cucina e, ogni qual-
volta la persona avesse usato di quel sale, avrebbe dovuto ricordare il defunto con una
preghiera o con un breve pensiero. Era considerato come un favore che si remunerava
alla gente del paese in modo che essa pregasse per il defunto, cosicché quest’ultimo
potesse godere della vita eterna in paradiso. Bisogna aggiungere che quest'usanza era
mantenuta in vita solo dai membri della comunita cattolica, anche se in caso di morte
di un qualche conoscente o di un caro amico di famiglia, pure i membri di confessione
riformata si recavano in San Vittore per ricevere il sale. A quei tempi si viveva con poco
e per racimolare quel poco si doveva sudare tanto e quindi ricevere un po’ di sale gratis
era una cosa ben accetta. Una tradizione vicina all’Officio del sale era costituita dalla
distribuzione delle maesta ai parenti ed agli amici del defunto. Questi piccoli cartoncini
erano costituiti il pitt delle volte da una foto del deceduto, dai suoi dati pin strettamente
anagrafici e da una breve preghiera. Lo scopo come gia detto era molto vicino a quello
dell’Officio; ogni qualvolta lo sguardo cadeva sull’immagine, la persona doveva pregare
per il defunto, cosi da favorirne il passaggio atiraverso i regni dell’oltretomba verso il
sommo traguardo della gloria celeste.

Esiste perd anche I'esempio di un’usanza che tuttora sopravvive, almeno in parte nella
nostra comunita, ma della quale ben pochi ricordano il significato. Mi riferisco al rintocco
delle campane che annunciano la morte di un membro della comunita. Una delle prime
cose da fare, non appena un caro era spirato, era, ed & tuttora, quella di avvisare il parroco
affinché questi suoni le campane cosi da annunciarne la morte all’intera comunita.

Per quanto riguarda la parte cattolica della comunita di Poschiavo, le cose non sono
cambiate molto da allora. Gid a quel tempi, non appena la campana aveva finito di suo-
nare, ['orecchio attento conosceva in parte I'identitd del morto. Dal diverso tipo di suono
e dalla durata dei rintocchi & possibile distinguere ’annuncio della morte di una donna
da quella di un uomo, un prete da una suora e via dicendo. Diversi sono, infatti, il tipo
di suono delle campane ed il tempo durante il quale esse risuonano funeste sopra i tetti
del paese. Il suono delle campane per "annuncio di un decesso si suddivide in due parti:
il suono dei Pater, Padre nostro, ed il suono delle Ave Maria. Un Pater consiste in un

® A riguardo della precisa cerimonia si trovano nelle interviste alcune variazioni. La tesi piu ricorrente sostie-

ne che 'Officio del sale venisse effettuato al termine della messa di trentesimo (ad un mese dalla morte o
dal funerale). Ma ci si imbatte pure in versioni che sostengono che I’Officio venisse celebrato il giorno del
Rosario, il giorno di settimo o al termine della messa in suffragio, celebrata il giorno dopo il funerale.

439



I riti della morte in Valposchiavo tra 800 e 900

minuto di rintocchi della campana numero 1 seguiti da 45 secondi di silenzio. Un’Ave
Maria & invece costituita da un minuto di suono della campana numero 3 e da 45 secondi
di silenzio.* La campana numero uno & chiamata anche la «campana di mort» a causa
del suo suono piti cupo rispetto alle altre. Per i laici, il suono si differenzia unicamente
per quanto riguarda il numero delle Ave Maria. Per un uomo suonano 9 Pater e 3 Ave
Maria, mentre per annunciare il decesso di una donna si suonano 9 Pater e solamente
2 Ave Maria. Piu si sale la scala clericale®, pitt aumenta il numero dei Pater suonati,
mentre rimangono uguali le Ave Maria, 3 per gli uomini e 2 per le donne. Rintoccano
quindi 12 Pater per la morte di un parroco o di una suora, 18 Pater per annunciare la
morte di un vescovo e 24 per quella di un papa. Si ha quindi al massimo, in occasione
del decesso di un pontefice, una suonata di ca. 47 minuti. In merito invece all’annuncio
del decesso di un membro della comunita riformata, non esistono distinzioni nel suono
delle campane. Per conoscere I'identita del defunto e la data del funerale, una donna
della comunita, la «cumar», passava di casa in casa ad informare tutte le persone. Questa
usanza risale probabilmente agli albori dell’insediamento riformato in valle, quando la
comunita non possedeva ancora una chiesa, nessun campanile e quindi 'informazione
non poteva passare che per via orale.

Ma la rivoluzione pil sostanziale coinvolge sicuramente la celebrazione del funerale,
ed in particolar modo il funerale cattolico. Il procedere della celebrazione stessa non ha
subito grossi cambiamenti: il funerale consisteva gia allora di tre fasi ben distinte, inter-
calate da due processioni. Lo stacco rispetto al secolo scorso & da considerare soprattutto
nella caduta in disuso dei funerali cosiddetti di classe, secondo la classe sociale rivestita
dal defunto e dalla sua famiglia all’interno della societa®. In questo si trovano differenze
pure all’interno della stessa comunita cattolica. Se a Poschiavo le differenze sostanziali
fra un funerale di prima, di seconda o di terza classe consistevano nella quantita e nella
qualita delle candele bruciate in chiesa durante la cerimonia e nel remunero delle persone
impiegate, a Brusio si riscontrano differenze pitt ampie. Variavano I'uso dei paramenti,
il numero dei celebranti e addirittura lo svolgimento della cerimonia stessa. Se per un
funerale di terza classe si recitava una messa semplice priva di salmi ecc., per uno di
prima classe si poteva addirittura celebrare una messa solenne da requiem.’

Esisteva inoltre un regolamento per la cerimonia funebre in caso di morte di un bam-

Oggi si parla di Pater e di Ave Maria corrispondenti ad 1 minuto di suono delle campane; una tempo,
quando le campane venivano ancora suonate a mano, corrispondevano al lasso di tempo impiegato dal
sacrestano per recitare le omonime preghiere.

o

La scala clericale & composta di tre gradini base: il primo corrisponde ai preti ed alle suore, il secondo
ospita 1 vescovi e il terzo & riservato al papa.

¢ Per quanto riguarda la cerimonia cattolica non deve essere comunque dimenticato il radicale cambiamento

apportato dal Concilio Vaticano II allo svolgersi della funzione. La possibilita di celebrare la messa in
lingua italiana, abbandonando I'obsoleto, e spesse volte non compreso, latino, rese possibile alle persone
di paese una partecipazione attiva alle cerimonie.

Nonostante le interviste sostengano il contrario, le cerimonie pit costose, a Poschiavo, erano quelle di
terza classe. Per quanto riguarda Brusio sembra invece che i termini avessero gia allora il significato
attuale e che quindi la cerimonia pitl cara fosse quella di prima classe.

440



-~ FEDERICO GODENZI :.-

bino; nuovamente a variare erano il numero e la qualita delle candele accese, come pure
il remunero per i sacerdoti ed i laici coinvolti nella funzione.

Per quanto riguarda invece la cerimonia protestante, le persone intervistate non ri-
cordano che i funerali avvenissero molto diversamente dal procedere odierno. Allora si
iniziava il funerale nella casa del defunto per poi trasportare la salma subito al camposan-
to, dove le spoglie mortali venivano deposte dentro la fossa. Solo in seguito ci si recava
in chiesa per celebrare la messa funebre. Il necrologio generalmente si leggeva davanti
al feretro deposto nella tomba, ma in caso di cattivo tempo, o su esplicita richiesta dei
familiari, poteva essere letto anche in chiesa. Fra gli intervistati qualcuno ricorda pero
come anticamente il funerale protestante si svolgesse interamente davanti alla fossa del
deceduto, usanza che venne poi soppressa per rendere meno gravose le cerimonie, spe-
cialmente nei periodi freddi o piovosi dell’anno.

Un’altra differenza sostanziale, rispetto alla comunita cattolica, era che, indipen-
dentemente dal sesso, dall’etd e dal grado sociale della persona defunta, le cerimonie
rimanevano invariate. Non riconoscendo il culto delle candele o dei fiori era piu facile
rendere i funerali uguali per tutti.

Potrei proseguire 1’elenco di queste tradizioni parlando delle dispute avute in valle per
I'acquisto del carro funebre, per la costruzione dei vari cimiteri, in particolar modo quello
di San Carlo, oppure riassumendo le tradizioni legate al 2 novembre o le differenze evi-
denti e sostanziali che corrono tra le pietre sepolcrali d’inizio secolo e le lapidi moderne.
Come ho gia accennato perd, un riassunto incompleto e poco preciso non esprimerebbe
degnamente, a mio parere, il complesso delle tradizioni valposchiavine d’inizio ‘900.

Vorrei concludere questo breve riassunto sottolineando che questo lavoro per me non
& stato unicamente una ricerca scolastica, un compito obbligatorio da svolgere entro un
determinato termine, per poi abbandonarlo. Per vari motivi sono ritornato pitt volte su
quelle pagine stese ormai pitt di due anni fa e ad ogni rilettura rinascono in me quelle
emozioni e quelle riflessioni che mi hanno accompagnato per tutto ’anno durante il quale
mi sono occupato dalla ricerca. Personalmente sono convinto che il modo di affrontare
la vita della societd moderna sia corrotto dallo stravolgimento perverso dei valori e dallo
stress quotidiano impostoci dalla vita sociale. Ognuno di noi dovrebbe poter imparare a
ritagliarsi dei momenti di liberta e di riposo nei quali poter gustare pienamente i sapori
della vita, cosi da non rimpiangerne 1’aroma sul letto di morte.

Spero che, nonostante la brevita e I'incompletezza di questo intervento, i lettori abbiano
potuto approfittare delle informazioni fornite cosi da poterne fare tesoro. Forse alcune di
quelle belle tradizioni, alle quali i nostri nonni erano fortemente legati, sopravvivranno,
ed in alcuni casi rivivranno, almeno nelle nostre menti.

441



	I riti della morte in Valposchiavo tra '800 e '900

