Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani
Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 73 (2004)

Heft: 1

Artikel: Ferdinand Gehr e il rinnovo dell'arte sacra
Autor: Maranta, Giovanni

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-55710

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-55710
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GIOVANNI MARANTA

Ferdinand Gehr

e 1l rinnovo dell’arte sacra

Alla memoria
del vescovo di Coira Dott. Christian Caminada

La crisi dell’arte sacra

La crisi dell’arte sacra & evidente gia nel Rinascimento, quando il tema religioso diventa
un pretesto o per glorificare i committenti o per sfoggiare le proprie capacita in un virtuo-
sismo abile, ma vuoto'. Questa crisi si aggrava verso la meta del Settecento e perdura fino
verso la prima meta del secolo scorso.

Per capire la causa di questa cosi lunga crisi dobbiamo ritornare alla meta del Sette-
cento e immedesimarci nel mondo culturale dell’Illuminismo.

Il Settecento, specie in Francia, & il secolo dei filosofi e degli eruditi. Non & il secolo
dei poeti. Nel Settecento la Francia ha avuto con Andrea Chénier un solo poeta degno di
questo nome. Gli altri non erano che degli epigoni. | versi e le tragedie di Voltaire, per
nostra e sua fortuna, dormono il meritato sonno eterno nell’edizione completa delle sue
opere. Cosa & la sua prosa, cosi levigata e a puntino, paragonata al vigore travolgente di
un Bossuet o di un Pascal o alla precisione caustica di un Saint-Simon?

Nell’arte pittorica e scultorea le cose non stavano meglio. La forza esuberante del
barocco — si pensi al Davide del Bernini — era degenerata nel rococd sovraccarico e dol-
ciastro. Per di piu lo stile barocco era lo stile dell’Assolutismo che si protraeva nel rococod
del Settecento. Ed ambedue gli stili, proprio perché espressioni dell’Assolutismo, erano
esecrati dai filosofi e dagli eruditi dell’llluminismo. Nella loro critica contro I’Assoluti-
smo essi reclamavano delle fondamentali riforme dello Stato e chiedevano in pari tempo
il rinnovo dell’arte all’insegna delle semplicita e della naturalezza.

Fu in questo clima culturale che nel 1748 inizid la scoperta di Pompei, la citta sepolta
dal 60 dopo Cristo sotto le ceneri del Vesuvio. Questa scoperta fu per 'architettura e per
Iarte figurativa un vero disastro. Non che la scoperta fosse di per se una catastrofe. Infatti
per ’arte occidentale I’antichita greca e romana fu sempre una fonte di rinnovo.

Ma la situazione culturale nel Gotico e nel Rinascimento era completamente diversa
da quella del Settecento.

' La Trasfigurazione di Cristo di Raffaello & un esercizio di virtuosita pittorica. L’affresco di Benozzo Goz-

zoli, La visita dei Re Magi, nella capella del Palazzo Medici-Riccardi a Firenze, serve a glorificare i Medici.
Maria, Giuseppe e il bambino Gesti sono soltanto delle comparse.

56



Saggi

Durante il Gotico e il Rinascimento la pittura e la scultura venivano esercitate nelle
botteghe. Le botteghe, capeggiate dai maestri, erano delle imprese che stavano in conti-
nua concorrenza fra di loro. In questa libera concorrenza i maestri gotici e rinascimentali
abbordavano le opere dell’antichita greca e romana in piena liberta artistica. Giovanni
Pisano (1248 — 1314) si lascid ispirare dalle sculture antiche dei sarcofaghi nel Campo-
santo a Pisa. Ma poi, dopo averle assimilate, le dimenticd per creare del suo. Le sculture
dei sarcofaghi risorsero nel pulpito del Duomo di Pisa a nuova vita. Erano certo delle
opere ispirate dall’antichitd, ma erano opere genuine.

La situazione sul piano artistico e culturale al momento della scoperta dei Pompei era
da tempo completamente cambiata.

Nel 1635 il Cardinale Richelieu, Ministro onnipotente del Re di Francia, aveva fon-
dato [’Académie frangaise, non tanto per interesse letterario, ma piuttosto nell’intento di
servirsene per rafforzare I'unita dello stato monarchico, seguendo la massima «Un roi,
une loi, une foi». Al medesimo scopo fu poco dopo fondata I’Accademia delle belle arti.
Anche se ambedue le istituzioni proclamavano di voler perseguire un unico ideale, gli
antichi («les anciens»), esse servivano il potere assolutista della monarchia francese. La
struttura stessa dell’Accademia delle belle arti la dice lunga su questo punto. Alla sua
testa stavano i professori, nominati dal Re. Loro subordinati erano gli «éleves-maitres»,
gli assistenti. Seguivano poi nell’ordine gerarchico i «médaillistes», cioé gli scolari che si
erano distinti e avevano conseguito delle medaglie di riconoscimento. In fondo c’erano
«les éleves» o 1 principianti, ammessi ai corsi dell’Accademia su raccomandazione di un
professore dell’Accademia stessa. Egli aveva esaminato i loro lavori e aveva giudicato
che corrispondevano ai canoni accademici. La vita artistica dunque si svolgeva in un
circolo chiuso, al quale veniva ammesso soltanto chi si sottometteva agli ideali canoniz-
zati dall’Accademia. Solo cosi I’artista poteva sperare di far carriera e di conseguire un
giorno quello che era ritenuto il pit alto riconoscimento artistico, «Le prix de Rome»,
cioe 1l privilegio di recarsi a Roma per uno o due anni, stipendiato dallo Stato francese,
e studiare «les anciens», cio& I’arte greco-romana. Chi sgarrava e si attirava i fulmini
dell’Olimpo accademico era escluso dal mondo dell’arte.

In un simile ambiente stagno non c’era evidentemente posto per uno spirito innovato-
re. A questa mancanza di liberta artistica si aggiungeva I'influsso dell’llluminismo che
era, come detto sopra, essenzialmente anti-poetico e al medesimo tempo nutriva una fede
senza limiti nelle possibilita educative dell’'uomo. Rousseau predicava: «L.'uomo & buo-
no». Ebbene: Dategli un buon esempio, lo imiti e infallibilmente creera delle opere d’ar-
te. La scoperta di Pompei forni questo esempio da imitare.

Si leggano 1 seguenti due brani di Johann Joachim Winckelmann (1717-1768) nella
sua opera pubblicata nel 1775 Gedanken iiber die Nachahmung der griechischen Wercke
in der Malerei und Bildhauerkunst. Winckelmann, dal 1755 bibliotecario a Roma, diresse
gli scavi di Pompei. Il suo trattato riscontrd ampi consensi e divenne la base ideologica
del Classicismo. I due seguenti brani furono addirittura elevati al rango di dogmi della
nuova arte.

La caratteristica particolare delle opere dell’arte greca consiste in una semplicita
autentica e una grandezza contenuta, sia nella composizione che nell’espressione

a7



Saggi

delle figure. Come il fondo del mare rimane calmo anche quando la superficie &
agitata dalla bufera, cosi in queste opere d’arte I’espressione delle figure anche nella
pilt grande passione — & magnanime e contenuta®.

Ed ora la frase fatale:

[ unica via per noi per diventare grandi o se fosse possibile, addirittura insuperabi-
li, sta nell’imitare gli antichi.?

Per capire leffetto di questa tanto decantata imitazione sull’architettura e sull’arte fi-
gurativa basta guardare quello che era accaduto e ancora accadeva a quei tempi nella
letteratura all’insegna di tale imitazione.

La tragedia classica francese lo dimostra. Partendo da una frase poco chiara di Aristo-
tele sull’Edipo Re di Sofocle i letterati francesi stabilirono che una tragedia, per essere
secondo le regole formulate dagli antichi, doveva avere una sola azione e per di pit dove-
va svolgersi in un solo luogo e in solo giorno. Racine fu I'unico a trovarsi a suo agio in
questi «stivali accademici». Quelli che vennero dopo di lui seguirono queste regole.
Emularono la tragedia antica nella sua meccanica, ma non nella sua vita. Gotthold Ephra-
im Lessing (1729-1781), paragonando Corneille e Shakespeare nel loro rapporto con 1
poeti antichi, dira giustamente:

Anche a giudicare paragonandoli con gli antichi poeti, Shakespeare & di gran lunga
un poeta pil tragico di Corneille, anche se questi conosceva i poeti antichi a memo-
ria e Shakespeare quasi non li conosceva. Corneille li imita nella meccanica del
dramma. Shakespeare ne raggiunge l’essenziale. L'inglese raggiunge infatti quasi
sempre lo scopo della tragedia, anche se quando segue le sue vie piui strane, mentre
il francese non le raggiunge quasi mai, anche se segue le vie spianate dagli antichi.*

L’architettura e I'arte figurativa, sempre all’insegna dell’imitazione degli antichi, eb-
bero il medesimo destino nel Classicismo.

Il Classicismo

Non si creava, si ricalcava! Questa & la verita. Si pensi soltanto alle statue di Antonio
Canova (1757-1822) fatte di marzapane, non di marmo, non scolpite, ma leccate con la
lingua e noiose da morire. Vi si aggiungano le messe in scena mitologiche dell’Ingres.
del David, del Thorvaldsen e della nostra Angelika Kaufmann. Sono opere di una vuo-
taggine tronfa. Non ¢’ dunque da meravigliarsi se I’attivita artistica, in barba agli an-
tichi, scese ad un livello plateale, quando I’evoluzione politica se ne impossessd per i
propri interessi. La Rivoluzione francese aveva bisogno di uno stile per identificare se

Johann, Jakob WINCKELMANN. Gedanken iiber die Nachahmung der griechischen Wercke in der Malerei und
Bildauerkunst Berlino. Heilbronn-Verlag der Gebr., Henninger 1885, p. 24.

WinckeLMANN. Op. cit., p. 8.
Gotthold Ephraim LessiNG. Gesammelte Werke. 11. Insel Verlag, Frankfurt am Main, p. 616.

58



Saggi

stessa. «Cosi facevano i Romani dell’antica Repubblica», era uno degli slogan dei Ri-
voluzionari francesi. Ed ecco: i deputati all’Assemblea Nazionale, ora promossa a Se-
nato, vestiti con tanto di toga; la liberta abbigliata come Minerva. Non mancarono nem-
meno i fasci.

Quando Napoleone arrivd al potere, il suo impero doveva necessariamente avere uno
stile imperiale. E che c¢’era di piti ovvio che emulare I’antichita greco-romana? La Chiesa
di St. Madeleine a Parigi fu eretta nel 1807 qual tempio greco. Il monumento dell’Impero,
[’Arc de Triomphe, nel cuore di Parigi, emula I’arco di Tito a Roma. Il piccolo caporale
Bonaparte, ora Napoleone 1, raffigurato da David, accede, trasportato da una biga, in nudita
olimpica alle dimore di Giove. E questa mascherata non fu soltanto francese, ma purtrop-
po divenne europea. Il Classicismo, come un’epidemia, si propagd dappertutto. Si pensi
soltanto al «tempio greco» del «Walhalla» nelle vicinanze di Monaco in Baviera o al
monumento nazionale italiano a Roma (dai Romani giustamente nominato «la dentiera» o
«]la macchina da scrivere»).

Ma questo non & stato 'unico effetto nefasto del Classicismo. Il proverbio secondo il
quale un male non viene mai da solo, ma sempre in compagnia di altri vale purtroppo
anche nella storia dell’arte.

Il Romanticismo. Il Neo-Romanico e il Neo-Gotico

Nel Classicismo avviene una svolta fatale per I’arte. L’arte si separa dalla vita contempo-
ranea per rifugiarsi, attraverso I'imitazione degli antichi, nel monumentale e nel mitologi-
co. Questa fuga nelle forme artistiche del passato si protrae nel Romanticismo.

I1 giogo napoleonico induce i popoli a riscoprire nella loro storia la loro identita
nazionale. Il Romanticismo riscopre il Medioevo e la sua arte. Ma purtroppo, in que-
sto punto, anche il Romanticismo & un degno figlio dell'llluminismo. Come Winckel-
mann aveva promosso |’arte greco-romana a canone assoluto, cosi il Romanticismo
promuove lo stile romanico e gotico ad ideale assoluto dell’arte cristiana. In pieno
Romanticismo si termina la costruzione del Duomo di Colonia e in seguito si costru-
iscono chiese e palazzi in stile neo-romanico e neo-gotico, sempre nella convinzione
profonda, di servire I’arte e la Chiesa.

A seguito del Classicismo e del Neo-Romanico e del Neo-Gotico, I’arte veniva dunque
a trovarsi in una situazione ibrida. Si viveva in un’era moderna. Nell’Ottocento si costru-
irono reti ferroviarie e telegrafiche. Il motore a vapore rivoluziono I'industria. Si scopri
che, rigando le canne dei fucili e dei cannoni, ci si poteva ammazzare 1'un ’altro con
maggior precisione. Ma quando nei momenti solenni della vita si doveva ricorrere all’arte,
ci si impaludava di indumenti e di forme antiche oppure, trattandosi di cose di Chiesa, si
imprestavano, come fossero dei requisiti da teatro, le forme dell’arte romanica o gotica.
L’istorismo, il prendere in prestito forme e stili di tempi passati, dunque storici, & una
caratteristica del Classicismo, del Neo-Romanico e del Neo-Gotico.

Questa evoluzione fu particolarmente nefasta per ’arte sacra. Le forme neoromaniche
e neogotiche la dominavano e la dominavano tanto pit che i committenti ecclesiastici

59



Saggi

facevano ricorso ai produttori in serie d’arte ufficiale e questi, nell'intento di vendere e
fare 1 loro affari, facevan di tutto per secondare «il gusto dei devoti» e tener intatte «le
sante tradizioni». Non stupisce affatto se questa produzione in serie, attenendosi a forme
stereotipate e svuotate da ogni senso religioso, degenerd nel kitsch. La Madonna non era
pit la madre di Dio della fede, la Theotokos. Era una bella donna e basta. I’ Annunciazio-
ne? Un idillio e niente di pit. Gli angeli, da potenti spiriti, si erano tramutati in dolci
amorini. Cristo stesso era diventato «il buon Gesui» dai capelli ondulati.

Il rinnovo dell’arte sacra nel contesto dell’arte moderna

Di fronte ad un simile stato di cose non ¢’& da meravigliarsi se il rinnovo dell’arte sacra
agli inizi fu dettato da motivi finanziari e non da considerazioni estetiche o religiose.
Quando a Parigi nel 1899/1901 si costrui la Chiesa «Notre-Dame du Travail», usando
la stessa costruzione di ferro come per la vicina stazione ferroviaria, lo si fece perché,
mancando 1 soldi, si doveva ricorrere a questo materiale moderno e pagano.> Ma non
mancd la rivincita. La chiesa fu ornata, secondo il gusto dei devoti, con quadri e statue
neo-romaniche e neo-gotiche. I primi artisti che osarono rinnovare ’arte figurativa sa-
cra furono derisi. Paul Gauguin (1848-1903) fu deriso quando dipinse Cristo in croce.
Georges Rouault (1871-1958) meditd per tutta la sua vita sulla figura di Cristo, della
Madonna, della Veronica ecc. Ma le sue opere non si trovano nelle chiese, ma nei musei
e nelle collezioni private. Il rinnovo dell’arte figurativa sacra, sia pittorica che sculto-
rea, dovette sostenere per decenni una dura lotta per affermarsi, perché questo rinnovo
era connesso all’arte moderna, fondamentalmente contraria all’istorismo e dunque al
gusto dei devoti di allora.

«Arte moderna» significa nel senso proprio della parola un’arte «modi hodierni», cioe
un’arte che sia espressione della vita contemporanea e delle sue esigenze. L’arte nel con-
cetto moderno non & qualche cosa «accanto alla vita», & vita della vita contemporanea.
Non pud dunque vivere ricalcando forme e espressioni di tempi passati.

L’arte moderna, se merita questo nome, vive in un continuo paradosso: rispondere nel
linguaggio e nelle forme contemporanee ai perenni interrogativi degli uomini. Questo &
I'intento dell’arte moderna. Questo & anche I'intento dell’arte sacra moderna, cioe di espri-
mere nel linguaggio e nelle forme del nostro tempo verita che sono perenni.

E dunque sciocco voler credere che si possa rinnovare I'arte sacra con artifizi formali,
come & falso credere che si possa rinnovare la Chiesa limitandosi a degli espedienti esterni
e giuridici. «II rinnovo nel senso oriundo della parola & un processo spirituale, del tutto
vicino al ravvedimento e alla conversione e appartiene di conseguenza al centro del Cri-
stianesimo».® La base del rinnovo dell’arte sacra cristiana & la fede cristiana stessa.

La vita e 'opera di Ferdinand Gehr lo dimostrano.

5> Joseph PICHARD. Eglises du temps présent. Eglises du monde entier. Editions des deux mondes, Parigi

1960, p. 19.

Joseph Ratzincer: Warum ich noch in der Kirche bleibe. In: H.U. von BaLTHASAR/]. RATZINGER: Zwei
Pliddoyers, Kosel-Verlag. Miinchen 1971, p. 60.

6

60



Saggi

La via artistica di Ferdinand Gehr

Ferdinand Gehr nasce nel 1896 a Wilen, Niederglatt, nel Canton San Gallo. Il padre era
ricamatore e tutta la famiglia lavorava nell’industria tessile. All’eta di 15 anni vuol diven-
tare ricamatore come suo padre. Ma la mostra di quadri del pittore tedesco Emil Nolde a
San Gallo nel 1922 segna una svolta definitiva nella vita del Gehr. Decide di dedicarsi
alla pittura. Nell’inverno dal 1922 al 1923 soggiorna a Firenze. Visita Roma e special-
mente Assisi dove ammira gli affreschi di Giotto. Dal 1923 al 1924 & a Parigi, allievo di
André Lhote, e studia le opere di Cézanne. Matisse, Braque, Picasso e Kandinsky. Du-
rante la sua vita esegui numerosi affreschi in chiese e scuole. Fu uno dei grandi acqua-
rellisti e grafici del secolo scorso. Mori, a cento anni passati, nell’estate del 1996.”

Ferdinand Gehr, per tutta la sua vita, & stato in dialogo con I’arte moderna e ha intrat-
tenuto amicizie con i suoi grandi rappresentanti. Lo fece da cristiano convinto. Infatti
prima di iniziare la sua carriera pittorica, per due anni, dal 1924 e 1925, ha interrotto
ogni e qualsiasi attivita artistica, per trovare se stesso e scegliere la strada giusta.

Per due anni si dedico esclusivamente allo studio della Bibbia, del poeta francese
Paul Claudel, del poeta e scrittore Hugo Ball e degli scritti di St. Teresa di Avila.

La Bibbia lo segui per tutta la vita e prese corpo nei suoi dipinti. Infatti, quando uno
criticava un suo quadro sostenendo che ledeva la «giusta tradizione», Gehr lo metteva a
tacere con un’argomentazione teologica che sarebbe stata di onore a tanti pastori, preti e
vescovi. Non fu dunque a caso che la facoltd teologica dell’Universita di Friburgo gli
conferi il titolo di Dottore in teologia honoris causa.

Da Paul Claudel impard che un cristiano & fratello di tutto il Creato. Gehr conosceva
di certo il seguente passo dalla grande ode Magnificat del poeta francese. E di una poten-
za travolgente:

Que m’'importent vos fables! Laissez-moi seulement
aller a la fenétre et ouvrir la nuit e éclater & mes yeux en
un chiffre simultané

L’innombrable comme autant de zéros apres le 1
Coefficient de ma nécessité!

Il est vrai! Vous nous avez donné la Grande Nuit aprés
le jour et la réalité du ciel nocturne.

Comme je suis la. Il est 1a avec les milliards de sa
Présence.

Et il nous donne signature sur le papier photographique
avec les 6’000 Pléiades.

Comme le criminel avec le dessin de son pouce enduit
d’encre sur le proces-verbal.

Ainsi le chrétien dans le ciel de la foi sent palpiter la
Toussaint de tous ses fréres vivants.®

" Franz ZELGER: Ferdinand Gehr 1891-1996. Offizin Verlag, Zurigo 1998.
8 Paul CLAuDEL. Oevre poétique. Editions de la Pleiade Gallimard, Parigi 1957, p. 252.

61



Saggt

Da Hugo Ball, specie dal suo libro Il Cristianesimo bizantino, Gehr impard che il cri-
stiano vive ogni giorno la realta di due mondi, quello visibile e quello invisibile. Ed infi-
ne da Santa Teresia di Avila imparo ad aver coraggio e pazienza e a dire quello che aveva
da dire «senza mezzi termini». I frutti di questo lungo periodo di riflessione seguirono il
Gehr in tutta la sua opera pittorica e fecero si che anche ad alta etd mantenne una fre-
schezza creativa straordinaria.

Ed ora invito i lettori a considerare con me le caratteristiche della sua opera.

Le caratteristiche dell’opera di Ferdinand Gher

La visione cristiana del Creato ha precluso al Gehr qualsiasi fuga da questo mondo e gli
ha insegnato, pit di tanti altri argomenti, cosa sia «la redenzione e la liberalizzazione del
colore». Ammiratore di Gauguin e di Matisse. Gehr ha amato fin dall’inizio della sua
pittura i colori puri e decisi.

62



Saggt

Si guardi come primo esempio il quadro Sulamita, dipinto nel 1951. 1l dipinto & ispi-
rato dal Cantico dei Cantici. Nel cuore della notte, accennata dalla mezza luna, Sulamita
danza, ambo le braccia alzate. Il bacino & mosso dal ritmo. Nella mano sinistra tiene una
mela, simbolo della fertilita. A sinistra vediamo due gigli, simbolo della bellezza e della
purezza. Il quadro — chi osa negarlo — ha una potente carica erotica. E perché no? Gehr
non si & mai stancato di sostenere che nell’opera della redenzione & incluso anche I’'Eros
fra uomo e donna. Durante un mio colloquio con lui aggiunse, non senza malizia: «Non
sarebbe male se la Chiesa si ricordasse di questo».

Il termine di «astratto» nei discorsi sull’arte ha causato grandi confusioni. «Astratto»,
dal latino «abstrahere», significa «tirar via» per arrivare, una volta levate le contingenze,
all’essenziale di una cosa. I termini di «astratto» e di «non figurativo» non sono dunque
la medesima cosa.

Guardiamo ora un secondo esempio, tolto anche questo dalla Sacra Scrittura per capi-
re quale sia il senso dell’astrazione nell’opera del Gehr.

63



Saggi

Nella tenebre dell’ora nona, 'Uomo-Dio sulla croce grido: «Dio mio, perché mi hai
lasciato? (Matt. 27.45). Gehr nel suo quadro ha soppresso il solito attributo del sole oscu-
rato. Il cielo ha il colore del sangue. Il resto & tenebre. La croce & assorbita dalla tenebre
e sul nero della tenebre si stacca, nel contrasto pittorico pit stridente che sia possibile,
il corpo giallo straziato del Cristo. Tutto il corpo & un grido di solitudine e di paura. «Dio
mio. Dio mio, perché mi hai lasciato?»

’astrazione serve dunque al Gehr ad arrivare all’essenziale del tema religioso svolto
nel dipinto. Si guardi ora il quadro Diesseits und Jenseits, I’al di qua e I’al di la». Gehr lo
dipinse pochi giorni dopo 1 funerali di sua moglie. La figura a destra, avvolta nel nero e
nel blu della tristezza, si volge timida verso I’al di la, perché davanti a lei ¢’¢ la tomba,
raffigurata da un rettangolo nero. Ma al di 1a della tomba, avvolta in un caldo colore aran-
cione c’¢ la persona defunta, ora rinata alla vita eterna. Il quadro & ridotto ai suoi elemen-

64



Saggi

ti essenziali. I colori, I’arancione e il blu, sono complementari. L'uno chiama I’altro, come
nella realta della fede la morte chiama la vita eterna.

Il rapporto fra liturgia e astrazione nell’arte & sempre soltanto motivo di apprensioni.
Il decreto del Concilio Vaticano II sulla liturgia non ne & esente, laddove invita i vescovi
«a tener lontano dalle chiese le opere di artisti che ledono la devozione cristiana, perché
nei loro dipinti le forme sono deformate.’

Ferdinand Gehr fu pit volte tacciato di ledere la devozione cristiana perché appunto
nei suoi quadri le forme sarebbero deformate e pertanto non corrisponderebbero alla sana
tradizione della Chiesa. Nel 1957/1958 i suoi affreschi nella Chiesa di San Nicolao a
Oberwil suscitarono uno scandalo da non dire, paragonabile solo a quello che suscitd ai
suoi tempi I'affresco di Ferdinand Hodler La ritirata di Marignano nel Landesmuseum a
Zurigo. Il Prof. Dott. Linus Birchler, docente di storia d’arte al Politecnico federale, dal-
I’alto della sua cattedra tuond contro questa opera ritenuta da lui una porcheria barbara
e accusd il Gehr di compire addirittura un sacrilegio. Gehr soffri sotto questi attacchi, ma
non si lascid scoraggiare o vincere dall’amarezza. Difese la sua opera con parole ferme e
chiare e trovd nell’allora vescovo di Coira Christian Caminada un fervente sostenitore.
Non era la prima volta che Caminada difendeva un’artista moderno.

Quando Richard Seewald, un pittore tedesco, nel 1937 illustro la Bibbia, le sue illu-
strazioni furono proibite dai nazisti, perché secondo loro erano dell’arte «degenerata».
Caminada lo difese, incaricandolo, non appena diventato vescovo, di affrescare una chie-
sa nella diocesi di Coira. Non ci si meraviglia dunque che nella polemica in merito agli
affreschi di Oberwil il vescovo Caminada prese le difese del Gehr. «Se questa chiesa fosse
nella mia diocesi, la difenderei» E chi I’ha conosciuto, sa ancora oggi che in simili fran-
genti sapeva difendere la sua opinione. Anche egli contribui a salvare questi affreschi
dalla distruzione ed & in segno di gratitudine che dedico questo articolo alla sua memoria.

Oggi, a distanza di quasi cinquant’anni, non si capisce pitt come questi affreschi ab-
biano potuto suscitare tante polemiche. Il tempo ha dato ragione a Gehr. Non perse mai
la speranza che gli artisti sarebbero riusciti un giorno a riportare I'arte nella Chiesa. Cio
che caratterizza il cristiano, dice il Gehr, & la fede senza limiti nella vita eterna e nei
misteri che ha imparato a conoscere tramite la Chiesa. L’artista vive dunque nel mondo
terreno, ma si sente legato ad una realta superiore e ben pitt ampia, della quale lui, nella
sua opera, umilmente, con dei segni e dei simboli, rende testimonianza. La sua arte deve
dunque a chi guarda comunicare dei segni o dei simboli di questa realta e deve essere
per tanto necessariamente spoglia da tutto cid che potrebbe offuscare questa testimonian-
za. In questo senso I'arte sacra deve essere necessariamente astratta. In questo intento
Gehr vive nella tradizione cristiana, perché richiama a nuova vita i segni e i simboli gia
in uso nell’arte paleocristiana delle catacombe, nell’arte carolinga e romanica. Non si tratta
per Gehr di dare, tramite I’astrazione, via libera all’arbitrario per raggiungere poi il «Nir-

?  Costituzione sulla Liturgia in: Karl RauNer/Herbert VorRGRIMMLER: Kleines Konzilskompendium. Verlag Her-

der KG, Freiburg im Breisgau, 1966. p. 8.

65



Saggi

vana del Surrealismo». Si tratta bensi di comunicare a chi guarda il dipinto la realta del
mondo invisibile che ci circonda. Si tratta, per dirla senza mezzi termini, di testimoniare
attraverso l'arte figurativa la verita che domenica per domenica si professa con la parola:

«Credo in Dio padre onnipotente, creatore del cielo e della terra, del mondo visibile e
invisibile».




Saggi

E cosi termino questo articolo sul Gehr con un affresco che si pud considerare il suo
capolavoro. Si trova nel Duomo di Trier in Germania e ha per oggetto 'ultima frase del
Credo, cioe «Credo alla vita del mondo che verra». Il Gehr si & ispirato al seguente brano
dalla prima lettera dell’Apostolo Paolo ai Corinzi:

Ma quando tutto gli sard sottomesso, anche il figlio si sottomettera a Colui, che tutto gli ha
sottomesso, e Dio sara tutto e in tutto.

(1. Cor. 15.28)

La rivelazione di Dio & evocata da un cerchio di un giallo caldo, simbolo della luce.
Gehr seguendo una antica tradizione, ha scelto il cerchio quale simbolo di Dio, perché il
cerchio non ha ne principio, ne fine; & eterno. In questo cerchio ci sono, pure a forma di
cerchio i tre colori base: il rosso, il blu e il giallo, come simbolo delle tre persone della
Trinita. Sopra il bordo superiore del cerchio Gehr ha raffigurato la sfera degli angeli, 1
quali, potenti spiriti, non hanno un corpo. Inserita nel bordo inferiore del cerchio c’¢ la
figura di Cristo, cosi come descritta nell’Apocalisse di Giovanni, con la tunica bianca e
dal corpo come di fuoco. Davanti a lui & radunata 'umanita all’ultimo giudizio, quello di
essere ammessi o esclusi per sempre dalla comunione con Dio.

Questa arte sacra & accessibile a tutti, ma necessita uno sforzo, anzitutto quello di non
fermarsi ad una sensazione superficiale del bello e del gradevole, ma di chiedersi quale
sia la realtd contenuta in una verita della fede che il quadro vuole esprimere. Il rinnovo
dell’arte sacra richiede da tutti uno sforzo, da chi dipinge e da chi guarda il dipinto.

Ed ora, prima di chiudere queste riflessioni, voglio rispondere ad una domanda che di
sicuro ognuno che ha letto I’articolo si pone. L’artista, per operare sul campo dell’arte
sacra deve appartenere alla Chiesa? Deve, se vuol affrescare una chiesa cattolica neces-
sariamente essere cattolico? No! Infatti le chiese moderne che hanno un alto valore arti-
stico — Vence, Audincourt, Ronchamp — furono costruite da architetti e ornate da artisti
che esternamente non appartenevano a nessuna Chiesa. Ma avevano il senso e il rispetto
del sacro e in questo senso e rispetto spirava ’alito di Dio.

67



	Ferdinand Gehr e il rinnovo dell'arte sacra

