
Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani

Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 73 (2004)

Heft: 1

Artikel: Malati e malattie in quattro utopie del diciassettesimo secolo :
Christianopolis (1619) di Johann Valentin Andreae, La Città del Sole
(1623) di Tommaso Campanella, New Atlantis (1627) di Francis Bacon,
La terre australe connue (1676) di Gabriel de Foigny

Autor: Giudicetti, Gian Paolo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-55709

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-55709
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GIAN PAOLO GIUDICETTI

Malati e malattie in quattro utopie
del diciassettesimo secolo:
Christianopolis (1619) di Johann Valentin Andreae,

La Cittä del Sole (1623) di Tommaso Campanella,

New Atlantis (1627) di Francis Bacon,

La terre australe connue (1676) di Gabriel de Foigny

L'utopia, genere tra letterario e politico, progetto ideale o riflesso a contrario della societä

contemporanea, e la malattia: due termini contrastanti, quasi inconciliabili. Possono ma-
lato e malattia essere integrati netto stato utopico o ne sono esclusi, come nelVantiutopia
dello stato nazista? Questo studio analizza il tema della malattia e dei malati in quattro
utopie del XVII secolo, le celebri Christianopolis (1619) di Johann Valentin Andreae, La
Cittä del Sole (1623) di Tommaso Campanella e New Atlantis (1627) di Francis Bacon,
nonche in uno degli esemplari estremi del genere, La terre australe connue (1676) di
Gabriel de Foigny, nella quale gli uomini raggiungono una perfezione, anche biologica, che

impedisce loro la vita.
I risultati delVanalisi (malattia come campo per applicare la scienza, frutto di peccati

secondo unottica cristiana o eccezione quasi inconcepibile) sono in seguito comparati alia
condizione della medicina e a come fossero considerati i malati nel mondo reale del XVII
secolo, al difuori delVutopia.

Introduzione
Utopia e malattia, due termini che a una prima occhiata sembrerebbero non poter convi-
vere, tale & l'opposizione tra la sofferenza, da sempre legata implicitamente alia condizione

di malato, e la serenitä che dovrebbe contrassegnare il mondo utopico, per antonoma-
sia volto alia perfezione.

Questo lavoro si propone di comprendere quali possono essere i rapporti tra i due
concetti, analizzando quattro testi utopici del Seicento: Christianopolis (1619) di Johann
Valentin Andreae, La Cittä del Sole (1623) di Tommaso Campanella, New Atlantis (1627) di
Francis Bacon e La terre australe connue (1676) di Gabriel de Foigny. Se i primi tre testi
sono tra loro molto contigui dal punto di vista temporale e storico, essendo stati scritti a

pochi anni di distanza, praticamente nella medesima Europa, Lopera di de Foigny e

interessante, perche spinge al limite estremo il concetto di Utopia, descrivendo una popola-

39



Saggi

zione che sembra addirittura appartenere a una specie diversa da quella umana e inaugu-
rando il genere del pessimismo utopico.

Dopo l'analisi dei quattro testi (a ognuno di essi e dedicato un capitolo) segue una
parte che ha lo scopo di mettere a fuoco il contesto storico in cui i quattro utopisti hanno
scntto le loro opere, in altre parole di capire quali fossero le condizioni della medicina
del penodo, quanto la malattia fosse presente e di che tipo fosse l'atteggiamento prepon-
derante nei confronti della malattia e dei malati, risalendo in particolare alia visione cn-
stiana della malattia.

Christianopolis (1619): La pietä cristiana
La Christianopolis di Andreae e dominata dal credo religioso. La struttura stessa dell'ope-
ra e modellata secondo i dettami dell'allegoria mistica, il viaggio della «nave della
Fantasia» e un viaggio dell'uomo alla scoperta della propria anima e delle regole della fede,
sulle orme del Dante della Dwina Commedia, di cui la compartizione in cento capitoli e

un richiamo abbastanza palese.
Nella cittä bessere cristiano e le preghiere sono un obbligo quasi mderogabile1, e anche

la conoscenza deve essere in primo luogo ncondotta ai testi basilari della cristianitä:

[...] mi sembra in realtä che 1 cittadim non approfittino troppo [delle possi-
bilitä della bibhoteca: opere in tutte le lingue di ogm autore], ma che si acconten-
tmo di pochi libn, sebbene ricchi di forza e contenuto. Invece godono le Scritture
Sacre, che essi tengono m massima considerazione e riconoscono come solo dono

concesso agil uomim da Dio e ricco di misten incolmabih. Tutto il resto lo ntengo-
no sciocchezza.2

Ma qui (la stampena) e veramente mnocua. Perche, al di fuon delle scritture e dei
libn sacri, che formano la gioventü e che dovrebbero aiutare 1 cittadim nelle loro
preghiere, pochi altri libn vengono stampati.3

Secondo alcuni studiosi il protestantesimo di Andreae e l'unico tratto distintivo di que-
sta utopia, che, secondo loro, sarebbe semphcemente una versione della Cittä del Sole di
Campanella in chiave protestante-pietistica.4

1 «Nemim hie, nisi maxima excusatione, abesse licet» (Johann Valentin Andreae, Christianopolis 1619,
Calwer, Stuttgart 1972, p 58. «Nessuno puö mancare senza una giustificazione massima»)

2 Ibidem, p 104 «Nulla terrarum lingua est, quae non aliquid sui hue contulent, nullum ingemum non fuit hic
tnbutanum usus tarnen eius non maximi facere cives mihi visi sunt, et paucionbus libns, sed nervosis ac-
quiescere. Sacrarum autem literarum, sive divim volumims summa apud eos autontas est, et precium, quod
unum divmo munere homimbus concessum, et mexhausti mystern agnoscunt, reliqua fere omnia pro nuga-
mentis habent»

2 Ibidem, p 110 «[ ] hie certe innoxia est. Nam praeter sacros codices, et qui luventutem erudiant, civiu-
mque devotionem luvent, libellos ran aln impnmuntur».

4 E in primo luogo Wolfgang Biesterfeld (Die literarische Utopie, JB Metzler, Stuttgart 19822 (1974), p. 45) a
osservare come «hat sich in der Forschung die Ansicht gehalten, die Utopie des schwabischen Theologen
(1586-1654) sei nur eine Transformation der 'Civitas Solis' ins Protestantisch-Pietistische» Andreae ha in
effetti conosciuto il manoscritto dell'opera di Campanella (nonostante questa sia stata pubblicata in seguito)

40



Saggi

Certo e, che come ogni altra condizione umana, a Christianopolis la malattia e vissuta
e vista con vero spirito cristiano. Nell'atteggiamento verso la malattia della comunitä
descritta da Andreae vi sono tutti gli elementi tipici del rapporto tra cristiano e malattia
e malati: il fatalismo (l'accettazione della volontä di Dio), l'occasione per fare del bene, la
pietä verso chi soffre, un certo legame tra malattia e peccato (che troviamo anche in Cam-

panella), la cura e la scienza medica come opera nel nome di Dio.
Numerosi sono i passaggi da cui traspare il fatalismo, la rassegnazione di fronte alle

prove inferteci da Dio (sul modello del biblico Giobbe): parlando delle limitate forze della
medicina il narratore dice:

Noi uomini siamo esseri cost sfortunati [...] che non una particina del nostra corpo
e abbastanza sicura dai numerosi pericoli!5

e poi ancora:

E cosi piü giusto [...] porre da parte le piume della vanitä e andare da quel medico

per il quale e facile non solo guarire i malati e ristabilire i perduti, ma persino risu-
scitare i morti e ricongiungere i resti della polvere piü sottile.6

Ci si pone completamente nelle mani di Dio anche di fronte alle malattie piü terribili
come la peste:

Quando imperversa la peste, e magnifico dire che essi non scappano in nessun modo,

ma si affidano alia mano di Dio. Perche chi crede che di fronte a Dio la propria
volontä e limitata non penserä mai di ritirarsi o di fuggire.7

Si accetta quindi con rassegnazione cristiana la malattia e anche la morte, ma questo
non toglie che la malattia sia anche una possibilitä per fare del bene, per compiere opere
in nome della fede:

Vogliamo perö tenere in onore la medicina, non perche essa ci regali una vita inso-
litamente lunga o perche si opponga alia morte, ma perche il Creatore ha voluto che
noi concepiamo atti di bene attraverso le creature e l'uso delle creature.8

Anche la cura degli anziani, degli stranieri e dei poveri9, rientra nel novero delle opere

di bene da compiere, nelle possibilitä che permettono di provare quella pietä che e uno
dei capisaldi della fede cristiana.

5 Andreae, Christianopolis 1619, op. cit., p. 180: «Usque adeo miseri sumus [...] neque corporus particula
a numerosis periculus satis secura sit!»

6 Ibidem: «Praestat autem [...] vanitatis cristas ponere: inde ad eum recurrere medicum, cui non tantum ae-
grota sanare, ablataque restituere; sed mortuos etiam excitare, et in minutissimum pulverum dispersos recol-
ligere, perfacile est».

7 Ibidem, p. 220: «Cum pestis saevit, mirum dictu est quam minime diffugiant; sed manum Dei exspectent.
Nam qui credit, apud Deum voluntatis suae numerum iniri, nunquam cogitat, quomodo se eximat, aut sub-
ducat».

8 Ibidem, p. 180: «Medicinam autem honorabimus, non quod longaevitatem supra dimensum ea impetret, aut
morti se opponat, sed quia ut creaturis, ita creaturarum adhibitione optimus creator nobis benefieri voluit».

9 Cfr. Ibidem, pp. 214-218.

41



Pure la scienza e il progresso della medicina seicentesca sono riproposti da Andreae
in chiave completamente religiosa: la scienza diviene esaltazione della fede e del nome di
Dio, un mezzo per arrivare alia conoscenza spirituale. II laboratorio, la farmacia, la bi-
blioteca e tutte le altre istituzioni di Christianopolis sono usate per indagare meglio il
creato di Dio e per addentrarsi nell'investigazione del «cielo spirituale».10 Anche nel nome
della fede comunque la scienza avanza, e la medicina dei cittadini di Christianopolis e la
medicina piü avanzata del Seicento, si basa sulla chimica11 e sull'anatomia12, e in alcuni
campi e piü sviluppata di quella reale contemporanea, come nell'applicazione preventiva
dell'igiene: nota Miriam Eliav-Feldon che a Christianopolis c'e perfino un bagno in ogni
casa e solo i ragazzi si lavano nei bagni pubblici.13

L'ultimo tratto dell'atteggiamento degli abitanti di Christianopolis verso la malattia,
sul quale Andreae non insiste, e quello che prevede l'ipotesi che essa possa collegarsi a

un comportamento immorale, all' 'anima pesante':

Sicuramente ogm uomo comune si prende cura del proprio corpo cosicche nmane
abde ai doveri umani, piuttosto che portare con fatica un'anima fioca e pesante.14

Come gli altri anche questo elemento e ricollegabile alia mentalitä cristiana, vera ca-
ratteristica della comunitä descritta da Andreae, che, come dice Kanthak, «versucht [...]
in seiner christlichen Philosophie eine Ubereinstimmung des Weltgesetzes mit dem
Evangelium, eine Integration des rationalen Sachwissens moderner Naturwissenschaft in die
geistliche Weisheit der Lutheranischen Christenlehre zu erlangen...»15 II cristianesimo
quindi come prima regola di vita a cui tutto ritorna.

La Citta del Sole (1623): La malattia come eccezione

Gli abitanti della Cittä del Sole vivono «almeno cento anni»16 e inoltre la malattia e quasi
inesistente nella comunitä:

Tra loro non ci e podagre, ne chiragre, ne catarri, ne sciatiche, ne doglie coliche, ne
flati, perche questi nascono dalla distillazione ed inflazione, ed essi per l'esercizio

purgano ogni flato e umore.17

10 Ibidem, p. 158: «Christianopolitam spirituale coelum supra omnia quaerunt, et ambiunt [...]».
11 Cfr. Ibidem, pp. 112-114: «Andreae did not mention the names of Hippocrates and Galen even once; in¬

fluenced by the Paracelsian school, he put the emphasis on introchemistry and alchemy, and desired to expose
the potentialities of science as a mean to attain solutions to disease» (Miriam Eliav-Feldon, Realistic Utopias.
The Ideal Imaginary Society of the Renaissance 1516-1630, Oxford University Press, Oxford 1982, p. 53).

12 Cfr. Andreae, Christianopolis 1619, op. cit., p. 116.
13 Cfr. Eliav-Ffidon, Realistic Utopias, op. cit., p. 41.
14 Andrfaf, Christianopolis 1619, op. cit., p. 180: «Certe optimus quisque ita corpori suo prospicit, ut suffi-

ciens potius humanns officiis inhabitet, quam languens et ammae grave trahat».
15 Gerhard Kant hak, Der Akademiegedanke zwischen utopischem Entwurf und barocker Projektmacherei, Dun-

cker, Berlin 1987, p. 37
16 Tommaso Campaneila, La Cittä del Sole, Feltnnelli, Milano 1995, p. 61.
17 Ibidem, p. 62.

42



II risultato sorprendente della cittä progettata da Campanella e in primo luogo da ad-
debitare al fatto che la cittä nasce nel segno delle possibilitä dell'innovazione scientifica
moderna e infatti e dominata dalle leggi della natura e dall'ordine cosmico fin dalla sua
organizzazione strutturale:18

E la cittä distinta in sette gironi grandissimi, nominati dalli sette pianeti, e s'entra
dall'uno all'altro per quattro strade e per quattro porte, alii quattro angoli del mondo
spettanti...19

L'accordo con le leggi della natura e profondo e le scienze occupano un ruolo predo-
minante all'interno della cittä20, come vuole far capire il Genovese parlando delle scoper-
te meravigliose del popolo solare:

Questo sappi, c'han trovato l'arte del volare, che sola manca al mondo, ed aspettano
un occhiale di veder le stelle occulte ed un oricchiale d'udir l'armonia delli moti di
pianeti.21

Per questo dall'etä di sette anni i Solari dedicano quattro ore quotidiane alle scienze
naturali e grazie a ciö anche nel campo medico i Solari agiscono scientificamente, se-
guendo la forza della ragione. Infatti nella Cittä del Sole i dottori sono praticamente i
regolatori della cittä22 e decidono loro stessi l'alimentazione della popolazione e le impor-
tanti misure d'igiene:

Si lavano le persone loro spesso, secondo il maestro e '1 medico ordina.23

Non si atterrano Ii corpi morti, ma si bruggiano per levar la peste [...]24

Se quindi, come poi in Bacon, la malattia rappresenta un ostacolo da sconfiggere con
le nuove forze della conoscenza medica, e anche vero che nella Cittä del Sole l'atteggia-
mento verso la malattia presenta anche aspetti piü complessi, collegati alle premesse
utopico-irrealistiche della Cittä del Sole.

In Campanella e presente una forte contraddizione tra moderno e antico, tra «la logi-
que et l'illumination».25 «Toute la vie», scrive Lapouge, «il [Campanella] fera la navette
entre Fan mil et le XXe siede»26, tra l'astrologia, si puö aggiungere, e la scienza, tra i
presupposti irrealizzabili e la ragione.

18 Cfr. Kanthak, Der Akademiegedanke, op. cit., p. 20 e Biesterfeld, Die literarische Utopie, op. cit., p. 44.
19 Campanella, La Cittä del Sole, op. cit., p. 33.
20 «What the Utopias of Bacon, Campanella, and Andreae do have in common is the prominence of physical

science as the moving spirit of future society, a major conceptual landmark in Western culture» (Frank E.
Manuel e Fritzie E. Manuel, Utopian Thought in the Western World, Harvard University Press, Cambridge
MA 1979, p. 273).

21 Campanf.lla, La Cittä del Sole, op. cit., p. 76.
22 Cfr. anche Eliav-Fei.don, Realistic Utopias, op. cit., p. 49.
23 Campanella, La Cittä del Sole, op. cit., p. 45.
24 Ibidem, p. 68.
25 Gilles Lapouge, Utopie et civilisation, Albin Michel, Paris 1990 (1973), p. 147.
26 Ibidem, p. 147.

43



Saggi

La descrizione della «Cittä del Sole» e nelle intenzioni piü un progetto ideale per l'in-
staurazione di una repubblica calabra (e infatti e accompagnata da una reale lotta politi-
ca)27 che un sogno irrealizzabile, e Tommaso Campanella rifiutö sempre di accettare l'im-
possibilitä della sua Utopia.28 In realtä nella sua realizzazione finale Lopera di Campanella

presenta, parallelamente a caratteristiche che effettivamente possono nascere da un
possibile sviluppo del futuro come si poteva immaginare nel '600, anche tratti iperbolica-
mente ottimisti, che hanno come premessa indispensabile la presenza di una specie uma-
na profondamente diversa da quella reale.

Se quindi da una parte Campanella proietta il suo mondo nel solco del progresso
scientifico, dall'altra crea una cittä che si fonda sulla convinzione assoluta dei singoli
individui che solo credendo senza riserve nei valori della loro comunitä si puö dare vita
a un mondo rivoluzionario nelle sue novitä. Presupposto indispensabile all'utopia di
Campanella e quindi l'insieme delle qualitä straordinarie degli abitanti. Basata appa-
rentemente sulla forza della ragione («Ne s'astengono di ferir il nimico ribello della
ragione, che non merita esser uomo».29) la Cittä del Sole puö esistere solo grazie a una
collettivitä uniforme nei suoi valori, primo tra tutti l'amore per la patria. Come potreb-
be infatti esistere un comunismo, come quello postulate da Campanella («Tutte cose
son communi»30), se i Solari non provassero «so much love for their country that it even
surpasses that of the legendary Romans»31:

Io non so disputare, ma ti dico c'hanno tanto amore alia patria loro, che e una cosa
stupenda, piü che si dice delli Romani, quanto son piü spropriati.32

Campanella, in polemica con la teoria machiavellica che antepone cinicamente la
ragione di stato agli ideali e ai valori, ipotizza uno stato in cui il benessere nasce dalla
virtü stessa dei suoi abitanti. E allora scopriamo progressivamente che i Solari «s'aiu-
tano e s'insegnano l'un l'altro»33, che «tra loro non c'e bruttezza»34 e che necessitano di
'pochissime leggi'35 per vivere in armonia. La collettivitä solare ha quindi caratteristiche

estremamente nobilitanti, che la rendono differente da tutte le altre, e per mante-
nere questa diversitä i Solari usano due precauzioni che secondo l'ottica moderna sa-
rebbero riferibili a una selezione etnica di stampo totalitario. La prima di esse e la
chiusura verso l'esterno:

Non vogliono che schiavi o forestien infettino la cittä di mail costumi; perö vendono

27 Kanthak, Der Akademiegdanke, op. cit., p. 19.
28 Manuel, Utopian thought, op. cit., p. 278.
29 Campanilla, La Cittä del Sole, op. cit., p. 53.
30 Ibidem, p. 38.
31 Manuel, Utopian thought, op. cit., p. 273: «cost tanto amore per la loro patna che supera perflno quello dei

leggendari Romam».
32 Campanella, La Cittä del Sole, op. cit, p 39.
33 Ibidem, p. 39.
34 Ibidem, p. 49.
35 «Le leggi son pochissime, tutte scntte in una tavola di rame alia porta del tempio [...]» (Ibidem, p. 66).

44



Saggi

quelli che pigliano in guerra, o Ii mettono a cavar fosse o a far esercizi faticosi fuor
della cittä [...]36

La seconda tecnica per tramandare di generazione in generazione le qualitä della collet-
tivitä e il controllo delle nascite, che permette un'ideale costanza numerica della popolazio-
ne37 e che si applica concretamente con particolari misure, relative al momento del conce-
pimento e alio stato di salute dei due genitori.38 Cos! come la virtü degli abitanti, la salute
e una delle premesse utopiche fondamentali alia riuscita armoniosa della Cittä del Sole, che
deve essere mantenuta a tutti i costi. La salute, elemento naturale nella particolare colletti-
vitä solare, e talmente indispensabile e connaturata nello stile di vita dei Solari, che qual-
siasi elemento di malattia e visto come un disturbo all'uniformitä e alFarmonia della comu-
nitä, come qualcosa di estraneo alia naturale predisposizione dei Solari, e allora «e tenuto
a vergogna che uno si vegga sputare, dicendo che questo nasce da poco esercizio [...]».39

Se da una parte quindi e visibile nella concezione medica di Campanella la traccia di
un nuovo accento dato alle teorie scientifiche piü moderne (e infatti si parla di igiene e di
alimentazione), dall'altra la salute e quasi uno stato necessario per la felicitä della comu-
nitä, un obbligo del cittadino che si ricollega alia visione medievale e ancora ben presen-
te nel Seicento europeo della malattia come punizione divina e collegata al peccato
morale: come il peccato contrasta con l'armonia della legge naturale, cosi la malattia e un
momento che ostacola colpevolmente lo stile di vita dei Solari.

New Atlantis (1627): II progresso scientifico

La malattia e i malati nell'opera di Francis Bacon oecupano un ruolo importante sola-
meute se inseriti nel discorso piü globale del progresso scientifico e del miglioramento
che puö scaturire, anche a livello della salute, da un rapporto piü sincero e proficuo tra
uomo e natura. Possiamo subito notare come i visitatori della cittä utopica annoverino tra
le loro fila molti malati in gravi condizioni, che addirittura «they ran danger of their
lives».40 II rapporto piü diretto tra gli indigeni e i visitatori consiste nelle eure che i primi
somministrano ai malati stranieri, che vengono collocati in apposite infermerie41 e poi
guariti rapidamente in maniera apparentemente miracolosa:

There was given us also a box of small grey, or whitish, pills, which they wished our
sick should take, on of the pills every night before sleep [...J.42

36 Ibidem, p. 58.
37 Cfr. Eiiav-Feldon, Realistic Utopias, op. cit., p. 35.
38 Cfr. Campanhia, La Cittä del Sole, op. cit, pp. 45-47.
39 Ibidem, p. 62.
40 Francis Bacon, New Atlantis, in: Essays, Odhams Press Fimited, Fondon, senza data, pp. 293-340, p. 297:

«correvano pencolo di vita»: per la traduzione ci si serve di quella di: Scrittipohtici, giuridici e storici, a cura
di E. De Mas, UTET, Tonno 1971.

41 Cfr. Ibidem, p. 301.
42 Ibidem, p. 302: «Infine ci fu recata una scatola piena di piccole pillole gngie e bianchicce, ed essi ci consi-

gliarono di fame prendere ai nostn ammalati una alia sera pnma di addormentarsi [...]».

45



Saggi

[...] during which time we had every hour joy of the amendment of our sick, who

thought themselves cast into some divine pool of healing, they mended so kindly
and so fast [...]43

I visitatori giungono malati a Nuova Atlantide e dopo poco tempo guariscono. La
guarigione e il primo tratto distintivo tra le due civiltä ehe si incontrano, e segno del
diverso grado di conoscenza. La malattia e in qualche modo simbolo delle carenze del
vecchio mondo. Dobbiamo chiederci allora: che cosa rende diverse le due civiltä? In
primo luogo a Nuova Atlantide c'e un nuovo rapporto tra uomo e natura, che diviene
veramente, in senso biblico, il dominio dell'uomo: gli animali per esempio vengono
tenuti in recinto, studiati e usati per capire meglio l'anatomia umana.44 La nuova
conoscenza della natura si coniuga implicitamente con un nuovo approccio scientifico, un
empirismo rivoluzionario per i tempi di Bacon e possiamo ben dire con Frank e Fritzie
Manuel che «the violence of Bacon's attack against philosophical authority is equaled
only by Campanella's»45 e con Elisabeth Lenk che «Bacon war der Vater des
Experiments».46 I nuovi metodi descritti da Bacon sono tutti particolari perche si uniscono a

un misticismo religioso molto forte47 in questa «society of scientist-priests»48, ma anti-
cipano contemporaneamente un progresso tecnico e conoscitivo enorme, il cui fulcro
logistico e la Casa di Salomone, «[...] the noblest foundation [...] that ever was upon
the earth, and the lanthorn of this kingdom»49, e che e visibile nelle statue in onore dei
grandi inventori e scopritori che hanno segnato il mondo moderno. Da una parte il
progresso di Nuova Atlantide ha molte caratteristiche utopiche, si propone illuministica-
mente di trasformare e migliorare la societä e gli individui, perche «solo la scienza e

capace di operare il grande miracolo di fare del lupo un agnello, e di ogni uomo 'un Dio
per l'altro uomo'»60 dall'altra, nel suo tentativo di «enlarging of the bounds of human

43 Ibidem, p. 303: «Durante questo tempo ci rallegrammo per il miglioramento dei nostn ammalati; i quali
credevano quasi di trovarsi in qualche miracolosa acqua salutifera, tanto presto e dolcemente reeuperava-
no la salute [...]».

44 «We have also parks and enclosures of all sorts of beasts and birds, which we use not only for view or rare¬
ness, but likewise for dissections and tnals, that thereby we may take light what may be wrought upon the
body of man» (Ibidem, pp. 331-332): «Abbiamo anche parchi e recmti di ogni specie per animali e uccelli,
che non ci servono solo per spettacolo e rarita, ma anche per espenmenti di dissezione, mediante l quail noi
cerchiamo di gettar luce su tutto ciö che pud essere operato nel corpo umano».

45 Manuel, Utopian thought, op. cit., p. 250. «la violenza dell'attacco di Bacon contro l'autorita filosofica ha
eguale solo in quello di Campanella».

46 Elisabeth Lenk, Achronie statt Utopie. Fur eine Politik des nicht anwendbaren Geistes, in: Hat die politische
Utopie eine Zukunft?, a c. di Richard Saage, Wissenschaftliche Buchgeselisehaft, Darmstadt 1992, pp. 101-
113: 107.

47 Per esempio l'indigeno che accoghe i visitatori descnve cosi le motivaziom dei traffici con l'esterno: «[...] we
maintain a trade [...] only for God's first creature, which was Light» (Bacon, New Atlantis, op. cit., p. 317:
«...noi temamo un commercio [...] solo per quella che fu la prima fra le creature di Dio, la luce [...]»).

48 Manuel, Utopian thought, op. cit., p. 268: «societä di scienziati-preti».
49 Bacon, New Atlantis, op. cit., p. 316 (la piü nobile istituzione [...] che sia mai esistita sulla terra, e la lanterna

di questo regno»)
50 Dall'introduzione agli scntti bacomam pubbhcati dalla citata edizione della UTET: la fräse «l'uomo e Dio

per l'uomo» e di Bacon (Cogitata e Visa, opera tradotta con il titolo di Pensieri e conclusion, sull'interpreta-
zione della natura o sulla scienza operatwa, in: Scritti filosofici di Francesco Bacone, a cura di Paolo Rossi,
UTET, Torino 1975, pp. 363-400).

46



Saggi

empire, to the effecting of all things possible»51, propone metodi e modalitä che si col-
locano effettivamente nel reale corso evolutivo della scienza umana.

II progresso, dominatore di Nuova Atlantide, vede nella malattia semplicemente uno
dei tanti nemici da sconfiggere e contro di essa puö dare il meglio di se. La comunitä
di Nuova Atlantide e molto efficace sia nella medicina preventiva che in quella curati-
va, in parte con metodi propri della medicina seicentesca piü evoluta, in parte con
modalitä piü futuristiche.

La medicina preventiva si attua, come nota anche Biesterfeld52, in primo luogo dan-
do grande importanza all'igiene, in secondo grazie alle «divinations of diseaes,
plagues»55, ecc., elaborate in maniera un poco mistica dal Padre della Casa di Salomone.
Per quanto riguarda la medicina curativa diversi sono gli strumenti che il progresso di
Nuova Atlantide fornisce per la guarigione dei malati: l'uso terapeutico delle caverne
sotterranee:

We use them also sometimes (which may seem strange) for curing of some diseases,
and for prolongation of life, in some hermits that choose to live there [..

la «water of Paradise», che e «very sovereign for health and prolongation of life»55; le
«chambers of health»; i bagni; i frutti prodotti da piante rese, «by art, greater much than
their nature»56; le erbe medicinali.

La malattia e causa di sofferenza e come tale viene combattuta da questa comunitä
che fa dello sviluppo scientifico la sua arma principe. Come dice Miriam Eliav-Feldon:
«all (gli utopisti) attached great importance to the science of medicine, because they saw
its direct relevance to the alleviation of human suffering»57 e proprio la sconfitta della
malattia, la differenza tra la malattia dei visitatori e la salute degli indigeni, e uno degli
elementi che segnano il trionfo della nuova scienza postulata da Bacon.

La terre australe connue (1676): L'utopia al suo limite estremo

L'utopia di Gabriel de Foigny fu scritta mezzo secolo dopo le altre trattate in questo
lavoro, nonostante questo e parso interessante includerla, in quanto esprime il limite

51 Bacon, New Atlantis, op. cit., p. 329 : «[. .]ampliare 1 confini dell'impero umano verso una sempre piü
completa attuazione di tutte le cose che sono attuabih».

°2 «[.. .Jgrosster Wert wird auf Hygiene gelegt: man will nicht, dass fremde Krankheiten eingeschleppt werden»
(Biksterfeld, Die literarische Utopie, op. cit., p. 47).

53 Bacon, New Atlantis, op. cit., p. 339 : «[...] predizioni di malattie, pestilenze, [...]».
54 Ibidem, p. 329: «E qualche volta le usiamo (le caverne) per curare le malattie (ancorche sembri strano que-

st'uso) e per prolungare la vita di alcuni eremiti che si prestano a vivere laggiü [...]».
55 Ibidem, p. 330: «acqua del Paradiso», che e «sovrana per ndare la salute e prolungare la vita».
36 Ibidem, p. 331: «[...] stanze della salute[...]»; «assai piü grandi del normale, artificialmente».
57 Eliav-Fei don, Realistic Utopias, op. cit., p. 54: «tutti davano grande importanza alla scienza della medicina,

perch£ ne vedevano la rilevanza diretta per l'alleviamento della sofferenza umana».

47



Saggi

estremo raggiunto dalle Utopie seicentesche:58 se Campanella, Andreae e Bacon ipo-
tizzano un uomo molto avanzato sia socialmente che culturalmente, de Foigny pone
addirittura come premessa della sua narrazione una specie di uomo differente dalla
nostra.89

Giä collegare i concetti di Utopia e malattia puö sembrare paradossale e improprio. Lo
e ancora di piü ambientare il tema della malattia e dei malati nel territorio descritto da de

Foigny. I concetti relativi alla malattia sono presenti nella narrazione solo come termini
di contrasto tra il mondo australe e quello europeo, tra la perfezione degli indigeni e le
manchevolezze di quelli che dagli australi sono definiti 'semi-uomini'. Consideriamo la

presenza opposta dei concetti di malattia e di salute nell'opera:

a) la malattia del mondo esterno:

Nella prefazione dell'autore: «Le jour suivant, je connus qu'il estoit effetivement
malade, et ayant fait venir le Medecin, il lui on donna une seignee».60

Capitolo 1: «La crainte jointe ä l'emotion suivie de mes cris, me reduit ä pämer, et me
causait une fievre qui devoit etre mortelle».61

Capitolo 2: «II n'y avoit ä plaindre que la maladie de nostre Secretaire, qui s'augmen-
toit de plus en plus».62

Capitolo 7: «...car si les Europeens sont assez miserables pour avoir souvent des vian-
des fort delectueuses: il arrive communement qu'ils en prennent deux ou trois fois plus
qu'il n'est requis pour leur entretien: d'oü suivent les fievres, les catares, les foiblesses
d'estomach, et plusieurs infirmites inconnues aux Australiens».63

b) la salute nel mondo australe:

Capitolo 7: «Iis sont d'une sante inviolable, sans connetre meme ce que c'est que
maladie»64; «La grande solidite de leurs fruits, et leur admirable temperance de n'en prendre,

qu'autant precisement que la nature en demande pour subsister, les eloigne de tous
nos maux».65

38 «Ce que nous trouvons lä, c'est l'aperiju d'une limite. Une limite irreelle, sans doute, et au-delä de ce qui
est raisonnable, mais qui realise sous une forme extreme une aspiration qui parcourt tout l'äge classique»
(Christian Marouby, Utopie et pnmitwisme. Essai sur l'imaginaire anthropologique ä l'äge classique, Seuil,
Paris 1990, p. 46).

59 «[...] leurs bras sont nerveux, leurs mains larges et longues ä six doits; la poitrine fort elevee; le ventre plat;
et qui ne paroit que peu en leur grossesse; les hanches hautes; les cuisses larges et les jambes longues avec
les pieds ä six doits» (Gabriel de Foigny, La terre australe connue, Slatkme, Geneve 1981, p. 79).

60 Ibidem, p. XI.
61 Ibidem, p. 9.
62 Ibidem, p. 21.
63 Ibidem, p. 142.
64 Ibidem, p. 140.
63 Ibidem, p. 142.

48



Saggi

Capitolo 10: «C'est de lä que les corps sont toüjours vigoureux, frais, moins sujets ä la
pourriture, et qu'ils ne poussent point de ces exhalaisons puantes et insupportables que
nous souffrons en Europe».66

Capitolo 11: «Cependant depuis que je suis en ce pays, et que je vis des fruits qui y
servent de nourriture: je dois dire que je n'ay senty nulle infirmite corporelle teile qu'elle
soit 67

E la differenza tra le due regioni, agli antipodi non solo geograficamente, che permette
al visitatore, malato, di guarire velocernente nella nuova terra, come fanno anche i visita-
tori di New Atlantis.68

II contrasto salute-malattia b uno tra i molti elementi di cui de Foigny fa uso per
tratteggiare la perfezione assoluta della condizione degli australi, che vivono in una
situazione di benessere talmente grande da non avere bisogno di niente: la geografia69,
il linguaggio essenziale70, la natura ermafrodita, il deismo che rende lontani e non te-
mibili gli dfei, l'assenza di un governo, il sonno facile, il rapporto naturale con la nudi-
tä, l'assenza delle passioni e del denaro, tutto sembra dover contribuire alia creazione
di un vero e proprio paradiso terrestre: l'uomo, come un Dio, senza la sofferenza del
desiderio, accontentato in tutte le sue necessitä. Ma perche allora gli australi sono
contend di morire?

Iis sont persuadez que ce que nous appelons la mort, est leur repos: et que le plus
grand bien de la creature est d'y retourner au plus tost. Cette pensee fait qu'ils vivent
non seulement avec indifference pour la vie, mais mßme avec desir de mourir.71

Gli australi si annoiano, la loro perfezione e l'assenza di desideri generano quella che

Marouby chiama «l'hallucinante ordonnance de la vie en Utopie».72

Gli Australi non sanno cosa b la malattia, eppure sognano la morte. De Foigny e il
padre del pessimismo utopico, di quell'utopia che contemporaneamente e il limite mas-
simo dell'aspirazione umana e la prova che l'uomo non pub essere felice senza la pos-
sibilitä di aspirare alia conquista di ciö che gli manca. Paradossalmente l'assenza di
malattia, che gli altri utopisti considerano perlopiü un obiettivo da raggiungere, diviene
in de Foigny uno degli elementi che contribuisce a creare un mondo negativo per la sua
troppa perfezione.

66 Ibidem, p. 180.
67 Ibidem, p. 194.
68 «Je fus guery et dispos en quinze jours» (Ibidem, p. 59).
69 «[...] un paysage utopique achev6 dans son ultime perfection» (Marouby, Utopie etprimivitisme, op. cit.,

p. 46).
70 Interessanti sulla quasi perfezione della lingua australe, il cui unico 'difetto' sarebbe quello di conservare

l'arbitrarietä del rapporto sigmficante-sigmficato, sono le pagine di Marouby (Ibidem, pp. 84-85).
71 Foigny, La terre australe connue, op. cit., p. 143.
72 Marouby, Utopie et primivitisme, op. cit., p. 75.

49



Saggi

L'atteggiamento storico nei confronti dei malati e della malattia
nel XVII secolo

Dopo avere analizzato il ruolo della malattia nei singoli testi delle quattro Utopie, di-
viene ora importante considerare quali possono essere state le influenze del contesto
storico in cui si muovevano gli autori. Certamente l'utopia, per definizione, mira a disegnare
un mondo a parte, che superi i problemi e le contraddizioni del mondo reale, ma la con-
cezione di un mondo ideale non riesce a esimersi dal riflettere la mentalitä e la situazione
storica del periodo.

II secolo delle malattie e del progresso scientifico

II diciassettesimo secolo e fortemente segnato dalle grandi epidemie di peste che hanno
decimato la popolazione europea ed e quindi naturale che gli utopisti contemporanei ab-
biano vagheggiato un mondo che si allontanasse radicalmente da quella realtä e che pro-
ponesse nella salute uno dei suoi cardini fondamentali. In tutte le Utopie analizzate in
questo lavoro (ma soprattutto nelle tre della prima metä del secolo) e comunque rilevabile
un evidente riflesso della rivoluzione scientifica, che non puö non coinvolgere anche il
campo medico; scopriamo cost pillole che hanno effetti miracolosi, piante portentose, ri-
trovati medici rivoluzionari.

Gli utopisti del '600 potevano constatare nel mondo che Ii circondava l'avvio e la con-
solidazione di un progresso scientifico che avrebbe anche potuto far pensare a uno svi-
luppo medico come quello da loro sperato e ritratto nelle loro opere, ma la situazione
paradisiaca da loro descritta (l'assenza quasi totale di malati, la facilitä delle cure, il malato

comunque assistito con efficienza e con amore cristiano) funge anche da forte contrasto
con la realtä a loro contemporanea. In essa, parallelamente alle innovazioni scientifiche,
erano ancora diffuse, soprattutto a livello popolare, la superstizione, i ciarlatani e una
tradizione pseudo-scientifica che risaliva al Medioevo.

L'igiene era ancora pessima, per colpa anche di usi medievali come i vespasiani
pubblici e le parrucche;73 i ciarlatani, di cui parla diffusamente Roy Porter nel suo
libra Health for sale1*, costituiscono una categoria che porta una seria concorrenza ai
veri medici; la superstizione e l'astrologia erano mine vaganti che rendevano ben difficile

lo sviluppo scientifico. «Side by side with scientific investigation was a widely held
belief in sorcery, witchcraft, and astrology»75, scrive Leo Zimmermann, parlando di
quella che altri ha definito una «battle for the minds of men between traditional dogma
and free thinking».76

73 Cfr. Eduard Seidler, Geschichte der Medizin und der Krankenpflege, Kohlhammer, Stuttgart, Berlin und
Köln 1966, p. 121.

74 Roy Porter, Health for sale: Quackery in England 1660-1850, Manchester University Press, Manchester
and New York 1989.

75 Leo M. Zimmermann, Surgery. In: Medicine in Seventeenth-Century England, a cura di Allen G. Debus,
University of California Press, Berkeley 1974, p. 49: «Fianco a fianco con l'investigazione scientifica c'era una
fede ampia in stregoneria e astrologia».

76 Alfred White Frankun, Clinical medicine. In: Medicine in Seventeenth-Century England, op. cit., p. 114:
«battaglia per gli spiriti degli uomini tra dogma tradizionale e libero pensiero».

50



II Seicento succede a un periodo di innovazioni rivoluzionarie in molti campi, basti

pensare alle scoperte geografiche, a Copernico, alia riforma luterana, ma in campo medico

prima del Seicento i progressi sono stati di portata minore e comunque non tali da

comportare una forte riforma nella pratica quotidiana della maggior parte dei medici e da
impedire la diffusione estrema di malattie oggi confinate perlopiü al Terzo Mondo.

II male peggiore era naturalmente la peste, talmente temuta da divenire un tabu che si

cercava di sfuggire anche nelle definizioni. Interessanti a questo proposito le considera-
zioni di Seidler: «Die Franzosen sprachen vom 'Mal de Naples', von der 'Passio Italica',
Paracelsus und die Deutschen sprachen von der 'Franzosenkrankheit', die Polen von der
'Deutschen Krankheit', die Russen von der 'Polnischen Krankheit'. Ein anderer
Infektionsweg geht vom 'mal castelhano' der Portugiesen bis zur 'Portugiesischen Krankheit'
der Japaner - immer waren es die anderen».77 In Francia si contano 76 epidemie di peste
tra il 1600 e il 178678, durante il secolo il «contagio», come viene chiamato per non no-
minarlo francamente, fa scempio dell'Olanda, dell'Italia (descritta da Alessandro Manzo-
ni nei Promessi sposi), di Londra, dove in tre mesi, tra 1' 8 agosto e il 10 novembre 1665,
sono registrati circa 50 000 decessi.79

La peste non e perö l'unica malattia a affliggere il 'grand siecle': il vaiolo (si pensi alle
epidemie di Londra, 1627, in cui si osserva 1' 80% di decessi tra i bambini; Reims, 1668;
Parigi, 1670), il tifo, la febbre tifoide, la dissenteria, la 'grippe', la malaria, la rosolia tra
i bambini, e poi tutte le malattie individuali (gotta, pellagra, diabete), rendono nel
Seicento la presenza della malattia quotidiana e concreta.80

Accanto alia desolazione popolare delle epidemie c'e il forte sviluppo della medicina,
sebbene esso si svolga piü a livello elitario-scientifico che non alio Strato dei medici pra-
ticanti quotidianamente: si susseguono durante tutto il Seicento significative ricerche e

importanti scoperte, soprattutto d'ordine anatomico e fisiologico. II Seicento e il secolo in
cui si assestano definitivamente l'osservazione e l'esperimento. Galileo Galilei teorizza
l'empirismo:

[...] ma eh'ella |7a materia] debba essere bianca o rossa, amara o dolce, sonora o

muta, di grato o ingrato odore, non sento farmi forza alla mente di doverla appren-
dere da cotali condizioni necessariamente accompagnate: anzi, se i sensi non ci
fussero scorta, forse il discorso o l'immaginazione per se stessa non v'arriverebbe
giä mai.81

L'empirismo, l'esperienza diretta sulla materia e sul corpo umano, sono alla radice
di una lunga serie di novitä scientifiche: nel 1628 Harvey dimostra l'esistenza della
circolazione del sangue, solamente sospettata (da Michel Servet) prima di lui; nel 1651
«le petit Pecquet» scopre il canale toracico; nel 1673 Leeuwenhoek scopre i globuli

77 Seidler, Geschichte der Medizin, op. cit., p. 121.
78 Marcel Sendraii e altri, Histoire culturelle de la maladie, Privat, Toulouse 1980, p. 338.
79 Ibidem.
80 Per un'analisi piü approfondita delle malattie del '600, cfr. Ibidem, pp. 335-365.
81 Galileo Galif.i, II Saggiatore, 48, citato da Loris Premuda, Storia della medicina, CEDAM, Padova 1975,

p. 145.

51



Saggi

rossi; e queste sono solo alcune delle innumerevoli scoperte del periodo. Si comincia a
individuare la natura di diverse malattie e a produrre dei medicamenti nuovi. Scrive
Sendrail che «les progres, si considerables qu'ils fussent, furent freines par les diffi-
cultes du temps; et surtout, en dehors d'une petite elite, consideree comme revolution-
naire et antireligieuse, la tendence d'esprit de la grande majorite des medecins vient
retarder cette evolution. Ces derniers defendent la tradition galieno-hippocratique et

rejettent toute decouverte, car eile porte atteinte aux rdgles d'antan».82 Anche le Uni-
versitä, del resto, fanno proprie solamente in parte le nuove teorie. Ci si basa ancora
quasi completamente sui testi scolastici e si assumono solo con grande esitazione le

nuove conoscenze.83
II quadro che si presentava agli uomini del Seicento europeo e quindi contraddittorio:

da una parte la situazione concreta era ancora costellata da innumerevoli difficoltä, dai
drammi quotidiani delle malattie incurabili, dall'ignoranza dei medici (descritta per esem-
pio dalle commedie di Moliere), dalla chiusura mentale della classe intellettuale che fa-
ceva capo ai dogmi aristotelici e galenici, dall'altra le frequenti scoperte scientifiche la-
sciano presagire un futuro chiaramente migliore, un tempo in cui sia possibile debellare
con efficacia le malattie e assistere con profitto i malati, ed e naturale che degli uomini
come Bacon, lui stesso protagonista della nuova ventata scientifica che fa deU'empirismo
la sua fede, proiettino le loro Utopie sui binari di questa speranza, proponendo un mondo

parallelo che puö essere considerato sia un modello alternativo verso cui dirigere gli sfor-
zi del presente, sia la predizione di un possibile futuro.

Le diverse componenti della visione cristiana della malattia
Tutte le Utopie che abbiamo considerato hanno dovuto fare i conti con quella che era la
religone cristiana del periodo, sia che fosse per aderire completamente alia visione evan-
gelica del mondo (come nella Christianopolis di Andreae), sia che fosse per riformare la
religione attraverso un legame piü stretto con la natura e la ragione (nella Cittä del Sole
di Campanella) o rivalutando il rapporto tra scienza e fede (come nella New Atlantis di
Bacon) o per proporre criticamente un modo di vivere alternativo, con premesse quasi
deiste (nella Terre australe connue di de Foigny). Anche per quanto riguarda l'atteggia-
mento verso la malattia e evidente quindi che l'influsso cristiano abbia un'importanza
notevole all'intemo di queste Utopie: il far risalire la malattia al peccato, la pietä verso i
malati, un certo fatalismo nell'accettare la malattia, sono tutte componenti che ritroviamo
nei quattro testi, e che sono elementi basilari del sentire cristiano del periodo.

Come visto nei capitoli precedenti nell'atteggiamento dei Solari verso la malattia e

anche in alcuni paragrafi di Johann Valentin Andreae la malattia b vista quasi come una
colpa personale dell'individuo, come un'infrazione alle regole naturali e divine, con un
modo di pensare che in realtä risale maggiormente all'epoca della Chiesa medievale che
alia realtä testuale del Nuovo Testamento.

82 Sendrail, Histoire culturelle de la maladie, op. cit., p. 366.
83 Seidler, Geschichte der Medizin, op. cit., p. 130.

52



Saggi

E certamente vero che Gesü nelle sue parole richiama spesso un legame tra malattia
e peccato, ma lo fa perlopiü in chiave metaforica, volendo assimilare la forza del peccato
rispetto all'anima alia forza devastratrice della malattia sul corpo, e comparando l'inter-
vento del medico con quello della riconciliazione messianica tra uomo e Dio:

Non i sani hanno bisogno del medico, ma i malati: io sono venuto per chiamare i
peccatori e non i giusti.84

In poche parole con Cristo non si esclude che «eine Krankheit auf Sünden der Eltern
oder auf eigene Sünden zurückgeht, aber es muss nicht mehr sein».85 In molte delle gua-
rigioni miracolose descritte dal Vangelo non si trovano indicazioni per cui la malattia
dovrebbe risalire al peccato.86 Con la religone cristiana si infrange la regola indissolubile
per cui la malattia & la sanzione di un dio per un peccato commesso, come si riteneva tra
i Babilonesi e gli Ebrei, ma non si accetta neppure la visione greca per cui la malattia
risale all'impersonale e immanente concetto di Necessitä; il Cristianesimo da «un sens
nouveau ä la maladie, qui, certes, affecte le corps selon ses determinismes organiques,
mais dans laquelle cependant s'exprime une relation avec Dieu».87 «Ne lui ne i suoi pa-
renti hanno peccato, ma cio e perche le opere di Dio siano manifeste in lui», dice, secon-
do il Vangelo, Cristo ai suoi discepoli, riferendosi a un cieco che poi guarirä e confutando
il pensiero degli Ebrei coevi, che continuavano a ritenere che una malattia non potesse
non derivare da un errore ereditario.88 Se la malattia non deve piü forzatamente essere
ricondotta al peccato dell'individuo, e perö interessante rilevare il significato teologico
che il Cristianesimo le assegna in rapporto all'umanitä nel suo complesso. La malattia
non e piü direttamente collegata all'individuo mediante un rapporto di causalitä, ma se
mai di finalitä, in quanto insegna all'uomo, secondo il Cristianesimo, a «retablir, entre les
faux-semblants de la vie quotidienne et les realites profondes, la veritable hierarchie des
valeurs».89 La Chiesa e la teologia cercano di risolvere il mysterium doloris, ma nel frat-
tempo, nell'Alto Medioevo, in un periodo in cui si fa molto forte la credenza neH'influsso
dei demoni sul mondo secolare, la Chiesa ritorna a ritenere la malattia radicata nel
peccato90, e di conseguenza anche ad assecondare forme di guarigione che tendono decisa-
mente verso il soprannaturale e l'irrazionale, come esorcismi e riti propiziatori. Ancora
nel '600 il medico londinese Robert Fludd (1574-1637) insegnava che ogni malattia e

84 Vangelo di Marco 2.17, ma cfr. anche Matteo 9.12 («II medico non e necessario a chi sta bene, ma a chi
ha male») e 9.13 («Non sono venuto infatti a chiamare i giusti ma i peccatori»).

85 Wolf Von Siebenthal, Krankheit als Folge der Sünde. Eine medizinhistorische Untersuchung, Schmorl,
Hannover 1950, p. 43: «una malattia sia riconducibile a peccati dei genitori o propri, ma non e piü forzatamente
cosl».

86 Cfr. Vangelo di Matteo 9.29, Matteo 9.32-33, Luca 13.12, Luca 14.4.
87 Sendrail, Histoire culturelle de la maladie, op. cit., pp. 165-166.
88 Cfr: Ibidem, p. 169: «II n'a pas denonee dans la maladie le fruit de peche, ä la manifere des cultures ar-

chaiques. II n'a pas identifie le peehe ä une maladie organique, comme le voulait le rationalisme de Galien.
II s'est donne ä la fois mission de guürir les tourments physiques et de remettre les pechüs, pour manifester
qu'il avait reiju pouvoir sur toutes les formes du mal.»

89 Ibidem, p. 173.
90 Cfr. Von Siebenthal, Krankheit als Folge, op. cit., p. 49.

53



Saggi

una conseguenza del peccato, che il morbo e immesso nell'uomo da demoni, e che senza
la grazia di Dio b impossibile la guarigione, sebbene l'uomo abbia nell'esorcismo un buon
mezzo per combattere le impuritä.91 Lo stesso Pascal, nel 1654, nella sua Priere pour le
bon usage des maladies, scrisse:

Vous m'avez rlonne la sante pour vous servir et j'en ai fait un usage tout profane.
Vous m'envoyez maintenant la maladie pour me corriger: ne permettez pas que j'en
use pour vous irriter par mon impatience. J'ai mal use de ma sante, et vous m'en
avez justement puni: ne souffrez pas que j'use mal de votre pumtion.92

II sentimento cristiano che tende a comparare malattia e peccato, che ha un rapporto
diretto con il fatalismo, con l'accettazione tacita della volontä divina, e che coinvolge,
seppure in modi diversi, sia il mondo cattolico che quello protestante-puritano93, e co-
munque accompagnato in molti casi da un'altra componente tipica del mondo cristiano,
la compassione verso il malato, che ritroviamo ben presente nell'utopia di Andreae.

E infatti solamente grazie all'espansione del Cristianesimo che nascono ospedali per
poveri e che il curare i malati diviene un obbligo implicito per la comunitä.94 Per molti
secoli ospedali e case di cura crescono indipendentemente dalla collettivitä laica e uni-
camente grazie alio sforzo di diversi ordini religiosi.95

Rapporto malattia-peccato, fatalismo, pietä cristiana, sono alcuni degli elementi religiosi
che ritroviamo ben ancorati nella realtä storica seicentesca, risalenti a una lunga tradizio-

ne proveniente dai vangeli, e che contemporaneamente segnano anche il rapporto con la
malattia degli utopisti contemporanei, pur con le differenze che comporta la radicale tra-
smutazione del contesto cittadino in cui vengono ambientate le Utopie (infatti, mentre la
malattia e per gli abitanti del '600 storico una costante della loro vita, per i cittadini delle
Utopie la malattia e un'eccezione che si oppone al regno di benessere e felicitä).

Conclusione

Cinque sono gli elementi relativi alla malattia che ricorrono con frequenza nelle quattro
Utopie considerate: il progresso scientifico, che deve aiutare a sconfiggere la malattia; la
creazione di una comunitä umana che per la sua stessa natura si ammala meno spesso di

91 Cfr. Ibidem, p. 57.
92 Blaise Pascai, Priere pour le bon usage des maladies, in: (Euvres completes, Gallimard, Paris 2000, pp. 183-

193: 183.
95 Cfr. per esempio il saggio Andrew Wear, Puritan Perceptions ofIllness in Seventeenth-Century England, in:

Patients and practitioners, a cura di Roy Porter, Cambridge University Press, Cambridge 1985, pp. 55-99.
94 «C'est avec l'expansion de l'Egbse que debute l'histoire des höpitaux. [...] Quand les commumtes chretien-

nes sortirent de la clandestimte des Catacombes, alors seulement se fit jour le souci et s'imposa l'obligation
d'assister les freres des adeptes, eprouves par la maladie» (Sendrail, Histoire culturelle de la maladie, op.
cit., p. 176).

95 La presenza cospicua seicentesca di ospedali religiosi e descritta da Giorgio CoSMACINI, Storia della mediana
e della sanitä in Italia, Laterza, Roma-Bari 1987, pp. 187-200 e da Seidler, Gescichte der Medizin, op. cit.,
pp. 132-140.

54



Saggi

quelle reali; la pietä cristiana per il malato; un certo fatalismo nell'accettare la malattia
come decisione divina; il rapporto tra malattia e peccato. E immediatamente chiara l'op-
posizione tra gli elementi che si possono far risalire all'aspetto futuristico e temporalmen-
te astratto dell'utopia, e quelli che risentono delle influenze radicate nel tempo in cui
l'utopia e scritta.

II Seicento & a saputa di tutti un secolo contrassegnato dalle numerose epidemie. Gli
utopisti cercano di sfuggire a questo contesto storico e ambientare le loro cittä ideali in
un'epoca di salute diffusa, in cui la malattia rappresenta un'eccezione. Sebbene la condi-
zione reale dei malati europei non fosse destinata a mutare notevolmente prima del di-
ciannovesimo secolo96, i cittadini delle utopie possono usufruire di rimedi medici molto
avanzati e di una cura sempre amorosa e efficace. Soprattutto Bacon, alfiere della nuova
scienza empirica, ma anche, in misura diversa, Campanella (pur ancora medievalmente
credente nelle leggi dell'astrologia), Andreae (che descrive a lungo i laboratori di Chri-
stianopolis) e de Foigny (i cui frutti miracolosi possono essere l'allegoria dei rimedi che

egli sperava potessero venire dalla nuova scienza) fanno del progresso scientifico (che
essi potevano constatare nel mondo che Ii circondava) una premessa fondamentale delle
loro opere. II credo nella nuova scienza si mescola perö, almeno nei tre autori della prima
metä del secolo, con il misticismo religioso. La scienza diviene uno degli ordinamenti di
una fede molto forte: i 'preti-sacerdoti' di Bacon, la religione naturale di Campanella, il
luteranesimo intransigente di Andreae. Se nell'atteggiamento verso la malattia, in questa
nuova coniugazione scienza-religione, c'e molto della rinnovata sensibilitä scientifica, e
anche vero che assai rimane della visione cristiana del malato: non solo dunque la pietä
cristiana, ma anche il fatalismo cristiano e il malato che conserva (soprattutto in Campanella

e Andreae) qualcosa del peccatore.
Gli utopisti non sfuggono dunque, neanche nel rapporto paradossale con la malattia,

all'oscillazione tra astratte speranze futuribili e influssi immediatamente colti dalla realtä
del presente, ed e proprio in questa doppia chiave che puö essere efficacemente letta la
relazione tra malattia e comunitä utopiche: le utopie sono etimologicamente 'paesi senza
luogo', ma non possono anche non parlarci, per analogia o per contrasto, del contesto
storico da cui nascono.

96 Cfr. Eijav-Feldon, Realistic Utopias, op. cit., p. 32.

55


	Malati e malattie in quattro utopie del diciassettesimo secolo : Christianopolis (1619) di Johann Valentin Andreae, La Città del Sole (1623) di Tommaso Campanella, New Atlantis (1627) di Francis Bacon, La terre australe connue (1676) di Gabriel de Foigny

