
Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani

Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 70 (2001)

Heft: 2

Artikel: Il retablo di Zillis

Autor: Rémy, Samoa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-53762

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-53762
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SAMOA REMY

II retablo di Zillis

2a parte

«Fin dai tempi molto antichi, inoltre, i primi dottori ci hanno insegnato che nelle Scrit-
ture dell'Antico Testamento il Messia era stato definito come un pescatore di anime. Anche
i maestri delta chiesa primitiva hanno fatto uso deH'allegoria di Cristo pescatore d'anime:
"Egli - dice S. Gregorio di Naziano — ha voluto farsi pescatore per poter essere in grado
di cavare il pesce, ovvero l'uomo che naviga nelle acque incostanti e pericolose della vita,
fuori dall'abisso"».

«San demente d'Alessandria, net suo Inno al Cristo Salvatore, esprime lo stesso pen-
siero: «Divino pescatore di uomini, tu salvi i pesci che nuotano nel mare del vizio, e li
sottrai all'onda nemica».04

Ci riferiamo pure ad un inno risalente ai primi secoli del cristianesimo, che ci sembra

rispecchi il messaggio trasmesso delle tre scene di pesca dipinte a Zillis:

Pescatore dei mortali,
Dal mare del male
Grazie a te Salvati,
Tu sottrai con la vita piü dolce
II tuo santo pesce
Dall'onda ostile.55

E potremmo avanzare l'ipotesi che esista un legame tra i due pesci esterni alia rete
(riquadro 10) e la figura del luccio, pesce divino, «luce vera, quella che illumina ogni
uomo»56, il quale sembra recitare le parole di Gesü: «Io sono la luce del mondo, e colui
che cammina con me non cammina nelle tenebre».5'

Se attribuiamo ai due pesci-luccio la virtü di Cristo che conduce i suoi discepoli, a
loro volta pescatori di uomini, l'immagine rispecchia in un certo senso la scena della pesca
miracolosa di Tiberiade, dove Cristo si manifesta, dopo la sua resurrezione, per la terza
volta (3 e anche il numeri dei pesci nella rete). Li succede il miracolo: nella rete da pesca

54 L. Ciiarbonnmo-Lassay, Bestiario, vol. II, op. cit. pp. 373-374.
05 San Gregorio di Nazianzo, Orat XXXIX, 13, in L. Charbonwau-Lassay, ibidem, vol. II, 380.
56 Gv, I, 9.
57 Gv, XIII, 47.

133



Studi e ricerche

che i discepoli sollevano ci saranno 153 pesci. Ricordiamo il significato del simbolismo
del numero 153 esposto nel «trattato della musica» di S. Agostino.

Possiamo comunque anticipare che il numero 5 (5 pesci presenti nel riquadro numero
10) somma di 2 (principio materno terrestre) piü 3 (principio celeste), e collegato all'idea
di microcosmo.

Non possiamo astenerci dal trovare un'equivalenza tra il numero cinque e le scene di

pesca presenti nel ciclo esterno dipinto a Zillis.
E stata formulata l'ipotesi che le scene con barca fossero in origine 4, poste agli estre-

mi della croce.58

Noi consideriamo tale ipotesi ma ne accostiamo un'altra: se osserviamo i riquadri 16

e 18, ci accorgiamo che una scimmia ed un uomo cavalcano due pesci dalle cui bocche
fuoriesce un filo.

Siamo tentati di credere che questi due riquadri rappresentino due scene di pesca.
Se partiamo dall'ipotesi che la scena dove vediamo Giona che sale sulla barca per

fuggire a Tarsi, si possa interpretare come una scena di pesca, risulteranno di conseguen-
za 5 scene di pesca.

Ci ricolleghiamo al simbolo della balena che inghiotte Giona, l'emblema rispecchia
l'idea di Cristo pescatore di anime (la balena assume il ruolo e l'aspetto del pesce-salva-
tore). Ritroviamo infatti in entrambe le immagini l'idea di resurrezione, che e stata ripe-
tutamente espressa fin qui nella nostra lettura del ciclo dipinto a Zillis.

Otterremo cost la corrispondenza con il numero 2: due sono i pesci fuori dalla rete (nel
riquadro 10) e due sono le inconsuete scene di pesca ai riquadri 16 e 18; e col numero 3:

tre sono i pesci presi nella rete (riquadro 10) e tre sono le scene di pesca dov'e dipinta
una barca (ai riquadri 10 - 11 - 12).

Si tratterä d'interpretare in seguito le due scene di pesca ai riquadri 16 e 18.

L'oca-pesce

Proseguiamo cosi il nostra cammino tra
le acque del ciclo di Zillis: al riquadro 14
e rappresentata un'oca con coda di pesce.

La creatura fantastica e voltata verso
l'angelo del vento dell'est. L'ala destra e ab-
bassata (ricorda la posizione di riposo e

protezione assunta dalle oche e dalle ana-
tre). L'ala sinistra b invece dischiusa, quasi

a bilanciare la zampa destra sollevata in
avanti, mentre la sinistra esprime l'appog-
gio (per mezzo del muscolo della coscia).

58 cfr. D. Rudloff; ZILLIS images de l'univers ro-
man, op. cit..

134



Studi e ricerche

Cost osserviamo il tipico deambulare dell'oca!

La coda da pesce si alza sopra la testa e crea una semicirconferenza avente il suo

punto finale sul petto dell'oca.

La creatura favolosa del dipinto di Zillis sembra voler avvertire, attraverso l'enfasi del
movimento dell'ala, di un pericolo. II suo becco e semiaperto e pare starnazzi.

Si scrive infatti a proposito del ruolo dell'oca: «Anche a Roma le oche sacre, che ve-
nivano allevate intorno al tempio della dea Giunone, avevano il compito di avvertire; si
riteneva che avessero il presentimento del pericolo e dessero 1'allarme».59

«Non fu per caso che gli assalitori Galli del Campidoglio di Roma furono messi in
fuga da un branco di oche. A quei tempi (390 a.C.), gli antichi affidavano giä loro il compito

di guardiane notturne delle trincee, ruolo per il quale venivano raccomandate da

Vegezio e Columella».60

L'oca e il simbolo della vigilanza notturna. Un altro aneddoto curioso, collegato alia
figura dell'oca, riguarda la vita di San Martino da Le Tour.

II Santo, che rifiutö l'investitura da Vescovo, venne scoperto nel suo nascondiglio dallo
starnazzio di un gruppo di oche.61

Centauro
che abbevera un cervo-pesce

Prima di giungere al suo «rivale» - l'uo-
mo a cavallo dell'altro pesce (riquadro 18)
— possiamo osservare una scena di beatitu-
dine che pare dividere l'incontro o la lotta.

Al riquadro 17 (non casualmente incon-
triamo uno dei simboli numerici piü impor-
tanti del ciclo dipinto a Zillis) e rappresen-
tata una sirena che abbevera un cervo con
coda di pesce.

Inizieremo col precisare l'identita della
figura a sinistra. Sia Diether Rudioff che
Ernst Murbach ed altri, l'hanno identifica-
ta come sirena.62

59 J. Chevauer - A. Gheerbrant, Dizionario, op. cit., p. 145, voce «oca».
60 Vegezio, De re militari, lib. IV, c. XXVI.- Columella, De re rustica, I- VIII, c. XIII in L. Charbonneau-

Lassay, Bestiario, vol. II, op. oil., p. 119.
61 cfr. Fortunato Venanzio, La vita S. Martino di Tours, Napoli 1991.
62 cfr. E. Murbach, Zillis images de Vunivers roman e D. Rudloff - C. Eggenberg, Zillis images de Vunivers

roman, op. cit.

135



Studi e ricerche

£ vero che si ritrovano illustrazioni di sirene con testa e petto umane e corpo d'uccello
ma esse possiedono ali! Inoltre tali rappresentazioni precedono storicamente quelle di
origine nordica con coda di pesce.

La nostra creatura favolosa dipinta al riquadro 17, richiama alia memoria qualche
aspetto di somiglianza con il centauro.

II tentativo di intravedere delle affinitä con la figura del centauro, incontra una prima
difficoltä: il centauro viene infatti definito come 1'animate favoloso composto da un busto
d'uomo e da un corpo da cavallo o da quadrupede.

Ora, al riquadro 17, appare solo la metä dell'intera sagoma (sembra infatti che essa
abbia una presenza unicamente legata all'attimo, quasi fosse una figura celeste) ed e

quindi difficile identificare la sua natura.
Indipendentemente da ciö, possiamo comunque notare le zampe anteriori, che hanno

affinitä con quelle del Caladrio-piviere oppure del gallo.

In virtu della fantasia espressa dal pittore, in questa creatura, ci addentreremo tra le
diverse ipotesi cosi da tentare un ritratto complete.

Per quanto riguarda la natura del centauro (che ancora rimane dubbiosa), ci riferiremo
alia simbolica del centauro Chirone di Charbonneau.

E affermato nel Bestiario del Cristo che «al disprezzo quasi generale da cui fu colpito
il mito del Centauro, vi fu nondimeno un'eccezione a favore del piü celebre dei centauri
greci: Chirone. La mitologia lo considera a parte e lo pone al di sopra di tutti gli altri,
dotandolo di rettitudine e d'intelligenza, di saggezza e di bontä».63

Omero lo ha elogiato dicendoci che «fu il solo Giusto fra i Titani».64

Lo si elogia come «buon centauro e medico incomparabile che inventa i rimedi piü
efficaci, rende la vista ai ciechi, risuscita i morti».63 Un'antica iscrizione della Siria, po-
sta sul cammino dei Crociati, diceva «Egli e il medico che guarisce da tutti i mali», e
colui che «passo sulla terra facendo del bene».66

Come non vedere nella rappresentazione del Chirone, la figura quasi profetica del
Cristo guaritore? Se osserviamo infatti lo scorrere delle acque, ci accorgiamo che un rit-
mo molto diverso risuona al riquadro 17, una nota divina, staccata dalle altre rappresentazioni.

Risulta lo stesso ruolo di medico, ma in questo caso di medico-sciamano, nell'opera di
Marius Schneider, Gh animali simbolici; nella descrizione della linea sonoro-mistica si -

fa - do vediamo «il centauro col suo arco, il mago medico che «tira la medicina» verso la
montagna di Marte». Un particolare e interessante: «lo sciamano porta spesso una corona
a tre raggi: si - fa - do».61

63 L. Charbonneal-Lassaa, Bestiario, vol. I, op. cit., p. 505.
63 Omero, Iliade, XI in L. Charbonneau-Lassay, ibidem, vol I, p. 506
65 L Charbonneau-Lassaa, ibidem, vol. I, p. 507.
66 Armenien Arch. Exp. To Syria n.201 in L. Charbonneau-Lassay, ibidem, vol. I, p. 507.
67 M. ScHNBlDfR, Gli animali simbolici, op. CiL, p 199.

136



Studi e ricerche

Senza dilungarci rie pretendere che il pittore di Zillis abbia attinto a questo significa-
to, vorremmo comunque attribuire importanza alia presenza di una corona a tre punte
(riquadro 17): forse tre raggi. In ogni caso un segno di autoritä spirituale. Sorprendente e

il fatto che il Chirone sia l'unico immortale a decidere di morire!!!

Considerando ora la presenza delle zampe, constatiamo che sia che si tratti di un ri-
chiamo alia natura del Caladrio-Piviere, sia del gallo, si designa in ambedue i casi l'em-
blema di Cristo guaritore.

Ricorderemo infatti il ruolo del Caladrio collegato alia malattia come pure il potere
del gallo di guarire.68

Non e comunque nostra intenzione tagliare ogni possibile legame tra la creatura favo-
losa del riquadro 17 e la figura della sirena; semplicemente abbiamo cercato di conside-
rare e precisare la sua natura equivoca. Non per questo ci asteniamo dal sottolineare un
particolare importante che annuncia una certa gemellaritä con la figura della sirena trom-
bettista: il busto presenta un simbolo, sulla parte del petto sinistra, formato da otto punti
esterni ed un punto centrale che giä avevamo notato al riquadro 4!!!

Anche qui e difficile stabilire il sesso del busto umano, collegato al ventre del
Caladrio (o del gallo) per mezzo di una cintura con decorazioni, simili a quelle della
sirena.

Si nota inoltre che la figura ha il braccio sinistra teso e tiene il corno del cervo con la
mano, quasi nell'atto di avvicinare l'animale impaurito (o per benedirlo?). Nella mano
destra ha una coppa di forma affine a quella che i Re Magi donano a Gesü nato.

Sul contenuto di tale coppa e difficile pronunciarsi; siamo comunque tentati di desi-

gnare due ipotesi, una delle quali segue la linea tracciata da Diether Rudloff, Ernst
Murbach e altri: secondo tale visione il cervo si abbevera dalla coppa69 (ovviamente il
contenuto della coppa e una bevanda).

Consideriamo ora il fatto che il simbolismo della coppa si presenta sotto i due aspetti
essenziali di vaso deU'abbondanza e di vaso contenente la bevanda dell'lmmortalita.10

Ammettendo che la coppa contenga la bevanda immortale, viene consolidata la ca-
ratteristica della sete ardente del cervo. Ritroviamo la stessa idea nelle prime parole
del salmo XLII:

Come il cervo assetato anela ai corsi d'acqua
cost l'anima mia anela a te, o Dio
L'anima mia ha sete Dio, del Dio vivente71
dove il cervo e presentato come emblema dell'anima fedele che aspira a Dio.

68 Non a caso Socrate chiede di sacrificare un gallo ad Esculapio, Dio della medicina, per mezzo delta quale
ha operato rinascite e resurreziom sulla terra.

69 cfr. E. Murbach, Zillis images de l'univers roman e D. Rudloff - C. Eggenberg, Zillis images de Vunivers

roman, op. cit.
'° cfr. J. Chevalier - A. Gheerbrant, Dizionario, voce «coppa», op. cit.
71 Davide, I Salmi XLII in L. Charbonneau-Lassay, Bestiario, vol. I, p. 374, op. cit.

137



Studi e ricerche

Ed aggiunge Charbonneau: «Nell'arte medioevale dell'Occidente, il cervo curvato sul
vaso eucaristico o sulla fonte vivificante, personifica la devozione ed il suo bruciante
desiderio di unione con Dio».72

Aggiungiamo unicamente che S. Gerolamo paragonö al cervo tutti i primi predicatori
del Vangelo.

A questo punto potremmo leggere la rappresentazione al riquadro 17 come immagine
del cristo che disseta e trasmette il suo amore ad un suo credente (o apostolo): segno di
speranza in Cristo tra noi.

Sappiamo inoltre che il simbolo della coppa e da collegare a quello del Graal medie-
vale, il quale contiene sia la tradizione momentaneamente perduta, sia la bevanda del-
l'immortalitä. II Graal e etimologicamente associato, alio stesso tempo, ad un vaso e ad un
libro, il che conferma il doppio significato del suo contenuto: rivelazione e vita.75

Se ammettiamo che la coppa sia un vaso dell'abbondanza avremmo a conferma di ciö
la credenza gallica che fece del cervo l'emblema della feconditä. II suo nome era Cernun-
no ed esso poteva venire raffigurato sia come essere umano con corna, sia come cervo. Lo
riconosciamo in una stele del museo di Lussemburgo, di epoca gallo-romana: «un cervo
getta dalla bocca una pioggia di monete o chicchi o granelli o frutti di faggio. A dire il
vero di qualunque cosa si tratti, il simbolo rimane il medesimo poiche i chicchi sono

promessa e segno di abbondanza».'4

In virtü di ciö, vorremmo aggiungere che le corna (collegate d'altronde al simbolo
della corona per mezzo della radice KRN) sono pure emblema di potenza spirituale e di
abbondanza.75 76

Una particolare unione e stabilita attraverso i gesti delle braccia: uno di essi tocca le
corna del cervo, mentre Paltro tende la coppa sfiorata dalle labbra dello stesso. Si crea
cost un collegamento tra le corna, la coppa e (aggiungiamo) la corona!

Osservando nuovamente la figura del cervo, notiamo le gambe lunghe, esili e graziöse:
la destra leggermente piegata pronuncia un passo in avanti, la sinistra e completamente
verticale. II suo busto, il lungo collo e la testa ripiegata verso il basso esprimono un ca-
rattere alio stesso tempo ingenuo e dignitoso.

La purezza e espressa dal naso a narici aperte, dalle labbra dischiuse e quasi sorri-
denti, dall'occhio innocente e dalle orecchie abbassate. Le corna sono punteggiate di
bianco. La coda da pesce si divide in due corpi: la parte bianca volta verso l'alto mentre
la marrone e rivolta verso il basso. La coda appare cost leggera che sembra quasi formata
da piume (non richiama nessuna fisicitä). Essa e collegata per mezzo di una cintura di
color tenue, quasi mimetizzata, al corpo del cervo.

72 L. Charbonneau-Lassay, ibidem, vol. I, p. 374.
73 R. GlJf NON, Simboh della Scienza sacra, op. cil., p. 28, cap. «II Sacro Cuore e la leggenda del Santo Graal».
74 L. Charbonneal-Lassay, ibidem, vol. I, p. 370.
7l Le corna sono inoltre da avvicinare al simbolismo di Giano perche ncordano la fronda dell'albero della vita.

4 tal proposito Schneider da l'esempio della figura del Dio Sardo, aneh'esso avente due corna di cervo.
'6 R. Guenon; Scienza, op. cit., p. 170, cap. «II simbolismo delle corna».

138



Studi e ricerche

Crediamo che il riquadro 17, per i significati ed i simboli che include, abbia un'im-
portanza particolare: potrebbe essere la «porta stretta» che dä accesso al ciclo interno
(nel simbolismo evangelico e 1'entrata al «regno di Dio») del soffitto dipinto a Zillis.

Ricorderemo a tal proposito di aver giä notato un riquadro avente lo sfondo diviso in
quattro strati: il dipinto presenta la scena di Giona dove possiamo osservare il misterioso

oggetto che abbiamo identificato come pietra angolare.
Ora, al riquadro 17 rivediamo uno sfondo simile a quattro strati: una fascia di mare,

uno spazio di colore chiaro (probabilmente in origine era verde), uno strato blu (cielo) e

l'atmosfera.
Per terminare aggiungiamo che a sottolineare la ricchezza di significato in questo

riquadro e la sua posizione all'estremitä del braccio orizzontale della croce!!

Draghi aggrovigliati nella lotta

Questo crescendo di successioni dina-
miche ha il suo punto culminante al riquadro

41 dove ha luogo una lotta aggroviglia-
ta tra due draghi.

II drago bianco che sta alia destra morde

sul petto il drago bruno, quest'ultimo
con un movimento snodato del collo va a
mordere il drago bianco nello stesso punto,
sul petto.

Abbiamo giä approfondito in preceden-
za i simboli collegati alia figura di questo
animale favoloso. Sappiamo che il drago ha
la sua forza misteriosa concentrata nella ri-
voluzione dei contrari.

«Cos! l'immagine dei due draghi affrontati (presente soprattutto nell'estremo Oriente e

nell'arte medioevale) esprime la neutralizzazione delle tendenze avversarie dello zolfo e

del mercurio alchemico. Alio stesso modo si afferma che "il drago e il principio di attivitä
dello yin" oppure che e "lo Yang dello Yin"».77

I due draghi avvinghiati sono pure da avvicinare all'emblema del caduceo, una bac-
chetta intorno alia quale si arrotolano in senso inverso due serpenti. II caduceo e il sim-
bolo dell'equilibrio attraverso l'integrazione di forze contrarie.78

Se osserviamo la rappresentazione al riquadro 41, notiamo che il corpo del drago
bruno b nella medesima posizione, specchiata, del drago bianco, ma a differenza di
quest'ultimo esso ha tutto il collo piegato verso il basso cost che la testa appare all'ingiü!

7' H. Dore, S. J., in L. Ciiarbonneau-Lassay, Bestiario, vol. I, p. 565, op. cit.
'8 J. Chevalier - A. Gheerisrant, Dizionario, op. cit., p. 166, voce «caduceo».

139



Studi e ricerche

La loro posizione annodata crea una linea continua che va associata al tempo, il quale
soltanto con Dio ha avuto inizio ed avrä fine; non e altro che il filo con cui b tessuta
l'eternita!

La linea continua dei due draghi e pure da avvicinare al simbolo della catena, em-
blema del matrimonio mistico fra il cielo e la terra. Non a caso la rappresentazione si
trova ad uno dei rami della croce, opposta al riquadro 17, dove e rappresentato un cer-
vo pisciforme che si abbevera o che rigetta in una coppa dell'abbondanza, simbolo del
verbo di Cristo ed emblema di vita. Mentre la lotta tra i due draghi esprime la dinamica
della vita, il succedersi infinito di buio e luce, lo scontro tra l'aspetto passivo e quello
attivo, malefico e benefico. Sono insomma l'espressione del dualismo e della comple-
mentaritä universali.

Se osserviamo i due draghi ci appaiono inseparabili! II ritmo del mondo e il ritmo
della loro alternanza cosl come succede col principio Yin e Yang!

Liocorno-pesce

Proseguendo troviamo al riquadro 42,
un liocorno a coda di pesce che avanza
verso l'angelo Auster.

II liocorno e principalmente simbolo di

purezza ed e per eccellenza animale di
buon augurio. Nel Medioevo e emblema di
potenza espressa essenzialmente dal corno
ed annuncia sempre piogge fecondatrici.79

II suo corno unico che si staglia dalla
fronte come «freccia spirituale, raggio
solare, spada di Dio».

La creatura rappresenta anche la crea-
zione divina, la penetrazione del divino
nella creatura (simbolo della fecondazione
spirituale).

II corno rappresenta pure lo spartiacque che separa quelle inquinate da quelle pure,
scopre i veleni.80

L'animale non puo essere toccato impunemente che da una vergine tanto da venire
identificato con il simbolo della purezza attiva e dalla forza sovrannaturale emanata da
cid che b puro.

«Nel libro dei Re, nella traduzione della Bibbia fatta da San Gerolamo, leggiamo que-
ste parole: «Dominus judicabit fines terrae, et dabit imperium regi suo, et sublimabit cornu

79 cfr. J. Chevalier - A. Gheerbrant, ibidem, voce «liocorno».
80 J. Chevalier - A. Gheerbrant, ibidem, p.31, voce «liocorno».

140



Studi e ricerche

Christi sui»: «il Signore giudica i confini della terra, dona la potenza al suo Re e sublima
il corno del suo Cristo». I tre antichi commentatori si sono impadroniti di questo passo
per applicarlo profeticamente a Gesit Cristo, «Re messianico» di cui Dio esalterä la
potenza» proprio perch6 nel linguaggio biblico «il corno e simbolo di forza».81

Si incontrano pure, in numerose opere d'arte, figure di liocorni affrontati, che sembra-
no pronti ad un feroce combattimento. Infatti, se osserviamo la nostra creatura fantastica
al riquadro 42, ci accorgiamo che essa ha un petto ed un collo estremamente possente. La
forza del petto e messa in evidenza dalle linee e dai punti che lo fanno luccicare nella sua
struttura.

Notiamo che tutto il busto comprese le zampe richiamano l'idea di un'armatura. La
direzione del corno orizzontale sembra tesa verso un ipotetico avversario e tutta la posi-
zione del busto sembra pronta all'attacco; perfino lo sguardo feroce, la fronte corrucciata
e le orecchie rialzate lo accentuano. Si puö vedere in ciö l'immagine di un violento con-
flitto tra i due valori che il liocorno rappresenta: salvaguardia della verginitä (il corno
unico elevato verso il cielo) e feconditä (significato fallico del corno).

Nell'antichitä si crearono pure diverse leggende circa le straordinarie proprietä del
corno del liocorno. «Si disse che l'assunzione della limatura del corno stesso o la sua
semplice applicazione sulle ferite, era un rimedio sovrano contro i veleni dei rettili piü
pericolosi [,..].»82

II Cristianesimo consacro al corno il significato principale conferito dai libri biblici,
che ne fa emblema della forza stessa di Cristo.

«San Giovanni Crisostomo, negli ultimi anni del IV sec., formulö un altro tema sim-
bolico, secondo il quale "I liocorni" sono i giusti, e sopra di tutti Gesü Cristo che com-
batte i suoi avversari con la croce usandola come un corno, e questo corno & quello nel
quale riposa la nostra fiducia.»83 Anche nelle tradizioni ebraiche e cristiane il corno
rappresenta la forza e possiede il senso di raggio di luce, con significato assiale. Da qui
il brano di Abacuc (III, 4-5) che parla della mano di Dio, dalla quale scaturiscono
lampi (corna):

II suo splendore e come la luce,
bagliori di folgore escono dalle sue mani:
lä si cela la sua natura f...].84

Per gli autori degli antichi Bestiari, la leggenda del liocorno, della giovane vergine e
del cacciatore, era un argomento particolarmente adatto a raffigurare l'incarnazione ed il
sacrificio del figlio di Dio.

II liocorno divenne quindi l'immagine simbolica di Gesü che scende, con la sua nasci-

81 L. Charbonineal-Lassay, Bestiario, vol. I, op. cit., p. 399.
82 L. Charbonneau-Lassay, Bestiario; vol. I, op. cit., p. 489.
83 Salmi, XCI, «San Giovanni Crisostomo». Ed. Montfaucon, T. VII, p. 778 in L. Charbonneau-Lassay, ibi¬

dem, vol. I, p. 492.
84 Ab, III, 4-5 in J. Chevaiier- A. GlitERBRANr, Dizionario, op. cit., p. 322, voce «corno».

141



Studi e ncerche

ta corporea, nel seno dell'umanitä, rappresentata dalla fanciulla vergine della leggenda,
ed il cacciatore diventö l'immagine del popolo ebraieo che proditoriamente, mise a morte
il Salvatore.

Ascoltiamo Guillaume de Normandie:

Gesü Cristo nostro Salvatore
E' il liocorno Spirituale
Che nella Vergine prese dimora
Egli, che e di cosi alta dignita;
In essa prese la sua umanitä
Con la quale si manifesto al mondo
II suo popolo non lo neonohbe
Gli Ebrei, al contrario, lo spiarono
Alia fine lo presero e lo legarono,
E subito a morte lo condannarono.85

Aggiungiamo che la nostra creatura fantastica nella chiesetta di S. Martino a Zillis si
trova al riquadro 42 (6 x 7), primo riquadro dell'ultimo ciclo scandito dal numero sette ed

apre quindi un nuovo periodo.86

«Anche nell'arte sacra della Cina e raffigurato un animale favoloso, del genere cervo,
che mostra solo un corno sulla fronte; il maschio e chiamato Ki, la femmina Lin, ed il nome
della specie era Ki-lin. L'apparizione di un Ki-lin era considerata come una felicitä ed una
fortuna nazionale, perche avveniva soltanto quando vi era un sovrano perfettamente giusto
e gradito al cielo; con esso si apriva un'era di prosperitä per la nazione».87

Ciö conferma l'idea di forza vitale, di rinnovamento periodico della creazione di vita e

di feconditä: il tutto evocato dal simbolo del corno.
Nel Cristianesimo e pure sinonimo di prosperitä proveniente da Dio, ovvero Speranza

e Provvidenza.

Musicalmente, il liocorno, si trova nella stessa parte della montagna celeste dove di-
morano anche l'orsa, il cane e la lepre. Avendo osservato la vicinanza al rito di guerra e

di prosperitä, crediamo che il suono proprio del liocorno a coda di pesce, sia il do ed in
parte il si (per la coda di pesce).

La presenza dell'elemento acqua e minima. Infatti, in proporzione al busto, la coda da

pesce e estremamente minuta: essa e divisa in due (caratteristica della montagna di Mar-
te e dei gemelli) ed ha pressoche la medesima tensione verso l'alto (cielo-so/) come verso
il basso (acqua-st).

85 «Guillaume de Normandie», in L. Charbonneau-Lassav, Bestiarw, vol. I, op. cit., p. 491.
86 L'ultimo cielo di 7 nquadn va a terminare al riq. 49 (7x7=49), ovvero al primo riquadro del ciclo mterno

oppure, secondo un'altra mterpretazione, che sostiene maggiormente l'aspetto di tempo eterno inseto nel
ciclo esterno, associamo il numero 49 all'angelo AUSTER, cost che il suo sigmficato includa l'idea di
mizio e fine.

87 C. DE Harifm, «La lampe de la Salle obscure», in «Revue de l'Histoire des Religions», (1893), p. 295,
in L. CiiARBONNfAU-LASSAV, Bestiarw, vol. I, op. cit., p. 485.

142



Studi e ricerche

CONCLUSIONE

Si e tentato, nella lettura completa del ciclo esterno di Zillis, di percorrere uno per
uno i 48 riquadri dipinti, scoprendo i simboli legati alia rappresentazione.88

I vari riquadri si susseguono ma il loro valore e arricchito da un legame di significati.
La nostra lettura e costituita da rimandi che evidenziano l'intreccio simbolico. Ogni

creatura e collegata ad un'altra.

Nella tesi si e spesso riscontrata 1'importanza del numero simbolico. La «trama» del
soffitto dipinto a Zillis acquista di splendore grazie ai sorprendenti riferimenti ai simboli
numerici.

E stata ripetutamente evidenziata la figura dell'Apostolo S. Pietro nella lettura simbo-
lica del ciclo esterno dipinto a Zillis:

• seconda pesca miracolosa 153 pesci; riquadri dipinti a Zillis 153

• simbolo cintura (Gv, XXI, 17); figure a Zillis 41 con cintura
• legame S.Pietro e battesimo (At, XI, 5); battesimo Cristo riq. 98.

Abbiamo intravisto inoltre nella rappresentazione del rito del Battesimo di Cristo
(riq. 98) il legame con il rito dell'Eucarestia (cervo, centauro e coppa al riq. 17). En-
trambi i riquadri si trovano all'estremitä del braccio orizzontale della croce che divide
il soffitto di Zillis!

Tutto il ciclo ed i significati intravisti fanno riecheggiare l'idea di sacrificio-morte-
resurrezione.

L'abbiamo ravvisato pure in:

• rappresentazioni di morte violenta (riq. 15, 19, 20, 26, 32, 38, 41, 48)

• figure di draghi aggrovigliati con appartenenza alia linea si - fa - do.

Nella tesi si e cercato, collegandoci al pensiero di Marius Schneider, di collegare cia-
scuna delle 48 rappresentazioni alia propria nota simbolica.

Era nostra intenzione approfondire tali supposizioni che risulteranno al lettore come
accenni o stimoli ad una propria ricerca.

Per avvicinarci al suono specifico di ogni creatura abbiamo osservato ogni attributo ad

esso congiunto (ascia - lancia - sella - tromba - ali - piume - coppa - corna
Dal risultato di queste associazioni mistiche tra animali e suono, si e intravisto che i

due rami della croce iscritta sul soffitto di Zillis richiamano, sia in verticale (dal riq. 5 al

riq. 29) che in orizzontale (dal riq. 41 al riq. 17), una possibile interpretazione musicale:

1. Braccio orizzontale della croce come asse dei riti di iniziazione:

• battesimo (riq. 98)

• tentazione (riq. 99, 100 e 101)

• eucarestia (riq. 17), dove troviamo il simbolo della coppa collegabile alia festa del
Corpus Domini ed al mese di giugno.

143



Studi e ricerche

Tali riti stanno nel gruppo ideologico del do, dove ritroviamo l'idea di:

• LEGGE DEI GEMELLI: Cristo e Diavolo quali gemelli opposti come cielo ed inferi.

• RITI DI GUERRA: due draghi aggrovigliati nella lotta

• RITI DI PROSPERITA': Gesü trasforma l'aequa in vino (Gv, II, 1) riq. 104; presenza
del cervo (corna e coppa collegati all'idea di abbondanza) riq. 17

• PARADISO E INFERNO: le tre tentaziom (riq. 99, 100 e 101) e Farrivo dei due angeli
serviton (riq. 102).

2. Rraccio verticale della croce come asse sacrificale si - fa - do. In esso ritroviamo il
simbolo della Via Lattea, ponte o arco terminante in due spirali (solstizi). Le spirali sono
simboleggiate dal cigno a sua volta associato all'arpa, il cui ruolo si svolge sulla linea si

-fa - do (morte e resurrezione), dove le arpe vengono suonate a coppie. A Zillis osservia-
mo propnamente le due sirene con le arpe, poste alle due estremitä del braccio verticale
della croce.

Nell'elenco che segue abbiamo riportato per singola raffigurazione (48 riquadri), il
suono specifico associato, quale lpotesi di lettura simbolico-musicale. La successione dei
riquadri riguarda il cielo esterno delle acque, del soffitto dipinto di Zillis:

1. Angelo del vento del sud
2. Drago
3. Gallo
4. Sirena con tromba

5. Sirena con arpa

6. Sirena con violino
7. Aquila
8. Drago
9. Angelo del vento del nord

10. Seconda pesca miracolosa
11. Giona sale sulla barca
12. Remora
13. Donna e Caladrio-piviere
14. Oca
15. Volpe che sacrifica un gallo
16. Scimmia su pesce
17. Centauro abbevera cervo
18. Adamo su pesce

19. Lupo e vittima

re - do (angelo e tromba)

fa - re

fa oppure si - fa
si (pesce) - la (sirena) - re (tromba)

oppure tntono si - fa (fuoco: ca-
pelli - acqua)
si - fa - do (fuoco: capelli e archi -

acqua e arpa)

si - ja - do

do

re - fa (drago di colore chiaro)
do - re (tromba e angelo)
do/sol - mi/si (riti di prosperitä)
u - fa (balena)

ja (pesce salvatore)

si - fa - do riti di medicma)
do (voce di gola) - fa (anatra)

si - fa - do

fa oppure si - fa (pesce e scimmia)
si - fa - do

do (simbolr ascia doppia - ideologia:
eco, nascita delle amine - persone:
antenati)
si -fa - do (simboli: lancia. «Cos! ap-
partengono alia linea si - fa - do le
frecce che vengono lanciate m ocea-

144



Studi e ricerche

20. Orsa strangolata da serpente
21. Cammello con coltello

22. Orsa-lupo

23. Leone
24. Ariete
25. Angelo del vento

26. Drago e serpente

27. Drago
28. Sirena con tromba
29. Sirena con arpa
30. Sirena con violino
31. Oca

32. Drago e serpente

33. Angelo del vento

34. Gallo
35. Drago

36. Cinghiale
37. Capra
38. Volpe che sacrifica Caladrio-piviere
39. Caladrio-piviere
40. Salamandra e nereide

41. Lotta di draghi

42. Liocorno
43. Elefante
44. Leone

45. Orsa-lupo

46. Cinghiale
47. Ariete
48. Cane morde cervo

sione della Luna nuova, ...» in M.
Schneider, Gli animali simbolici, p.
242)
do - mi (orsa e sacrificio violento)

fa diesis (coltello) e mi bemolle
(ariete e deserto)
do (orsa, resurrezione) re (lupa posi-
zione in firmamento sud)

fa (sole, capelli, regalitä)
mi bemolle
do - re (angelo re - tromba metalli-
ca do - tromba coccio re - nasci-
ta do)
si - fa - do (sacrificio) oppure/a - mi
(drago, sacrificio violento)

fa
la (sirena) - re (tromba)
si - fa - do (arpa)
la (sirena) - fa (corde violino)

fa (vicinanza a drago e a sirene) - do

(voce di gola)
si -fa - do (sacrificio) oppurefa - mi
(drago, sacrificio violento)
do - re oppure mi (33 anni morte
di Cristo)

fa (gallo) - do (resurrezione)

re (drago di colore chiaro, vicinanza
cinghiale e capra)
mi - si (asse sacrificale-medico)

fa (tremolio voce della capra)
si - fa - do (morte violenta)
do (resurrezione)
si - fa oppure do/sol - mi/si (riti pro-
speritä)
do - fa (riti di guerra, legge dei
Gemelli)

do - si
do

fa
do (orsa) - re (lupa, posizione in
firmamento sud)
mi - si (asse sacrificale-medico)
mi bemolle
si - fa - do (sacrifici violenti) oppure
si - fa (inverno)

145


	Il retablo di Zillis

