
Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani

Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 70 (2001)

Heft: 1

Artikel: Il retablo di Zillis

Autor: Rémy, Samoa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-53753

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-53753
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SAMOA REMY

II retablo di Zillis

la parte

Chi ha giä avuto I'occasione di ammirare il soffitto della Chiesa di San Martino di
Zillis, sarä rimasto affascinato dai 153 riquadri (105 interni e 48 esterni) che riportano
immagini fantastiche e figure bibliche. Si tratta di una tradizione che risale alia remota
antichitä e al Medioevo, un immaginario plurisecolare popolato di animali esistenti e co-
muni ofavolosi ed esotici che alVorigine sostituivano la scienza, deliziavano la fantasia o
contribuivano alia morale.

Samoa Remy ci propone un'ajfascinante lettura simbolica di alcuni riquadri del ciclo
esterno del retablo di Zillis, una lettura corredata da una serie di immagini che permettono
al lettore di orientarsi meglio.

II testo qui pubblicato e un estratto della tesi di diploma che Samoa Remy ha sostenuto
nell'anno accademico 1998/99 presso I'Accademia di Belle Arti di Firenze.1

Samoa Remy, nata nel 1974 a Mendrisio (TI), dopo diversi anni di corsi di pittura e

dopo aver conseguito la maturitä, ha ottenuto il diploma di pittura presso I'Accademia di
Belle Arti di Firenze. Attualmente e all'Accademia di Belle Arti di Oslo per perfezionare lo
studio dell'incisione. Attiva come pittrice, soprattutto nell'ambito delFajfresco, Samoa Remy
vanta giä una serie di mostre collettive in Ticino, Italia e Norvegia.

Sono tre, i principali motivi che ci spingono ad accogliere questo contributo: d'accordo
con l'autrice, pensiamo che per chiunque sia affascinante scoprire un mondo simbolico che

ancora oggi, senza che ce ne rendiamo conto, si nasconde nella nostra eta moderna cost

spoglia di mitologie; in secondo luogo e sempre un obiettivo dichiarato della nostra rivista
dare spazio, per quanto ristretto, agli studi di giovani ricercatori; e infine speriamo — con
l'autrice — che questo contributo possa costituire uno stimolo e un aiuto per una lettura in
loco dei riquadri di Zillis.

(V.T.)

1 II titolo della tesi di diploma e: II retablo di Zillis. paralleli d'immagini con le creature dipinte nella chiesa
di San Martino a Zillis, Accademia di Belle Arti di Firenze. Scuola di Pittura del Professor Giorgio Ulivi
- Corso complementare di Storia dello spettacolo, anno accademico 1998/99, relatore Prof. P. Beni.

22



Studi e ricerche

La chiesa di San Martino di Zillis

Tutte le immagini riprodotte in questo articolo sono di Peter Heman.
Eccetto questa, le altre sono originariamente a colori.

23



Studi e ricerche

INTRODUZIONE

All'origine di questa ricerca sta il soffitto dipinto di Zillis e la meraviglia sempre nuo-
va nel volgere lo sguardo verso l'alto!

Nell'affrontare questo studio, e stato necessario innanzitutto configurare il «tragitto
del viaggio».

II soffitto dipinto e un'enorme opera di 153 riquadri dipinti. La decisione iniziale e

stata spontaneamente quella di osservare i 48 riquadri del ciclo esterno: la cornice di
Zillis.

La curiositä che ha avvicinato alle figure animali, al loro ritmo e carattere e all'univer-
so simbolico ad essi collegato, e nata dall'osservazione attenta ed e cresciuta in partico-
lare grazie alia lettura dei testi di Marius Schneider e di Louis Charbonneau-Lassay.

Lo studio percorre, figura per figura, i 48 riquadri del ciclo esterno delle acque di
Zillis.1

II nostro tentativo e di condurre ad una visione simbolica il piü totale possibile. A
questo punto si crea il paradosso! Piü si cerca di approfondire i simboli collegati ad una
creatura animale, piü si rivela un ritratto ricco di contrari.

Ogni essere vivente e un inno alia lode del Creatore e riflette a sua volta la comples-
sitä della natura: celestiale ed infernale.

Nella ricerca si e tentato di esporre un ritratto simbolico preciso e attento per ogni
creatura; sono cost stati presi in considerazione dettagli che contribuivano a rafforzare
determinate ipotesi.

Un esempio sta nel particolare osservato sul petto delle figure ai riquadri 4, 17, 28 e
98: una circonferenza creata da sette punti esterni ed uno centrale.

La lettura di ogni rappresentazione si e quindi svolta in due momenti: una descrizione
precisa e ricca, attenta ai dettagli che sottolineano il carattere del simbolo, nel quale l'in-
teresse e diretto all'importanza della linea nelle raffigurazioni; attraverso essa, l'autore di
Zillis, ha sottolineato forza, carattere e ritmo di ogni figura. Invitiamo quindi alia contem-
plazione.

In un secondo momento si e cercato di dare un ritratto simbolico dell'animale (creatura

fantastica) riferendoci a diversi Bestiari cosi da ampliare la visione, lasciando aperte le
ipotesi.

Lo scopo e di evidenziare il fatto che la realtä e ondulatoria. Tale e la vita!
I 48 riquadri con rappresentazioni di animali ibridi che si susseguono a Zillis hanno

risvegliato suoni e ritmi. Diggiä osservando il loro habitat, sentiamo lo scroscio delle
acque e risuona l'eco dei loro versi. II rimbombo di tutte le loro voci crea un concerto, ri-
flesso della Rivelazione divina.

1 Nella seguente pubblicazione ci siamo limitati alia lettura di alcuni riquadri quali: riq.3- il gallo-pesce;
riq.4,5,6- le Tre sirene musicanti; riq.10- la II pesca miracolosa; riq.14- l'oca-pesce; riq.17- centauro che
abbevera un cervo-pesce; riq.41- draghi aggrovigliati nella lotta; riq.42- liocorno-pesce.

24



Studi e ricerche

La tesi ha come finalitä l'approfondimento dei simboli animali inclusi nelle 48 rap-
presentazioni della cornice di Zillis ed abbinati al riquadro centrale (riq. 101) dell'opera.

II perche di tale scelta riassume l'idea di centro, perno (Cristo) e di perimetro (Univer-
so), esposta al cap. 6, al paragrafo «La III tentazione». La rappresentazione del Cristo e
del Diavolo racchiude il principio del sacrificio nel quale l'opposizione b necessaria al-
l'armonia.

Ad ogni figura corrispondono degli attributi. Tale ritratto e stato svolto col tentativo di
mettere in luce la totalitä del simbolo, ovvero l'ambivalenza racchiusa in ogni veritä.

In ogni simbolo convivono tutti gli opposti. Questo principio spicca nella rappresentazione

del riq. 101. Emblemi degli opposti: Cristo e il diavolo.

Per ogni riquadro b stata inoltre presa in considerazione la specifica posizione (il nu-
mero). Le considerazioni a tal punto sono sorprendenti!

Poiche ogni animale ha un suo grido e ritmo, a ogni animale corrisponde dunque uno
spicchio del cosmo.»2

Applicando la teoria sonoro-visiva di Marius Schneider, ogni creatura favolosa e stata
collegata ad una nota musicale. I parallelismi sono comunque delicati da precisare. Van-
no quindi letti come supposizioni.

I libri di Rene Guenon sono alia base della lettura simbolica ed in particolare il pre-
zioso testo «Simboli della Scienza sacra», che configura il simbolismo come un scienza
esatta.

E stata cercata per ogni simbolo la sua presenza nei testi biblici e sono state riportate
le diverse immagini trovate.

Credo che ciö abbia arricchito ed aperto estremamente la lettura, soprattutto perche
ogni creatura b infine un riflesso delle dualitä prime: Cristo e Satana.

NOTA

Aggiungiamo infine che il territorio Elvetico e ricco di testimonianze simboliche. Ne
e un esempio grandioso il soffitto dipinto di Zillis. Un altro particolare interessante si
riferisce al nome della cittä di Lausanne, situata ad ovest della Svizzera, tappa del pelle-
grinaggio verso Compostella.

All'origine Lausanne si diceva Lousonna, composto da Lou, Leu, che in celtico signi-
fica corvo e da Sonna, il sole. Corvo del Sole, Corvo della luce.

La stessa radice Lou, lega la cittä a tutte quelle che hanno lo stesso radicale, trasfor-
mato a volte in Lu, Leu, Ly e che descrivono una spirale a partire dal cuore della Francia.3

Questo e soltanto un invito alia ricerca di un mondo simbolico ancora vivo e nascosto
attorno a noi.

2 M. Schneider, Pietre che cantano, Parma 1980, p. 8
3 cfr AA.VV., Merveilleuse Notre Dame de Lausanne, Editions du grand-Pont, Lausanne 1975.

25



Studi e ricerche

IL SIMBOLO DELL'ACQUA

L'eau ainsi est le regard de la terre
son appareil ä Yegarder le temps.

Paul Claudel

(L'oiseau noir dans le soleil levant)

Lasciando scorrere l'occhio sulla cornice del plafone dipinto di Zillis, ci accorgiamo
che ben 44 delle 48 raffigurazioni nuotano o navigano in ambiente acquatico. Ben 41
creature fantastiche sono ibridi a coda di pesce o a coda di drago. Altri 3 riquadri ospi-
tano delle scene con barca: in due di esse (riq. 10 e riq. 12) vi e la presenza del pesce,
mentre al riq. lie anticipata la scena di Giona che verrä comunque inghiottito da un
grosso pesce: una balena; il pesce e preannunciato.

Consideriamo le tre scene ai riquadri 10, 11, 12 come scene di pesca:
• La II pesca miracolosa
• Giona ripescato da Dio ed inghiottito dalla balena
• I cristiani (barca) sono guidati da una remora (simbolo di Cristo), quale immagine

dei fedeli pescati da Dio.

E quindi continuamente presente l'idea del corso d'acqua quale luogo di peccato e
redenzione dei fedeli. Essi avanzano verso o contro corrente.

«Giä in epoca precedente il cristianesimo era viva l'usanza di rappresentare le anime
umane come pesci che nuotano tra le onde del mare ed i corsi d'acqua dolce».

«E stato pero con l'arte cristiana che questa immagine simbolica e divenuta piü fre-

quente, in ragione soprattutto del brano di S. Marco dove si dice che Gesü fa dei suoi
apostoli dei "pescatori d'uomini", dei pescatori di quel genere di pesci a cui essi stessi,
in precedenza, erano appartenuti».

«Fin dai tempi molto antichi, inoltre, i primi dottori ci hanno insegnato che nelle Scrit-
ture dell'Antico Testamento il Messia era stato definito come un pescatore di anime.»4

«La profezia di Abacuc dice infatti del Signore: "Egli raccoglie tutti nel suo amo - tira
le reti - raccoglie le reti - e per questo egli se ne rallegra; egli giubila: egli sacrifica alia
sua rete da pesca ed offre incenso al pesce da lui pescato"».5

«Egli — dice S. Gregorio di Nazianzo — ha voluto farsi pescatore per potere essere in
grado di cavare il pesce, ovvero l'uomo che naviga nelle acque incostanti e pericolose
della vita, fuori dall'abisso».6

A Zillis, le creature ibride a coda di pesce sono propriamente un emblema del fedele
continuamente soggetto al movimento, alia presenza fluida di tutti i contrari: bene e male,
luce e notte, sole e luna. In questo senso le acque sono incostanti, ovvero soggette al
movimento perenne.

4 L. Charbonneau - Lassay, II Bestiario del Cristo, Roma 1995. vol. II, p. 373.
5 Abaduc, Profezie I, 15-16 in L. Charbonneau - Lassay, ibidem, vol. II, p. 373.
6 S. Gregorio Di Nazianzo, Orat. XXI, 1, in L. Charbonneau - Lassay, ibidem, vol. II, p. 374.

26



Studi e ricerche

Secondo gli studi precedenti su Zillis, si ipotizza la presenza di 4 scene di pesca; noi
abbiamo affiancato una nuova interpretazione nella quale ravvisiamo ben 5 scene di
pesca. Oltre alle tre giä viste (ai riq. 10,11,12) identifichiamo le due raffigurazioni ai riqua-
dri 16 e 18 come rappresentazioni di scene di pesca.7

«L'acqua e origine e veicolo di ogni forma di vita».

«Nella tradizione ebraica e cristiana l'acqua simboleggia innanzitutto l'origine della
creazione».

Tuttavia, come avviene per ogni simbolo, l'acqua presenta anche un'ambivalenza totale

ed a tutti i livelli.
«£ fonte di vita e fonte di morte, creatrice e distruttrice».8

L'ambivalenza esprime bene il paradosso seguente: il rigore divino coincide con la
sua misericordia.

Le acque di Zillis manifestano pienamente la coesione sopra citata: notiamo numerose
rappresentazioni di sacrifici, simboli di morte (ai riq. 15, 19, 20, 26, 32, 38, 41 e 48)
affiancati o seguiti da raffigurazioni di animali che esprimono simbolicamente la nascita,
il mattino, la primavera.

Diggiä ogni creatura fantastica include in se la dualitä possedendo una doppia natura:
la coda di pesce o drago a natura acquatica o ignea ed il corpo appartenente ad un'altra
creatura: emblemi che incarnano la tensione verso il bene e il male.

L'idea di acqua primordiale, estensione senza limiti che si presenta sovente come l'im-
menso vivaio di tutte le possibilitä, e molto antica.

I babilonesi (a partire dal 2500 a.C.) creano in progressione una cosmogonia che pre-
suppone anche l'esistenza di un caos liquido.

Anche nella Bibbia «E lohim il Signore», il Dio creatore che dimora quale maestro
assoluto della sua opera, lascia planare il suo soffio sulle acque originarie, le avviluppa.

£ attraverso l'acqua che Dio assicura l'ambiente vitale per le sue creature, non solo

per conservarle, ma anche per purificarle, restaurarle.9

Dio separa le acque superiori, che corrispondono alle possibilitä informi, dalle acque
inferiori, che corrispondono alle possibilitä formali: «Dio fece il firmamento, e separö le

acque che sono sotto il firmamento da quelle che stanno sopra il firmamento».10

I 48 riquadri dipinti nella cornice del plafone di Zillis rappresentano le acque inferiori,
le acque primigenie.

7 Approfondiremo l'interpretazione al cap. III. 2 della Tesi.
8 J. Chevalier - A. Gheerbrant, Dizionario dei simboli, Milano 1994 p. 6, voce «acqua».
9 M. COCAGNAC, Les symboles bibliques, lexique theologique, ed. du Cerf, Paris 1993, p. 53, cap. «L'eau».
10 Gn, 1,7.

27



Studi e ricerche

Sorgente e fiume provenienti dall'abisso, concepiti come una riserva di feconditä; vora-
gine che puö comunque essere risentita come una forza caotica, insondabile, inquietante:

«Le acque lo avevano nutrito,
l'abisso lo aveva fatto innalzare
inviando i suoi fiumi...».11

L'acqua viva, l'acqua di vita si presenta come un simbolo cosmogonico.

Nella chiesetta di S. Martino a Zillis, le creature che avanzano tra le acque, rappre-
sentano il ciclo interminabile della vita, riflesso dei movimenti del cosmo che includono
inizio e fine perpetui!!!

IL PASSAGGIO DELLE ACQUE

- LETTURA SIMBOLICA
DEL CICLO ESTERNO
DIPINTO A ZILLIS -
II gallo-pesce

Al terzo pannello, dopo il drago, segue
la figura di un gallo con la coda di pesce.

In quanto animale favoloso va considerate

come una relazione di suoni e di con-
sonanze mistiche. Affronteremo dapprima il
ritmo ed il simbolismo del gallo.

Inizieremo probabilmente in maniera
inconsueta (ma cercando di dare l'impron-
ta a questo passaggio), citando una favola greca: «il soldato Alectryon aveva prestato poca
attenzione durante una guardia a cui era stato incaricato da Afrodite ed Ares. II dio della
guerra allora l'aveva tramutato in gallo, affinche potesse divenire piü vigile».12

Da questo racconto possiamo giä disegnare un tratto del carattere del gallo: la qualitä
della vigilanza. E possibile anche scorgere un legame con il carattere bellicoso (il gallo
era prima un soldato).

A conferma di cio aggiungiamo che presso gli antichi scandinavi, «il gallo innalza il
suo canto nel Valhalla, il gallo che canta e lancia alia terra, e nel segno di Hele, il richia-
mo della guerra». Risuona la voce del gallo rosso Fjalar (da notare che il nostro gallo di
Zillis e pure rosso-bruno), ad «annunciare il Ragnarok, ovvero la fine del mondo, il cre-
puscolo degli Dei».13

11 fit, XXXI, 4.
12 L. Charbonneau - Lassay, Bestiario, vol. II, p. 222.
13 L. Charbonneau - Lassay, ibidem, vol. II, op. cit., p. 224.

28



Studi e ricerche

D'altronde la lotta dei galli (carattere guerriero) e da situare nella zona si - fa (si
pesci; fa gallo).

Da un'altra tradizione nordica risulta che il gallo «sorveglia l'orizzonte dai rami piü
alti del frassino Igdrasil per avvertire gli dei quando i giganti, loro eterni nemici, si pre-
parano ad attaccarli».14

II gallo in questo caso e identificato come il protettore e guardiano della vita.
Se osserviamo l'atteggiamento della figura del ciclo esterno di Zillis brilla nella sua fiera

vigilanza15: il gallo e impettito, le ali aperte e dignitose stanno parallele dietro al collo e
sottolineano la tensione della curva del petto coraggioso e bellicoso. Le zampe sono entram-
be portate in avanti e formano un angolo simile alle gambe di un cavallo al galoppo.

A controbilanciare l'annuncio della fine del mondo (dato da Ragnarock), secondo il
principio di tesi e antitesi, risulta che il gallo rappresenta la resurrezione. Esso e anche
il simbolo della voce di Cristo che «chiama le anime alle preghiere e le fa passare dal-
l'ombra della vita materiale alia prima luce della vita spirituale».16

Inoltre a proposito del canto del gallo: «e squillante nella notte (alba) e rassicura la
famiglia della quale egli e lo sposo ed il padre fecondo, manifestando la sua invisibile
presenza cost come il Cristo salito al cielo si comporta con la propria famiglia terrestre».
«Ogni mattino la rinascita del giorno, dopo la notte che stende sulla terra l'ombra ed il
silenzio, e come una sorta di resurrezione».17

La notte si corica, il giorno si leva.

II tutto accentua il principio del sacrificio reciproco tra sole e luna.

II Gallicinium (canto del gallo) ha rivestito anche il ruolo della voce di Cristo che
chiama le anime alia preghiera. Charbonneau cita a tal riguardo una poesia di Jean
Racine:

L'oiseau vigilant nous reveille;
E ses chants redoubles semblent
chasser la nuit;
Jesu se fait entendre ä l'äme qui
sommeille
Et l'appelle ä la vie ou son jour nous
conduit.
Quittez, dit-il, la couche oisive
Ou vous ensevelit une molle langueur:
Sobres, chastes et purs, l'oeil et l'äme
attentive,
Veillez: je suis proche et frappe ä votre
coeur».18

14 J. Chevalier - A. Gheerbrant, Dizionario, op. cit., p. 482, voce «gallo».
15 La figura del gallo & maggiormente leggibile nella copia eseguita al riquadro numero 34.
16 L. Charbonneau - Lassay, ibidem, vol. II, op. cit., p. 231.
17 L. Charbonneau - Lassay, ibidem, vol. II, op. cit., p. 228 e 234.
18 J. Racine, Hymne traduit du Br&viaire in L. Charbonneau - Lassay, ibidem, vol. II, p. 232.

29



Studi e ricerche

«II canto del gallo mattutino e esplosione di vita nel mondo ancora tenebroso, primo
grido di guerra all'inerzia».

Si puö considerare l'accostamento al Dio del giorno, essendo il gallo l'uccello che prima
di tutti gli altri desidera l'aurora e la invoca con ripetute grida: «il gallo b il profeta del
giorno ed egli annuncia ancora nel mezzo della notte l'avvento certo della luce del sole.»19

II suo canto e ardente e si sente anche da lontano.
Se ora consideriamo il ciclo esterno dipinto a Zillis, sentiamo scaturire questo suono di

fanfara che il gallo fa riecheggiare e che sovrasta, al mattino, le grida degli altri animali!
Se immaginiamo il flusso di vita e morte che caratterizza il ciclo esterno, potremmo

considerare la posizione del gallo in allerta, come la scintilla che risveglia la vita spin-
gendo le acque a scorrere.

E d'altronde incontestabile che il flusso delle acque e pure simbolo di caos: nelle acque
scorrono anche forze maligne (a conferma della legge del cosmo).

Ma «cosi vuole la natura: non vi e cosa che non abbia la sua controparte», direbbe
Plinio.20

Aggiungeremo al ritratto, l'aneddoto che consacra il gallo a Dio della medicina (l'ani-
male di Esculapio), poiche si attribuivano a questo uccello dei poteri di dominio sulle

potenze maligne. Molti credevano che il canto del gallo potesse mettere in fuga quei de-
moni della notte che si aggirano attorno a noi.21

£ inoltre da sottolineare la posizione del gallo al riquadro 3.

Ogni equivalenza costituisce l'espressione di un ordine ritmico superiore! Conoscia-

mo l'importanza simbolica del numero 3 (trinitä, simbolo di unione cielo-terra, e pos-
siamo immaginare che la posizione del secondo gallo (al riquadro 34) che segue l'angelo
al riquadro 33 (trentatre anni, la morte di Cristo) non sia una corrispondenza casuale.

Cosi noi, quali osservatori, possiamo avere l'impressione di conoscere nuovi profondi
segreti di bellezza e rigore.

Secondo Maometto «tra le creature di Dio vi e un gallo la cui cresta e sotto un trono,
gli artigli sulla terra inferiore e le ali nell'aria. Quando i due terzi della notte sono passati
e non ne rimane che un terzo, egli batte le ali e poi dice: «lodate il re santissimo, degno
di lode e di santitä, cui nessuno e uguale.» allora tutti gli animali battono le ali e tutti i
galli cantano».22

A proposito del circolo esterno del plafone dipinto a Zillis, possiamo ricordare che la
cornice comprende 48 riquadri. Se consideriamo il ciclo esterno di Zillis come la notte
(con 48 unitä), ci accorgiamo che nel momento in cui i due terzi sono passati [(48:3)x2=32]
ci troviamo all'angolo dell'angelo dei venti (probabilmente Oriens) e appare di seguito il
nostra gallo in lode al Santissimo.

19 L. Charbonneau - Lassay, ibidem., vol. II, op. cit., p. 222.
20 Plinio, Storia Nazionale, L. VIII, XXIV, in L. Charbonneau - Lassay, ibidem, vol II, op. cit., p. 239.
21 cfr. L. Charbonneau - Lassay, ibidem.
22 J. Chevalier - A. Gheerbrant, Dizionario, op. cit., p. 483, voce «gallo».

30



Studi e ricerche

£ stata rimarcata in precedenza la corrispondenza tra il gallo e il suono/a (Monte di
Marte). Ricordiamo a tal proposito che «gli animali non sono una nota musicale bensi una
materializzazione del suono».

Ora, «secondo la concezione megalitica la montagna di Marte che si eleva nella mandor-
la dei Gemelli, non solo b il luogo mistico dell'inversione, della residenza degli antenati, dei
giudici e il mondo intermedio fra Dio e gli uomini, ma anche il monte della gloria, della
morte e del rinascere» (morte di Cristo a trentatre anni, al riquadro 33, resurrezione-gallo al

riquadro 34) «e la fonte eterna della vita». «Convergono li tesi ed antitesi».23

Non possiamo ignorare la natura-ritmo del pesce (osserviamo che il nostro gallo ha
una coda di pesce). Credo sia opportuno ricordare Pimportanza che riveste la figura pesce
all'interno del ciclo di Zillis, in considerazione del fatto che il numero 153 dei riquadri
dipinti era ritenuto il numero dei 153 pesci della IIa pesca miracolosa sul mare Tiberiade.
Questa era la terza volta che Gesii si manifestava ai discepoli, dopo essere risuscitato dai
morti (Gv, XXVI, 6).

Del resto il sacrificio cristiano del pesce fu adottato anche per rappresentare in modo
ermetico il fedele del cristianesimo, il suo discepolo. Inoltre i primi cristiani designarono
se stessi come «figli dell'Ichtus Celeste», il «Grande Pesce», «il Divino Pesce» che essi
dovevano sempre imitare in tutto: «Noi piccoli pesci — scriveva nel II sec. Tertulliano -
secondo il nostro Pesce Gesii Cristo, noi nasciamo nell'acqua (battesimale) e possiamo
essere salvati solo restando nell'acqua» ovvero nella fede del battesimo.24

Sarebbe comunque eccessivo attribuire alle creature fantastiche dipinte a Zillis, l'im-
magine di fedeli che nuotano tranquillamente tra la flora acquatica.

Si tratta ora di considerare comunque una serie di osservazioni riguardanti sia dei
dettagli appartenenti alle creature favolose, che delle equivalenze numeriche.

Abbiamo visto che il gallo dipinto nel riquadro 3 (e 34) ha una coda di pesce che
termina senza biforcazioni. La coda non forma un tutt'uno con il corpo del gallo ma sem-
bra unita ad esso per mezzo di una cintura rossa (o di un grande anello). Ora basterebbe
spiegare la presenza della cintura dicendo che essa «rappresenta il legame tra chi la in-
dossa e l'immagine che rappresenta».25

Crediamo comunque che oltre a tale significato, il simbolo della cintura spieghi in un
certo senso la fräse che Cristo annuncia a Simone Pietro durante la famosa pesca miracolosa

(dei 153 pesci!!): «Pasci le mie pecorelle. In veritä, in veritä ti dico: quando eri piü
giovane ti cingevi la veste da solo, e andavi dove volevi; ma quando sarai vecchio tende-
rai le tue mani, e un altro ti cingerä la veste e ti porterä dove tu non vuoi».26

In questo passaggio della Bibbia il significato e comunicato dal segno della cintura. A
Pietro e affidata la cura di reggere in suo nome il gregge. Ora, abbiamo giä espresso il

23 M. Schneider, Animali, op. cit., p. 252.
24 L. Charbonneau - Lassay, ibidem, vol. II, op. cit., p. 315.
25 J. Chevalier - A. Gheerbrant, ibidem, op. cit., p. 279, voce «cintura».
26 Gv, XXI, 18.

31



Studi e ricerche

legame tra il simbolo dei pesci ed i fedeli ed e da considerare evidente lo stesso legame
con il simbolo del gregge.

Spicca cosi l'importanza di tale passaggio della Bibbia, il quale allude pure al triplice
rinnego di Pietro.

Accenniamo unicamente l'ipotesi che le creature favolose dipinte a Zillis, per la loro
particolare coda collegata al corpo attraverso una sorta di cintura, possano rappresentare
il fedele, i suoi discepoli. Passano davanti ai nostri occhi come i Pagani convertiti di cui
il discepolo Pietro aveva giä avuto una visione «un oggetto, simile ad una grande tovaglia
scendeva come calato dal cielo per i quattro capi e giunse fino a me. Fissandolo con at-
tenzione vidi in esso quadrupedi, fiere e rettili della terra e uccelli del cielo. E sentii una
voce che mi diceva: Pietro, alzati, uccidi e mangia! Risposi: Non sia mai, Signore poiche
nulla di profano e d'immondo e entrato mai nella mia bocca. Ribatte nuovamente la voce
del cielo: quello che Dio ha purificato tu non considerarlo profano. Questo avvenne per
tre volte e poi tutto fu risollevato di nuovo nel cielo».27 28 29 '

E nostra intenzione lasciare aperta tale riflessione, non senza essere convinti della stret-
ta relazione tra la visione di Pietro e la creazione delle immagini del ciclo esterno di Zillis.

Ritornando al simbolo del pesce vorremmo aggiungere che nella cornice dipinta a Zillis
sono comprese 28 figure con coda di pesce e cintura.

Secondo Schneider «II pesce e la barca mistica della vita, un fuso che fila il cielo della
vita seguendo lo zodiaco lunare».30 Questa citazione accostata alia presenza di 28 figure
con coda di pesce e cintura potrebbe gettare nuova luce sulla nostra interpretazione.

Crediamo sia necessario spiegare l'importanza del numero 28 attraverso il numero 7:

«sette indica la totalitä degli ordini planetari ed angelici, la totalitä delle dimore celesti,
la totalitä dell'ordine morale, la totalitä delle energie, principalmente sul piano spiritua-
le. Rappresenta un ciclo completo, una perfezione dinamica». Ogni periodo lunare dura
sette giorni ed i quattro periodi del ciclo lunare (7x4=28) chiudono il ciclo. Filone osser-
va a questo proposito che la somma dei sette primi numeri (1+2+3+4+5+6+7) giunge alio
stesso totale: 28!31

A proposito del pesce visto come fuso diremo che, l'Albero della vita racchiude nella
radice e nel tronco l'elemento liquido che e la base della vita umana ed e per questo che
nelle rappresentazioni antiche alia base dell'albero veniva anche rappresentato un pesce
che, con la sua forma fusiforme, rievoca l'idea del sacrificio reciproco.

Abbiamo giä accennato al fatto che il nostro pesce-gallo o gallo-pesce si trova nella zona
mistica si - fa, dove ritroviamo il pesce salvatore che resiste ad interpretazioni di carattere

27 «Secondo Luca, fu Pietro che, almeno idealmente, ammise per primo i pagani nella chiesa. In simile pro-
spettiva il concilio di Gerusalemme apparirä un po' come il seguito o la riconferma delle deliberazioni».

28 Dio stesso ha indicate a Pietro che doveva accettare l'ospitalitä di un non-circonciso.
29 Atti, XI, 5.
30 M. Schneider, Animali, op. cit., p. 299.
31 J. Chevalier - A. Gheerbrant, ibidem, op. cit., p. 374, voce «sette».

32



Studi e ricerche

sessuale, in quanto occupa la zona della vita ascetica e della morte.32 Ricordiamo ora che
nella tradizione indiana Vishnu (il conservatore del mondo, il cui compito e vicino a quello
del Salvatore) fa la sua prima manifestazione sotto forma di pesce, avverte Satyavrata che il
mondo verrä distrutto e gli ordina di costruire l'arca dove sono rinchiusi i germi del mondo
futuro.33 In questo senso possiamo considerare Vishnu come il «pesce-salvatore» A tal pro-
posito la balena svolge pure la stessa funzione, nella storia biblica del profeta Giona. Cos!
Giona rimane chiuso nel ventre della balena come Satyavrata e come Noe nell'arca, per un
periodo di oscuramento equivalente all'intervallo tra due stati nel mondo.

E ancora una volta evidente l'aspetto doppio del simbolo del pesce, collegato in questo

caso all'aspetto benefico di Mavatära (vale a dire Vishnu sotto sembianza di pesce),
«che si presenta dapprima sotto l'apparenza nefasta, quale annunciatore di un cataclisma

per poi divenire il "salvatore"».34 Cio si giustifica grazie al suo legame con le due forme
di morte e resurrezione che caratterizzano un cambiamento di stato.

D'altronde il pesce, essendo simbolo delle acque, cavalcatura di Varuna, e associato
alia nascita e alia restaurazione ciclica.35

La stessa natura ipostatica del pesce e indicata misticamente per mezzo della forma
della coda. Ed e appunto la coda a sottolineare il carattere-ritmo del pesce nelle nostre
creature fantastiche di Zillis.

Crediamo sia necessario prolungare il ritratto del simbolo pesce (proprio per l'impor-
tanza che riveste all'interno del soffitto dipinto a Zillis) e tracciarne la simbolica dei pri-
mi periodi cristiani. Leggiamo nel Bestiario del Cristo di Charbonneau che «subito dopo
la fondazione della chiesa gli apostoli stessi, nei loro primi discorsi, applicarono a Gesü
tutti i passaggi importanti delle scritture sacre di Israele che potevano convenire alia sua
qualitä di Dottore e di Redentore e, soprattutto, alia sua duplice natura divina e umana.
Tutti gli sforzi di Paolo e degli altri predicatori della nuova dottrina furono volti a far si
che questa unione mistica del Redentore e della sua chiesa realizzasse la parola biblica
"crescete e moltiplicatevi, e riempite la terra"».

E poi un bei giorno ecco un cristiano, un greco di Alessandria, si pensa, si accorse che
prendendo per iniziale di una parola ciascuna lettera della parola IXOYC, Ichtus,
«pesce» si poteva ottenere la seguente frase:

IHCOYC XRICTOC OHON YIOC COTHP

Iesous Xristos Theon Uios Soter

Gesü Cristo di Dio Figlio Salvatore36

32 cfr. M. Schneider, ibidem.
33 cfr. R. Guenon, Simboli della Scienza sacra, cap. «Alcuni aspetti del simbolismo del pesce».
34 R. Guenon, ibidem, op. cit., p. 143.
35 cfr. J. Chevalier - A. Gheerbrant, ibidem, voce «pesce».
36 L. Charbonneau - Lassay, Bestiario, vol. II, op. cit., pp. 303-305.

33



Studi e ricerche

Concludiamo, per ora, ricordando che il pesce occupa misticamente la nota si («dha»
nel sistema classico indiano, nel Sangita-Ratnakara di Sarngadeva). Si dice pure che
«Quando lascia la propria zona (si, acqua, notte, oscuritä), passando per il fuoco purifica-
tore (fa), il pesce, perde le squame per diventare uccello nella zona dell'aria».37

A proposito delle squame leggiamo in Atti degli Apostoli, IX, 18:

«Allora Anania andö, entrö nella casa, gli impose le mani e disse: "Saulo, fratello mio,
mi ha mandato a te il Signore Gesü, che ti e apparso sulla via per la quale venivi, perche
tu riacquisti la vista e sia colmo di Spirito Santo". E improvvisamente gli caddero dagli
occhi come delle squame e ricupero la vista».

Se osserviamo le code di pesce all'interno del ciclo di Zillis, sono (forse casualmente)
sprovviste di squame.

Sirena trombettista Sirena arpista Sirena violinista

Di seguito, nei riquadri 4, 5, 6 sono dipinte tre sirene musicanti; le vediamo in suc-
cessione suonare la trombetta, l'arpa ed il violino. Secondo Diether Rudloff la presenza
delle sirene ha unicamente un aspetto malefico e di tentazione. Egli scrive infatti: «I primi
padri della chiesa, sia dell'Occidente come dell'Oriente, paragonano la vita dell'essere
umano ad un viaggio in mare, ad un'avventura pericolosa, nella quale bisognava rivelare
le proprie capacitä.» «£ vero che il cristiano puö essere rassicurato dal suo arrivo al porto
ma non e ancora giunto: deve ancora raggiungere il pericoloso scoglio delle sirene che,
con i loro canti, seducenti, cercavano diggiä la perdita di Ulisse».38

Mentre Ernst Murbach lascia l'interpretazione piü aperta, affermando unicamente che
il motivo delle sirene e delle nereidi fa parte dell'ereditä del mondo pagano.

37 M. Schneider, Ammah, op. cit., p 134.
38 cfr. D Rudloff e C. Eggenberge, Zillis images de l'univers roman, op. cit., p. 38, trad, di S. Remy.

34



Studi e ricerche

Anche secondo le ricerche dell'opera diretta da Jean Chevalier e Alain Gheerbrant, per
il simbolo delle sirene prevale l'idea che esse «seducevano i navigatori con la bellezza del
volto e con la melodia dei canti, poi li trascinavano nella morte per nutrirsene».39

Charbonneau intitola il paragrafo sulla sirena «La Sirena omicida, antitesi del Crista

pescatore» e nelle descrizioni alle incisioni ritroviamo: «La sirena seduttrice...», «Le

soffocatrici...», «Una omicida: la sirena...», «Una sventatrice: la sirena...». Le descrizioni
di Charbonneau sono tese ad identificare la sirena col simbolo di Satana e delle sue se-
duzioni.40

Malgrado ciö siamo tentati di credere che la presenza delle sirene rappresenti pure
l'aspetto di armonia collegato alia musica. Riteniamo di dover considerare l'importanza
di queste ipotesi in seguito alle osservazioni di alcuni particolari che sono, secondo noi,
essenziali alia lettura dell'intero ciclo.

II primo dettaglio e visibile sul corpo della sirena che suona la trombetta; sulla parte
destra del suo busto ha un simbolo (;"•) formato da otto punti di cui uno e il centra e gli
altri sette formano una circonferenza.

Ritroviamo questo particolare sul petto della sirena che abbevera il cervo (riquadro
17) e sul petto di Cristo battezzato nel fiume Giordano (riquadro 98).

Siamo quindi lungi dal credere che questo simbolo abbia un significato malefico. Ci
chiediamo al contrario se tal segno non sia espressione di una creatura sia umana che divi-
na. Non possiamo dimenticare inoltre l'importanza delle sirene nella visione pitagorica del
cosmo descritta da Piatone: «...e sopra I suoi cerchi all'in su starsene montata una sirena,

per ciascuno, la quale e trasportata intorno ancor'essa e manda fuori sola una voce, un sol
tuono: e da tutte quante, che sono otto, risuonare il concerto una sola armonia ...».41

D'altronde anche nell'opera di J. Chevalier e A. Gheerbrant troviamo: «Da geni per-
versi e divinitä infernali esse si sono trasformate in divinitä dell'aldilä che affascinano
con l'armonia della loro musica i Beati giunti dalle isole Fortunate».

A. Gheerbrant aggiunge «ma nell'immagine tradizionale delle sirene e prevalso il
simbolo della seduzione mortale».42 A seguito di tale affermazione ci chiediamo quale sia il
significato del termine «tradizionale».

Se per tradizionale intendiamo ciö che deriva da una tradizione, c'e da domandarsi di
quale tradizione si tratta? E se per tradizione, l'autore ha sottinteso l'unica e vera tradizione

primordiale, che non ha origine umana, dalla quale tutte le altre tradizioni hanno

preso forma ed il cui centra unico e il Paese Supremo: detto «Paradesha» in sanscrito,
«Pardes» per i caldei, «Paradiso» per gli occidentali, in questo caso ci sembra che, l'uti-
lizzo non chiaro di «tradizionale», e da precisare col fatto che non esiste «un'immagine
tradizionale» se si parla di simboli, tutt'al piü si poträ tradurre con: immagini derivanti
da una tradizione.

39 J. Chevalier - A. Gheerbrant, ibidem, op. cit., p. 390, voce «sirena».
40 L. Charbonneau - Lassay, ibidem, vol. II, op. cit., p. 383.
41 Platone, Della Repubblica. Libri Died, tradotto da R. Bonghi, Torino 1900, p. 30.
42 J. Chevalier - A. Gheerbrant, op. cit., p. 390, voce «sirena».

35



Studi e ricerche

Percha, come Guenon afferma, dalla tradizione unica e suprema derivano tutte le altre
tradizioni (tra cui quella Cristiana). E nel passaggio da una tradizione all'altra si perdono
e si deformano i molteplici significati che ogni vero simbolo porta in se fin dall'origine.43

Crediamo perciö di dover rivedere il simbolo della sirena in relazione alia sua origine
da altri prototipi artistici. Consideriamo il Dio caldeo Oannes: la figura e ancora lontana
dalla rappresentazione della sirena. Ne abbiamo un esempio nella scultura di Calach: il
Dio porta un copricapo a forma di pesce, ha mani e gambe da essere umano.

«Egli era considerato il Signore della terra e delle vite che provvede a nutrire, ed anche

come il mediatore fra cielo e terra» «Presso i Fenici ed i Filistei, Oannes prese il nome
di Dagon, che sembra avere origini assire e che vuole esprimere «contemporaneamente
l'idea di pesce e l'idea di grano», in modo da evocare l'origine della vita ed il suo man-
tenimento sulla terra». «Oannes al nord ed a est dell'Eufrate, e Dagon ad ovest ed a sud
dello stesso fiume, rappresentavano gli emblemi maschili della feconditä umana ed ani-
male, ed ebbero come divinitä femminili parallele le dee Ishtar in Caldea ed Astoreth o

Atargatis in Siro-Fenicia, che vennero raffigurate sia con delle figure di donne complete,
nude ma caste, sia come degli ibridi mezze donna e mezze pesce, come piü tardi vennero
rappresentate le sirene, di cui esse sono probabilmente il prototipo artistico».44

Osservando le tre figure del ciclo di Zillis, ci colpisce il particolare della grande piu-
ma allacciata alia cintura della sirena che suona il violino. In virtu di cio Schneider cita
delle leggende sul crearsi del mondo dove la piuma ne e l'origine. Le trascriviamo anche

per la loro particolare bellezza: «Gli Yuki narrano che all'origine del mondo il creatore
Taikomol volteggiö sulle acque sotto forma di piuma, dalla quale emano un grande canto».

Secondo un'altra leggenda della medesima regione, «...il creatore, che risiedeva a

settentrione sotto forma di penna, cominciö a cantare quando si diresse verso est. Attra-
versando la spuma delle onde egli assunse a poco a poco forme umane e, allorche si mise
in testa una corona di piume, le acque cominciarono a riecheggiare». Schneider aggiunge
che «senza alcun dubbio la penna che canta volteggiando e induce le creature a rispon-
dere con un canto di gloria al Signore e direttamente ricollegabile al vento-turbine pro-
dotto dalle ali deH'uccello-tuono».45

A proposito dell'uccello-tuono, ricordiamo il legame con la figura del drago. Notiamo
inoltre che la voce creatrice piü popolare e quella del tuono (ne abbiamo un esempio nei
Cheyenne americani, nei Polinesiani).46

Sempre osservando le nostre tre sirene ci accorgiamo che le code delle stesse hanno
una grande espressione e ci inducono a leggere le tre figure come un gruppo unito che

non va disgiunto.
In effetti: la sirena trombettista e la sirena col violino suonano voltate verso la sirena

centrale con l'arpa. Possiamo pensare ad una gerarchia?

43 cfr. R. Guenon, Simboli della Scienza sacra, Milano 1994.
44 L. Charbonneau - Lassay, ibidem, vol. II, op. cit., pp. 299-300.
45 M. Schneider, La musica primitiva, op. cit., p. 30.
46 cfr. M. Schneider, Musica.

36



Studi e ricerche

A sottolineare il movimento teso verso il centro sono le code: la linea delle code creata
dalle due sirene esterne delinea la forma di due ali con una tensione verso l'esterno; cer-
cando di raffigurarle avremo quindi:

Dall'immagine percepiamo la presenza di un centro. In virtü di ciö siamo tentati di
credere che il suono prodotto dalle sirene non sia diretto a sedurre ma abbia un ruolo di
centro.

Si tratta ora di considerare l'importanza del simbolismo legato agli strumenti musicali.
Dapprima vorremmo esprimere la somiglianza notata tra le code delle sirene (in partico-
lare quella appartenente alia sirena violinista) e le radici di un albero. A tal proposito
ricordiamo che un canto polinesiano Maori dice: «la forza della procreazione, la prima
estasi di vivere e la gioia di fronte alia crescita trasformano il silenzio della contemplazio-
ne nel suono». Quel suono creö il cielo e la terra che «crebbero come alberi». La sirena
violinista della chiesetta di Zillis ha una coda che si dirama in piü estremitä ed ha una
grande piuma.

Ora, Schneider parla del dio tahitiano Taaroa che, nato da un uovo, era un uccello le
cui piume si trasformarono in alberi man mano che la procreazione progrediva. Abbiamo
un elenco di diversi simboli del suono: uovo, uccello, piume e albero; e Schneider scrive
che «essi potrebbero rappresentare la serie delle metamorfosi necessarie per realizzare la
creazione, poiche un'opera del genere non si esegue senza sforzo»!!47

Deduciamo quindi l'importanza del sacrificio della metamorfosi. Di conseguenza cre-
diamo che le sirene del ciclo dipinto a Zillis, abbiamo un'importanza centrale per quello
che riguarda il sacrificio sonoro (che e inoltre il principio dell'origine del mondo) e con-
sideriamo la presenza delle code e della piuma come una espressione della metamorfosi

presente. A sostegno di ciö, abbiamo giä accennato all'idea di passaggio da uno stato del
mondo all'altro che si configura nel ciclo esterno del soffitto dipinto (a proposito della
figura del drago).

Inoltre secondo S. Gregorio, «le piume simboleggiano la fede e la contemplazione» e

Schneider afferma che «gli angeli erano considerati simboli sonori in virtü del loro manto
di piume fruscianti».48

Le piume corrispondono all'elemento aria e sono da collegare al vento, simbolo del
pensiero, portatore del fiato e della risonanza divina.

47 M. Schneider, op. cit., p. 31.
48 M. Schneider, Animali, ibidem, p. 133.

37



Studi e ricerche

Ci resta ora da considerare il copricapo che scorgiamo nella figura centrale delle tre
sirene. Supponiamo ci possa essere un collegamento tra questa figura e il bassorilievo di
Khorsabad rappresentante il dio Dagon: l'effigie presenta pure un copricapo.

Abbiamo giä constatato che Dagon (come Oannes) evoca l'origine della vita ed il suo
mantenimento sulla terra.

Rimane da valutare l'equivalenza simbolica con gli strumenti musicali suonati dalle
sirene. Delineeremo innanzitutto il «ritratto» dell'arpa, strumento suonato dalla sirena al
centra. Iniziamo col sottolineare il ruolo mistico dello strumento arpa, che e determinata
dalla linea si - fa - do (morte e resurrezione). «Una serie di rappresentazioni nordiche
riunite da H. Panum valorizzano l'arpa quale strumento riservato ai personaggi piü eleva-
ti: re, eroi, guerrieri, bardi, tutti quanti (nell'analogia microcosmica) abitatori della mon-
tagna di Marte».49 Inoltre nel paesaggio mistico del ponte si - fa - do notiamo ad ambedue
le parti del ponte delle arpe. Aggiungiamo che l'animale simbolico associato all'arpa e il
cigno; ritroviamo cost nuovamente il compito di ponte fra il mondo terreno e quello celeste

(Iside e Osiride), ossia fra morte e resurrezione.50

Per questo, gli eroi dell'Edda chiedevano che fosse loro posta un'arpa nella tomba.

Senza dilungarci vorremmo considerare la relazione tra l'arpa ed il serpente; la
ritroviamo nei racconti epici dell'Edda dove il re Gunar nella fossa dei leoni, respinge i ser-
penti suonando l'arpa con i piedi. Schneider risponde all'interrogativo: «perche re Gunar
suona l'arpa con i piedi? Esiste sull'asse/a - la una guerra mortale tra la discendenza
della donna e quella del serpente, e questa ferirä sempre al tallone il figlio della donna

(Achille, Sigurd, Krishna) ma con lo stesso tallone (in sanscrito «talam») anche la discendenza

della donna schiaccerä il serpente. Talam (in latino «talus» pianta dei piedi) non
significa solo tallone ma anche un piede metrico e un ritmo. Per i colpi di questo ritmo
che, con la pianta dei piedi, il re imprime all'arpa, viene schiacciato il serpente maligno
e verde, il quale, essendo vittima (nota mi), si trasforma in serpente azzurro o in cigno
dentro la zona della morte (si - fa) e purificandosi (cambiando pelle) si trasforma in un
serpente solare».51

La presenza della donna e dell'elemento tallone (talam ritmo) hanno, secondo noi,
un legame con la figura della sirena che suona l'arpa. Supponendo cio si delinea un'altra
identitä della sirena (dipinta nel soffitto della chiesetta di Zillis) la quale ha il suo punto
di origine in una tradizione piü lontana: metamorfosi dall'Oannes Caldeo, o metamorfosi
in angelo musicante?

Si rivela il ruolo di ponte fra morte e resurrezione, possibile attraverso la risonanza
divina.

Accanto all'arpista ritroviamo la sirena violinista e la trombettista. Cominceremo con
l'ordinare il violino (strumento a corda) dandogli posizione all'interno del circolo delle

49 M. Schneider, Animali, ibidem, p. 174.
50 Tra l'altro Iside e Osiride che dimoravano sulla terra, non poterono risalire il cielo se non dopo aver indi¬

viduate e costruito quella via mediamente un canto.
51 M. Schneider, Animali, op. cit., p. 175.

38



Studi e ricerche

quinte. Gli strumenti a corda corrispondono al fuoco, alia vita attiva (eroica o erotica)
quindi ai capelli e alle pietre ed alia nota fa. Ci azzardiamo a collegare le corde del vio-
lino (fatte di crine) al simbolo del cavallo, animale dai molteplici significati simbolici.

Per quanto rigurda lo strumento tromba, ricordiamo il legame con il passaggio della
Bibbia «La conquista di Gerico» (Gs, V, 13). La sua nota sta tra il do e il re.

La IIa pesca miracolosa

Voltando lato troviamo le tre scene di
navigazione. Nella prima scena di pesca ve-
diamo una barca di colore rosso e due pe-
scatori discepoli. Essi tengono tra le mani
le estremitä dei fili della rete da pesca che
sollevano. Nella rete ci sono tre pesci e fuo-
ri da questa altri due pesci piü grandi nuo-
tano. La linea creata da questi due pesci
sottolinea la curva della barca ed accentua
la simmetria presente nel riquadro.

La rappresentazione e stata interpretata
come la pesca miracolosa di Simon-Pietro
a Tiberiade, che si rifä al testo «Apparizio-
ne sulla sponda del lago di Tiberiade».52

Ritroviamo nuovamente la figura dell'apostolo S. Pietro; giä avevamo notato in prece-
denza la sua presenza a proposito di:

a) i legami di Simone e Pietro con il simbolo della cintura (Gv, XXI,17)
b) l'importanza della visione di S Pietro in Atti degli Apostoli, XI,5
c) i legami tra la «pietra fondamentale» e Pietro (Mt, XVI, 18).

San Pietro, ossia il pescatore d'uomini al quale, secondo S. Luca, Gesü avrebbe rivolto
un messaggio particolare mentre camminava sulle rive del Mare di Galilea: «Lascia la tua
barca e non temere: d'ora in poi sarai pescatore d'uomini».53

Si sa che «giä in epoca precedente il cristianesimo, era l'usanza di rappresentare le
anime umane come pesci che nuotano tra le onde del mare ed i corsi d'acqua dolce.»

«E stato perö con l'arte cristiana che questa immagine simbolica e divenuta piü fre-
quente».

Continua)

52 Gv, XXI, 6.
53 Lc, V, 10.

39


	Il retablo di Zillis

