
Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani

Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 67 (1998)

Heft: 4

Artikel: La Riforma nei Grigioni 1519-1553 : una introduzione

Autor: Tognina, Paolo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-51717

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-51717
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PAOLO TOGNINA

La Riforma nei Grigioni 1519-1553
Una introduzione

Terza parte

Primi profughi italiani nelle Leghe e nei baliaggi
Mentre sul piano europeo si assiste al fallimento del parziale accordo sulla giustifi-

cazione, raggiunto tra protestanti e cattolici nei colloquio di Ratisbona del 1541, l'azione
del tribunale dell'Inquisizione, riorganizzato nei 1542, investe gli evangelici italiani33.
II vasto piano repressivo comprende anche una dura attivitä di censura che si concre-
tizza, in questo periodo, nella compilazione dei primi elenchi di libri proibiti, preludio
dell'Indice. Di fronte alia persecuzione, la fuga verso il nord rappresenta in molti casi
l'unica via di scampo34.

La maggior parte dei profughi italiani, attratta piü da Zurigo che da Ginevra, valica
i passi di S. Marco o dell'Aprica, in direzione di Morbegno e Tirano, in Valtellina, e da
Ii prosegue per Coira attraverso il Settimo o il Bernina e l'Albula. Non pochi esuli si
fermano a Poschiavo, in val Bregaglia o in Engadina; altri, non appena le autoritä retiche
lo permettono, in Valtellina e a Chiavenna. La vicinanza all'Italia, la presenza di impor-
tanti vie di comunicazione verso il nord delle Alpi e la possibilitä di predicare e inse-

gnare in italiano, sono altrettanti motivi che spingono gli esuli a rimanere nelle valli
meridionali delle Leghe e nei baliaggi35.

33 Sulla nascita dell'Inquisizione, si veda: ADRIANO PROSPERI, Tribunall della coscienza. Inquisitori,
confessori, missionan, Torino, 1996, 35-56.

34 Esiste, quale forma di resistenza alia repressione, accanto alia fuga, anche una vasta pratica 'mcodemi-
tica'. Furono numerosi gli italiani che cercarono nfugio non all'estero, ma nella propria coscienza.
'Luterani' o riformati nei cuore, per sfuggire all'Inquisizione non dichiararono pubblicamente la propria
fede, ma preferirono simulare, assumendo un atteggiamento analogo a quello del biblico Nicodemo (cfr.
Giovanni 3, 1-21). II fenomeno & stato ricostruito tra l'altro in: CARLO GINZBURG, II mcodemismo.
Simulazione e dissimulazione religiosa nell'Europa del '500, Torino, 1970.

35 Per i capitoli dedicati ai profughi religiosi italiani nei baliaggi retici e nelle valli di Poschiavo e Bregaglia,

sono state utilizzate le seguenti opere: EMILIO COMBA, I nostri protestanti, 2 voll., Firenze, 1897;
CARL CAMENISCH, Carlo Borromeo und die Gegenreformation im Veltlin mit besonderer Berücksichtigung

der Landesschule in Sondrio, Chur, 1901; DELIO CANTIMORI, Eretici italiani del Cinquecento,
Firenze, 1939; PETER DALBERT, Die Reformation in den italienischen Talschaften Graubündens nach
dem Briefwechsel Bullingers, Chur, 1948; EMIL CAMENISCH, Geschichte der Reformation und der
Gegenreformation in den italienischen Sudtalern Graubundens, Chur, 19502; FREDERIC CHURCH, I Ri-
Jormatori italiani, 2 voll., Firenze 1958; ANTONIO ROTONDÖ, Esuli italiani in Valtellina nei Cinquecento,

Rivista Storica Italiana, 88/1976, 756-791; MANFRED WELTI, Breve storia della Riforma italia-
na, Casale Monferrato, 1985; SILVANA SEIDEL-MENCHI, Erasmo in Italia 1520-1580, Torino, 1987;
ALESSANDRO PASTORE (a cura di), Riforma e societä nei Grigioni, Valtellina e Valchiavenna tra '500

321



Studi e ricerche

La contea di Bormio, la Valtellina e il contado di Chiavenna erano stati occupati
dalle truppe retiche nel 1512. Secondo gli Atti della visita pastorale del vescovo di Como
Feliciano Ninguarda, compiuta nel 1590, i baliaggi di Bormio, Valtellina e Chiavenna,
contavano circa 90'000 abitanti. La sola cittä di Chiavenna superava i 3000 abitanti ed

era perciö piü popolosa della cittä di Coira. I baliaggi, suddivisi in sei territori ammi-
nistrativi (contado di Chiavenna, terziere inferiore di Valtellina, terziere di mezzo di
Valtellina, Teglio, terziere superiore di Valtellina, contea di Bormio) governati da auto-
ritä retiche, godevano di notevoli autonomie36.

II primo esule italiano di cui si ha notizia e Bartolomeo Maturo37, un domenicano, ex-
priore del convento di Cremona, chiamato a presentarsi alia Dieta retica, a Ilanz, per
rendere conto della sua dottrina. Comander scrive a Vadiano, il 12 aprile 152938, rife-
rendogli la vicenda di questo "frater italicus" al quale la Dieta ha proibito di predicare
in Valtellina e che e stato invitato, da un delegato della Bregaglia, a predicare in quella
valle. Maturo, divenuto pastore della comunitä di Vicosoprano, predica forse anche a
Chiavenna (dove potrebbe essere stato protetto dal podestä evangelico grigionese Martin
von Capaul, di Flims) e, sicuramente, nell'Alta Engadina.

Dopo Maturo, arriva nelle valli meridionali Francesco Negri39, nato a Bassano nel
1500 ed entrato successivamente nel convento benedettino di Santa Giustina, a Padova.
In convento Negri e attratto da alcuni scritti di Lutero. Delle idee dell'agostiniano
tedesco, dice: "la sua dotrina me par una bella cosa, perche in veritä e fondata tuta su
la Sacra Scrittura"40. Nel 1525, rompendo gli indugi, parte per la Germania, stabilendosi
dapprima forse ad Augusta. Quattro anni piü tardi e a Strasburgo dove segue le lezioni
dei Riformatori Martin Bucero e Wolfgang Capitone. Nell'agosto del 1531 Comander
scrive a Zwingli comunicandogli che Negri si trova a Tirano. Stabilitosi successivamente
a Chiavenna, Negri si dedica dapprima alia predicazione. Piü tardi riprende, con grande
successo, gli studi umanistici. Opera come insegnante di lingue classiche, traduce la

e '600; Milano, 1991, SALVATORE CAPONETTO, La Riforma protestante nell'ltalia del Cinquecento,
Torino, 1992. Altri studi, relativi ad aspetti specifici dell'attivita dei profughi religiosi italiam, alia
diffusione della Riforma nei territori meridionali delle Leghe retiche o a smgole persone, saranno segna-
lati nel seguito delle note.

36 La complessa questione del governo retico sui baliaggi di Valchiavenna, Valtellina e Rormio e stata
reoentemente ripresa in: ANDREAS WENDLAND, Der Nutzen der Passe und die Gefahrdung der Seelen.

Spanien, Mailand und der Kampf ums Veltlin (1620-1641), Zurich, 1995, 37-58; per una sintesi, in
italiano. DARIO BENETTI, MASSIMO GUIDETTI, Storia di Valtellina e Valchiavenna, Milano, 1990,
87-93.

37 CHRISTINE VON HOININGEN-HUENE, Mitteilungen aus bergeller Notarsprotokollen, Bundnerischen
Monatsblatt, 1917, dice che Bartolomeo Maturo e soprannominato, in Bregaglia, 'Martin Lutter'.

38 Comander a Vadiano, 12 aprile 1529, citata in: D. CANTIMORI, Eretici, cit. (nota 35), 51.
39 Tra gli studi su Francesco Negri (1500-1564), vedi: TRAUGOTT SCHIESS, Rhetia, eine Dichtung aus

dem sechzehnten Jahrhundert, Chur, 1897 (il poema era stato dedicato dall'A. al vescovo di Coira, Lucius
Iter, definito da Negri "Haupt der Rhater"); GIUSEPPE ZONTA, Francesco Negri l'eretico e la sua
tragedia "II hbero arbitrio", Giornale Stonco della Letteratura Italiana, LXVII/1916, 265-324; LXVIII/
1916, 108-160; GIOVANNI GIORGETTA, Francesco Negri a Chiavenna, Note medite, Clavenna, XIV/
1975, 38-39; GIAMPAOLO ZUCCHINI, Francesco Negri a Chiavenna e in Polonia, Clavenna, XVII/
1978.

40 G. ZONTA, Francesco Negri, cit. (nota 39), 275.

322



Studi e ricerche

storia dei turchi di Paolo Giovio, lavora ai discorsi sulla prima decade di Tito Livio e

pubblica vari testi tra cui una grammatica latina e la celebre "Tragedia del libera
arbitrio", finita giä nel 1549 tra i libri proibiti dall'Inquisizione.

A Chiavenna giunge pure, nel 1542, Agostino Mainardo41. Nato nel 1482 a Caraglio,
in Piemonte, e entrato tra gli eremitani agostiniani di Pavia. Chiamato ad Asti per
predicare durante la quaresima del 1532, Mainardo discute dieci proposizioni sulla
predestinazione che gli procurano una denuncia da parte del vescovo della cittä. Papa
Paolo III assolve Mainardo dall'accusa di eresia con un breve del 28 settembre 1535 e
due anni dopo Antonio Aprutino, vicario generale dell'ordine agostiniano, affida a
Mainardo la predicazione quaresimale nella chiesa di S. Agostino a Roma. Mainardo
predica sulle indulgenze, l'autoritä del papa, la salvezza per fede e i voti monastici ed

e comvolto in una polemica con alcuni gesuiti. Nel 1540 predica a Venezia, dove

conosce Giulio della Rovere42, futuro pastore evangelico di Poschiavo, e l'anno dopo a
Milano, dove suscita i sospetti del marchese del Vasto, governatore dello Stato. Mainardo

gode, in questo periodo, dell'importante protezione di Girolamo Seripando, superiore
dell'ordine agostiniano, ma evidentemente la sua posizione si fa presto insostenibile
perche all'inizio del 1542 e in Valtellina, a Tirano. Qui incappa nel vescovo di Como,
Cesare Trivulzio, il quale e salito a Tirano per affrontare un certo frate Raffaello che
diffonde il 'luteranesimo' in Valtellina. Trivulzio scrive, in una lettera al governatore di
Milano del 6 febbraio 1542: "Credendo non haver a combattere se non con questo
malitioso draco [Raffaello], capitai in un altro furioso leone di dottrina perversa armato,
che se dimanda frate Augustino heremitano, che altre volte predico a Mdano et Pavia"43.

Giunto nelle Leghe, anche Mainardo, come Mature, deve comparire davanti alle
autoritä retiche. Rispetto a tredici anni prima la situazione e perö mutata. La Dieta ha
affidato al sinodo il compito di giudicare la dottrina e i costumi dei nuovi pastori e ha

sancito, nel settembre del 153844, la libertä di predicazione per gli evangelici a Chia-

41 AUGUSTO ARMAND-HUGON, Agostino Mainardo. Contribato alia storia della Riforma in Italia, Torre
Pellice, 1943.

42 Giulio Deila Rovere (o Da Milano) (1504?-1581), entra nell'ordine degli eremitam mtorno al 1520.
Frequenta l'universitä di Pavia e consegue il grado di 'maestro' m teologia. Dal 1533 al 1535 e a Pavia,
nel convento di S.Agostmo Lasciata Pavia, a partire dal 1536 Deila Rovere palesa opimoni che sono in
eontrasto con l'ortodossia cattolica. Chiamato a predicare a Bologna, per la quaresima del 1538, attira
l'attenzione del tnbunale ecclesiastico. L'intervento del papa e la protezione del generale degli agostiniani,

Seripando, gli evitano il peggio Tre anni piü tardi, a Venezia, il nunzio Andream apre tuttavia un
processo contro Deila Rovere Costretto ad abiurare pubblicamente, nel 1542, e quindi incarcerato,
nesce a fuggire e ripara nelle valli retiche mendionali. E dappnma pastore a Vicosoprano, dove succede
a Maturo, poi, nel 1547 e pastore a Poschiavo Da Poschiavo compie gin di predicazione m Valtellina,
a Tirano, Teglio e Sondno. Teologo solido, ortodosso, amico di Mainardo e dei pastori di Coira Comander
e Gallicius - W. Jenny lo defimsce "eine Ausnahme unter den unruhigen Italienern" - pubblica diversi
trattati nell'officina tipografica di Dolfin Landolfi. Muore a Tirano Vedi: UGO ROZZO, voce Giulio Della
Rovere, Dizionano Biografico degli Itahani, 37, 353-356; UGO ROZZO, U 'Esortazione al martirio' di
Giulio Da Milano, in A. PASTORE, Riforma e societä, cit. (nota 35), 63-88; ERNST RONSDORF, Nuove

opere sconosciute di Giulio da Milano, Bollettmo della Societä di Studi Valdesi, 138/1975
43 Lettera citata in: FEDERICO CHABOD, Lo Stato e la vita rehgiosa a Milano nell'epoca di Carlo V,

Torino, 1971, 323s.
44 C. CAMENISCH, Carlo Borromeo, cit. (nota 35), 37, la Dieta nbadisce una decisione del 7 giugno 1538

in favore della predicazione evangelica a Chiavenna

323



Studi e ricerche

venna. Mainardo, appoggiato dalle famiglie de Salis e Pestalozza, assume la guida della
comunitä in quella cittä, destinata a diventare il piü importante centro evangelico nelle
valli retiche meridionali.

Quello che non era riuscito a Comander e ai suoi collaboratori (e a cui probabilmente
non intendevano dedicarsi a motivo dell'ostacolo linguistico e per mancanza di sufficien-
ti energie), vale a dire la diffusione della Riforma nell'Alta Engadina, a Poschiavo, in
Bregaglia, nel contado di Chiavenna, in Valtellina e a Bormio, e ora realizzato grazie
all'impegno di un cospicuo numero di profughi italiani. Gli esuli evangelici provenienti
dalla penisola aprono alia Riforma retica un nuovo campo di attivitä e impegnano il
movimento evangelico in un'impresa di ampio respiro che non mancherä pero di susci-
tare polemiche e dissidi.

Come ha recentemente sintetizzato Giorgio Tourn, proprio da alcuni esuli italiani "e
venu to lo stimolo a riflettere e ad aprirsi a problemi allora improponibili: la libertä di
coscienza, il superamento delle rigide ortodossie, l'avvio ad una riflessione critica" 4S:

questioni destinate irrimediabilmente a creare tensioni.

Francesco Calabrese e la seconda disputa di Susch

La personalitä dei profughi provenienti dall'Italia affascina Comander che e inoltre
colpito dai loro resoconti sulla diffusione della Riforma in Italia. II pastore della chiesa
di San Martino ritiene perö anche che molti esuli siano "animi litigiosi e pronti alia
disputa", come scrive a Bullinger il 1° giugno 154846. Comander non estende il suo

giudizio critico a tutti gli esuli, ma distingue tra predicatori che giudica validi e capaci
di inserirsi senza difficoltä nella linea della Riforma avviata nelle Leghe retiche sul
modello di quella zurighese e predicatori tendenti verso posizioni che da questa si
discostano.

Mentre la Riforma retica si colloca nel solco della tradizione riformata zurighese,
alPombra della quale e cresciuta, nutrita ora in particolare dalla teologia di Heinrich
Bullinger, le dottrine di alcuni esuli religiosi italiani contengono elementi spiritualistici,
mistici o razionalistici che con questa sono difficilmente conciliabili. A cio si aggiungono
i problemi suscitati dalla circolazione, tra gli italiani, di dottrine anabattiste, apparente-
mente simili a quelle sostenute vent'anni prima da Blaurock, Castelberger e Manz nella
regione di Coira, e di opinioni razionaliste antitrinitarie47. E quando nelle vallate retiche

4o GIORGIO TOURN, Italiani e protestantesimo. Un incontro impossibde?, Torino, 1997, 34.
46 Comander a Bullinger, 1. giugno 1548, BKG, cit. (nota 2), I, 125-126.
47 Per la ncostruzione dei caratteri generali del fenomeno anabattista e antitrimtario nei baliaggi meridionali

delle Leghe, strettamente eollegato agli sviluppi in corso in Italia, vedi: FRIEDRICH TRECHSEL,
Die protestantischen Antitrimtaner vor Faustus Socm, 2 voll., Heidelberg, 1839-1844; KARL BENRATH,
Geschichte der Reformation in Venedig, Halle, 1887; HENRY A. DE WIND, Anabaptism in Italy, Church
History, XXI/1952; ANTONIO ROTONDÖ, I movimenti ereticah nell'Europa del Cinquecento-, Rivista
Storica Itahana, LXXVIII/1966; ALDO STELLA, Anabattismo e antitrinitarismo in Italia nel XVI secolo,
Padova, 1969; UGO GASTALDI, Storia deU'anabattismo da Münster ai giorni nostri, Torino, 1981, 425-
427, 531-577.

324



Studi e ricerche

meridionali si fa strada l'ipotesi della costituzione di un sinodo autonomo, agli attriti, fin
qui di carattere prevalentemente teologico, si affianca uno scontro di carattere politico.

Giä alia fine di gennaio del 1544, Philipp Gallicius scrive a Bullinger dicendogli che
sta per fare ritorno a Lavin a causa dello scompiglio seminato nelle comunitä della Bassa

Engadina dalla predicazione di Girolamo Milanese e Francesco Calabrese48. Giunto in
Engadina, Gallicius fa allontanare Milanese da Lavin, ma si scontra con una forte
opposizione quando cerca di scacciare Calabrese da Ftan. II predicatore italiano chiede
la convocazione di una pubblica disputa. Nel 1544 si arriva dunque alia convocazione
della seconda disputa di Susch, alia quale partecipano, oltre a Philipp Gallicius e a
Francesco Calabrese, accompagnato da numerosi sostenitori, predicatori evangelici e
sacerdoti cattolici engadinesi, il rappresentante del duca del Tirolo, che ha giurisdizione
sulla Bassa Engadina, e autoritä locali.

Nel corso della disputa Calabrese afferma che non bisogna battezzare i bambini;
sostiene che Dio, fonte di ogni cosa, e sorgente di ogni bene e anche di ogni male;
difende una rigorosa dottrina della predestinazione in base alia quale salvezza e condan-
na dipendono unicamente dall'elezione divina e nega che l'incarnazione, la sofferenza
e la morte di Gesü possano contribuire a salvare e redimere Bessere umano. Infine,
citando l'opinione di un altro esule, Camillo Renato, predicatore in Valtellina, sostiene
che le anime, separate dal corpo, dopo la morte, non raggiungono la beatitudine prima
del giorno del giudizio. A questa ultima affermazione Gallicius oppone l'episodio del
ladrone crocifisso accanto a Gesü, la cui anima ha raggiunto il regno dei cieli immedia-
tamente dopo la morte, malgrado i molti peccati di cui si era reso colpevole in vita.

La disputa si conclude con l'espulsione di Francesco Calabrese, condannato come
anabattista probabilmente a motivo delle sue affermazioni sul battesimo. La comunitä di
Ftan, che in un primo tempo si oppone alia decisione, si deve piegare di fronte alia
minaccia di ritorsioni economiche da parte della Dieta della Lega Cadea. Alia seconda

disputa di Susch, dalla quale la posizione del partito evangelico esce notevolmente raffor-
zato, fa seguito l'abolizione della messa cattolica in parecchi villaggi dell'Engadina.

Camillo Renato
Secondo il giudizio dello storico italiano Delio Cantimori, l'esule evangelico Camillo

Renato49, citato da Francesco Calabrese in occasione della disputa di Susch, e il "capo

48 Le notizie su Girolamo Milanese sono assai scarse. JAKOB R. TRUOG, Die Pfarrer der evangelischen
Gemeinden in Graubünden und seinen ehemaligen Untertanenlanden, Sonderabdruck, Jahresbericht der
Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden, Chur, 1935, 191, ritiene che Milanese, dopo
essere stato espulso dalle Leghe, sia stato nuovamente accolto nel sinodo evangelico retico, nel 1555, e
abbia ripreso a predicare nella Bassa Engadina. Nel Matrikelbuch del sinodo evangelico retico, I, 97 la
nona firma & quella di 'Hieronimus mediolanensis'; forse si tratta dello stesso Girolamo Milanese espulso
nel 1544. Anche su Francesco Calabrese le notizie sono scarse, Traugott Schiess (BKG, cit. (nota 2), I,
XXV) dice che l'eco delle dottrine da lui annunciate risuona ancora a lungo nella Bassa Engadina.
Ritornato in Italia, Calabrese va probabilmente a Napoli, dove fe conosciuto con il nome di Francesco
Renato Calabrese ed entra in contatto con l'ambiente antitrinitario dell'abate Girolamo Busale; su questo
periodo dell'attivitä di Calabrese: A. STELLA, Anabattismo, cit. (nota 47), 26-27.

49 Oltre ai capitoli dedicati a Camillo Renato contenuti nelle opere citate nella nota 41 e alio studio di
Traugott Schiess in BKG, cit. (nota 2), I, LXIX, per la ricostruzione del profilo biografico e teologico

325



Studi e ricerche

della vita spirituale degli eretici [...] in terra straniera, nel doppio senso che da lui
prendono le mosse o con lui entrano in rapporto fin da principio alcuni dei piü famosi
tra essi, e che attorno a lui si raccoglie il gruppo degli eretici nel primo centro della
'diaspora italiana', ancora vicino alia patria, nei Grigioni"50.

Camillo Renato nasce con ogni probabilitä in Sicilia, ai primi del '500. II suo nome
di battesimo e Paolo Ricci, mutato piü tardi in Lisia Fileno e poi ancora in Camillo
Renato. Entrato probabilmente nell'ordine dei francescani e consacrato sacerdote, e
denunciato una prima volta per eresia a Venezia, nel 1526, e una seconda volta, a
Bologna, nel 1540. Arrestato dall'inquisizione nell'ottobre del 1540, a Modena, e impri-
gionato nel convento di Santa Maria degli Angeli, Paolo Ricci alias Lisia Fileno scrive
in carcere una Apologia, in cui espone la propria dottrina.

Se da un lato, in accordo con il pensiero della Riforma, sottolinea l'autoritä della
Scrittura, denuncia le pratiche liturgiche e penitenziali legate all'esistenza del purgato-
rio e del paradiso come un inganno del clero ai danni dei semplici cristiani e rifiuta la
preghiera ai santi e a Maria, dall'altro lato ricorre a dottrine filosofiche averroiste e
aristoteliche - attinte probabilmente dai circoli dell'Accademia - per affermare che
l'anima dei giusti e degli ingiusti muore con il corpo e non e localizzabile in nessun
luogo fino alia resurrezione universale e al giudizio finale. Sembra inoltre legittimo
ricondurre all'influsso delle dottrine dello spiritualismo mistico italiano la riflessione da
lui condotta sul ruolo dello Spirito Santo nell'interpretazione della Scrittura e nella
ricerca della volonta di Cristo21.

La purificazione e la riforma della chiesa, auspicate da Fileno nella conclusione
AeWApologia, sembrano tendere giä qui in una direzione diversa rispetto a quella
indicata dalla protesta evangelica luterana e riformata. In questo senso anche a File-
no/Renato si puo applicare quanto ha recentemente affermato Giorgio Tourn a propo-
sito di molti esuli religiosi italiani: l'esule "irrequieto, insoddisfatto [...] uscito dalla
'prigionia babilonese' (come l'aveva definita Lutero), non intende sottomettere la sua
coscienza e la sua libertä a nuove forme di dipendenza, a nuove regole, a nuove
ortodossie"52.

II processo ferrarese contro Lisia Fileno si conclude con una condanna alia pubblica
abiura, alia degradazione verbale dalla carica ecclesiastica e al carcere a vita. Nel 1542
Fileno riesce a fuggire e a raggiungere il territorio delle Leghe retiche. II 9 novembre
1542 scrive a Heinrich Bullinger, da Tirano, in Valtellina, firmandosi con un nuovo
nome: Camillo Renato53.

dell'esule religioso italiano Camillo Renato vedi: H. WILLIAMS, Camillo Renato (c.1500?-1575), in:
JOHN A. TEDESCHI (a cura di), Italian Reformation Studies in honor of Laelius Socinus, Firenze, 1965;
ANTONIO ROTONDÖ, Camillo Renato, Opere. Documenti e testimonianze, Firenze-Chicago, 1968.

50 D. CANTIMORI. Eretici, cit. (nota 35), 71.
51 II testo delYApologia e pubblicato in: A. ROTONDÖ, Camillo Renato, cit. (nota 49), 74ss.; sui temi

dibattuti nell'Accademia: MASSIMO FIRPO, lnquisizione romana e controriforma. Stadl sul cardmale
Giovanni Morone e il suo processo d'erena, Bologna, 1992, 29-119.

52 G. TOURN, Italiani e protestantesimo, eil. (nota 45), 33s.

Renato a Bullinger, 9 novembre 1542, BKG, cit. (nota 2), I, 48-51.

326



Studi e ricerche

Assunto come tutore dei figli dell'influente famiglia Paravicini, a Caspano, Camdlo
Renato predica in varie localitä valtellinesi, si preoccupa della formazione di predicatori
evangelici indigeni, allaccia contatti con le autoritä politiche retiche preposte al governo
dei baliaggi, corrisponde con Heinrich Bullinger. All'inizio del 1545 si sposta a Traona,
dove continua a svolgere attivitä di insegnante. Un anno piü tardi raggiunge Chiavenna.

D'ora in poi il suo nome sarä legato all'insanabile dissidio teologico con il locale

pastore, Agostino Mainardo.

Primo scontro tra Renato e Bullinger
Preludio alio scontro tra Camillo Renato e Agostino Mainardo e uno scambio episto-

lare tra Bullinger e il siciliano sulla questione della Cena. Nel 1545 Heinrich Bullinger
invia a Camillo Renato una copia, in latino, della Warhaffte Bekanntnuss, una confes-
sione di fede nella quale espone la dottrina riformata della Cena del Signore. II testo,
nato quale risposta a Lutero, cerca di fare chiarezza, con toni moderati, sulla questione
della presenza di Cristo nella Cena. Renato risponde, il 15 maggio 1545, ringraziando
per l'invio e dicendosi d'accordo con gli zurighesi54. Poco dopo scrive pero di nuovo a

Bullinger manifestando delle riserve ed esponendo una serie di proprie considerazioni
sulla Cena55.

Renato afferma che il corpo e il sangue di Cristo sono presenti, in forma spirituale,
nel profondo del cuore, solo al momento della conversione personale. Egli prosegue
dicendo che nel sacramento della Cena Cristo non e presente in alcun modo. La Cena
e soltanto una cerimonia comunitaria nella quale si celebra il ricordo della sua morte.
Proseguendo su questa linea il siciliano sostiene che anche il perdono dei peccati e dato,
da Dio, una volta per tutte, nel momento della personale conversione. Nella Cena si
celebra solo il ricordo del perdono ricevuto. Renato riassume queste considerazioni
distinguendo tra la 'manducatio', cioe l'esperienza iniziale della conversione, irripetibi-
le, avvenuta una volta per sempre, e la 'commemoratio', vale a dire il ricordo della morte
di Cristo per noi, che viene sempre di nuovo celebrato nella Cena56.

Heinrich Bullinger, perplesso e piuttosto preoccupato, osserva che una simile inter-
pretazione, che concentra la propria attenzione essenzialmente sull'esperienza della
conversione personale e che riconosce nella Cena solo una celebrazione del ricordo
della morte di Cristo, puö portare a una svalutazione di questo sacramento.

La discussione tra Bullinger e Camillo Renato su questo argomento si interrompe
dopo pochi mesi. Purtroppo non e piü possibile ricostruire il dibattito nella sua interezza
perche non ci sono pervenute tutte le lettere che lo compongono. Da quelle rimaste

emergono tuttavia in modo evidente le profonde divergenze teologiche esistenti tra lo
zurighese e il siciliano.

,4 Renato a Bullinger, 15 maggio 1545, ivi, I, 74s.
s5 Renato a Bullmger, 10 agosto 1545, wi, I, 75-80.
16 Vedi il capitoletto "Manducatio und Glaube", in: JAN RÖHLS, Theologie reformierter Bekenntnisschriften,

Göttingen, 1987, 277-282.

327



Studi e ricerche

Un anno piü tardi, il 15 agosto 1546, Camillo Renato riprende la penna nel tentativo
di aprire un dibattito con Bullinger sul battesimo, e in particolare sull'opportunitä di
usare la formula trinitaria nel battesimo57. Stavolta, perö, lo zurighese non risponde.

Dissidi a Chiavenna tra Renato e Mainardo
I primi rapporti tra Renato e Mainardo sono improntati, sorprendentemente, alia

cordialitä. Celio Secondo Curione, che scrive a Bullinger, da Losanna, il 9 ottobre 1545,
dice che i due, coi quali corrisponde, sono come fratelli tra di loro58. A dire il vero, perö,
Mainardo nutre qualche perplessitä a proposito delle opinioni di Renato sulla Cena e ne
informa Bullinger, nel novembre del 1545, dicendo che la sua dottrina gli sembra
biblicamente poco fondata. In particolare, Mainardo non condivide il fatto che Renato,
rifacendosi alle parole dell'apostolo Paolo nella prima lettera ai Corinzi, faccia prece-
dere alia celebrazione della Cena un pasto comunitario59.

Nei mesi successivi, per motivi che possiamo solamente intuire, i rapporti tra i due
si deteriorano rapidamente e il conflitto esplode violento. AI ritorno da un viaggio in
Valtellina, ai primi di settembre del 1547, Johannes Blasius si accorge con viva preoc-
cupazione che a Chiavenna "e in atto un pernicioso dissidio tra Agostino e Camillo sui
sacramenti: Agostino sostiene che i sacramenti confermano il patto stabilito da Dio,
Camillo si oppone"60. La distinzione e sottile, la questione puö apparire di secondaria
importanza, ma il dissidio ha effetti gravissimi per la pace della comunitä. Bullinger,
subito informato, consiglia di fare intervenire il sinodo e invia a Coira il suo Absoluta
de Christi domini sacramentis et ecclesia eius tractatio quale aiuto per dirimere la
questione. Renato e Mainardo sono convocati a Coira. II 12 dicembre 1547, Blasius comu-
nica a Bullinger che solo Mainardo si e presentato, portando con se una confessione di
fede che il sinodo ha approvato61. A Renato, la cui dottrina non e ritenuta ortodossa, e

imposto il divieto di predicare. II siciliano, per tutta risposta, compone un'opera intito-
lata Adversus baptismum quern sub regno Papae utque Antichristi acceperamum in cui
critica la pratica del battesimo dei bambini.

Quando, all'inizio del 1548, a Chiavenna sorge per breve tempo anche una terza
corrente, facente capo a Francesco Stancaro e Francesco Negri, Mainardo si precipita
dapprima a Coira, da Comander e Blasius, quindi a Zurigo, da Bullinger, Rudolf
Gwalther, Konrad Pellikan e Theodor Bibliander e infine a Basilea, da Oswald Myco-

57 Renato a Bullmger, 15 agosto 1546, BKG, cit. (nota 2), I, 97s.
58 Celio Secondo Curione (1503-1569), lascia l'ltalia nel 1542, soggiorna brevemente in Valtellina, poi e

a Losanna e a Basilea. Amico di Camillo Renato, nel 1554 fa stampare a Poschiavo l'opera "De ampli-
tudine beati regm Dei"; oltre alle pagine dedicategli nelle opere generali citate, vedi il fondamentale:
MARKUS KUTTER, Celio Secondo Curione. Sem Leben und sein Werk (1503-1569), Basel-Stuttgart,
1955 (e pubblicata qui la lettera di Cunone a Bullinger, del 9 ottobre 1546, 23/70); inoltre: ANTONIO
ROTONDÖ, Atteggiamenti della vita morale itahana del Cinquecento. La pratica nicodemitica, Rivista
Storica Italiana, 4/1967, 995-998.

59 Mainardo a Bullinger, 3 novembre 1545, BKG, cit. (nota 2), I, 89s.
60 Johannes Blasius a Bullinger, 20 settembre 1547, ivi, I, 112s.
61 Johannes Blasius a Bullinger, 12 dicembre 1547, im, I, 119s.

328



Studi e ricerche

mus, per cercare chiarimenti e appoggi62. Le posizioni teologiche di Mainardo rac-
colgono ovunque consensi, ma cio non impedisce che nella comumtä di Chiavenna
si produca nel frattempo un vero e proprio scisma. Tra il furente e il rassegnato,
Johannes Comander commenta, scrivendo a Bullinger: "sunt enim ingenia ilia italica
ad contentionem prona, et ad placandum difficilia"63. Rientrata la crisi con Stancaro,
a Chiavenna esistono ormai due gruppi evangelici distinti, uno facente capo a
Mainardo, l'altro a Renato.

II siciliano nel frattempo ribadisce le sue posizioni in un trattatello intitolato Del
battesimo e della Santa Cena64. Con forza ripete che la fede dei credenti non ha bisogno
di alcuna conferma sacramentale e che i sacramenti non sono altro che un ricordo di cio
che Dio ha giä compiuto. Spinto da un impulso razionalistico, afferma ancora che i sacramenti

non trasmettono nulla a chi Ii riceve e sono una semphce testimonianza per chi
guarda e ascolta, una libera mamfestazione di fatti interiori. Dopo avere nuovamente
ribadito che il battesimo deve essere preceduto dalla fede, esclude che possa essere dato
ai bambini e respinge Fopinione di chi ritiene che esso possa essere considerato l'equi-
valente cristiano della circoncisione praticata nell'Antico Testamento. Se la sottolineatura
camilliana del 'ricordo' non colloca il siciliano, sulla questione della Cena, su posizioni
troppo distanti da quelle degli zurighesi e dello stesso Mainardo (per convincersene basta

62 La vicenda, nel dettaglio, e piuttosto complessa. A Chiavenna sorge per breve tempo una terza corrente
teologica, facente capo al giä citato Francesco Negri e al mantovano Francesco Stancaro. Stancaro (1501-
1574), avvicinatosi agli ambienti evangelici a Padova, mtorno al 1540, soggiorna a Venezia, compie
numerosi viaggi in molti paesi d'Europa e giunge nelle Leghe retiche, dove e accolto da Johannes
Comander, nel 1548 La sua figura e ncostruita, oltre che nelle opere giä citate, nel fondamentale studio:
FRANCESCO RUFFINI, Francesco Stancaro Contnbuto alia storia della Riforma m Italia, Roma, 1935,
e in DOMENICO CACCAMO, Eretici italiani in Moravia, Polonia, Transilvania, Firenze-Chicago, 1970
Quando Mainardo, alio scopo di risolvere la questione sui sacramenti, cerca di imporre alia comumtä di
Chiavenna la propria confessione di fede, Negri e Stancaro sottopongono una loro, diversa, confessione
di fede ai paston di Coira Comander e Blasius, forse poco attenti all'importanza della nchiesta, sotto-
scrivono la confessione di Stancaro e Negri, suscitando le ire di Mainardo (Mainardo a Bullinger, 22
settembre 1548, BKG, cit (nota 2), I, 132-136). Nel testo Stancaro sostiene che la grazia di Dio e

conferita, significata e rappresentata nei sacramenti La remissione dei peccati, la giustificazione, la
santificazione, la ngenerazione e lo stesso Cnsto sono dati ai credenti nel sacramento Premessa neces-
sana e la fede di chi lo riceve Nel tentativo di risolvere la crisi, Mainardo e l suoi avversan decidono
di affidarsi all'arbitraggio dei pastori di Coira Renato nfiuta nuovamente di andare a Coira, Stancaro

parte con Mainardo Comander e Blasius, a sorpresa, non esprimono alcun giudizio e si limitano a
nmandare l due a Zungo, chiedendo a Bullinger di occuparsi della questione (Comander a Bullinger, 1.

giugno 1548, ivi, I, 125-127) Nel giugno del 1548 Bullinger, Rudolf Gwalther, Konrad Pelhkan e
Theodor Bibliander, pastori a Zungo, discutono con Mainardo e Stancaro le vane interpretazioni diffuse
nella comumtä di Chiavenna. La dottnna dei sacramenti di Camillo Renato non fe accettata, Stancaro e

ammomto e soltanto Mainardo riceve la parziale approvazione degli zurighesi. Mentre Stancaro nentra
a Chiavenna, Mainardo va a Basilea, da Oswald Mycomus, il quale scrive una lettera a Bullinger
(Myconius a Bullinger, 21 giugno 1548, in- A ARMAND-HUGON, Agostmo Mainardo, cit. (nota 41), 58
- in cui lo mvita a sottoscnvere la confessione di fede di Mainardo - e alia comumtä di Chiavenna
(Myconius alia comumtä di Chiavenna, in' F TRECHSEL, Antitrinitaner, cit. (nota 47), II, 104) - in cui
mette m guardia dagli agitaton e dai fanatici. Per una efficace smtesi della controversia scoppiata a
Chiavenna sui sacramenti: LUKAS VISCHER, Die Abendmahlschwierigkelten in Chiavenna, Bundner
Monatsblatt, 7-8/1956, 268-278 (cnticata perö da A ROTONDÖ, Camillo Renato, cit (nota 49), 54/296).

61 Comander a Bullinger, 1. giugno 1548, BKG, cit. (nota 2), I, 125s
64 II testo e pubblicato in A ROTONDÖ, Camillo Renato, cit (nota 49), 93-108

329



Studi e ricerche

leggere il Trattato dell'unica e perfetta soddisfazione di Cristo65 di Mainardo), la critica alia
pratica del battesimo dei bambini lo colloca pericolosamente vicino ai radicali anabattisti.

A questo punto Bullinger, sollecitato da Mainardo, invita nuovamente i pastori di
Coira a far intervenire il sinodo retico. Una delegazione sinodale composta dai pastori
Philipp Gallicius, Johannes Blasius, Andreas Fabricius e Conrad Jecklin parte per
Chiavenna, ai primi di dicembre del 1549. I rappresentanti dei due fronti sono convocati
in casa di Paolo Pestalozza. II dibattito, che verte su vari argomenti controversi, si

protrae per due giorni. Alia fine Gallicius, Blasius, Fabricius e Jecklin sottopongono ai

partecipanti una dichiarazione che tutti sottoscrivono. Nel testo si afferma la legittimitä
del battesimo dei figli dei credenti, si condanna la pratica del ribattesimo e si precisa
che il battesimo e la Cena sono sacramenti che confermano la Parola e la promessa di
Dio. II documento accenna anche alia dottrina, cara a Renato, del sonno delle anime,
affermando, contro il siciliano, che l'anima, dopo la morte del corpo, e viva. Infine, negli
articoli relativi alia disciplina ecclesiastica, e approvato l'uso della scomunica dei dis-
sidenti impenitenti. I delegati del sinodo, prima di lasciare Chiavenna, impongono a

Renato il divieto assoluto di predicare. Non essendosi attenuto al divieto, Mainardo lo
scomunica, il 6 luglio 1550, in presenza della comunitä.

Spirituali, anabattisti e antitrinitari
Agostino Mainardo, scrivendo a Bullinger, il 15 maggio 154966, accusa Camillo Renato

di anabattismo. La prova dell'eresia del siciliano consisterebbe nella dichiarazione di un
certo Pietro Bresciani da Casalmaggiore, amico di Renato, di essersi fatto recentemente
ribattezzare. II siciliano e piü prudente, ammette Mainardo, e non lo va a dire in giro,
ma e chiaro che anche lui e anabattista. Da questo momento in poi le accuse di
anabattismo contro Renato si moltiplicano.

Renato e un anabattista? Difficile stabilirlo con certezza. In Valtellina e circondato
da molti anabattisti e le sue dottrine si avvicinano molto alle loro, certo, ma questo
non basta a fare di lui un anabattista. L'impressione e che non si possa dire piü di
quanto affermato da Zuan Baptista Tabbachino, anabattista, di Tirano. Parlando di
Renato, Tabbachino afferma che "e della medema fede, ma non so miga chel si sia
fatto rebatizar"67.

Certamente anabattista e invece un certo Tiziano, espulso dalle Leghe nell'estate del
1549. Subito dopo l'espulsione inizia a predicare nel \ eneto. Trasferitosi nel ferrarese,
durante l'inverno compie viaggi missionari che lo portano in varie localitä dell'Emilia e

della Toscana. A Firenze, nei primi mesi del 1550, Tiziano converte un certo Pietro
Manelfi. Quando, piü tardi, Manelfi sarä arrestato dall'inquisizione, esporrä le dottrine

6s II testo e pubbhcato in: EMIDIO CAMPI (a cura di), Protestantesimo nei secoli. Fonti e documenti.
Cinquecento e Seicento, Torino, 1991, 224s.

66 Mainardo a Bullinger, 15 maggio 1549, BKG, cit (nota 2), I, 145s.
67 Su Zuan Baptista Tabbachino, vedi: A. STELLA, Anabattismo, cit. (nota 47), 57; CARLO GINZBURG,

II formaggio e i vermi. II cosmo di un mugnaio del '500, Torino, 1976, 176-177.

330



Studi e ricerche

anabattiste apprese da Tiziano: "Non essere lecito secondo l'evangelio battezzare gli
fanciulli se prima non credono; gli magistrati non poter essere cristiani; gli sacramenti
non conferire grazia alchuna, ma essere segni esteriori; non tenere nella chiesa altro che
scrittura sacra; non tenere oppenione alchuna de'dottori; tenere la Chiesa Romana
essere diabolica et antecristiana; quelli che sono stati battezzati non essere christiani, ma
essere bisogna rebatizzarli". Questo e dunque l'anabattismo delle "openioni antique",
come dice Manelfi, che trova nell'affermazione del principio scritturale, nel rifiuto del
battesimo dei bambini, nella pratica del battesimo (ribattesimo) degli adulti e nel rifiuto
della 'chiesa di stato' i suoi principi fondamentali.

Negli anni immediatamente successivi, con l'innesto, sulle dottrine anabattiste
predicate da Tiziano, del radicalismo teologico di chi contesta apertamente la divinitä di
Cristo, si avvierä, nel movimento, un'evoluzione in senso antitrinitario. Questa fase e

legata alia figura dell'abate napoletano Girolamo Busale, passato attraverso l'esperienza
del circolo napoletano di Juan de Vahles, il maggiore esponente del movimento spagnolo
degli 'alumbrados', riparato a Napoli per sfuggire all'Inquisizione e fondatore di un vasto
circolo umanistico nel quale sono dibattute idee luterane. Entrato in contatto con
Francesco Calabrese, nell'inverno del 1544, dopo che questi e stato espulso dall'Engadina,
Girolamo Busale aderisce al movimento anabattista e trascina in breve molti suoi mem-
bri verso la negazione della divinitä di Cristo e su posizioni razionalistiche.

A Venezia e a Ferrara hanno luogo, tra la corrente di Tiziano e quella di Busale,
almeno due incontri, in cui si discutono le nuove dottrine. Dal primo, svoltosi nell'ot-
tobre 1550, scaturisce un accordo sulla naturalitä della nascita di Gesü, figlio di
Giuseppe e Maria. Dal secondo, in cui si affronta di nuovo il tema dell'umanitä di Gesü,

escono dieci articoli (le "openioni nove", come le definisce il citato Pietro Manelfi) nei
quali si nega la divinitä di Gesü, si precisa che l'anima e destinata a morire col corpo
e a resuscitare nel giorno del giudizio e si nega ogni merito di Cristo. Stando alle parole
di Marcantonio del Bon di Asolo, solo Tiziano e pochi altri si oppongono, a Ferrara, alia
svolta antitrinitaria.

II 16 ottobre 1551 Pietro Manelfi, forse intimorito dalla repressione inquisitoriale,
tradisce. Nei mesi successivi l'anabattismo veneto b quasi completamente spazzato via
dalla persecuzione. Tiziano fugge prima del tradimento di Manelfi. "Credo che sia
adesso in Alemagna [Svizzera]", dice all'inquisitore un anabattista padovano68. E infatti
le sue tracce ricompaiono nelle Leghe retiche, dapprima a Poschiavo, poi a Coira. Giulio
da Milano, pastore di Poschiavo, ne da notizia nella Epistola contra gl'Anabatisti, scritta
a una sorella in Italia69. Qualche tempo dopo Philipp Gallicius comunica a Bullinger
che Tiziano b stato arrestato, interrogato, costretto a sottoscrivere un documento d'abiura

68 La figura di Pietro Manelfi e la questione dei 'convegni' anabattisti di Venezia e Ferrara erano gia state
studiate da: EMILIO COMBA, Un smodo anabattista a Venezia anno 1550, Rivista Cnstiana, XIII/1885,
21-24, 83-87; in anni piü recenti, e in modo piü approfondito: CARLO GINZBURG, / costituti di don
Pietro Manelfi, Firenze-Chicago, 1970. Su Girolamo Busale, personaggio-chiave della svolta antitrinitaria
del movimento anabattista italiano, in particolare: A. STELLA, Anabattismo, cit. (nota 47), 15-37. Per
una valutazione cntica della rilevanza dei 'costituti' di Manelfi, ivi, 64-72.

69 Vedi E. COMBA, I nostri protestanti, cit. (nota 35), II, 176-179, 499ss.

331



Studi e ricerche

e nuovamente espulso dal territorio retico. Con lui e espulso, da Poschiavo, anche un
certo Domenico Pisadelli, pure anabattista.

A Chiavenna e in Valtellina il circolo di Camillo Renato, apparentemente unito agli
occhi di molti osservatori esterni, e percorso invece, con ogni probabilitä, da profonde
lacerazioni. Intorno a Pietro Bresciani e a Tiziano si forma, forse nel 1549, una comunitä,
indipendente sia dalla chiesa di Roma che dalla chiesa riformata, che pratica il ribatte-
simo. Di questo gruppo fa parte anche il giä citato Zuan Baptista Tabbachino, di Tirano.
Presente alia riunione di Ferrara, Tabbachino si distanzia pero da Tiziano sostenendo la

pura umanitä di Cristo: "...colui che ha detto che la carne de Jesu Christo sia nata dal

Spirito Santo se ingana et dice male". Da questa rottura potrebbe essere nato un terzo

gruppo, attestato su posizioni antitrinitarie. £ forse la dottrina di questa ala radicale
antitrinitaria che Giulio da Milano riassume nella giä citata lettera A una sorella in Italia.
Oltre a negare la divinitä di Gesü e la Trinitä, questa corrente afferma che l'anima muore
con il corpo e che perciö nel giorno del giudizio risusciterä un altro corpo e non quello
che era morto. E riguardo alia Scrittura sostiene che sono da respingere i primi due capitoli
dei vangeli di Matteo e di Luca, alcune parti di Marco e tutto Giovanni.

Pier Paolo Vergerio 'vescovo di Cristo' nelle Leghe retiche
Mentre a Chiavenna e giä scoppiato il dissidio tra Camillo Renato e Agostino Mai-

nardo e all'interno del fronte camilliano si delinea la spaccatura tra spirituali, anabattisti
e antitrinitari, giunge in Valtellina Pier Paolo Vergerio70, vescovo di Capodistria, che
svolgerä un ruolo di primo piano, per un quadriennio, nella vita della chiesa riformata
nelle Leghe e nei baliaggi.

Al suo arrivo nelle Leghe, il 1° maggio 1549, Vergerio ha circa cinquant'anni. Alle
sue spalle ha una carriera ecclesiastica che lo ha visto dapprima nunzio apostolico a

Vienna, alia corte di Ferdinando, durante il pontificato di demente VII, e poi legato
pontificio in Germania, incaricato da papa Paolo III di visitare i principi tedeschi per
comunicare la convocazione del concilio, a Mantova. In Germania Vergerio ha avuto
modo di convincersi che la Riforma non & nata dal capriccio di un frate, ma da una
esigenza profonda e autentica di rinnovamento della chiesa cristiana. Richiamato in
Italia, gli viene assegnata la diocesi di Capodistria, sua cittä natale.

Vergerio non risiede a lungo nella sua diocesi, ma e spesso a Mantova, da Ercole
Gonzaga, amico di Juan de Vaides, autore del Dialogo della dottrina cristiana e guida
di un importante circolo evangelico a Napoli. Ercole Gonzaga e anche protettore di
Bernardino Ochino71, generale dei cappuccini che pochi anni dopo passerä alia Riforma

70 Oltre alle vane opere giä segnalate, di Traugott Schiess, Emilio Comba, Peter Dalbert, Frederic Church
e altn, occorre segnalare l'lmportante studio, che concerne soprattutto il pertodo precedente l'arrivo nelle
Leghe retiche del vescovo di Capodistria: ANNE JACOBSON-SCHUTTE, Pier Paolo Vergerio e la

Riforma a Venezia 1498-1549, Roma, 1988.
71 Si rimanda al profilo biografico di Bernardino Ochino, in: UGO ROZZO (a cura di), Bernardino Ochino,

I 'dialogi sette' e altri scritti del tempo della fuga, Torino, 1985, 9-21.

332



Studi e ricerche

e riparerä a Ginevra. Nel novembre del 1541 Yergerio, ancora permeato di ottimismo
erasmiano riguardo alia possibilitä di evitare la frattura dell'unitä cristiana occidentale,
partecipa al colloquio religioso di Worms dove fa circolare un trattato, il De unitate et

pace ecclesiae, nel quale insiste sulla necessitä della convocazione di un concilio
universale e invita tutti a rimanere uniti a Cristo, "che e la conciliazione e la pace nostra".

Ritornato in Italia, Vergerio si dedica a mettere ordine nella sua diocesi intervenendo

energicamente per eliminare abusi, superstizioni popolari, disordini cultuali e corruzio-
ne dei costumi e dedicandosi con slancio a una predicazione fondata sulla Scrittura
contro tutto ciö che oscura la persona di Gesü Cristo. Nel dicembre del 1545 lo raggiun-
ge una denuncia per eresia. II vescovo e accusato di gettare discredito sulla dottrina del

purgatorio, di dubitare dell'efficacia delle indulgenze, di affermare che preghiere ed

elemosine per i morti non servono a nulla, che le messe speciali sono invenzioni umane,
che frati e preti fanno aggiunte inutili alle cerimonie del battesimo e dei funerali per
guadagnare denaro, che la confessione va fatta a Dio invece che a frati e monaci i quali
vogliono solo denaro, che i pellegrinaggi non servono perche i miracoli sono truffe, che
le giovani donne dovrebbero essere spose e madri e non suore. A queste si aggiunge
l'accusa di negare il libero arbitrio e di predicare la giustificazione per fede. Queste
accuse non impediscono a Yergerio di muoversi ancora per alcuni anni relativamente
indisturbato. II suo e il primo caso di un vescovo italiano inquisito e percio il Sant'Uf-
fizio si muove con molta prudenza.

Abbandonata l'ltalia — in seguito alia morsa stretta intorno a lui dai suoi accusatori
— e raggiunto il territorio retico, Vergerio si considera ormai vescovo di Cristo, non piü
"legato ad una diocesi particolare, bensi un evangelista, al quale Dio aveva ordinato di
predicare il Vangelo a tutti gli italiani". A questo proposito scrive a Calvino, il 3 gennaio
1550: le vallate retiche meridionali devono diventare, per l'ltalia, ciö che Ginevra e per
la Francia, e cioe una centrale di irradiazione della predicazione evangelica e un punto
di riferimento per l'intero movimento di Riforma nel territorio confinante.

Vergerio visitatore e predicatore
Nell'attivitä svolta da Vergerio nelle Leghe retiche si distinguono tre direttive

principals Innanzitutto egli interviene nelle dispute tra gli esuli italiani e cerca di guada-
gnarli al proprio programma di costituzione di un comune fronte evangelico, anti-roma-
no. In secondo luogo si impegna a fondo nell'opera di diffusione della Riforma in
Rregaglia, Engadina e Valtellina. Infine pubblica in gran numero trattati e volantini
perlopiü di carattere polemico (vasta e la produzione di scritti contro il concilio di
Trento) e di edificazione.

Pier Paolo Vergerio, subito coinvolto nelle dispute teologiche in corso a Chiavenna,
si guarda dal prendere posizione per un fronte o per l'altro e si propone nelle vesti di
riconciliatore. Chiamato a Coira, nel gennaio del 1550, Vergerio chiede al sinodo di
essere nominato visitatore per le valli meridionali. Obiettivo del visitatore Vergerio e di
riportare la calma e l'ordine nella comunitä di Chiavenna e in Valtellina, riunire tutti

333



Studi e ricerche

gli evangelici, anche i dissidenti e i radicali, in un comune fronte anti-romano e creare
un sinodo autonomo delle valli e dei baliaggi retici meridionali.

A questo scopo, all'inizio del 1552, poco prima della riunione del sinodo retico,
Vergerio convoca a Chiavenna un numero imprecisato di predicatori per discutere della
creazione del sinodo autonomo. Sono presenti tra gli altri il conte Celso Martinengo,
giunto nelle Leghe nel 1551, piü tardi pastore della comunitä italiana di Ginevra,
Francesco Negri, Girolamo Zanchi, piü tardi successore di Mainardo a Chiavenna, forse
il predicatore di Teglio, Paolo Gaddi, e Raffaele e Giovanni Andrea Paravicini, di
Caspano, amici di Camillo Renato. Non partecipano Agostino Mainardo e il pastore di
Poschiavo, Giulio da Milano. La proposta di creare un sinodo autonomo, giustificata con
la distanza che separa le valli meridionali da Coira, con la difficoltä linguistica cui
devono far fronte gli italiani e con i disagi e i costi del viaggio attraverso i valichi alpini,
e respinta dal sinodo retico.

A Coira si comincia a guardare al vescovo di Capodistria e ai suoi progetti con una
certa diffidenza. II sinodo non riconferma a Vergerio il mandato di visitatore ed esprime,
per voce di Comander e Gallicius, forti riserve sull'ortodossia di Giovanni Andrea
Paravicini, predicatore presentato a Coira da Martinengo e Vergerio. Gallicius, che non
nasconde la propria ostilitä nei confronti dell'ex-vescovo, dice a Rullinger di detestarlo
e giunge a sospettarlo di anabattismo. II sinodo critica infine le aperture ireniche di
Vergerio nei confronti degli avversari di Mainardo, tra cui molti sono sospettati di
anabattismo e antitrinitarismo.

L'attivitä editoriale e 'giornalistica' di Vergerio
Oltre a lavorare al progetto di un sinodo autonomo meridionale, che operi tra l'altro

a favore della diffusione della Riforma in Italia e della riconciliazione tra i profughi
evangelici, Vergerio svolge un'intensa attivitä di predicazione a Vicosoprano, in tutta la
Bregaglia, in Valtellina e in Engadina. La sua predicazione non e sempre accolta senza
opposizione. Scrivendo a Gwalther, dice: "sono sano, ma in molti travagli et pericoli,
percioche nella notte dell'ascensa alcuni fecero come Gedeone et destrussero certi ossi
di un San Gaudentio o di Baal et alcune statove...". A Casaccia, il 7 maggio 1551, la
sua predicazione provoca un moto iconoclasta. Ignoti distruggono delle statue nella
vicina chiesa di San Gaudenzio e gettano nel torrente le reliquie del santo. Piü violenta
ancora la reazione suscitata dalla predicazione di Vergerio in Valtellina, all'inizio del
1553. A Sondrio, in gennaio, scoppia un tumulto "qualem Raetia numquam vidit".
Processato, si difende ed esce indenne72.

Vergerio esprime al meglio le sue doti di predicatore popolare e di polemista nella

72 Per la ricostruzione dell'intensa attivitä editoriale di Vergerio, vedr FRIEDRICH HUBERT, Vergerio's
publizistische Thatigkeit nebst einer bibliographischen Uebemcht, Gottingen, 1893 (in cui e citata la lettera
a Gwalther, relativa ai disordini di Casaccia, 116/35); SILVANO CAVAZZA, Pier Paolo Vergerio nei
Grigioni e in Valtellina (1549-1553): attivitä editoriale e polemica rehgiosa, in: A. PASTORE, Riforma
e societä, cit (nota 35), 33-62. Per quanto concerne i tumulti scoppiati a Sondrio, vedi: Vergerio a
Bullinger, 15 febbraio 1553, BKG, cit. (nota 2), I, 284s.

334



Stadl e ricerche

pubblicazione di trattati, opuscoli e volantim. Non fe un caso qumdi se Yergerio si reca
a Poschiavo giä nell'autunno del 1549. Nel vdlaggio e installata la piccola tipografia di
Dolfm Landolfi da dove Yergerio, che ha compreso l'enorme importanza della stampa,
soprattutto nella sua forma 'popolare' e 'giornalistica', vuole scagliare le sue frecce
contro l'Anticnsto, ll papa. I libri e gli opuscoli che escono da quei torchi valicano ll
passo di S. Marco, in direzione di Bergamo, percorrono la valle dell'Adda, in direzione
di Como, e sono diffusi m tutta Italia. Proprio nella cittä lanana l'mquisitore Michele
Ghislien intercetta, nel 1550, una spedizione di libri stampati a Poschiavo da Landolfi73.

Vergeno avrebbe voluto stampare le sue opere anche a Zungo, da Christoph
Froschauer, ma presso l'editore zunghese non lavora nessun correttore di bozze che conosca
l'itahano. Quando la rottura dei rapporti con Celio Secondo Cunone, amico dell'editore
di Vergeno a Basilea, Johannes Oponnus, rende difficili 1 contatti di Vergeno con ll
tipografo renano e dopo la decisione delle autontä di Basilea di vietare la stampa di testi
in lingue moderne, l'officina di Landolfi assume un ruolo determinante per l'attivitä
'giornalistica' dell'ex-vescovo. Secondo lo stonco Silvano Cavazza, a Poschiavo Vergeno
fa stampare oltre un terzo delle opere composte nel penodo trascorso in Svizzera. Molti
degli scntti di Vergeno sono nvolti contro ll concilio, numtosi nuovamente a Trento, che

egli ntiene essere "un diabolico mganno". A questo proposito, nell'estate del 1551

raccoglie una sene di articoh che pubbhca con ll titolo, breve e perentono, di Concilium,
Tridentmum fugiendum esse omnibus pu. Vergeno, che nceve regolarmente lnformaziom
sul concilio, tiene anche al corrente gli svizzen sull'andamento dei lavon a Trento.

Lotte tra filo-spagnoli e filo-franeesi nelle Leghe
Sul piano politico, ll passaggio dl Milano sotto ll controllo spagnolo, nel 1535, pro-

voca, nelle Leghe, ll sorgere di due partiti fortemente antagomsti. Filo-spagnoli, soste-
nuti da Milano, e filo-francesi, favorevoh al mantemmento dell'alleanza stipulata tra l
Confederati, le Leghe e ll re di Francia, distnbuiscono laute pensiom e corrompono
numerose autontä pohtiche, tra cui numerosi rappresentanti dei comum giunsdizionah
retici, alio scopo di assicurarsi appoggi, garantirsi la possibilitä di arruolare mercenan
e transitare liberamente attraverso le importanti vie di comumcazione retiche.

Johannes Comander e Johannes Blasius si oppongono a ogm alleanza con potenze
straniere e nnnovano la condanna del servizio mercenano, fönte di corruzione e di
decadimento. Comander, che fin dal 1528 non ha cessato di npetere che lo stesso
successo della Riforma dipende dalla capacitä di estirpare l'aviditä di denaro generata
dalle promesse degli mviati delle potenze straniere, paga addinttura la sua avversione
all'alleanza francese con una sensibile nduzione dello stipendio, decretata dal Consiglio
della cittä di Coira nel 1537.

La nvalitä tra filo-spagnoli e filo-francesi raggiunge l'apice nel corso delle trattative

73 Sulla tipografia di Dolfin Landolfi, fondata a Poschiavo nel 1547, e che ha avuto un ruolo di primo piano
nella stampa di opere evangeliche m lingua italiana REMO BORNATICO, L'arte tipografica nelle Tre
Leghe (1547-1803) e nei Grigioni (1803 1975), Coira, 1976, 37-49

335



Studi e ricerche

per il rinnovo dell'alleanza con la Francia, negli anni 1547-1551. Lo scontro, che si
trasforma in una lotta senza quartiere condotta con ogni mezzo lecito e illecito, si
estende anche alia procedura per l'elezione del successore del vescovo Lucius Iter,
morto nel dicembre 1549. Ferrante Gonzaga, governatore di Milano, cerca di far eleggere
il filo-spagnolo arciprete di Sondrio Bartolomeo Salis. Fallito il tentativo, il governatore,
appoggiato da Michele Ghislieri, inquisitore della diocesi di Como, lancia contro il
vescovo, Thomas Planta, l'accusa di essere "lutherano marzo" e amico di Vergerio.
Convocato a Roma, Planta sarä scagionato, ma poträ fare ritorno a Coira soltanto nel-
l'agosto del 1551.

L'ingerenza di Milano nella questione dell'elezione del successore di Lucius Iter non
e che un episodio tra i tanti nella piü ampia strategia di aggressione adottata dal ducato
contro le Leghe. Dopo le due guerre di Musso e l'avvento degli spagnoli a Milano, la
paura di una aggressione proveniente da sud diviene costante. In particolare il periodo
di governo di Ferrante Gonzaga (1546-1555) e, per le Leghe e i Cantoni confederati,
secondo Federico Chabod, "un susseguirsi quasi ininterrotto di improvvisi allarmi, di

paure, di subite leve di uomini per guarnir la frontiera"74.
A piü riprese Ferrante Gonzaga formula piani per la "ricuperazione" di Chiavenna

e della Valtellina. I metodi previsti vanno dall'acquisto della Valtellina e di Chiavenna
in cambio di denaro, alia riconquista 'manu militari', dall'applicazione del blocco eco-
nomico con l'intento di provocare una ribellione popolare, al versamento di pensioni a

quanti piü amici possibili in Valtellina e a Chiavenna per approfittare delle discordie
nelle Leghe. "Se si volesse trattare et mettere in pratica il solevamento de la Voltolina
[...] facilmente si acquisterebbero alcuni principali di quella valle"75, scrive Gonzaga
all'imperatore Carlo V.

Non e improbabile che nella strategia di destabilizzazione attuata dagli spagnoli di
Milano in Valtellina e a Chiavenna rientri il sostegno al partito cattolico nella lotta
contro la diffusione della Riforma. Incidenti come quello accaduto nel 1547, a Caspano,
potevano sicuramente costituire l'occasione per soffiare sul fuoco di un latente conflitto.
II predicatore evangelico di Caspano, di cui non si conosce il nome, b accusato di avere
partecipato all'azione notturna in cui e stato infranto il crocifisso della chiesa di S.

Bartolomeo, a Caspano. II podestä retico di Traona, evidentemente cattolico, fa arrestare
e torturare il predicatore, il quale confessa, "wider sin wissen und willen", di essere
colpevole. Condannato a pagare una multa di 140 corone ed espulso, il predicatore si

rifugia a Chiavenna. Johannes Blasius, che informa Bullinger dell'accaduto76, aggiunge
che tra un anno e mezzo a Traona ci sarä un nuovo podestä, riformato, e perciö tutto si
sistemerä.

II caso del predicatore di Caspano non e isolato, ma si inserisce in una serie di
iniziative cattoliche dietro le quali non e difficile immaginare anche la mano di Milano,
pronta a cogliere ogni occasione per alimentäre, in Valtellina e a Chiavenna, il risen-
timento anti-retico. Cosi, nel mezzo dei disordini provocati nelle Leghe dallo scontro tra

74 FEDERICO CHABOD, Storia di Milano nell'epoca di Carlo V, Torino, 1971, 191.
75 wi, 3/181.
76 Blasius a Bullinger, 2 agosto 1547, BKG, cit. (nota 2), I, 110s.

336



Studi e ricerche

filo-spagnoli e filo-francesi, e proprio quando da parte cattolica valtellinese si cerca di
convincere la Dieta retica a non tollerare piü i profughi religiosi, fuggiti o espulsi dai
loro paesi, il vescovo di Como invia in Valtellina monaci cappuccini col compito di
predicare contro la dottrina riformata. E ancora, e emblematica la richiesta, formulata
nel 1553 alia Dieta retica, da parte del legato pontificio Paolo Odescalco, appoggiato dal
segretario imperiale a Milano Angelo Riccio, di adottare una serie di misure atte a
contenere l'espansione evangelica nei baliaggi meridionali.

Piuttosto sconcertante, nel quadro delle tensioni tra le Leghe e il ducato di Milano
in questo periodo, e il ruolo svolto da Pier Paolo Yergerio a favore del progetto milanese
di "ricuperatione" della Valtellina e di Chiavenna77. Allettato dalla prospettiva di otte-
nere un salvacondotto per circolare liberamente nel ducato di Milano e la protezione
imperiale per partecipare al concilio e propenso a credere che Ferrante Gonzaga nutra
un atteggiamento favorevole nei confronti dei protestanti, nel 1549 Yergerio accetta di
fungere da portavoce degli interessi milanesi nelle Leghe.

I giudizi su questa iniziativa diplomatica rimangono tuttora discordanti. Alle consi-
derazioni appena esposte si aggiunge il caustico parere, espresso dal principe Augusto
di Sassonia e ripreso da Ernst Walder, secondo cui Vergerio sarebbe un uomo che

"gerne in grossen Sachen wolt gebraucht sein". Non si puö infine escludere che Vergerio,

nella trattativa concernente la 'ricuperatione' della Valtellina, sia stato tradito da

una errata valutazione della situazione, derivante dall'amicizia che ancora lo legava alla
famiglia Gonzaga.

Contatti e trattative tra Vergerio e il governatore di Milano si interrompono ad ogni
modo nell'estate del 1550, dopo la firma del trattato di alleanza tra le Leghe e la
Francia.

La Confessione Retica

Superata la grave crisi legata al rinnovo dell'alleanza con la Francia, la Dieta delle
Leghe emana una serie di disposizioni intese a riportare la calma e a prevenire il
ripetersi di simili disordini. NelPambito di queste misure, nell'autunno del 1552 la Dieta
retica garantisce nuovamente agli evangelici la libertä di predicazione nei baliaggi di
Valtellina e Chiavenna. Per il territorio del contado di Chiavenna, tale libertä era giä
stata concessa dalla Dieta retica il 7 giugno 1538 ed era stata riconfermata il 6 settem-
bre dello stesso anno. Una decisione della Dieta del 1544 aveva esteso l'autorizzazione
di predicare anche alla Valtellina78.

II 1° novembre 1552, a Coira, i rappresentanti dei comuni giurisdizionali retici non
si limitano a ripetere quanto giä stabilito, ma promulgano un documento in cui si

specifica che ogni predicatore o insegnante evangelico straniero, prima di essere assun-
to, deve presentarsi al sinodo retico, dal quale deve essere esaminato riguardo alla

77 Per il capitolo sull'attivitä diplomatica di Vergerio: ERNST WALDER, Pier Paolo Vergerio und das
Veltlin 1550, in: AAVV, Schweizer Beitrage zur Allgemeinen Geschichte, Aarau, 1945, III, 229-246.

78 C. CAMENISCH, Carlo Borromeo, cit. (nota 35), 39.

337



Studi e ricerche

dottrina e alia condotta. Solo se il sinodo lo accetterä, poträ soggiornare indisturbato in
Valtellina e predicare l'evangelo. Ogni predicatore dovrä inoltre presentarsi annualmen-
te al sinodo, a cui dovrä rendere conto della propria dottrina e del proprio operato. Tutti
dovranno infine attenersi alle decisioni del sinodo e accettarne le disposizioni, pena
l'espulsione da parte dell'autoritä civile79.

La decisione di favorire la predicazione evangelica nei baliaggi e dettata, con ogni
probabilitä, come suggerisce Friedrich Pieth, dalla volontä di sottrarre la popolazione di
quelle valli aH'influsso del cattolico ducato di Milano e cementare cosi, indirettamente,
l'unitä politica interna delle Leghe. La decisione e accompagnata da misure che inten-
dono disciplinare il movimento evangelico e dotarlo di strumenti atti ad allontanare gli
elementi radicali e dissidenti.

In seguito alia decisione della Dieta di tollerare gli esuli religiosi soltanto se sono di
provata ortodossia, il sinodo evangelico retico incarica, due settimane piü tardi, Philipp
Gallicius, che ha nel frattempo sostituito Blasius alia chiesa di Santa Regula di Coira,
di comporre una confessione di fede e un regolamento sinodale.

I pastori italiani, e in particolare Vergerio, si oppongono a questa decisione, appro-
vata perö dalla maggioranza dei sinodali.

II 22 aprile 1553, Johannes Comander e Philipp Gallicius inviano a Bullinger una
copia della confessione di fede della chiesa riformata nelle Leghe retiche80. Essi ricor-
dano che la confessione e stata scritta a motivo dei dissidi teologici suscitati da molti
profughi italiani rifugiatisi nei territori delle Leghe, lo pregano di esprimere il suo parere
e suggerire eventuali modifiche e aggiungono che sarä presentata dapprima al sinodo
evangelico e quindi alia Dieta retica.

E Gallicius a informare Bullinger, il 6 giugno 1553, sull'andamento del dibattito
sinodale81. I predicatori italiani hanno nuovamente criticato l'introduzione di una
confessione e soprattutto di un regolamento sinodale, ma alia fine tutti i membri del sinodo
hanno accettato questi documenti e anche gli italiani li hanno sottoscritti. Nell'autunno
del 1553 la confessione e il regolamento sono presentati alia Dieta retica per essere letti
e approvati dai rappresentanti dei comuni giurisdizionali.

Sfumata definitivamente la possibilitä di creare un sinodo autonomo delle valli
meridionali e di riunire le diverse correnti evangeliche presenti a sud delle Alpi e dare

corpo al progetto di sostenere con maggiore vigore gli sforzi della Riforma in Italia,
Vergerio lascia le Leghe retiche nell'ottobre del 1553, dando seguito a un invito rivol-
togli dal duca del Würtemberg, Cristoforo. Poco dopo Tiziano e altri anabattisti sono
espulsi dal territorio retico. Camillo Renato — che a due riprese, inutilmente, chiede di
essere ammesso nel sinodo evangelico retico - si ritira a Caspano, dove b protetto dalla
famiglia Paravicini. II sinodo vigila sull'ortodossia dei predicatori e tutti i nuovi pastori
devono sottoscrivere la Confessione retica per poter essere accolti nella chiesa riformata.

79
wi, 45-48.

80 Comander e Gallicius a Bullinger, 22 aprile 1553, BKG, cit. (nota 2), I, 294-297.
81 Gallicius a Bullinger, 6 giugno 1553, ivi, I, 297s.

338



Studi e ricerche

II 26 gennaio 1557, la Dieta delle Leghe ribadisce la decisione del 1552 di concedere
la libertä di predicazione ai riformati nei baliaggi di Valtellina, Bormio e Chiavenna e

ripete le condizioni che devono essere rispettate dai predicatori.
Poco dopo, tuttavia, le dispute teologiche riprenderanno con rinnovato fervore. Dot-

trine camilliane, di tipo razionalistico e antitrinitarie circoleranno per altri vent'anni
ancora, a Chiavenna e in Valtellina, senza riuscire tuttavia a rimettere seriamente in
discussione l'indirizzo intrapreso dalla Riforma retica, ribadito, qualche anno piü tardi,
con l'approvazione della 'Confessio helvetica posterior' di Heinrich Bullinger (1566).

339


	La Riforma nei Grigioni 1519-1553 : una introduzione

