Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani
Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 65 (1996)

Heft: 4

Artikel: Schléft ein Lied

Autor: Fasani, Remo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-50348

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-50348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REMO FASANI

Schlift ein Lied

Remo Fasani ci fa conoscere una sublime creazione poetica di Eichendorff che defini-
sce lufficio stesso della poesia, quello di “svegliare la natura dal suo sogno, cioé di
liberarla dal suo isolamento e di renderla accessibile”. Fasani presenta i verst del roman-
tico tedesco in due variazioni diverse, sulla scorta delle quali esemplifica la sua raffina-
tissima poetica della traduzione.

Wiinschelrute

Schlift ein Lied in allen Dingen,
Die da trdumen fort und fort,
Und die Welt hebt an zu singen,
Triffst du nur das Zauberwort.

Il rabdomante

Dorme in tutte le cose una canzone,
le cose e il loro sogno senza fine,

e da sé il mondo si mette a cantare,
se la parola magica indovini.

Bacchetta magica

Dorme un canto in ogni cosa
che qua sogna senza fine,

e a cantare prende il mondo,
se la formula indovini.

Perché due traduzioni di questi famosi versi di Eichendorff? Perché il risultato di
una traduzione poetica non & mai assoluto ma relativo: & un’approssimazione piit 0 meno
riuscita all’originale. Si potrebbe anche dire che ne & una variazione; e di variazioni io
ne ho date due: la prima in un primo e la seconda in un secondo tempo; non, dunque,
per le variazioni come tali.

La prima & in endecasillabi, il maggior verso italiano, e la seconda in ottonari, il
verso dell’originale tedesco. In questo senso, la seconda sarebbe pit fedele; ma la
fedelta, in una versione poetica, non & facile da definire e dipende da molte cose. Non
meno che fedelta al testo di partenza, & fedelta a quello di arrivo, il qual deve essere,
a sua volta, finito e infinito, cioé contenere la dimensione stessa della poesia.

402



Antologia

Ora, la prima versione permette, grazie all’ampiezza dell’endecasillabo, la ripetizione
di cose, cid che ne rende ancora pit assoluta la solitudine nel sogno e quindi ancora pitt
liberatrice la parola del poeta. Rispetto all’originale, essa aggiunge inoltre da sé, che &
tutt’altro che arbitrario, e in pit da il ritmo ascendente da sé il mondo, con semiaccento
su sé e accento pieno su mondo: ritmo che pud corrispondere allo svegliarsi delle cose.
La seconda versione, per cominciare, ha un altro titolo: non pit I/ rabdomante, che in
sé si preferisce, ma Bacchetta magica, per conservare almeno cosi la seconda parola.
Nel primo verso, a canzone sostituisce canto, termine meno definito e pitl vicino all’in-
traducibile Lied (ma si noti che canto, da parte sua, & pitt di Gesang), e, nel secondo
verso, mantiene il da, che si traduce col semplice qua, sebbene possa valere anche
«adesso». Il punto critico, lo si ha nel terzo verso, dove l’ottonario non permette di
rendere Zauberwort. Si & supplito con formula, che tra Ialtro significa, come dice il
dizionario, «insieme di parole consacrate dal rito». Parole, dunque, non liberamente
inventate, ma fissate una volta per sempre; e qui al poeta subentra in un certo modo
Iofficiante. Si notino perd le seguenti relazioni: canto e formula, che rende pitt univer-
sale la seconda parola, e ancora dorme e formula, dove le parole si chiamano per il
suono, e la prima sta alla seconda come il suono negativo a quello positivo. Tutto
sommato, le due versioni sembrano dunque equivalersi per il dare e 'avere rispetto
all’originale; e solo il metro, che non ha certo un peso trascurabile, ci porterebbe a
preferire la seconda.

Ma l’aver dato due versioni, anzi due variazioni, ha pure il suo significato. In tal
modo, si rende un particolare omaggio a questi versi, che non per nulla Eichendorff,
nella raccolta di tutte le sue liriche, mette alla fine della sezione Séingerleben. Sono
infatti versi che definiscono I'ufficio stesso della poesia, la quale ha, per I'uomo religioso
che Eichendorff & stato, anche una funzione sacra: quella di redimere la natura, per dirla
con la formula paolina. Ma a noi basti dire, con le parole del poeta, che ha il compito
di svegliare la natura dal suo sogno, cioe di liberarla dal suo isolamento e di renderla
accessibile. E nel termine «natura» possiamo comprendere anche I'uomo, perché anche
lui, senza il dono della parola, rimane chiuso in un suo sognare. Che significa perd
veramente la parola poetica, il Lied? Come dicono i versi di Eichendorff, e come direbbe
anche il Manzoni, non una invenzione del poeta, ma la voce stessa delle cose che, grazie
alla parola magica, viene semplicemente «trovata». Voce non immaginaria, quindi, ma
reale; e tanto pil reale quanto pitl viva & la fantasia evocatrice. Reale, poi, anche nel
senso di molteplice, cioe di tuite le cose del mondo, e di corale. In ultima analisi, la
poesia appare allora come il luogo del risveglio e del dialogo. E il passaggio dalla
solitudine, tramite la moltitudine, all’unitudine, per cosi dire, delle cose.

403



	Schläft ein Lied

