
Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani

Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 65 (1996)

Heft: 4

Artikel: Ernesto Renan e i Benedettini di Montecassino

Autor: Gir, Paolo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-50342

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-50342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PAOLO GIR

Ernesto Renan
e i Benedettini di Montecassino

Ernesto Renan, uno dei piü grandi scrittori francesi del XIX secolo, autore di una
Vita di Gesü che lo rese celebre in tutto il mondo, ma negatore della divinitä e dei
miracoli di Cristo, potrebbe apparire come persona incapace di intendersi con i piü
fedeli sostenitori della tradizione e dell'ortodossia cattolica. Nel 1849-1850 Renan
compie un viaggio in Italia e a quelVepoca risale l'incontro con ifrati di Montecassino
e la lettera che Paolo Gir presenta come una finestra aperta sul paesaggio culturale e

politico dell'Italia meridionale verso la metä del XIX secolo. Ma non si tratta solo di
una storia della cultura italiana nel senso della «Kulturgeschichte», bensi di un vero
e proprio incontro morale e spirituale del Renan con i Benedettini, essendo la loro
situazione di partenza la volontä di giungere a contemplare una veritä o «la veritä»,
malgrado - e a causa - della loro diversitä di vedute. «Le vie che conducono a una
scoperta», dice Gir in una lettera, «sono tra di loro differenti e anche opposte, e cid stat
nel destino su cui poggia la condizione umana. Ed e in tal modo che si avvera I'ecu-
menismo. Dove ce il senso della venerazione e del timore c'e anche lo spazio per la
conoscenza reciproca e per la reciproca comprensione».

Lasciato il 6 di ottobre 1845 il Seminario di Sant-Sulpice, Ernesto Renan prende dimora
nell'Hotel de Mile Celeste, un «annesso» al Seminario, dove la regola continuava a

vigere pressoche identica a quella della Casa madre. II passo dal famoso Seminario alia
«pensione», stazione di ecclesiastici e di superiori di conventi di passaggio a Parigi,
significa per il futuro storico, orientalista e filosofo, uno spazio di tregua dopo due anni
di conflitto sostenuto per quello che doveva d'allora in poi costituire il motivo centrale
della rinuncia al ministero sacerdotale: intendo riferirmi al punto focale della tesi di
Cartesio ridato dal Renan nei suoi «Souvenirs d'enfance et de jeunesse»: il filosofo
francese «gli aveva insegnato che la prima condizione per trovare la veritä era di non
appartenere ad alcun partito preso. L'occhio completamente acromatico e soltanto fatto

per intravvedere la veritä nell'ordine filosofico, politico e morale»1. II distacco compiuto
dall'apostata non ha perö nulla a che vedere con un facile e rozzo rinnegamento dei
dogmi: caratteristica e, in tale contesto, la spiegazione che il Renan dä alia genesi
morale-spirituale che doveva condurlo a una veduta positivista della religione quale si
manifestava nei dogmi, nelle istituzioni di natura tradizionale e sostenute dalla leggenda.
In una lettera inviata il 6 di settembre 1845 al direttore della Scuola (e la copia di una

1
Pag. 178 der «Souvenirs d'enfance et de jeunesse (Calmann-Levy, Paris, 1967)»

348



Studi e ricerche

lettera trasmessa all'abate Cognat, curato di Notre-Dame-des Champs), il seminarista
tenta di far capire il suo passo dallo stato ecclesiastico alio stato laico, esprimendo una
veritä di alto valore filosofico. Dice il Renan: «Non ci sono forse epoche nella storia
dello spirito umano in cui la contraddizione e necessaria? Dall'istante in cui si applica
l'esame alle veritä morali, occorre che se ne dubiti, eppure durante detta epoca di
transizione, l'anima pura e nobile deve restare morale proprio in virtü della contraddizione.

E' perciö che in certi momenti arrivo ad essere cattolico e razionalista; ma prete
non posso esserlo. Non si e sacerdoti per dei soli momenti, ma lo si e per sempre».2

Dopo le vacanze di primavera, trascorse in Bretagna, Renan cessa di accostarsi ai
Sacramenti della Chiesa, conservando, come nel passato, lo stesso senso di felicitä nel
raccoglimento dedicato alia preghiera. E qui occorre notare che il cammino del giovane
studioso verso l'apostasia vien reso moralmente «sopportabile» dal contegno spirituale dei
suoi docenti al Seminario di Saint-Sulpice. L'autore dei «Souvenirs d'enfance» non omette
di riconoscere e di elogiare l'eccellente garbo educativo-spirituale avuto da personalitä
come M. Carbon, M. Pinault e, in modo particolare, dal maestro M. Le Hir, filologo e

esegeta di grande statura. II senso di umanitä, indivisibile dalla venerazione e dall'acco-
glienza dell'altro (anche se l'altro contrasta con i propri principi di fede) aiuta il Renan
a mantenere, durante il periodo di transizione, l'anima nobile ed elevata in virtü di una
sua sentita vocazione. In un altro passo del libro citato, l'autore specifica a proposito:
«Questa educazione egregia, che mi aveva mostrato la perfezione della gentilezza in M.
Gosselin, la perfezione della bontä in M. Carbon, la perfezione e la virtü in M. Pinault,
in M. Le Hir e in M. Gottofrey, aveva dato alia mia docile natura una piega incancellabile.
I miei studi, continuati con ardore fuori del Seminario, confermarono in modo tanto asso-
luto le mie presunzioni contro la teologia ortodossa, che a capo di un anno duravo fatica
a comprendere come mai avessi potuto credervi tempo addietro».3

Lo stato d'animo dell'ex seminarista nella Pensione di Mile Celeste non poteva essere
abbastanza sereno per continuare con lena gli studi a lui cari e confacenti alia sua nuova
configurazione mentale. Dall'istante in cui il cristianesimo della Chiesa non rappresenta
piü la sua veritä, tutto il rimanente gli appare indifferente, frivolo e appena degno di
interesse. II sentimento del vuoto lo opprime. Ad accrescere il senso di disorientamento
contribuisce (oltre al pensiero rivolto alia madre afflitta per la decisione presa dal figlio)
il fatto di aver abbandonato le lezioni di grammatica ebraica, attivitä offertagli nel 1844 •

dal suo insigne professore M. Le Hir, per discendere verso un piano meno prestigioso
e verso un lavoro di prospettive piü umili.4

Infatti, il giovane Renan conosceva in Francia, meglio di tanti altri, la teoria com-
parata delle lingue semitiche.

2 Pag. 199, ivi
3 Pag. 212, ivi
4

Pag. 207, ivi Osserva a proposito il Renan: «Certes, il dtait dur, apres avoir touche ä la plus haute culture
de l'esprit et avoir occupe une place d£jä honorde, de descendere au degre le plus humble. Je savais
mieux que personne en France, aprfes M. Le Hir, la theorie comparee des langues semitiques, et ma
position etait celle du dernier maltre d'dtude»

349



Studi e ricerche

In mezzo a codeste angustie di carattere morale e intellettuale, la buona svolta arriva
anche per Renan: il due o il tre di novembre del 1845 abbandona l'«Hötel» annesso al
Seminario per andare a stabilirsi in una «Istituzione» del quartiere St. Jacques, dipen-
dente dal famoso Liceo Enrico IV. Ci va in qualitä di «repetiteur au pair», ovvero,
secondo l'espressione di allora, come ripetitore di latino senza stipendio.

«Avevo una piccola camera, il tavolo per gli allievi, non ero occupato che due ore
al giorno e disponevo, quindi, di molto tempo per lavorare».5 E' in quell'ambiente che
Ernesto Renan stringe amicizia con uno degli allievi, il quale, per merito dei suoi
successi scolastici, occupa un «rango» a parte nell'Istituzione del Liceo Enrico IV.
«Aveva diciotto anni, e lo spirito filosofico, l'ardore concentrato della riflessione, la
passione del vero, la sagacitä d'invenzione (qualitä questa che doveva renderlo celebre
in tutto il mondo scientifico) eran ben visibili a coloro che lo conoscevano: intendo fare
il nome di Marcellin Berthelot*».6

Testimonianza dell'amicizia tra il filologo, storico e pensatore Ernesto Renan e il
chimico Marcellin Berthelot e lo scambio delle lettere avuto luogo tra i due a partire dal
1847 al 1892 e pubblicato (per volontä dello stesso Berthelot) nel volume «Corrispon-
dance» presso Calmann - Levy, Editeur, a Parigi nell'anno 1895. In un clima mentale
contraddistinto da «un ardore comune e disinteressato per il bene, per l'arte e la veritä
(Berthelot nella Introduzione), il carteggio rivela cid che di piü importante pu6 concor-
rere a mantenere e ad arricchire l'amicizia fondata sulla comune volontä di conoscere,
di scoprire e di migliorare. Considerato il titolo del presente scritto, cioe l'incontro di
Ernesto Renan con i Benedettini di Montecassino, avvenuto durante un viaggio del-
l'orientalista in Italia, mi sono permesso di tradurre la lettera inviata da questi al Ber-
thelot nel gennaio del 1850».

* Marcellin Berthelot (1827-1907 uno dei piü insigni chimici del secolo 19°. La sua
opera concerne non soltanto gli studi di sintesi organiche, di termochimica, di chi-
mica vegetale e animale, ma altresi la storia della scienza e soprattutto della chi-
mica, e i problemi filosofici e metodologici della conoscenza scientifica in generale.
Sostenitore di una concezione rigorosamente fisicalista del mondo, egli affermö con
vigore la possibilitä di ridurre i fenomeni della realtä e i fenomeni fisico-chimici.
Tali idee egli le espose con chiarezza segnatamente nell'opera «Science et
philosophic». Per la bibliografia si veda il Grande Dizionario Enciclopedico fondato da
Pietro Fedele (UTET) 1955.

5 Pag. 205, ivi
6 Pag. 209/210, ivi

350



Studi e ricerche

AI signor Marcellin Berthelot
22, Rue des Ecrivains, Paris

Montecassino, 20 gennaio 1850

Mantenendo la parola promessa, voi date segno d'una vostra affascinante fedelta,
mentre la mia inesattezza appare al primo sguardo imperdonabile. Ma se sapeste con
quale tirannide ci sono imposte, in questo viaggio, le necessitä (angustie) di ordine este-

riorel... E in seguito io consideravo, ve lo confesso, quasi un po' perdute le lettere che vi
avrei scritto da Napoli. Mi sembrava poco probabile che la lettera scrittavi da questa cittä
vi fosse pervenuta. I rapporti piü semplici della vita sono, in questo paese, oggetto di una
attivitä inquisitoria difficilmente immaginabile. Le vostre lettere mi arrivano irregolar-
mente, e vero, e qualche volta insieme; ma finalmente arrivano, e sempre per vie partico-
lari. Lacauchie e di ritorno a Roma; indirizzate dunque la corrispondenza a costui osser-
vando il vecchio sistema d'invio.

Questa lettera, benche scritta sul territorio di Napoli, non sard consegnata alia posta
che a Roma. Posso, cid premesso, parlarvi in tutta liberta e senza temere che la sincerita
della nostra corrispondenza possa nuocere alia regolarita del suo itinerario.

Di che cosa vi parlerd, egregio amico? Della orribile degradazione morale di questo
paese? Del culto infame di Napoli? DelVabbominabile tirannide che pesa su questa terra?
Delle nostre delusioni e delle nostre disavventure? Della nostra intervista con Pio IX? No,
caro amico, ho davanti alia mente uno spettacolo troppo strano e troppo curioso per potervi
parlare di altre cose tranne quelle di Montecassino. Di tutte le sorprese che Vltalia mi ha
serbato, questa, di Montecassino e stata, senza dubbio, la piü dolce, perche questa volta
I'emozione morale si e aggiunta a quelle prodotte dalla bellezza della natura tutt'intorno.
Se Sorrento, il Posillipo, Baja e Misene non hanno potuto dissipare la nuvola di tristezza
lasciatami nello spirito a causa deWorribile avvilimento di questo paese, dubito che le
bellezze maschie degli Appennini mi avrebbero reso piü indulgente, qualora non avessi

incontrato in questo luogo che dei seguaci rozzi o ridicoli di istituzioni antiquate. Ma ecco

affacciarsi il miracolo: e Montecassino in questo momento uno dei siti piü degni di
curiositd del mondo e, senza alcun dubbio, un posto dove si pud conoscere meglio lo spirito
italiano in quello che in esso vi e di piü elevato e di piü poetico.

Grazie all'influsso di qualche personalitä distinta, e grazie anzitutto alia serietä di
studi che hanno sempre caratterizzato i Benedettini, Montecassino e diventato nello scorcio

degli ultimi anni il centro piü attivo e piü brillante dello spirito moderno del paese. Le

dottrine, ultimamente condannate sotto i nomi di Rosmini, di Gioberti e di Ventura

avevano invaso tutta la scuola; esse avevano uno dei piü brillanti esponenti nel Padre
Tosti, I'autore della Lega Lombarda, del Salterio del Pellegrino, del Veggente del secolo
19°: una specie di Lamennais italiano, avendo tutto il contegno del nostro con la dijfe-
renza, tuttavia, dello spirito italiano e di quello francese. Montecassino non ha avuto,
durante la sua lunga storia, giorni piü belli di quelli dei primi anni del ponteficato di Pio
IX, quartdo I'ltalia si apriva in modo schietto alle sue aspirazioni mistiche di patriottismo
e di liberta.

Rosmini, il padre delVabbazia secondo lo spirito, si avvicinava a Roma per ricevere il
cappello cardinalizio e per assumere le funzioni di segretario di Stato. Tosi non abban-

351



Studi e ricerche

donava Pio IX; il papa stesso, dopo Vassassinio di Rossi, sognava di conformarsi alia
bolla di Vittorio III, il quale ha dato a Montecassino il privilegio assoluto di ospitare il
pontefice quando questi stava ritirandosi verso il sud dell'Italia. Ma il re di Napoli se lo

portd via; il debole Pio IX acconsenti di coprire con le sue vesti bianche di prelato le

infamie del tiranno. E mentre il re delle coscienze occupava il suo tempo libero a vedere

bollire per la sua salute il sangue di San Gennaro, lasciava mano libera ai persecutori dei
suoi migliori amici.

Un giorno, uno squadrone di cavalleria sali la lunga rampa che conduce aü'abbazia;
Tosti ebbe Vordine di allontanarsi entro lo spazio di ventiquattro ore. Rosmini vi pote
rimanere, ma accanto a una sentinella, alia quale non volle sottomettersi. La stamperia
fu sigillata, perche colpevole di aver dato alia luce le aspirazioni mistiche del padre Tosti,
tacciate di propaganda socialista e rivoluzionaria. Ho visto gli scritti ora citati tranne
uno, distrutto dal terremoto di novembre; cid causd una grossa faccenda nel convento.
Dopo di allora non venne risparmiata ai religiosi nessuna angheria, unicamente rei di
sentire nobilmente e di condannare la corruzione religiosa del paese. II padre Papalettere
si trova in prigione a Napoli, accusato di razionalismo e di panteismo (sappiamo cid che

una simile imputazione significa). Tosti e a Roma, trattato come un eretico; gli altri sono
continuamente minacciati di essere scacciati dalla loro bella abbazia per darla nelle mani
dei Gesuiti, i loro piii acerrimi nemici. Strana sorpresa, egregio amico! Fu infondo agli
Appennini, lontano da tutti i cammini battuti, che dovevo ritrovare lo spirito moderno, la
Francia, di cui da molto tempo non mi era stata offerta Timmagine. II primo libro che

trovai nella cella di padre Sebastiano, bibliotecario del convento, fu la «Vita di Gesü» di
Strauss! Qui non si parla che di Hegel, di Kant, di G. Sand e di Lamennais. Detto tra
di noi, caro amico, i Padri sono tanto filosofi quanto noi due: lo studio li ha condotti la,
dove mette capo, per forza di necessitd, lo spirito moderno, il razionalismo e il culto
concepito come atto da compiere in ispirito e veritä. E che avversione contro la supersti-
zione, Tipocrisia i «preti» (e il vocabolo usato qui) e soprattutto contro il re di Napoli. Non

gli si risparmia nessun epiteto accanto a quello di Nerone e di re dei Lazzaroni. In politica
i monaci sono di un rosso dei piü cupi; vi si attaccano con la fiducia schietta e con
Tassenza di ogni sfumatura e di temperamenti, qualitä tipiche queste di chi fa i primi
passi nella vita politica. Garibaldi e il loro eroe. Ho udito con le mie Stesse orecchie fare
Tapologia dell'assassinio del re di Napoli, di questo principe che, entrato il nemico nel suo

territorio, permette ogni crimine, mantiene in permanenza lo stato di guerra e lascia usare

ogni mezzo, anche il piü infame.
Immaginatevi la piii perfetta realizzazione di Spiridione di George Sand, e avrete I'idea

esatta dello stato di cose a Montecassino. Oh! Che bei caratteri di rassegnazione morale,
d'elevazione religiosa, di cultura intellettuale, al di la di ogni particolare interesse che ho

trovato in questi monaci. Di giovani, soprattutto, ne ho trovato uno o due, vere nature
d'eccellenza, di una finezza e di una delicatezza ammirabili. Giudicate voi, pregiato
amico, se non eravamo ben tagliati per comprenderci a vicenda. No, Timmagine di anime
tanto belle non abbandonerä mai la mia memoria; e Timmagine mia, credo, non sard loro
giammai indifferente. Ho fatto cid che dovevo fare essendo francese, e credo che essi

faranno quello che tocchera loro fare in qualitä d'italiani. La salvezza dell'Italia verrd dai
monaci. Essi mi invidiano e parlano sovente della Francia dove un giorno saranno

352



Studi e ricerche

costretti a cercare asilo. Io dico loro che in qualsiasi posizione anche ci si trovi, ci e dato
di condurre una vita nobile, e che per fare delle belle cose in Italia, occorre essere poeti
o monaci. Mi leggono e mifanno ammirare gli «Inni» di Manzoni, espressioni ammirabili
di quel cristianesimo morale che ha colto in se tutte le nobili intelligenze delVItalia
contemporanea, astrazion fatta di ogni idea dogmatica. E sono nondimeno monaci, ah,
di certo, monaci italiani fanatici, veri energumeni sognanti ancora, Dio mi perdoni,
ritalia regina del mondo; sono convinti che con gli italiani del maggio 1848 si sarebbe

potuto conquistare il mondo. Noi ci guardammo gli uni gli altri allorche il sotto-priore
ci dichiard che nel caso in cui venissero scacciati dall'abbazia — essi appiccherebbero il
fuoco aWedificio portando seco i loro archivi come i monaci del Medio Evo portavano seco
le ossa dei loro santi.

Sono duri, inflessibili, senza le pieghevolezze e le sfumature caratteristiche della vita
secolare. In ultimo, caro amico, vi dico che il soggiorno su questa bella montagna resterä

uno dei ricordi piü dolci della mia vita. Trascorriamo la giornata nell'Archivio, in mezzo

a questi bravi monaci che non riescono a staccarsi da noi. Immaginatevi che da piü di
un anno non hanno ricevuto dall'estero ne giomali ne riviste. Loro, che non vivono se non
di simili corrispondenze. Sono dei monaci a insegnarci che cosa e la tirannide della
coscienza; sono loro a rivelarci il martirio di coloro che la sorte ha dotato di nobili
aspirazioni in mezzo a un popolo awilito.

Ho trovato molte cose nell'Archivio; tra queste un frammento lungo e inedito di Abe-
lardo: uno scritto assai curioso. A Napoli tutto era sotto sigillo. I musei sono sigillati! E'
il Terrore; e soltanto lä che ho capito che cosa e il Terrore. Tutti si nascondono; e

impossibile avere un indirizzo; otto su died persone per cui avevamo delle lettere, tutte
erano ammalate alia nostra prima visita, e alia seconda tutte perfettamente sane. Trenta
mila detenuti politici aspettano da due anni il loro processo. Ognuno vive piegato dalla
paura e tutti i mesi ha luogo una nuova «razzia» (rastrellamento di gente sospetta). E
tutto questo alio scopo di mantenere vivo il terrore. Trovi in piena piazza pubblica, sotto
il sole meridiano, un esercito ubriaco di fanatismo e un infame sfruttamento della reli-
gione. Trovi delle Infamie che la mia penna si rifiuta di scrivere. Iddio ci protegga! Addio,
buon amico.

E. Renan

Dalla lettera ora tradotta traspare cid che unisce e feconda in virtü dell'incontro e del
dialogo di due spiriti «differenti» l'uno dall'altro. Metto l'aggettivo differenti tra virgo-
lette, perche la diversitä dei Benedettini credenti e la diversitä del pensiero di Renan,
lungi dal dividersi e dall'escludersi, si ritrovano nella situazione di dover collaborare
alia ricerca di un ideale ad ambedue comune: la scoperta del bello e del vero.

L'esempio non potrebbe essere piü illuminante: la volontä di pensare e di operare
nella preghiera, da un lato, e il bisogno di pensare davanti al mistero della storia e delle
sue contraddizioni (di trovarsi faccia a faccia col trascendente nonostante e a causa del
positivismo), da un altro lato, creano punti di partenza per la scoperta di un orientamen-

353



Studi e ricerche

to unico e indispensabile alia liberazione umana dal buio di concetti e di posizioni
codificati. La lezione piü evidente della lettera consiste nel rendere assai relativa la
visione di un mondo rinchiuso nello schema disegnato a un'unica dimensione. Si tratta
di un ecumenismo dello spirito che — in virtu di un incontro tra due modi diversi di
vedere - abbozza il cammino capace di condurre avanti l'umanitä in nome di ciö che,
coscientemente o meno coscientemente, ci affratella: lo spirito del vero e del bello.

Cenno biografico di Renan:
Nato a Treguier (Costa nord della Francia) nel 1823, Ernesto Renan e destinato giä

dall'infanzia al sacerdozio. Dopo aver avuto una educazione religiosa e frequentato per
circa due anni il Seminario Saint-Sulpice a Parigi, subisce una crisi di coscienza e

rinuncia al ministero ecclesiastico. Professore abilitato di filosofia nel 1848, si distingue
pure come eccellente orientalista. Partecipa a diverse missioni archeologiche in Italia e
nel Medio Oriente e pubblica nel 1855 una importante opera filologica intitolata: «Hi-
stoire generale et Systeme compare des langues semitiques». Vien chiamato nel 1861 a

occupare la cattedra di ebraico al College de France, ma sospese le lezioni su decreto
del governo di Napoleone III, le riprenderä soltanto dopo il 1870. Pubblica nel 1863 la
«Vita di Gesü», avvenimento letterario del secolo, e il primo volume della «Storia delle
origini del Cristianesimo (1863-1883). La sua «Preghiera sull'Acropoli» (1883) lo rivela
ammiratore appassionato della filosofia greca. Eletto nel 1879 Accademico di Francia,
muore a Parigi nel 1892. Le sue opere storico-scientifiche si suddividono in otto tomi.
Le lettere familiari e gli scritti di ordine filosofico e religioso sono riuniti in due volumi
(Editore Calmann-Levy, Parigi).

354


	Ernesto Renan e i Benedettini di Montecassino

