Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani
Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 60 (1991)

Heft: 3

Artikel: Sull'episodio dantesco di Paolo e Francesca : la conquista della
coscienza morale

Autor: del Bondio, Andrea

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-46860

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-46860
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANDREA DEL BONDIO

Sull’episodio dantesco
di1 Paolo e Francesca:

la conquista della coscienza morale’

In una lettura del canto V dell'lnferno, incentrata sull’episodio esemplare dei protagoni-
sti, A. Del Bondio esamina il passaggio dall’amore alla perdizione nella figurazione di
Dante. Si tratta di un’analisi condotta con particolare attenzione agli elementi formali, che
mette in luce l'identita fra colpa e pena nel «contrapasso» dantesco (identita suffragata da
ulteriori esempi in altri canti). L'interpretazione evidenzia inoltre la fissita del destino dei
dannati in opposizione all’evoluzione, al «fatale andare» del poeta pellegrino.

In apertura del V canto dell’Inferno una
sensazione di angustia spaziale e di tormen-
to doloroso introduce nel secondo cerchio in-
fernale. La profondita dell’abisso sembra
esercitare sulla stessa espressione linguistica
un’attrazione che le conferisce un moto ve-
loce.

Cosi discesi del cerchio primaio,
giu nel secondo, che men luogo cinghia,
e tanto piu dolor, che punge a guaio.
Stavvi Minos orribilmente, e ringhia:
essamina le colpe nell’ entrata:
giudica e manda secondo ch’avvinghia.
(v. 1-6)
La presentazione di Minosse, il guardia-
no-giudice del baratro infernale, subisce un
risucchio che si configura in un’espressione
talmente ellittica che Dante deve riprendere
piu pacatamente il discorso, per concluderlo
di nuovo in una densa formula sintetica: in
uno squallido giudizio, davanti al grottesco
giudice infernale, le anime
dicono e odono, e poi son giu volte.
(v. 15)
Risucchio precipitoso dell’espressione che
tradisce 1’urgere di un nesso drammatico.

Dannati in questo cerchio sono i «lussu-
riosi», peccatori carnali
che la ragion sommettono al talento.
(v. 39)
Le anime che hanno ceduto al turbine
delle passioni vengono qui rapite da una
bufera tempestosa che le travolge e le urta,
provocando i loro lamenti. Fra di esse Virgi-
lio, interrogato da Dante, annovera personag-
gi della tradizione leggendaria e letteraria
antica e medioevale. Vi figurano: la licenzio-
sa imperatrice degli Assiri, Semiramide;
Didone, l’infelice amante abbandonata da
Enea; la lussuriosa regina d’Egitto, Cleopa-
tra; la bellissima Elena per cui si svolse la
guerra troiana; 1’eroe Achille, vittima di
amore; Paride, rapitore di Elena; Tristano, 1l
cavaliere arturiano innamorato di Isotta.
Accanto ad alcune figure di dubbia fama
(Semiramide e Cleopatra), predominano 1
personaggi esaltati dalla poesia. Davanti alla
contrarietda fra la situazione degli amanti,
travolti dalla bufera, quindi moralmente
condannati, e la loro entita culturale: figure
celebrate dalla poesia ed aureolate dalla
leggenda, il pellegrino Dante prova smarri-

' Per questo saggio si & adottata I’edizione La Nuova Italia: LA DIVINA COMMEDIA a cura di N.
Sapegno, di cui si riprende qualche volta in nota I’interpretazione.



280

mento. La dannazione delle donne antiche e
‘cavalieri suscita in lui pieta: il poeta & tur-
bato davanti alla condanna di un sentimento
naturalissimo (I’amore), glorificato dalla
cultura.

Dalla schiera dei dannati, rapiti dalla
bufera infernale, si staccano, chiamati da
Dante, due che ‘nsieme vanno, / e paion si al
vento esser leggieri. Fra coloro che tinsero il
mondo di sanguigno, che eternarono cio¢ il
loro amore tramite una violenta morte fisica
(e non l'uccisero con il pentimento), emer-
gono Paolo e Francesca da Rimini.

Intuendo le intenzioni «benigne» della
richiesta di Dante, Francesca, donna cortese
e gentile, si presenta al poeta. Non narra i
momenti particolari della sua storia, ma
iscrive la sua vicenda in un «destino» di
amante in balia del suo signore Amore.

Amor, ch’al cor gentil ratto s apprende,

prese costui della bella persona

che mi fu tolta; e | modo ancor m’ offende.
Amor, ch’a nullo amato amar perdona,

mi prese del costui piacer si forte,

che, come vedi, ancor non m’abbandona.
Amor condusse noi ad una morte:

Caina attende chi a vita ci spense.

(v. 100-107)

Il termine «amore» viene ripetuto, in
posizione anaforica, come soggetto delle tre
terzine. Abbinato a bella persona (v. 101), si
unisce nell’allitterazione di amor / amato /
amar (v. 103) a trasformare il verso intero in
un balbettio d’amore, per urtarsi infine nel-
I’assonanza della prima ed ultima parola del

verso (106), in contrasto complementare con
«morte».

Amore e morte sono tutto il destino di
Francesca. Ed ella ¢ fissata in questo per
I’eternita: amore ancora 1’offende (v. 102)?,
ancor non I'abbandona (v. 105). Piu che di
una fatalita, si tratta di un destino accettato,
assunto quale sua personale identita.

Questo destino non € pero peculiare: ri-
propone invece un assunto di tutta la cultura
«cortese», affinato psicologicamente nell’e-
sperienza dello «stil novo».

Amor, ch’al cor gentil ratto s’ apprende

(v. 100)
riprende un verso guinizelliano® e fonde in
unita amore, gentilezza e bellezza (bella
persona, v. 101). Rappresenta la prima tesi
del paradigma cortese.

La seconda tesi dice che 1’amore non
tollera che chi & amato non riami?, e viene
sintetizzata nel verso, intimamente patetico:

Amor, ch’a nullo amato amar perdona

(v. 103)

La terza, essenzialmente stilnovistica,
pretende che 1’amore nobiliti, spiritualizzi ed
elevi 'uvomo. Ma questa tesi che, quasi a
concludere un sillogismo, giustifica moral-
mente tutto il culto d’amore, viene smentita,
anzi negata, nella conclusione

Amor condusse noi ad una morte’
(v. 106)

Il turbamento che Dante ha provato da-
vanti alla dannazione dei personaggi glorifi-
cati dalla cultura si fa qui piu intenso e
diviene esistenziale:

quanti dolci pensier, quanto disio

meno costoro al doloroso passo!
(v. 113-114)

L’intensita di questo amore fu tale che ancora mi offende, mi vince. Di «offendere» nell’accezione

di vincere, danneggiare si hanno molti esempi nell’uso di Dante. Questa interpretazione & senz’altro
da accogliere per la rispondenza formale e concettuale della terzina in questione con la seguente.

Al cor gentil ripara sempre Amore (Guido Guinizelli, canzone).
Tesi comune allo «stil novo», espressa anche da Fra Giordano da Pisa, per es.: Non é nullo che,

sentendosi che sia amato da alcuno, ch’egli non sia tratto ad amar lui incontanente.

Ad una medesima morte, dannazione.



Ma lo smarrimento non ¢ tale da trattene-
re il pellegrino, assetato di conoscenza (e di
coerenza!), dal tentativo di indagare sul
passaggio dall’amore alla colpa, che egli
individua nella coscienza:

a che e come concedette Amore

che conosceste i dubbiosi disiri?®

(v. 119-120)

Sempre compiacente, Francesca, pur nel
pianto, narrera allora la storia del suo travia-
mento. Ed anche qui lei tendera ad esimersi
dalle responsabilita:
Noi leggiavamo un giorno per diletto

di Lancialotto come amor lo strinse:

soli eravamo e sanza alcun sospetto.”
Per piu fiate li occhi ci sospinse

quella lettura, e scolorocci il viso;

ma solo un punto fu quel che ci vinse.
Quando leggemmo il disiato riso

esser baciato da cotanto amante,

questi, che mai da me non fia diviso,
la bocca mi bacio tutto tremante.

Galeotto fu il libro e chi lo scrisse:

quel giorno piu non vi leggemmo avante.

(v. 127-138)

6

281

Fu la lettura, fatta per diletto, della storia
degli amori romanzeschi fra Lancillotto del
Lago e la regina Ginevra che li fece impal-
lidire e muovere gli sguardi 1’un verso 1’al-
tro, manifestare cio¢ i primi «segni d’amo-
re».? E fu il bacio di Lancillotto sul disiato
riso (perifrasi squisitamente letteraria) che
scateno 1’effusione: la bocca mi bacio tutto
tremante (trepidante espressione di passiona-
lita). E bastato poco: la lettura di un roman-
zo (un catalizzatore, si direbbe ora) per far
volgere 1’amore in peccato. L’ideale cortese
rivela cosi la sua fragilita e le sue insidie. Lo
smarrimento di Dante si fa qui totale:

Mentre che I'uno spirto questo disse,
I'altro piangea, si che di pietade
io venni men cosi com’io morisse;
e caddi come corpo morto cade.
(v. 139-142)

La lingua stessa, espressione di cultura,
subisce un collasso nella martellata cacofo-

8

dubbiosi: non ancora espressi; i desideri de’ due innamorati, erano dubbiosi, perché non certi di
essere corrisposti (Vandelli). Ma, tenuto presente che il termine viene usato dal pellegrino Dante (in
cerca di veritd e non di casistica), i desideri potrebbero essere considerati «dubbiosi» anche in sé
stessi. La coscienza dei sentimenti non & un accidente, ma, secondo la dottrina scolastica seguita da
Dante (San Tommaso), essa qualifica I’assenza dell’amore. L’amore naturale, quale sentimento, é
sempre senza errore (Purg. XVII, 94); solo una manifestazione di amore mediata dall’intelletto e
scelta dalla mente ¢ responsabile e pud essere colpevole. Dubbiosi sarebbero allora i desideri soggetti
a dubbio quanto all’accettazione o al rifiuto da parte della ragione.
Su questo argomento si veda ’esposizione messa in bocca a Virgilio in Purg. XVIII (v. 19-75), dove
il maestro accusa chi ritiene qualsiasi amore degno di lode (epicurei, ma anche rimatori della tra-
dizione cortese) di non distinguere fra amore naturale (istintivo) e amore d’animo (d’elezione).
Senza alcun presentimento di quel che sarebbe seguito; gli amanti sono quindi inconsci dell’amore
reciproco.
Segni enumerati dalla tradizione cortese; per es. nella scuola siciliana:

...similemente eo ardo

quando pass’e non guardo

a voi, vis’ amoroso.

...Andando, ad ogni passo

getto uno gran sospiro

che facemi ancosciare,

... Sacciatelo per singa,

zo ch’eo no dico a lingua,

quanto voi mi vedrite. (Giacomo da Lentino, Canzonetta)



282

nia dell’ultimo verso.’ 1l flusso armonico si
rompe, il corpo della lingua cade in cocci.

* %k ok

Ma mentre il Dante emblematico (il pel-
legrino nel regno dell’oltretomba) si annien-
ta nel suo smarrimento, 1’autore Dante (lo
scrittore) riesce a figurare il dramma e, come
vedremo, anche a risolverlo nell’esposizio-
ne. (Dire che si perdono i sensi resta un atto
completamente conscio; figurare la perdita
della lingua vuol dire usarla sapientemente.)

La contrarieta si concilia nella sua stessa
figurazione. Questo avviene strutturalmente
mediante il particolare nesso fra colpa e
pena.

Notiamo che la colpa dei «lussuriosi»
consiste nel lasciarsi «trasportare» dalla
passione; la loro pena sara quella di venir
portati (menati) da

La bufera infernal, che mai non resta,

(v. 31)
che simboleggia la stessa passione. Il rappor-
to colpa-pena sembra quindi essere di iden-
titd: la pena dei dannati consiste nella loro
stessa colpa. Percio essi non cercano di evi-
tarla, sono bensi pronti ad assumerla:

si che la tema si volve in disio.

(Inf. III, 126)

Ecco come Francesca non conosce che la
legge di Amore: la sua colpa e la sua pena.
Nelle terzine sopraccitate, ella sostiene infat-
ti che I’amore di Paolo (colpa) ancora 1’of-
fende (pena) (v. 100-102), I’amore ricambia-

to (colpa) ancora non |’abbandona (pena)
(v.103-105), I’amore (colpa) conduce alla
morte (pena) (v. 106).'°

Vediamo ora di sostenere quanto affer-
mato con una pil precisa indagine linguisti-
ca!

Nella presentazione dei dannati leggiamo
che la bufera infernale «mena gli spirti» (v.
32). Virgilio, per incoraggiare Dante a chia-
mare gli amanti infelici, lo esorta a pregarli
di venire «per quello amor che 1 mena» (v.
78). L’identico verbo «menare» con lo stesso
oggetto (gli spiriti) induce a supporre 1’iden-
tita del soggetto:

bufera infernale = amore a)

Dante, seguendo il consiglio di Virgilio,
chiama le anime, ma ne varia |’implorazio-
ne, apostrofandole: «O anime affannate» (v.
80). Questo affettuoso grido ha tramutato il
termine «amore» in quello di «affanno». Ma
Dante resta buon discepolo, poiché ha intuito
che:

amore = affanno b)

Nella risposta di Francesca: amore offende,
avvince ancora (v. 102), si stabilisce un’altra
identita:

amore = offesa c)

E amore conduce a morte (v. 106). Se inten-
diamo il termine di «morte» come «danna-
zione»'! otteniamo:

amore = dannazione d)

Cosi il termine di «anime offense» (v. 109)
sara polivalente: anime innamorate, anime
dannate, perché:

innamorato = offeso e)

? Solo come manifestazione di catastrofe linguistica (e quindi culturale) si potra interpretare la disar-
monia del verso. (Non puo peraltro che far sorridere la nota di Venturi, accolta da Vandelli: verso
stupendo per suono imitativo; fa sentire la caduta di un corpo.... come se il corpo di Dante fosse

un sonante pezzo di legno!)

Non sembra scorretto far intervenire anche 1’amore di Paolo come motivo del dolore di Francesca,

per la totalita che gli amanti rappresentano: mentre lei narra la sua vicenda, Paolo 1’accompagna col
pianto (v. 139-140), come lei stessa piange parlando (v. 126).

11 significato religioso di «morte» come «morte dell’anima, dannazione» & frequente nella Comme-

dia: Inf. 1.7: la selva (del peccato) tant’é amara che poco é pin morte: la condizione del peccato
é vicina alla dannazione; Inf. I, 107: la morte che ‘Il combatte: morte dell’anima, dannazione; Inf.
XIII, 66: la calunnia é morte comune, cio¢ peccato diffuso; Purg. XXIII, 122: veri morti: dannati,

elc.



Nella gia citata esclamazione di Dante:
quanti dolci pensier, quanto disio
meno costoro al doloroso passo!

lo stesso verbo «menare» indica il passaggio,
la trasformazione, ovvero 1’identita di:

dolci pensier, disio = doloroso passo f)
La coesistenza di colpa e pena viene poi
espressa nei versi:

questi, che mai da me non fia diviso,
la bocca mi bacio tutto tremante.
(v. 135-136)

Come osservava perspicacemente il De
Sanctis'?, qui fra ’intento di baciare (causa)
ed il bacio (effetto) s’inserisce 1’inferno,
suscitato dalla frase relativa «che mai da me
non fia diviso»: & nella pena appunto che i
due restano avvinti.

Se trascriviamo le identita stabilite in un
paradigma ordinato otteniamo:

a) amore = bufera infernale
b) amore = affanno
¢) amore = offesa
d) amore = dannazione
e) innamorato = offeso
f) dolci pensier, disio = doloroso
passo, dannazione
Bastera ora definire i termini con il loro
denominatore comune per giungere alla
conclusione:
colpa = pena
Non esiste quindi piu distinzione fra de-
siderio e colpa; non c’¢ pill contrarieta fra
colpa e pena. Il peccato, riconosciuto, & in sé
stesso espiazione.

283

Questa identita viene chiamata da Dante
«contrapasso». Il termine appare nel canto
XXVIII (v. 142) e serve a definire il rappor-
to fra colpa e pena in Bertram dal Bornio
che, avendo stimolato la ribellione e la guer-
ra del Re giovane contro suo padre Enrico II
d’Inghilterra, solleva in mano il capo tronco
a simboleggiare nelle sue stesse carni la
ferita provocata fra padre e figlio (busto e
capo). La legge del «contrapasso», come
identitd ontologica del male, reggera tutto
I’inferno e costituira la scoperta dell’indagi-
ne dantesca.

Gli ignavi, punti da vespe e corrosi ai
piedi da vermi «imputridiscono», per cosi
dire, nel loro rifiuto di scegliere, operare e
vivere (Inf. III); le anime del Limbo conti-
nuano a «sospirare» vanamente la luce nelle
tenebre (Inf. IV); gli avari e i prodighi ripe-
tono simbolicamente in eterno i gesti della
loro colpa (Inf. VII); gli iracondi e gli acci-
diosi covano eternamente i loro sentimenti di
odio violento e di rancore, immersi nelle
paludose acque dello Stige. (Per non citare
che qualche esempio dai primi otto canti.)
L’identita del «contrapasso» determina an-
che il carattere delle singole figure: France-
sca resta 1’amante passionale; Farinata, che
non crede all’immortalita dell’anima, ha [’ in-
ferno in gran dispitto, ciog lo ignora; Caval-
canti, che condivide la stessa eresia, non
sembra avere altra preoccupazione di quella
terrena di sapere se il figlio ¢ ancora in vita
(Inf. X); Ulisse perpetua nel suo discorso
I’incitamento fraudolento (Inf. XXVI); etc.

'2° Al passo dall’amore onesto al disonesto, e dalla fama all’ infamia, e dalla vita alla morte (Buti).
Quindi non alla morte fisica, ma alla colpa e alla pena. Nei ripetuti usi in questo canto, il verbo
«menare» assume sempre una connotazione negativa: la bufera infernale mena gli spiriti (v. 32),
I’amore mena gli amanti (v. 78), il desiderio mena gli amanti al doloroso passo (v. 114).

«Quando Francesca €& vinta, quando il peccato ch’era gia nell’anima si rivela, nel punto stesso del

bacio, anzi prima ancora che il peccato le esca di bocca, tra «questi» e la «bocca mi bacid», tra
I’amante e il peccato si gitta in mezzo I’inferno, e il «tempo felice» si congiunge con la «miseria»,
e quel momento d’oblio, il peccato, non si cancella piu, diviene I’eternitd». (Francesco De Sanctis

in Saggi critici: Francesca da Rimini).



284

Gli esempi potrebbero essere moltiplica-
ti; resta perd nell’Inferno dantesco un perso-
naggio libero da tali determinazioni: il pelle-
grino Dante. (Tralascio volutamente la figu-
ra di Virgilio). Mentre i dannati appaiono
fissati dalle loro colpe in una essenza con-
clusa, la presenza del personaggio emblema-
tico di Dante si iscrive nell’evoluzione del
- fatale andare (v. 22): viaggio nel profondo
universo del male alla ricerca di una legge
morale.

Nel V canto avviene il primo incontro fra
il pellegrino e i dannati. (Gli ignavi del ve-
stibolo infernale e le anime del Limbo non
sono da considerare propriamente condanna-
ti). L’impatto del pellegrino con i personaggi
infernali provoca in lui un coinvolgimento
affettivo ed ha uno sviluppo morale: nel
vissuto dell’analisi il male si rivela alla sua
coscienza.

Davanti alla condizione dei dannati tra-
volti dalla bufera infernale, Dante intende (v.
37) che si tratta della pena dei lussuriosi:
stabilisce cio¢ all’inizio un rapporto piutto-
sto teorico fra colpa e pena.

Il tormento delle anime che, quali stor-
nelli, s’impennano nel volo, i loro lamenti

simili a quelli delle gru che migrano, acuisce
il suo interesse: non gli basta piu aver indi-
viduato la colpa, vuole conoscere i peccatori:
chi son quelle | genti che I'aura nera si
gastiga? (v. 50-51). Dopo aver riconosciuto
i dannati, nominati da Virgilio, come perso-
naggi noti e famosi, egli si commuove: pro-
va pieta e smarrimento. S’introduce cosi la
crisi psicologica.

Con la sua presentazione, Francesca ac-
cresce il turbamento di Dante che, dopo aver
meditato.a viso basso, esprime la sua parte-
cipazione con il pianto.

E quando l’indagine analitica sul pas-
saggio dall’amore alla perdizione rivela la
fragilita della condizione umana, il pellegri-
no si annienta in uno stato mortale, la lin-
gua stessa (la cultura) si disgrega nel verso
finale.

Per esprimere la travagliata identificazio-
ne di colpa e pena, che risolve il binomio nel
concetto ontologico del male, il poeta ha
figurato in questo canto la morte di sé stesso
nell’emblema del pellegrino (sacrificio del-
I’'lo) e la disarticolazione del linguaggio
(perdita del Super-io). Sacrificio e perdita
necessari per giungere ad una nuova morali-
ta, che tende ad identificarsi con la coscienza
del male.



	Sull'episodio dantesco di Paolo e Francesca : la conquista della coscienza morale

