Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani
Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 60 (1991)

Heft: 2

Artikel: Legittimazioni etiche e politiche della pena
Autor: Bondolfi, Alberto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-46850

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-46850
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ALBERTO BONDOLFI

Legittimazioni etiche e politiche

della pena

(2¢ parte)

Una ricostruzione storica come quella di
«Sorvegliare e punire» doveva necessaria-
mente provocare reazioni di dissenso e pro-
poste alternative. Qui, pitt che parlare di
questi problemi interni alla filosofia di Fou-
cault, concentreremo la nostra attenzione su
alcune implicazioni etiche e teologiche della
sua ricerca, € cercheremo, attraverso l’anali-
si critica della sua opera, di rispondere al-
I’interrogativo gia sopra menzionato.

Foucault tematizza la storia in un oriz-
zonte estremamente diverso da quello a cui
siamo stati finora abituati dalle varie filoso-
fie della storia, siano esse di segno pessimi-
sta od ottimista. Contrariamente a quanto
capita ad esempio all’interno della filosofia
marxista, in cui la storia ha un senso, € un
soggetto, il proletariato, ¢ portatore di un
cambiamento irreversibile, presso Foucault
processi e cambiamenti storici non vengono
attribuiti a soggetti individuali o di classe, i
quali intenderebbero raggiungere un certo
scopo. In Foucault al contrario si parla sol-
tanto di tecniche, manovre, reti del potere
che si organizza sempre secondo nuovi para-
metri. Il potere inoltre non ¢ interpretato in
maniera binaria, cio¢ secondo un meccani-
smo tra dominatori e dominati, ma € presen-
te, secondo modalita diverse, in ogni aspetto
della realta e in ogni luogo della vita sociale.
Esso inoltre, contrariamente alla sua conce-
zione classica secondo cui esso rappresenta
la dimensione dell’arbitrarieta, viene visto
qui come un momento razionale, cio¢ in re-
lazione costante con il sapere. Tutti, in un
certo modo, hanno e sanno il potere, e la di-
stinzione tra dominatori ¢ dominati & solo
una distinzione di intensita ma non essen-
ziale.

Nella prospettiva di Foucault, dunque, la
storia della pena non ¢ interpretabile come la
storia del successo di argomentazioni sempre
pil umane o sempre piu etiche per legittima-
re la pena. Nella storia non & verificabile
alcun progresso: né progresso fattuale, né
progresso argomentativo. Cido che si pud
registrare sono solo cambiamenti di tecnica
punitiva.

Questa teoria strutturale della storia la-
scia certo poco spazio all’autonomia delle
teorizzazioni giuridiche ed etiche della pena.
I discorsi cioé non sono una realtd autonoma
analizzabile in se stessa indipendentemente
dalle pratiche. Questi discorsi non sono ri-
dotti a variabili dipendenti, 0 a sovrastruttu-
ra, come ¢ il caso del marxismo piu mecca-
nicista o di un positivismo comportamenti-
sta, ma non sono nemmeno valorizzati come
discorsi che abbiano una rilevanza storica, in
vista di un telos della storia. Per Foucault la
verita della storia non va cercata nella storia
delle idee, nemmeno nella storia degli ideali
morali, ma nella decodificazione strutturale
delle pratiche.

A questo punto ci si potra chiedere quale
sia il servizio che una storia come quella di
Foucault pud dare a coloro che vogliono
impegnarsi per una prassi pid umana nell’u-
niverso carcerario. La risposta a questo
quesito certo non & facile, e tanto meno di-
rettamente deducibile dalle pagine stesse di
Foucault. Personalmente vedrei il contributo
del filosofo francese in due direzioni:

— La prima & I’averci messo a disposizione,
da quel grande archivista che ¢ sempre
stato, una quantita di materiali finora
sconosciuti o malamente interpretati.
Questi materiali non sono necessariamen-



te comprensibili ed interpretabili solo alla
luce della storiografia foucaultiana. Essi
possono essere messi al servizio, come
cerchero di fare tra poco, di altre valoriz-
zazioni «etiche» dell’evoluzione dei si-
stemi di sanzione sociale.

— In secondo luogo il suo contributo puod
essere visto non tanto in quello che egli
ci dice, quanto piuttosto in quello che in
negativo ci aiuta a preservare. Penso cio¢
che, nonostante tutte le incertezze della
sua opera, il contributo di Foucault ci
aiuti tutti a preservarci, almeno in nega-
tivo, da troppo facili interpretazioni otti-
mistiche della storia dell’etica filosofica
e teologica moderna in questo campo. In
altre parole egli ci aiuta a togliere i veli
dagli argomenti che abbiamo sempre
usato per legittimare le pena, facendoci
vedere come essi molto facilmente possa-
no essere messi anche al servizio della
disumanita e della cecita del potere.

Dopo aver esposto a grandi linee la lettu-
ra storica di Foucault rimane aperto I’inter-
rogativo iniziale teso a sapere se si possa
parlare o meno di un progresso morale nello
sviluppo delle pratiche punitive. Foucault
sembra voler negare un tale movimento
evolutivo e mettere in evidenza solo un
cambio di tecniche. Da parte mia penso che
si possa perlomeno intravvedere una certa
qual evoluzione, almeno nel senso che le
varie tecniche nelle varie epoche si basano
su presupposti impliciti, di natura morale. Si
pensi, ad esempio, al fatto che il passaggio
dalla pena corporale nell’epoca barocca a
quella carceraria dell’illuminismo sia possi-
bile e comprensibile solo se si presuppone
che sia cambiato al contempo il sistema
processuale: da quello inquisitorio nel primo
scenario a quello accusatorio nel secondo.

Questi due sistemi processuali non pos-
sono essere visti solo, come nel caso di
Foucault, quasi fossero due tecniche giuridi-
che diverse, bensi come due procedure che
partono da premesse morali diverse. Nel

167

processo inquisitorio ¢ dovere dell’imputato
discolparsi e diritto del giudice sospettare la
presenza della colpa, provandone la presenza
anche con la tortura. Nell’illuminismo le
convinzioni morali di fondo cambiano poi-
ché si ritiene che il potere giudiziario non
abbia alcun diritto di considerare una perso-
na come colpevole fino a che essa stessa sia
riuscita, attraverso una divisione del lavoro
tra giudice istruttore e giudice giudicante, a
dimostrarne la presenza. Queste brevissime
caratterizzazioni dovrebbero portare alla
conclusione che

si possono notare nella storia una serie
di atti di apprendimento morale collet-
tivo che influenzano direttamente il
modo con cui si gestiscono le sanzioni.

Questa tesi deve comunque essere ben
compresa: essa non intende sostenere, se
compresa in maniera un po’ troppo semplici-
sta, che 'uomo e le sue societa abbiano,
lungo i secoli, punito sempre «meglio», od in
maniera sempre pit moralmente plausibile.
Se progresso c¢’¢ stato, esso non ¢ stato tanto
fattuale quanto nei presupposti impliciti alle
varie pratiche. All’interno di questa evolu-
zione sicuramente positiva, si possono essere
annidati e si annidano tuttora pratiche di
oppressione e di dolore. In altre parole non
dobbiamo sicuramente ritenerci migliori
delle generazioni che ci hanno preceduto,
anche se si deve riconoscere che nel tempo,
come umanita, abbiamo fatto dei passi strut-
turali, da cui non possiamo piu tornare indie-
tro. Anche le nostre disumanita (sia teoriche
che pratiche) sono all’altezza delle capacita
argomentative € organizzative raggiunte.

Un’analisi delle argomentazioni teoriche
che accompagnano le pratiche punitive ci
fara capire ancora meglio questa contempo-
raneita di evoluzione e di fissita nella storia
degli uomini e delle societa.



168

4. Legittimazioni filosofico-giuridiche della sanzione penale

Va notato anzitutto, prima ancora di en-
trare nel merito degli argomenti addotti per
legittimare la pena, come la sua applicazione
pratica sia presente gia molto tempo prima
che nascano attorno ad essa discorsi articola-
ti e sistematici. Le pratiche precedono, in
senso cronologico, quasi sempre i discorsi.

D’altra parte va pure sottolineato il fatto
che non appena I’etica si struttura in una di-
sciplina pubblicamente riconosciuta, il tema
della pena si annuncia subito in maniera
esplicita come uno dei suoi temi centrali.
Questa longevita del discorso etico-penale ci
potrebbe portare facilmente alla conclusione
che quest’ultimo sia ormai esaurito.

Si osserva infatti, gia a partire da Platone
e da Aristotele, una costanza, anzi una fissi-
ta, perfino noiosa di argomenti a favore ed a
critica della sanzione giudiziaria, senza vero
ricambio o novita nei singoli autori che nella
storia si sono espressi sull’argomento. Il
progresso argomentativo st manifesta pero
in altri modi. Qui vorrei solo evidenziarne
uno e cioe il fatto che gli argomenti evolvo-
no lungo il tempo attraverso la accumulazio-
ne ed affinamento di sottoquesiti che esigono
risposte articolate. Questo processo, che non
tocca solo il tema della pena, ¢ riscontrabile
presso molte tematiche etiche e/o giuridiche,
€ puo essere interpretato alternativamente in
termini sistemici di differenziazione'* o di

evoluzione dell’ apprendimento morale'’.

Ecco qui evocati in un ordine non storico

bensi sistematico, cinque quesiti che nella

storia hanno ottenuto un approfondimento
sempre piu preciso:

— Esiste innanzitutto per una societa il
dovere morale di avere un sistema preci-
so di punizioni codificate?

— Quali sono le azioni che in ogni caso
devono essere sussunte e quali debbono
essere tralasciate da questo sistema di pu-
nizioni?

— Quali sono i motivi che legittimano una
tale operazione?

— Quale & lo scopo etico delle sanzioni
penali e rispetto a chi?

— Quali sono le funzioni sociali che ci si
aspetta dai vari tipi di pena e come esse
possono essere messe in coordinazione
con le legittimazioni etiche sopraccitate?

— Quali sono i criteri di misura della pena
in relazione ai vari tipi di delitto?

Ci troviamo qui di fronte ad una serie
molto diversa di interrogativi che esigono
risposte differenziate ed articolate. Una simi-
le risposta non ¢ possibile nell’ambito di
queste poche pagine. Mi sono dunque deciso
a rispondere solo al quesito centrale, riguar-
dante lo scopo e la legittimazione etica della
pena in sé, ben cosciente che tale risposta

12 Cfr. ad esempio ’'uso di questa categoria nella sociologia sistematica di N. Luhmann, in: Luhmann,
N. - Pfiirtner, S. H.: Teorietechnik und Moral, Frankfurt/M., Suhrkamp 1978, ed in: Luhmann, N.:
«I fondamenti della morale», in: Fenomenologia e societa 7 (1984) 9-20. Per uno studio storico
dell’uso di questa categoria cfr. Béjin, A.: «Différenciation, complexification, évolution des socié-

tés», in: Communications 22 (1974) 109-118.

Questa ¢ la prospettiva proveniente soprattutto dalla scuola di Habermas. Cfr. Habermas, J.: Teoria

dell’ agire comunicativo, Bologna, Il Mulino 1988. 1d.: Etica del discorso, Bari, Laterza 1985. Per
una applicazione in chiave evolutivo-morale ai sistemi penali ed agli argomenti che li hanno finora
legittimati cfr. lo studio a cui mi sono, almeno indirettamente, ispirato e che mi sembra essere
fondamentale per dare una risposta al quesito di una evoluzione morale in questo ambito. Cfr. Eder,
K.: «Die Zivilisierung staatlicher Gewalt. Eine Theorie der modernen Strafrechtsentwicklung», in:

K.ZS.S. (1987) 232-262.



indirettamente influenzi una possibile posi-
zione riguardante anche gli altri quesiti evo-
cati.

Nella manualistica del diritto penale si
distingue normalmente tra cosiddette
fondazioni «assolute» e fondazioni
«relative» della pena. Nella letteratura di
lingua inglese & pil corrente la distinzione
fra teorie retributive e teorie utilitaristiche,
anche se tale distinzione non ricopre esatta-
mente quella enunciata precedentemente.

4.1. La concezione e la legittimazione
«assoluta» della pena

Con questa figura argomentativa non si
intende direttamente perseguire alcuno sco-
po per mezzo della pena stessa. In questa
prospettiva essa € una sanzione negativa ne-
cessaria in sé€, una volta che ¢ stata dimostra-
ta una violazione volontaria e quindi colpe-
vole del diritto penale positivo. Quando il
delitto € stato compiuto € necessario punire,
secondo la formula classica «quia peccatum
est», senza dover far ricorso a fini esterni o
dipendenti dalla pena stessa. Infatti quest’ul-
tima, sempre nell’argomentazione cosiddetta
assoluta, €, come dice appunto la parola
stessa «absoluta ab effectu», ciog sciolta dal-
I’effetto della pena stessa.

Questa volontaria mancanza di conse-
guenze deducibili dalla sanzione penale non
deve perod far pensare che questa fondazione
assoluta della pena non faccia riferimento ad
alcun criterio etico, o sia nient’altro che la
razionalizzazione di un sentimento cieco di
rivalsa. Al contrario, la forma classica di
questa legittimazione della pena vuole espli-
citamente essere una teoria spiccatamente
morale della pena stessa, anche se tale carat-

169

tere varia molto fortemente a seconda degli
autori e a seconda degli argomenti che ven-
gono portati a sostegno di questa figura
argomentativa.

Non & possibile qui fare opera di ricostru-
zione storico-dottrinale e rinvio dunque alla
vasta letteratura disponibile sull’argomen-
to'". Mi limiterd dunque a rispondere som-
mariamente all’interrogativo costante che
qui maggiormente ci preoccupa € cioe teso a
sapere come si evolva eticamente la figura
della fondazione assoluta della pena.

Va innanzitutto notato come essa sembri
derivare dalla pratica della vendetta, cosi
come essa € praticata in molte societa cosid-
dette «primitive». L’apparenza a dire il vero
qui inganna. La visione retributiva od asso-
luta della sanzione penale ¢ comprensibile
solo come figura argomentativa interna ad
un sistema di sanzioni regolate dal diritto
scritto e non semplicemente da convenzioni
di gruppo o tribu.

Inoltre essa vuole impedire, attraverso il
suo criterio del faglione o del contrappasso
che la risposta repressiva sia smisurata ri-
spetto al delitto commesso. La retribuzione
viene cosi ad avere una funzione temperante,
rispetto a figure argomentative forse a prima
vista pitt «condiscendenti» ma che potrebbe-
ro avere sbocchi maggiormente repressivi.

Infine bisogna riconoscere che [’attuale
riflessione etica attorno a questa figura argo-
mentativa sottolinei come essa valga non
come legittimazione della pena, ma al massi-
mo come criterio di misura della sua inten-
sita, che non pud essere maggiore della li-
berta distrutta dall’attivita delittuosa. E meri-
to soprattutto del filosofo inglese Hart avere
portato avanti questa esegesi della retribu-
zione. Si puo dunque parlare della presenza
di una certa evoluzione positiva in questo

4 Cfr. per una conoscenza di queste posizioni classiche tra i molti titoli disponibili le monografie
ricostruttive pit generali: Cattaneo, M. A.: «Pena», in: Enciclopedia del diritto, Milano, Giuffre
1982, Vol. XXXII, 701-712. Hart, H.L.A.: Responsabilita e pena. Saggi di filosofia del diritto,
Milano, Comunita 1981. Noll, P.: Die ethische Begriindung der Strafe, Tiibingen, Mohr 1962.
Ricoeur, P.: «Le droit de punir», in: Cahiers de Villemétrie (1958) Nr. 6, 1-26.



170

ambito, perlomeno nel restringere eticamen-
te la portata della figura della retribuzione.

4.2. Le teorie relative

Al contrario delle teorie assolute o vendi-
cative della pena, le teorie relative si propon-
gono di realizzare, attraverso la pena, uno o
pit scopi. La loro sistematizzazione pud
variare nella manualistica corrente, ma si
riduce generalmente a questa enumerazione
classica: ’

— Scopo della prevenzione generale: qui si
intende prevenire la commissione di de-
litti mediante 1’intimidazione o minaccia
generale di pene adeguate ad essi.

— Scopo della prevenzione speciale: in
questo secondo caso I’intimidazione
avviene nei confronti del singolo reo.

— Scopo dell’emenda o teoria della «riso-
cializzazione del reo»: in questa terza
variante ci si propone di escludere il ca-
rattere afflittivo della sanzione penale per
mettere in primo piano un fine di corre-
zione e di rieducazione del reo. '

I tre scopi qui citati non sono necessaria-
mente alternativi o concorrenziali. Al contra-
rio essi sono coordinati tra loro e si rafforza-
no reciprocamente nella attivita di legittima-
zione.

Questi tre scopi previsti dalle teorie rela-
tive della pena sono classici e ritrovabili gia
a partire dall’antichita classica. In questo
senso teorie assolute e teorie relative della
pena non si sono succedute 'una all’altra
meccanicamente nel tempo, bensi sono da
sempre coesistite. Accanto al permanere fis-

so degli argomenti va comunque anche nota-

ta una certa discontinuita argomentativa.
Cosi si ¢ affermata solo relativamente

tardi una legittimazione delle argomentazio-
ni relative che faceva riferimento al loro
diverso tempo di applicazione nell’arco pas-
sante tra delitto e riabilitazione del reo. Nella
manualistica contemporanea le tre figure ar-
gomentative riguardano infatti tre tempi
diversi di applicazione. La prevenzione ge-
nerale entra in funzione e legittima il sistema

di pene prima che si compiano reati. La

prevenzione speciale dovrebbe impedire

ogni reato nel momento presente e futuro. La
risocializzazione del reo infine ¢, dopo I’at-
tivita processuale, 1’unico scopo dato all’ir-
rorazione della pena.

Oltre a ci0 le teorie relative hanno preso

il sopravvento soprattutto a partire dall’eta

moderna, ed in connessione con tre fenome-

ni che qui brevissimamente citiamo:

— In connessione con il cambiamento radi-
cale paradigmatico da una visione natura-
le del politico verso una visione «artifi-
ciale» dello stesso. Se la sfera del politi-
co ¢ il risultato di una decisione umana e
non una qualita innata in ciascuno degli
umani, anche la pena non sara piu una
reazione naturale bensi una decisione
seconda che ubbidisce a criteri argomen-
tativi precisi.

— Le teorie relative hanno guadagnato
molto della loro pertinenza a partire dal
momento in cui il diritto penale si € svi-
luppato in maniera autonoma, come una
delle istanze dello stato, separata dalla
sfera legislativa ed esecutiva. Le teorie
relative sono fiorite soprattutto a partire
dal momento in cui, lasciato il regime di

5 Tra la letteratura sulle teorie relative della pena cfr. Amato, A.: «Sulla teoria della prevenzione
generale dei reati», in: RIFD 58 (1981) 3, 492-502; Badura, N.: «Generalprivention und Wiirde des
Menschen», in: Juristen Zeitung 14 (1964) 338-344, Horster, N.: «Priventionstheorien der Stafe in
der britischen Aufklidrungsphilosophie», in: Zeitschrift fiir die gesamte Strafrechtswissenschaft 85
(1973) 220-234; Id.: «Zur Generalprivention als dem Zweck staatlichen Strafens», in: Goltdammers
Archiv fiir Strafrecht 9 (1970) 272-281; ed infine il volume collettaneo Teoria e prassi della pre-
venzione generale dei reati, a cura di M. Romano e F. Stella, Bologna, I1 Mulino 1980.



cristianita, gli stati europei hanno cercato
di darsi dei fondamenti «etsi Deus non
daretur», cio¢ indipendentemente dall’i-
potesi dell’esistenza di Dio.

Come gia era il caso per la teoria assoluta

o retributiva della pena, anche le teorie rela-

tive hanno dato adito a una serie di problemi

di interpretazione e a una serie di critiche.

Mi permetto di riferire qui solo quelle piu

note e quelle maggiormente rilevanti a livel-

lo etico.

— Per quanto riguarda la figura argomenta-
tiva della prevenzione generale si emetto-
no anzitutto una serie di dubbi sulla
possibilita di poter dimostrare empirica-
mente 1’efficacia intimidatrice della leg-
ge penale. Dato e non concesso che sia
risolto questo tipo di problema, restano i
dubbi specificatamente etici. Il piu grave
di essi consiste nel chiedersi se infliggen-
do la pena al colpevole, volendo disto-
gliere 1 cittadini dal commettere delitti,
non si riduca quest’ultimo a strumento
per uno scopo che gli ¢ estraneo e che
riguarda solo la societa.

— Il criterio della prevenzione generale,
sostenuto al momento applicativo della
pena, e peggio ancora come criterio della
sua misura porta diritto alla cosiddetta
«dottrina della pena esemplare» ed apre
la porta ad ogni arbitrio inimmaginabile.
Al limite, mettendo in campo acritica-
mente solo considerazioni di prevenzione
generale si puo arrivare alla legittimazio-
ne etica della punizione dell’innocente,
qualora i vantaggi sociali della punizione
fossero evidenti.

171

— Anche la teoria della risocializzazione
del reo mostra difficolta argomentative
specifiche. Volendo risocializzare ad
ogni costo ci si pud chiedere anzitutto
sulla base di quali criteri etici cid possa o
debba avvenire. La genesi morale della
persona non ¢ per definizione un proces-
so complesso che in ogni caso non pud
avvenire sotto il segno della coazione?
Ed anche qualora una «moralizzazione
forzata» fosse fattualmente possibile, non
sarebbe ad opera di uno Stato diventato
qui governatore diretto delle coscienze?

Nonostante queste difficolta insite negli
argomenti e nelle legittimazioni «relative»
quest’ultime hanno sperimentato una evolu-
zione nel senso di una coscienza sempre pil
viva della loro parzialita ed ambivalenza.
Tutti questi interrogativi posti alle varie ar-
gomentazioni etico-penali citate finora ci
portano a formulare la seguente conclusione:

Sia la visione retributiva che quella pre-
ventiva ed emendativa della pena mo-
strano una serie di difficolta e contrad-
dizioni fattuali e normative. Queste ul-
time invitano innanzitutto all’abbando-
no di ogni «monismo argomentativo»
in questo ambito. Le varie fondazioni
della sanzione penale non devono com-
binarsi tra loro rafforzandosi a vicenda,
bensi autocriticArsi e autolimitarsi met-
tendo reciprocamente in evidenza la
problematicita, la debolezza e la par-
zialita di ogni singola argomentazione.

5. I ruoli della teologia tra le teorie penali

Arrivati a questo punto dell’esposto ci si
chiedera quale apporto abbia dato il messag-
gio cristiano al movimento evolutorio di cui
abbiamo parlato finora. Per poter dare una
risposta minimamente articolata a simile

interrogativo bisogna tenere presenti almeno
due premesse di tipo generale e riguardanti
lo stato generale della riflessione teologico-
morale contemporanea.

Quest’ultima ha preso coscienza, in en-



172

trambe le grandi confessioni cristiane d’occi-
dente e cioe nel cattolicesimo e nel prote-
stantesimo, che non & possibile distillare in
vitro una specie di specificita etica che sia
esclusiva nel messaggio cristiano. In altre
parole quella che si chiama comunemente
morale cristiana & un sapere etico multifor-
me, nato e cresciuto in continua interconnes-
sione con influssi esterni e provenienti dagli
orizzonti filosofici piu diversi. Cid spiega
anche la presenza in molti ambiti di morale
concreta di una pluralita di posizioni, tutte
comunque motivate da considerazioni che
vogliono far capo al messaggio fondatore del

Nuovo Testamento. Se si pud parlare di

specificita della morale cristiana questa vale

solo forse nel senso di una particolarita ed
originalita di motivazioni piu che di argo-
mentazioni.'s

In secondo luogo va sottolineato il fatto
che il contributo che il pensiero teologico
puo e deve dare agli sforzi di umanizzazione
e di eticizzazione della pena puo essere
esplicitato solo se riesce ad essere plausibile
anche per tutti coloro che non si ritengono
cristiani. L’autonomia dell’etica cristiana €
da comprendersi soprattutto in senso meto-
dologico, e non dispensa quindi i teologi dal-
I’articolare le loro riflessioni in modo che
possano essere comprese, anche se non
sempre approvate, anche da chi guarda alla
teologia dall’esterno.

Cosa significa tutto questo per il tema
specifico della legittimazione della pena? Mi
¢ davvero difficile dare qui una risposta sin-
tetica ed al contempo articolata. Mi limiterd
dunque solo ad alcuni accenni che meritereb-
bero approfondimenti ulteriori.

— Va anzitutto osservata una interessante
vicinanza e quasi parentela delle catego-
rie etico-giuridiche (castigo, giudizio,
vendetta, ecc.) e di quelle teologiche

(peccato, colpa, ecc.) nel vocabolario e
nelle rappresentazioni della letteratura
biblica in genere e di quella vetero-testa-
mentaria in particolare. Questa vicinanza
non & pero, almeno nella sua materialita,
specificatamente biblica, ma ¢ comune al
patrimonio di pensiero dell’antico Orien-
te. Cio che, in maniera originale, ¢ ri-
scontrabile nella tradizione biblica, ¢ il
tipo di lettura teologica di nozioni e cate-
gorie giuridiche. Si pensi solo ai tre
concetti centrali di alleanza, giustizia e
pace (shalom) che formano il tessuto di
fondo entro cui vanno collocate le affer-
mazioni sul potere vendicativo di Jahve.
Al riguardo voglio solo segnalare il fatto
che ’esegesi piu recente mette in luce gli
aspetti liberatori, per nulla ciechi e auto-
ritaristici del potere vendicativo del Dio
di Israele. E’ vero che la Bibbia conosce,
come altri scritti del vicino Oriente, I’esi-
stenza di miti in cui la vittima della vio-
lenza viene altrettanto violentemente
espulsa. Queste analogie non devono
pero far dimenticare le diversita. Quella
piu fondamentale mi sembra essere quel-
la della esistenza di una visione stretta-
mente personale e per nulla anonima
della colpa. Chi ancora oggi vorra ricor-
rere a questi testi e a questi miti dovra in
ogni caso saper distinguere tra il senso
delle affermazioni bibliche, cosi come
esse ci sono rese presenti da un’esegesi
adeguata dei testi, e la storia degli effetti
diretti e indiretti avuti da questi medesi-
mi testi lungo la storia delle idee e la
storia quotidiana delle generazioni cri-
stiane. Infatti la ricezione delle tradizioni
vetero-testamentarie in campo teologico
cristiano non & priva di semplificazioni
arbitrarie e di usi ideologici negativi."’
— Ma come reagisce il pensiero teologico

' Per una ricostruzione del dibattito tra teologi moralisti su questo tema cfr. Bastianel, S.: «Autono-
mia e teonomia», in: Nuovo dizionario di teologia morale, op. cit. 70-82.

7 Per un approfondimento di questi temi cfr. la stimolante ricerca di Wiesnet, E.: Pena e retribuzio-
ne: la riconciliazione tradita. Sul rapporto tra cristianesimo e pena, Milano, Giuffrée 1987.



cristiano quando viene ad incontrarsi o
scontrarsi con tradizioni giuridiche ester-
ne? Mi sembra difficile dare una risposta
a senso unico. Infatti la referenza esplici-
ta alla dimensione teologica della pena
puo sia rafforzarne il carattere di assolu-
tezza che metterlo radicalmente in crisi.
Per quanto riguarda la prima tendenza, si
puo osservare come ci sia chi pensi che
la visione assoluta, vendicativa o retribu-
tiva della pena, mostri una vicinanza e
una affinita particolare con la sua giusti-
ficazione teologica. Anzi, all’interno di
una visione ontologica del diritto questa
vicinanza si fa identita. Il legame che
stringe qui intimamente legittimazione
assoluta della pena e motivazione teolo-
gica non ¢, a mio modo di vedere, stret-
tamente necessario. L.’idea di una finalita
pedagogica, correttiva e medicinale, ciog
risocializzante, legata alla punizione, &
pure conosciuta nella tradizione teologica
piu classica. Non solo, ma essa ha conse-
guenze restrittive sulla legittimazione as-
soluta della pena stessa.

L’aver visto ora come complesse siano le
varie coniugazioni tra discorso teologico e
discorso giuridico sulla pena non ci deve far
dimenticare il fatto che oggi, almeno negli
stati altamente industrializzati, viviamo in un
sistema giuridico che non si rifa piu esplici-
tamente a legittimazioni teologiche. Alcuni
«resti» sOno presenti ancora in maniera visi-
bile: pensiamo ai crocifissi nelle sale di tri-
bunale, alle bibbie su cui si fanno i giura-
menti, ecc. Si giudica comunque
maggiormente «in nome del popolo italiano»
che in quello di «Dio onnipotente e
misericordioso». Vari filosofi del diritto
hanno di recente meditato su questo com-
plesso processo di secolarizzazione del
diritto in genere e di quello penale in specie,

non arrivando comunque a postulare in

maniera chiara quale sia il rapporto che le

rappresentazioni e concezioni religiose in-
trattengono con le argomentazioni etico-
penali. L’analisi della letteratura sull’argo-

mento rivela per ora solo la presenza di

tendenze interpretative piu che di teorie de-

finitive.

— Una prima linea interpretativa tende a
sottolineare la continuita delle argomen-
tazioni fondative della pena, indipenden-
temente dal fatto che al posto del ruolo
ultimo tenuto da Dio sia subentrata la
ragion pratica. Si nota ad esempio come
la materialita dei giudizi etici sul senso il
fine e la misura della pena non cambia,
anche se l’orizzonte metafisico subisce
rivoluzioni di grande portata.

— Una seconda linea ermeneutica mette
soprattutto in evidenza il fatto che il pro-
cesso di secolarizzazione in questo setto-
re trovi la sua espressione pill importante
nei processi di esodo o di cambiamento
di luogo di alcune materie giuridiche.
Alcuni delitti importanti ad esempio,
come quello di eresia, di blasfemia con-
tro la religione dello stato, lasciano defi-
nitivamente il terreno del diritto penale
pubblico ritirandosi al massimo all’inter-
no di una legislazione canonica delle
varie chiese particolari, o passando al
diritto civile. Altre materie, come il dirit-
to matrimoniale, almeno in alcuni suoi
aspetti, passano completamente al diritto
civile. Infine alcuni delitti permangono
puniti, ma con nuove argomentazioni. Sia
ricordato qui come esempio piu impor-
tante tutta la sfera che ha a vedere con il
diritto penale sessuale.'®

Si tratta ora di vedere, tenendo conto ap-
punto del fatto che il momento teologico pud
dare un contributo solo indirettamente, visto

'® Per un approfondimento di questa tematica cfr. il mio saggio «La réforme du droit pénal en matiére
sexuelle», in: Studia philosophica 44 (1985) 182-189.



174

che siamo in un contesto di diritto secolariz-
zato," quale contributo la riflessione teologi-
ca possa dare ai processi di cambiamento in
atto nel mondo del penale. La riflessione
teologica piu recente non ha portato alla luce
nuovi elementi di rilievo nei confronti dei
filoni tradizionali finora sommariamente
esposti. Essa si & piuttosto preoccupata di
accompagnare criticamente 1’attivita di rifor-
ma penale intrapresa in questi ultimi tempi
da parte di molti stati a regime democratico,
ma senza riflettere sui legami tra fondazione
etico-teologica della pena ed etica politica in
genere. In altre parole il problema della pena
viene ancora troppo visto come problema
settoriale € non come uno dei nodi irrisolti
della legittimita e dei limiti del potere stata-
le. Una ripresa veramente piu critica dei temi
di filosofia penale in teologia dovrebbe la-
sciarsi guidare dalla convinzione che

la qualita e I’adeguatezza etico-teologi-
ca degli argomenti portati a sostegno e
fondazione della sanzione penale, va
commisurata sulla loro capacita storica
di limitare 1’ideologia nascosta ma
reale delle vendetta e della onnipotenza
dello stato.

Se da una parte il monopolio della forza
da parte della struttura statale ha avuto ed ha
la sua legittimazione ¢ la sua funzione di li-
mitare al massimo la violenza, non si deve
dimenticare che esso, come ogni verita, puo
degenerare in ideologia. Qui la teologia,
sottolineando la provvisorieta di ogni potere
statale rispetto all’orizzonte escatologico puo
provocare un salutare effetto relativizzante.

La teologia non deve comunque solo li-
mitarsi alla critica del principio del taglione
e del monopolio statale sulla coazione. Mi
sembra importante qui sottolineare il fatto
che 1’abbandono da parte del teologo mora-
lista di una visione retributiva in senso-stret-
to della pena non debba necessariamente

portarlo ad accettare acriticamente una ver-
sione puramente tecnica ed avalutativa della
legittimazione della pena vista solo come
misura di risocializzazione o di riadattazione
del reo. Ogni concezione di risocializzazione
¢ infatti intimamente legata a delle visioni
normative di cid che dovrebbe rappresentare
una cosiddetta «socializzazione riuscita».
Per chi intende la socializzazione e 1’identita
riuscita come capacita di amare e di lasciarsi
amare dal prossimo, & chiaro che ogni defi-
nizione di socializzazione mancata o non
riuscita non potra fare a meno di ricorrere,
sia pure con una certa prudenza, alla catego-
ria di colpevolezza.

L’attuale ricerca criminologica ed anche
la penalistica piu spregiudicata, tenta di ri-
nunciare completamente alla pertinenza del
concetto di colpa morale, rimpiazzandolo
comunque con concetti almeno altrettanto
ideologici, come quello di devianza, perico-
losita, ed in certi casi persino di anormalita.
A mio modo di vedere la rinuncia a qualsia-
si elemento di analogia tra colpa giuridica e
colpa morale (pur con tutte le differenze che
vanno sottolineate), porta a considerare le
misure di pena e di risocializzazione solo
come tecniche di adattamento all’assetto
societario imperante. Al contrario vorrei qui
esprimere la convinzione che

il concetto di colpa, se compreso so-
prattutto in maniera genuinamente teo-
logica, apra un’interpretazione della
socializzazione tale da coinvolgere e
responsabilizzare non solo il reo, bensi
anche il contesto sociale che entra in
interazione con lui, ed infine, seppure
in maniera proporzionata, anche la vit-
tima stessa del delitto. La dottrina teo-
logica che aveva sempre visto in ogni
uomo un «simul iustus et peccator»,
riacquista tutta la sua attualita e tutta la
sua pertinenza.

' Per una disamina delle molteplici implicazioni di un tale processo di secolarizzazione del diritto cfr.
la monumentale ricerca collettiva: Cristianesimo, secolarizzazione e diritto moderno, Milano/Baden-

Baden, Giuffre + Nomos 1983, (2 Voll).



Se da una parte mi sembra per0d necessa-
rio non rinunciare all’importanza del
concetto di colpa almeno come concetto
regolativo, dall’altra bisogna sottolineare la
pericolosita e la ideologicita di un suo uso
indifferenziato. Il teologo moralista dovra
ricorrere ad esso tenendo ben presente la
critica che il Nuovo Testamento fa ad ogni
pretesa da parte della giustizia umana di
diventare importante anche dal punto di vista
salvifico. E’ soprattutto la tradizione dei
Vangeli sinottici ad aver sottolineato con
maggiore vigore la relativita di ogni giustizia
puramente umana. Nei Vangeli sinottici la
riferenza costante all’orizzonte escatologico
in cui si realizza il Regno di Dio intende
impedire all’uomo di anticipare la divisione
definitiva tra buoni e cattivi, tra salvati e
persi, tra grano e zizzania nella storia.?°

Anche le discussioni sul valore e sull’e-
stensione del precetto del sabato?' mostrano
come per Gesu l’adempimento materiale
della legge, visto in se stesso, non possieda
alcuna importanza per la salvezza nel Regno.
La prassi del credente € in prima linea una
prassi che si lascia guidare dal perdono.?

Queste prospettive neo-testamentarie non
possono comunque, ¢ la discussione sulla
specificita della morale cristiana 1’ha ben
mostrato, materializzarsi in norme precise e
razionalmente plausibili. Il discorso etico-
teologico dovra dunque, almeno allo stadio
attuale della ricerca, limitarsi a formulare
alcuni criteri generali e di carattere estrema-
mente formale:

— Ogni proposta di riforma dovra essere
giudicata sulla sua capacita di destigma-
tizzare i diversi attori del processo pena-
le. Le proposte di riforma fatte a livello
di esecuzione della pena devono essere
eticamente valutate a partire dalla loro
capacita di elevare il livello di azione
autonoma di tutte le persone toccate dal

20 Cfr. Mt 13, 24-30.
2 Mt 12, 1-8; Mc 2, 23-28; Lc¢ 6, 1-5.

175

provvedimento (i carcerati stessi, 1 loro
parenti, il personale di custodia, ecc.). In
molti casi tale livello di autonomizzazio-
ne potra essere valutato definitivamente
solo a posteriori, cio¢ una volta che la
pena sia finita. Cio da alla sperimentazio-
ne in questo campo una pertinenza piu
grande di quanto siamo disposti a conce-
dere fino ad oggi.

— Qualora i valori messi in evidenza da un
provvedimento di riforma penale venisse-
ro a concorrere o0 ad entrare in conflitto
con altri valori pure eticamente validi
(come ad esempio il criterio della sicu-
rezza) bisognera ricorrere a un criterio
superiore ad entrambi che aiuti a compie-
re un soppesamento ed una valutazione
fra tali di essi. A mio avviso in tali casi
bisognera dare la preferenza a quel valo-
re che nel caso concreto favorisce colui o
coloro che di fatto possono agire nella
maniera meno libera e meno autonoma.
In altre parole se si pud parlare di un
diritto pilt importante di altri, questo vale
soprattutto per chi oggettivamente nel
caso della scelta si trova ad essere pil
debole.

Questi criteri non vanno comunque com-
presi come una specie di «passepartout», atti
ciog a sciogliere ogni conflitto di cui ¢ intes-
suta sia la teoria che la pratica penale odier-
na.

E' venuto ora il momento di concludere:
mi si potra a giusta ragione rimproverare che
I’esercizio finora qui proposto sia di caratte-
re puramente accademico e non porti ele-
menti concreti per una prassi di riconcilia-
zione nel mondo della pena e del carcere. Mi
si chiedera soprattutto quale sia il contributo
specifico del singolo cristiano e delle comu-
nita ecclesiali.

Mi sembra difficile dare una risposta in

22 Cfr. ad esempio I’episodio dell’adultera, Gv 8, 1-11.



176

termini discorsivi, quanto piuttosto necessa-
rio una proposta in termini di testimonianza.
La riconciliazione si rivela chiaramente
sempre difficile non tanto per la semplice
cecita delle istituzioni, quanto perché (e qui
parlo esplicitamente da teologo) il cuore del-
I'uvomo € perennemente indurito. La sua
capacita di riconciliazione ¢ sempre legata al
bisogno di crearsi capri espiatori. Questa
necessita del capro espiatorio non ¢ visibile
soltanto nell’ambito del mondo carcerario,
bensi in ogni aspetto della nostra vita quoti-
diana. Sara possibile all’uomo una vera ri-
nuncia al bisogno del capro espiatorio?

La risposta molto probabilmente non pud
essere data in termini di una teoria in s¢

coerente, ma solo attraverso una prassi esem-
plare. Quest’ultima ci ¢ stata anticipata in
maniera non solo esemplare ma definitiva da
Gesu di Nazareth. Il suo cammino verso la
croce ci mostra anche a venti secoli di di-
stanza che non ¢ possibile vera riconciliazio-
ne senza saper anche rinunciare ai propri
diritti, e senza vera attivita di perdono. La
realta del perdono rimane perd permanente-
mente fragile. Essa non puo essere facilmen-
te istituzionalizzata, ed il diritto non riesce a
percepirla e a strutturarla. Il cristiano, propo-
nendo il perdono a ogni vittima e a ogni
carnefice, anticipa, anche se in maniera
imperfetta, quella vita escatologica in cui
ogni lacrima sara asciugata. (fine)



	Legittimazioni etiche e politiche della pena

