
Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani

Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 60 (1991)

Heft: 2

Artikel: Legittimazioni etiche e politiche della pena

Autor: Bondolfi, Alberto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-46850

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-46850
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ALBERTO BONDOLFI

Legittimazioni etiche e politiche
della pena

(2- parte)

X_Jna
ricostruzione storica come quella di

«Sorvegliare e punire» doveva necessaria-
mente provocare reazioni di dissenso e pro-
poste alternative. Qui, piü che parlare di
questi problemi interni alia filosofia di Fou-
cault, concentreremo la nostra attenzione su
alcune implicazioni etiche e teologiche della
sua ricerca, e cercheremo, attraverso l'anali-
si critica della sua opera, di rispondere al-
l'interrogativo giä sopra menzionato.

Foucault tematizza la storia in un oriz-
zonte estremamente diverso da quello a cui
siamo stati finora abituati dalle varie filoso-
fie della storia, siano esse di segno pessimi-
sta od ottimista. Contrariamente a quanto
capita ad esempio all'interno della filosofia
marxista, in cui la storia ha un senso, e un
soggetto, il proletariato, e portatore di un
cambiamento irreversibile, presso Foucault
Processi e cambiamenti storici non vengono
attribuiti a soggetti individuali o di classe, i
quali intenderebbero raggiungere un certo
scopo. In Foucault al contrario si parla sol-
tanto di tecniche, manovre, reti del potere
che si organizza sempre secondo nuovi para-
metri. II potere inoltre non e interpretato in
maniera binaria, cioe secondo un meccani-
smo tra dominatori e dominati, ma e presen-
te, secondo modalitä diverse, in ogni aspetto
della realtä e in ogni luogo della vita sociale.
Esso inoltre, contrariamente alia sua conce-
zione classica secondo cui esso rappresenta
la dimensione dell'arbitrarietä, viene visto
qui come un momento razionale, cioe in re-
lazione costante con il sapere. Tutti, in un
certo modo, hanno e sanno il potere, e la di-
stinzione tra dominatori e dominati e solo
una distinzione di intensitä ma non essen-
ziale.

Nella prospettiva di Foucault, dunque, la
storia della pena non e interpretabile come la
storia del successo di argomentazioni sempre
piü umane o sempre piü etiche per legittima-
re la pena. Nella storia non e verificabile
alcun progresso: ne progresso fattuale, ne

progresso argomentativo. Ciö che si puö
registrare sono solo cambiamenti di tecnica
punitiva.

Questa teoria strutturale della storia la-
scia certo poco spazio all'autonomia delle
teorizzazioni giuridiche ed etiche della pena.
I discorsi cioe non sono una realtä autonoma
analizzabile in se stessa indipendentemente
dalle pratiche. Questi discorsi non sono ri-
dotti a variabili dipendenti, o a sovrastruttu-
ra, come e il caso del marxismo piü mecca-
nicista o di un positivismo comportamenti-
sta, ma non sono nemmeno valorizzati come
discorsi che abbiano una rilevanza storica, in
vista di un telos della storia. Per Foucault la
veritä della storia non va cercata nella storia
delle idee, nemmeno nella storia degli ideali
morali, ma nella decodificazione strutturale
delle pratiche.

A questo punto ci si poträ chiedere quale
sia il servizio che una storia come quella di
Foucault puö dare a coloro che vogliono
impegnarsi per una prassi piü umana nell'u-
niverso carcerario. La risposta a questo
quesito certo non e facile, e tanto meno di-
rettamente deducibile dalle pagine Stesse di
Foucault. Personalmente vedrei il contributo
del filosofo francese in due direzioni:
— La prima e l'averci messo a disposizione,

da quel grande archivista che e sempre
stato, una quantitä di materiali finora
sconosciuti o malamente interpretati.
Questi materiali non sono necessariamen-



167

te comprensibili ed interpretabili solo alia
luce della storiografia foucaultiana. Essi

possono essere messi al servizio, come
cercherö di fare tra poco, di altre valoriz-
zazioni «etiche» dell'evoluzione dei si-
stemi di sanzione sociale.

— In secondo luogo il suo contributo puo
essere visto non tanto in quello che egli
ci dice, quanto piuttosto in quello che in
negativo ci aiuta a preservare. Penso cioe
che, nonostante tutte le incertezze della
sua opera, il contributo di Foucault ci
aiuti tutti a preservare i, almeno in negativo,

da troppo facili interpretazioni otti-
mistiche della storia dell'etica filosofica
e teologica moderna in questo campo. In
altre parole egli ci aiuta a togliere i veli
dagli argomenti che abbiamo sempre
usato per legittimare le pena, facendoci
vedere come essi molto facilmente possa-
no essere messi anche al servizio della
disumanitä e della cecitä del potere.

Dopo aver esposto a grandi linee la lettu-
ra storica di Foucault rimane aperto l'inter-
rogativo iniziale teso a sapere se si possa
parlare o meno di un progresso morale nello
sviluppo delle pratiche punitive. Foucault
sembra voler negare un tale movimento
evolutivo e mettere in evidenza solo un
cambio di tecniche. Da parte mia penso che
si possa perlomeno intravvedere una certa
qual evoluzione, almeno nel senso che le
varie tecniche nelle varie epoche si basano
su presupposti impliciti, di natura morale. Si
pensi, ad esempio, al fatto che il passaggio
dalla pena corporate nell'epoca barocca a
quella carceraria deH'illuminismo sia possi-
bile e comprensibile solo se si presuppone
che sia cambiato al contempo il sistema
processuale: da quello inquisitorio nel primo
scenario a quello accusatorio nel secondo.

Questi due sistemi processuali non
possono essere visti solo, come nel caso di
Foucault, quasi fossero due tecniche giuridi-
che diverse, bensi come due procedure che

partono da premesse morali diverse. Nel

processo inquisitorio e dovere dell'imputato
discolparsi e diritto del giudice sospettare la
presenza della colpa, provandone la presenza
anche con la tortura. Nell'illuminismo le
convinzioni morali di fondo cambiano poi-
che si ritiene che il potere giudiziario non
abbia alcun diritto di considerare una persona

come colpevole fino a che essa stessa sia
riuscita, attraverso una divisione del lavoro
tra giudice istruttore e giudice giudicante, a

dimostrarne la presenza. Queste brevissime
caratterizzazioni dovrebbero portare alia
conclusione che

si possono notare nella storia una serie
di atti di apprendimento morale collet-
tivo che influenzano direttamente il
modo con cui si gestiscono le sanzioni.

Questa tesi deve comunque essere ben

compresa: essa non intende sostenere, se

compresa in maniera un po' troppo semplici-
sta, che l'uomo e le sue societä abbiano,
lungo i secoli, punito sempre «meglio», od in
maniera sempre piü moralmente plausibile.
Se progresso e'e stato, esso non e stato tanto
fattuale quanto nei presupposti impliciti alle
varie pratiche. All'interno di questa evoluzione

sicuramente positiva, si possono essere
annidati e si annidano tuttora pratiche di
oppressione e di dolore. In altre parole non
dobbiamo sicuramente ritenerci migliori
delle generazioni che ci hanno preceduto,
anche se si deve riconoscere che nel tempo,
come umanitä, abbiamo fatto dei passi strut-
turali, da cui non possiamo piü tornare indie-
tro. Anche le nostre disumanitä (sia teoriche
che pratiche) sono all'altezza delle capacitä
argomentative e organizzative raggiunte.

Un'analisi delle argomentazioni teoriche
che accompagnano le pratiche punitive ci
farä capire ancora meglio questa contempo-
raneitä di evoluzione e di fissitä nella storia
degli uomini e delle societä.



168

4. Legittimazioni filosofico-giuridiche della sanzione penale

Va notato anzitutto, prima ancora di en-
trare nel merito degli argomenti addotti per
legittimare la pena, come la sua applicazione
pratica sia presente giä molto tempo prima
che nascano attorno ad essa discorsi articola-
ti e sistematici. Le pratiche precedono, in
senso cronologico, quasi sempre 1 discorsi.

D'altra parte va pure sottolineato ll fatto
che non appena 1'etica si struttura in una di-
sciplina pubblicamente nconosciuta, ll tema
della pena si annuncia subito in maniera
esphcita come uno dei suoi temi centrah
Questa longevitä del discorso etico-penale ci
potrebbe portare facilmente alia conclusione
che quest'ultimo sia ormai esaunto

Si osserva infatti, giä a partire da Platone
e da Anstotele, una costanza, anzi una fissi-
tä, perfino noiosa di argomenti a favore ed a

cntica della sanzione giudiziana, senza vero
ncambio o novitä nei singoli auton che nella
storm si sono espressi sulFargomento II
progresso argomentativo si manifesta pero
in altn modi. Qui vorrei solo evidenziarne
uno e cioe ll fatto che gli argomenti evolvo-
no lungo ll tempo attraverso la accumulazio-
ne ed ajfinamento di sottoquesiti che esigono
nsposte articolate Questo processo, che non
tocca solo ll tema della pena, e nscontrabile
presso molte tematiche etiche e/o giundiche,
e pub essere interpretato alternativamente in
termini sistemici di dijferenziazione12 o di

evoluzione dell'apprendimento morale13
Ecco qui evocati in un ordine non storico
bensi sistematico, cinque quesiti che nella
stona hanno ottenuto un approfondimento
sempre piü preciso:
— Esiste innanzitutto per una societä ll

dovere morale di avere un sistema preciso
di punizioni codificate9

— Quali sono le azioni che in ogni caso
devono essere sussunte e quali debbono
essere tralasciate da questo sistema di
punizioni9

— Quali sono i motivi che legittimano una
tale operazione?

— Quale e lo scopo etico delle sanzioni
penall e nspetto a chi?

— Quali sono le funzioni sociah che ci si

aspetta dai van tipi di pena e come esse

possono essere messe in coordinazione
con le legittimazioni etiche sopraccitate?

— Quali sono i cnten di misura della pena
in relazione ai van tipi di delitto?

Ci troviamo qui di fronte ad una serie
molto diversa di interrogativi che esigono
nsposte differenziate ed articolate. Una simile

nsposta non e possibile nell'ambito di
queste poche pagine. Mi sono dunque deciso
a rispondere solo al quesito centrale, riguar-
dante lo scopo e la legittimazione etica della
pena in se, ben cosciente che tale nsposta

12 Cfr ad esempio l'uso di questa categona nella sociologia sistematica di N Luhmann, in Luhmann,
N - Pfurtner, S H Teoi letechnik und Moral, Frankfurt/M Suhrkamp 1978, ed in. Luhmann, N
«I fondamenti della morale», in Fenomenologia e soueta 7 (1984) 9-20 Per uno studio storico
dell'uso di questa categona cfr Bejin, A «Differenciation, complexification, evolution des socie-
tes», in Communications 22 (1974) 109-118

13 Questa e la prospettiva proveniente soprattutto dalla scuola di Habermas Cfr Habermas, J Teoria
dell'agire comunicativo, Bologna, II Mulino 1988 Id Etn a del discorso, Bari, Laterza 1985 Per

una applicazione in chiave evolutivo-morale ai sistemi penali ed agli argomenti che h hanno finora
legittimati cfr lo studio a cui mi sono, almeno indirettamente, ispirato e che mi sembra essere
fondamentale per dare una nsposta al quesito di una evoluzione morale in questo ambito Cfr Eder,
K «Die Zivihsierung staatlicher Gewalt Eine Theorie der modernen Strafrechtsentwicklung», in.
KZ SS (1987) 232-262



169

indirettamente influenzi una possibile posi-
zione riguardante anche gli altri quesiti evo-
cati.

Nella manualistica del diritto penale si

distingue normalmente tra cosiddette
fondazioni «assolute» e fondazioni
«relative» della pena. Nella letteratura di
lingua inglese e piü corrente la distinzione
fra teorie retributive e teorie utilitaristiche,
anche se tale distinzione non ricopre esatta-
mente quella enunciata precedentemente.

4.1. La concezione e la legittimazione
«assoluta» della pena

Con questa figura argomentativa non si
intende direttamente perseguire alcuno sco-
po per mezzo della pena stessa. In questa
prospettiva essa e una sanzione negativa ne-
cessaria in se, una volta che e stata dimostra-
ta una violazione volontaria e quindi colpe-
vole del diritto penale positivo. Quando il
delitto e stato compiuto e necessario punire,
secondo la formula classica «quia peccatum
est», senza dover far ricorso a fini esterni o
dipendenti dalla pena stessa. Infatti quest'ul-
tima, sempre nell'argomentazione cosiddetta
assoluta, e, come dice appunto la parola
stessa «absoluta ab effectu», cioe sciolta dal-
l'effetto della pena stessa.

Questa volontaria mancanza di conse-
guenze deducibili dalla sanzione penale non
deve perö far pensare che questa fondazione
assoluta della pena non faccia riferimento ad
alcun criterio etico, o sia nient'altro che la
razionalizzazione di un sentimento cieco di
rivalsa. AI contrario, la forma classica di
questa legittimazione della pena vuole espli-
citamente essere una teoria spiccatamente
morale della pena stessa, anche se tale carat-

tere varia molto fortemente a seconda degli
autori e a seconda degli argomenti che ven-
gono portati a sostegno di questa figura
argomentativa.

Non e possibile qui fare opera di ricostru-
zione storico-dottrinale e rinvio dunque alla
vasta letteratura disponibile sull'argomen-
to14. Mi limiterö dunque a rispondere som-
mariamente aH'interrogativo costante che

qui maggiormente ci preoccupa e cioe teso a

sapere come si evolva eticamente la figura
della fondazione assoluta della pena.

Va innanzitutto notato come essa sembri
derivare dalla pratica della vendetta, cost
come essa e praticata in molte societä cosiddette

«primitive». L'apparenza a dire il vero
qui inganna. La visione retributiva od assoluta

della sanzione penale e comprensibile
solo come figura argomentativa interna ad

un sistema di sanzioni regolate dal diritto
scritto e non semplicemente da convenzioni
di gruppo o tribü.

Inoltre essa vuole impedire, attraverso il
suo criterio del taglione o del contrappasso
che la risposta repressiva sia smisurata ri-
spetto al delitto commesso. La retribuzione
viene cosi ad avere una funzione temperante,
rispetto a figure argomentative forse a prima
vista piü «condiscendenti» ma che potrebbe-
ro avere sbocchi maggiormente repressivi.

Infine bisogna riconoscere che l'attuale
riflessione etica attorno a questa figura
argomentativa sottolinei come essa valga non
come legittimazione della pena, ma al massi-
mo come criterio di misura della sua inten-
sitä, che non puö essere maggiore della li-
bertä distrutta dall'attivitä delittuosa. E meri-
to soprattutto del filosofo inglese Hart avere
portato avanti questa esegesi della retribuzione.

Si puö dunque parlare della presenza
di una certa evoluzione positiva in questo

14 Cfr. per una conoscenza di queste posizioni classiche tra i mold titoli disponibili le monografie
ricostruttive piü generali: Cattaneo, M. A.: «Pena», in: Enciclopedia del diritto, Milano, Giuffre
1982, Vol. XXXII, 701-712. Hart, H.L.A.: Responsabilitä e pena. Saggi di filosofia del diritto,
Milano, Comunitä 1981. Noll, P.: Die ethische Begründung der Strafe, Tübingen, Mohr 1962.
Ricoeur, P.: «Le droit de punir», in: Cahiers de Villemetrie (1958) Nr. 6, 1-26.



170

ambito, perlomeno nel restnngere eticamen-
te la portata della figura della retribuzione.

4 2 Le teoi le relative

AI contrario delle teorie assolute o vendi-
cative della pena, le teorie relative si propon-
gono di realizzare, attraverso la pena, uno o

piü scopi15 La loro sistematizzazione puo
vanare nella manualistica corrente, ma si
riduce generalmente a questa enumerazione
classica:
— Scopo della prevenzione generale qui si

intende prevenire la commissione di de-
litti mediante l'intimidazione o minaccia
generale di pene adeguate ad essi.

— Scopo della prevenzione speciale in
questo secondo caso l'intimidazione
avviene nei confronti del singolo reo

— Scopo dell'emenda o teona della «riso-
cializzazione del reo» in questa terza
Variante ci si propone di escludere ll ca-
rattere afflittivo della sanzione penale per
mettere in primo piano un fine di corre-
zione e di rieducazione del reo

I tre scopi qui citati non sono necessana-
mente alternativi o concorrenziali AI contrario

essi sono coordinati tra loro e si rafforza-
no reciprocamente nella attivitä di legittima-
zione

Questi tre scopi previsti dalle teorie relative

della pena sono classici e ntrovabili giä
a partire dall'antichitä classica. In questo
senso teorie assolute e teorie relative della
pena non si sono succedute l'una all'altra
meccanicamente nel tempo, bensi sono da

sempre coesistite Accanto al permanere fis-

so degli argomenti va comunque anche nota-
ta una certa discontinuitä argomentativa.

Cos! si e affermata solo relativamente
tardi una legittimazione delle argomentazio-
ni relative che faceva rifenmento al loro
diverso tempo di applicazione nell'arco pas-
sante tra delitto e riabilitazione del reo Nella
manualistica contemporanea le tre figure ar-
gomentative riguardano infatti tre tempi
diversi di applicazione. La prevenzione
generale entra in funzione e legittima ll sistema
di pene prima che si compiano reati. La

prevenzione speciale dovrebbe impedire
ogm reato nel momento presente e futuro. La
nsocializzazione del reo infine e, dopo l'at-
tivitä processuale, l'unico scopo dato all'ir-
rorazione della pena.

Oltre a cio le teorie relative hanno preso
ll sopravvento soprattutto a partire dall'etä
moderna, ed in connessione con tre fenome-
m che qui brevissimamente citiamo:
— In connessione con ll cambiamento radi-

cale paradigmatico da una visione naturale
del politico verso una visione «artifi-

ciale» dello stesso Se la sfera del politico
e ll nsultato di una decisione umana e

non una qualitä innata in ciascuno degli
umani, anche la pena non sarä piü una
reazione naturale bensi una decisione
seconda che ubbidisce a criten argomen-
tativi precisi.

— Le teorie relative hanno guadagnato
molto della loro pertinenza a partire dal
momento in cui ll dintto penale si e svi-
luppato in maniera autonoma, come una
delle istanze dello stato, separata dalla
sfera legislativa ed esecutiva. Le teorie
relative sono fionte soprattutto a partire
dal momento in cui, lasciato ll regime di

15 Tra la letteratura sulle teorie relative della pena cfr Amato, A «Sulla teona della prevenzione
generale del reati», in Kil l) 58 (1981) 3, 492-502, Badura, N «Generalpravention und Wurde des

Menschen», in Juristen Zeitung 14 (1964) 338-344 Horster, N «Praventionstheonen der Stafe in
der britischen Aufklarungsphilosophie», in Zeitschnft fur die gesamte Strafrechtswissenschaft 85
(1973) 220-234, Id «Zur Generalpravention als dem Zweck staatlichen Strafens», in Goltdammers
Archiv fur Strafrecht 9 (1970) 272-281, ed infine ll volume collettaneo Teoria e ptassi della
prevenzione generale del reati, a cura di M Romano e F Stella, Bologna, 11 Mulino 1980



171

cristianitä, gli stati europei hanno cercato
di darsi dei fondamenti «etsi Deus non
daretur», cioe indipendentemente dall'i-
potesi dell'esistenza di Dio.

Come giä era il caso per la teoria assoluta
o retributiva della pena, anche le teorie relative

hanno dato adito a una serie di problemi
di interpretazione e a una serie di critiche.
Mi permetto di riferire qui solo quelle piü
note e quelle maggiormente rilevanti a livel-
lo etico.
— Per quanto riguarda la figura argomenta-

tiva della prevenzione generale si emetto-
no anzitutto una serie di dubbi sulla
possibilitä di poter dimostrare empirica-
mente l'efficacia intimidatrice della legge

penale. Dato e non concesso che sia
risolto questo tipo di problema, restano i
dubbi specificatamente etici. II piü grave
di essi consiste nel chiedersi se infliggen-
do la pena al colpevole, volendo disto-
gliere i cittadini dal commettere delitti,
non si riduca quest'ultimo a strumento
per uno scopo che gli e estraneo e che
riguarda solo la societä.

— II criterio della prevenzione generale,
sostenuto al momento applicativo della
pena, e peggio ancora come criterio della
sua misura porta diritto alia cosiddetta
«dottrina della pena esemplare» ed apre
la porta ad ogni arbitrio inimmaginabile.
AI limite, mettendo in campo acritica-
mente solo considerazioni di prevenzione
generale si puö arrivare alla legittimazio-
ne etica della punizione dell'innocente,
qualora i vantaggi sociali della punizione
fossero evidenti.

— Anche la teoria della risocializzazione
del reo mostra difficoltä argomentative
specifiche. Volendo risocializzare ad

ogni costo ci si puö chiedere anzitutto
sulla base di quali criteri etici ciö possa o
debba avvenire. La genesi morale della
persona non e per definizione un proces-
so complesso che in ogni caso non puö
avvenire sotto il segno della coazione?
Ed anche qualora una «moralizzazione
forzata» fosse fattualmente possibile, non
sarebbe ad opera di uno Stato diventato
qui governatore diretto delle coscienze?

Nonostante queste difficoltä insite negli
argomenti e nelle legittimazioni «relative»
quest'ultime hanno sperimentato una evolu-
zione nel senso di una coscienza sempre piü
viva della loro parzialitä ed ambivalenza.
Tutti questi interrogativi posti alle varie ar-
gomentazioni etico-penali citate finora ci
portano a formulare la seguente conclusione:

Sia la visione retributiva che quella pre-
ventiva ed emendativa della pena mo-
strano una serie di difficoltä e contrad-
dizioni fattuali e normative. Queste ul-
time invitano innanzitutto all'abbando-
no di ogni «monismo argomentativo»
in questo ambito. Le varie fondazioni
della sanzione penale non devono com-
binarsi tra loro rafforzandosi a vicenda,
bensi autocriticärsi e autolimitarsi
mettendo reciprocamente in evidenza la
problematicitä, la debolezza e la
parzialitä di ogni singola argomentazione.

5. I ruoli della teologia tra le teorie penali

Arrivati a questo punto dell'esposto ci si
chiederä quale apporto abbia dato il messag-
gio cristiano al movimento evolutorio di cui
abbiamo parlato finora. Per poter dare una
risposta minimamente articolata a simile

interrogativo bisogna tenere presenti almeno
due premesse di tipo generale e riguardanti
lo stato generale della riflessione teologico-
morale contemporanea.

Quest'ultima ha preso coscienza, in en-



172

trambe le grandi confessioni cnstiane d'occi-
dente e cioe nel cattolicesimo e nel prote-
stantesimo, che non e possibile distillare in
vitro una specie di specificitä etica che sia
esclusiva nel messaggio cnstiano. In altre
parole quella che si chiama comunemente
morale cristiana e un sapere etico multiforme,

nato e cresciuto in continua mterconnes-
sione con influssi esterni e provenienti dagli
onzzonti filosofici piü diverse Ciö spiega
anche la presenza in molti ambiti di morale
concreta di una plurahta di posizioni, tutte
comunque motivate da considerazioni che

vogliono far capo al messaggio fondatore del
Nuovo Testamento Se si puö parlare di
specificitä delta morale cristiana questa vale
solo forse nel senso di una particolanta ed

onginalita di motivazioni piü che di argo-
mentazioni 16

In secondo luogo va sottolineato ll fatto
che ll contnbuto che ll pensiero teologico
puö e deve dare agli sforzi di umanizzazione
e di eticizzazione della pena puö essere
esplicitato solo se nesce ad essere plausibile
anche per tutti coloro che non si ntengono
cnstiam. L'autonomia dell'etica cristiana e
da comprendersi soprattutto m senso meto-
dologico, e non dispensa quindi 1 teologi dal-
l'articolare le loro nflessiom in modo che

possano essere comprese, anche se non
sempre approvate, anche da chi guarda alia
teologia dall'esterno.

Cosa significa tutto questo per ll tema
specifico della legittimazione della pena7 Mi
e davvero difficile dare qui una nsposta sin-
tetica ed al contempo articolata. Mi limitero
dunque solo ad alcum accenni che mentereb-
bero approfondimenti ultenon
— Va anzitutto osservata una interessante

vicinanza e quasi parentela delle catego-
ne etico-giundiche (castigo, giudizio,
vendetta, ecc.) e di quelle teologiche

(peccato, colpa, ecc) nel vocabolano e

nelle rappresentazioni della letteratura
biblica in genere e di quella vetero-testa-
mentaria in particolare Questa vicinanza
non e perö, almeno nella sua materialitä,
specificatamente biblica, ma e comune al

patnmonio di pensiero dell'antico Oriente.

Ciö che, in mamera originale, e n-
scontrabile nella tradizione biblica, e ll
tipo di lettura teologica di nozioni e cate-

gone giundiche. Si pensi solo ai tre
concetti centrali di alleanza, giustizia e

pace (shalom) che formano ll tessuto di
fondo entro cui vanno collocate le affer-
mazioni sul potere vendicativo di Jahve.
Al nguardo voglio solo segnalare ll fatto
che l'esegesi piü recente mette in luce gli
aspetti liberaton, per nulla ciechi e auto-
ntanstici del potere vendicativo del Dio
di Israele. E' vero che la Bibbia conosce,
come altn scritti del vicino Oriente, l'esi-
stenza di miti in cui la vittima della vio-
lenza viene altrettanto violentemente
espulsa. Queste analogie non devono
perö far dimenticare le diversitä. Quella
piü fondamentale mi sembra essere quella

della esistenza di una visione stretta-
mente personale e per nulla anomma
della colpa Chi ancora oggi vorrä ncor-
rere a questi testi e a questi miti dovrä in
ogm caso saper distinguere tra ll senso
delle affermazioni bibliche, cosi come
esse ci sono rese presenti da un'esegesi
adeguata dei testi, e la storia degli effetti
diretti e indiretti avuti da questi medesi-
mi testi lungo la storia delle idee e la

storia quotidiana delle generazioni
cnstiane. Infatti la ncezione delle tradizioni
vetero-testamentarie m campo teologico
cristiano non e pnva di semphficaziom
arbitrane e di usi ideologici negativi.17

— Ma come reagisce ll pensiero teologico

16 Per una ricostruzione del dibattito tra teologi moralisti su questo tema efr Bastianel, S «Autono-
mia e teonomia», in Nuovo dizionario di teologia morale, op cit 70-82

17 Per un approfondimento di questi term cfr la stimolante ricerca di Wiesnet, E Pena e retribuzio-
ne la iitonaliazione tiadita Sul rapporto tra tristianesimo e pena, Milano, Giuffre 1987



173

cristiano quando viene ad incontrarsi o
scontrarsi con tradizioni giuridiche ester-
ne? Mi sembra difficile dare una nsposta
a senso unico. Infatti la referenza esplici-
ta alia dimensione teologica della pena
puö sia rafforzarne ll carattere di assolu-
tezza che metterlo radicalmente in cnsi.
Per quanto riguarda la prima tendenza, si
puö osservare come ci sia chi pensi che
la visione assoluta, vendicativa o retnbu-
tiva della pena, mostn una vicmanza e

una affinita particolare con la sua giusti-
ficazione teologica. Anzi, all'interno di
una visione ontologica del diritto questa
vicinanza si fa identitä. II legame che
stringe qui intimamente legittimazione
assoluta della pena e motivazione teologica

non e, a mio modo di vedere, stret-
tamente necessano. L'idea di una finalitä
pedagogica, correttiva e medicinale, cioe
risocializzante, legata alia punizione, e

pure conosciuta nella tradizione teologica
piü classica. Non solo, ma essa ha conse-
guenze restrittive sulla legittimazione
assoluta della pena stessa.

L'aver visto ora come complesse siano le
vane comugazioni tra discorso teologico e
discorso giundico sulla pena non ci deve far
dimenticare ll fatto che oggi, almeno negli
stati altamente industrializzati, viviamo in un
sistema giundico che non si rifä piü esplici-
tamente a legittimazioni teologiche. Alcuni
«resti» sono presenti ancora in maniera visi-
bile: pensiamo ai crocifissi nelle sale di tri-
bunale, alle bibbie su cui si fanno 1 giura-
menti, ecc. Si giudica comunque
maggiormente «in nome del popolo italiano»
che in quello di «Dio onmpotente e

misericordioso». Vari filosofi del diritto
hanno di recente meditato su questo com-
plesso processo di secolarizzazione del
diritto in genere e di quello penale in specie,

non arrivando comunque a postulare in
maniera chiara quale sia ll rapporto che le

rappresentazioni e conceziom religiose m-
trattengono con le argomentazioni etico-
penali. L'analisi della letteratura sull'argo-
mento nvela per ora solo la presenza di
tendenze interpretative piü che di teone
definitive.

— Una prima linea interpretativa tende a
sottohneare la continuitä delle argomentazioni

fondative della pena, mdipenden-
temente dal fatto che al posto del ruolo
ultimo tenuto da Dio sia subentrata la
ragion pratica. Si nota ad esempio come
la materialitä dei giudizi etici sul senso ll
fine e la misura della pena non cambia,
anche se l'onzzonte metafisico subisce
rivoluzioni di grande portata.

— Una seconda linea ermeneutica mette
soprattutto in evidenza il fatto che ll
processo di secolarizzazione in questo setto-
re trovi la sua espressione piü importante
nei processi di esodo o di cambiamento
di luogo di alcune materie giuridiche.
Alcuni delitti importanti ad esempio,
come quello di eresia, di blasfemia con-
tro la rehgione dello stato, lasciano defi-
nitivamente il terreno del diritto penale
pubblico ntirandosi al massimo all'interno

di una legislazione canonica delle
vane chiese particolari, o passando al
diritto civile. Altre materie, come il dint-
to matrimoniale, almeno in alcuni suoi

aspetti, passano completamente al diritto
civile. Infine alcuni delitti permangono
puniti, ma con nuove argomentazioni. Sia
ricordato qui come esempio piü importante

tutta la sfera che ha a vedere con il
diritto penale sessuale.18

Si tratta ora di vedere, tenendo conto ap-
punto del fatto che il momento teologico puö
dare un contributo solo indirettamente, visto

18 Per un approfondimento di questa tematica cfr. il mio saggio «La reforme du droit penal en matiere
sexuelle», in Studio philosophic a 44 (1985) 182-189



174

che siamo in un contesto di diritto secolariz-
zato,19 quale contnbuto la nflessione teologi-
ca possa dare ai processi di cambiamento in
atto nel mondo del penale La nflessione
teologica piü recente non ha portato alia luce
nuovi elementi di rilievo nei confronti dei
filoni tradizionali finora sommariamente
esposti. Essa si e piuttosto preoccupata di
accompagnare criticamente l'attivitä di rifor-
ma penale intrapresa in questi ultimi tempi
da parte di molti stati a regime democratico,
ma senza riflettere sui legami tra fondazione
etico-teologica della pena ed etwa politwa in
genere. In altre parole ll problema della pena
viene ancora troppo visto come problema
settonale e non come uno dei nodi irrisolti
della legittimitä e dei limiti del potere stata-
le Una npresa veramente piü cntica dei temi
di filosofia penale in teologia dovrebbe la-
sciarsi guidare dalla convinzione che

la qualitä e l'adeguatezza etico-teologi-
ca degli argomenti portati a sostegno e
fondazione della sanzione penale, va
commisurata sulla loro capacitä storica
di limitare l'ideologia nascosta ma
reale delle vendetta e della onmpotenza
dello stato.

Se da una parte ll monopolio della forza
da parte della struttura statale ha avuto ed ha
la sua legittimazione e la sua funzione di
limitare al massimo la violenza, non si deve
dimenticare che esso, come ogni ventä, puö
degenerare in ideologia Qui la teologia,
sottolineando la provvisorietä di ogni potere
statale nspetto all'orizzonte escatologico puö
provocare un salutare effetto relativizzante

La teologia non deve comunque solo li-
mitarsi alla cntica del principio del taglione
e del monopolio statale sulla coazione Mi
sembra importante qui sottolineare ll fatto
che l'abbandono da parte del teologo mora-
lista di una visione retnbutiva m senso-stret-
to della pena non debba necessariamente

portarlo ad accettare acriticamente una ver-
sione puramente tecnica ed avalutativa della
legittimazione della pena vista solo come
misura di risocializzazione o di riadattazione
del reo Ogni concezione di risocializzazione
e infatti intimamente legata a delle visioni
normative di ciö che dovrebbe rappresentare
una cosiddetta «socializzazione riuscita»
Per chi intende la socializzazione e l'identitä
riuscita come capacitä di amare e di lasciarsi
amare dal prossimo, e chiaro che ogni defi-
nizione di socializzazione mancata o non
riuscita non poträ fare a meno di ncorrere,
sia pure con una certa prudenza, alla catego-
na di colpevolezza

L'attuale ncerca criminologica ed anche
la penalistica piü spregiudicata, tenta di n-
nunciare completamente alia pertinenza del
concetto di colpa morale, rimpiazzandolo
comunque con concetti almeno altrettanto
ideologici, come quello di devianza, penco-
lositä, ed in certi casi persino di anormalitä.
A mio modo di vedere la nnuncia a qualsia-
si elemento di analogia tra colpa giundica e

colpa morale (pur con tutte le differenze che

vanno sottolineate), porta a considerare le
misure di pena e di risocializzazione solo
come tecmche di adattamento all'assetto
societano imperante. AI contrario vorrei qui
espnmere la convinzione che

ll concetto di colpa, se compreso so-
prattutto in maniera genuinamente
teologica, apra un'interpretazione della
socializzazione tale da coinvolgere e

responsabilizzare non solo ll reo, bensi
anche ll contesto sociale che entra in
interazione con lui, ed infine, seppure
in maniera proporzionata, anche la vit-
tima stessa del delitto La dottrina
teologica che aveva sempre visto in ogni
uomo un «simul lustus et peccator»,
riacquista tutta la sua attualitä e tutta la
sua pertmenza

19 Per una disamina delle molteplici lmphcaziom di un tale processo di secolarizzazione del diritto cfr
la monumentale ricerca collettiva Cristianesimo, secolarizzazione e diritto moderno, Milano/Baden-
Baden, Giuffre + Nomos 1983, (2 Voll)



175

Se da una parte mi sembra perö necessa-
rio non rinunciare all'importanza del
concetto di colpa almeno come concetto
regolativo, dall'altra bisogna sottolineare la
pericolositä e la ideologicitä di un suo uso
indifferenziato. II teologo moralista dovrä
ricorrere ad esso tenendo ben presente la
critica che il Nuovo Testamento fa ad ogni
pretesa da parte della giustizia umana di
diventare importante anche dal punto di vista
salvifico. E' soprattutto la tradizione dei
Vangeli sinottici ad aver sottolineato con
maggiore vigore la relativitä di ogni giustizia
puramente umana. Nei Vangeli sinottici la
riferenza costante all'orizzonte escatologico
in cui si realizza il Regno di Dio intende
impedire all'uomo di anticipare la divisione
definitiva tra buoni e cattivi, tra salvati e

persi, tra grano e zizzania nella storia.20
Anche le discussioni sul valore e sull'e-

stensione del precetto del sabato21 mostrano
come per Gesü l'adempimento materiale
della legge, visto in se stesso, non possieda
alcuna importanza per la salvezza nel Regno.
La prassi del credente e in prima linea una
prassi che si lascia guidare dal perdono.22

Queste prospettive neo-testamentarie non
possono comunque, e la discussione sulla
specificitä della morale cristiana l'ha ben
mostrato, materializzarsi in norme precise e
razionalmente plausibili. II discorso etico-
teologico dovrä dunque, almeno alio stadio
attuale della ricerca, limitarsi a formulare
alcuni criteri generali e di carattere estrema-
mente formale:
— Ogni proposta di riforma dovrä essere

giudicata sulla sua capacitä di destigma-
tizzare i diversi attori del processo pena-
le. Le proposte di riforma fatte a livedo
di esecuzione della pena devono essere
eticamente valutate a partire dalla loro
capacitä di elevare il livello di azione
autonoma di tutte le persone toccate dal

provvedimento (i carcerati stessi, i loro
parenti, il personale di custodia, ecc.). In
molti casi tale livedo di autonomizzazio-
ne poträ essere valutato definitivamente
solo a posteriori, cioe una volta che la

pena sia finita. Ciö dä alia sperimentazio-
ne in questo campo una pertinenza piü
grande di quanto siamo disposti a conce-
dere fino ad oggi.

— Qualora i valori messi in evidenza da un
provvedimento di riforma penale venisse-
ro a concorrere o ad entrare in conflitto
con altri valori pure eticamente validi
(come ad esempio il criterio della sicu-
rezza) bisognerä ricorrere a un criterio
superiore ad entrambi che aiuti a compie-
re un soppesamento ed una valutazione
fra tali di essi. A mio avviso in tali casi

bisognerä dare la preferenza a quel valore

che nel caso concreto favorisce colui o
coloro che di fatto possono agire nella
maniera meno libera e meno autonoma.
In altre parole se si pub parlare di un
diritto piü importante di altri, questo vale
soprattutto per chi oggettivamente nel
caso della scelta si trova ad essere piü
debole.

Questi criteri non vanno comunque com-
presi come una specie di «passepartout», atti
cioe a sciogliere ogni conflitto di cui e intes-
suta sia la teoria che la pratica penale odier-
na.

E' venuto ora il momento di concludere:
mi si poträ a giusta ragione rimproverare che
l'esercizio finora qui proposto sia di carattere

puramente accademico e non porti ele-
menti concreti per una prassi di riconcilia-
zione nel mondo della pena e del carcere. Mi
si chiederä soprattutto quale sia il contributo
specifico del singolo cristiano e delle comu-
nitä ecclesiali.

Mi sembra difficile dare una risposta in

20 Cfr. Mt 13, 24-30.
21 Mt 12, 1-8; Mc 2, 23-28; Lc 6, 1-5.
22 Cfr. ad esempio l'episodio dell'adultera, Gv 8, 1-11.



176

termini discorsivi, quanto piuttosto necessa-
rio una proposta in termini di testimonianza.
La riconciliazione si rivela chiaramente
sempre difficile non tanto per la semplice
cecitä delle istituzioni, quanto perche (e qui
parlo esplicitamente da teologo) il cuore del-
l'uomo e perennemente indurito. La sua
capacitä di riconciliazione e sempre legata al
bisogno di crearsi capri espiatori. Questa
necessitä del capro espiatorio non e visibile
soltanto nell'ambito del mondo carcerario,
bensi in ogni aspetto della nostra vita quoti-
diana. Sara possibile all'uomo una vera ri-
nuncia al bisogno del capro espiatorio?

La risposta molto probabilmente non pud
essere data in termini di una teoria in se

coerente, ma solo attraverso una prassi esem-
plare. Quest'ultima ci e stata anticipata in
maniera non solo esemplare ma definitiva da
Gesü di Nazareth. II suo cammino verso la
croce ci mostra anche a venti secoli di di-
stanza che non e possibile vera riconciliazione

senza saper anche rinunciare ai propri
diritti, e senza vera attivitä di perdono. La
realtä del perdono rimane pero permanente-
mente fragile. Essa non pud essere facilmen-
te istituzionalizzata, ed il diritto non riesce a

percepirla e a strutturarla. II cristiano, propo-
nendo il perdono a ogni vittima e a ogni
carnefice, anticipa, anche se in maniera
imperfetta, quella vita escatologica in cui
ogni lacrima sarä asciugata. (fine)


	Legittimazioni etiche e politiche della pena

