Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani
Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 58 (1989)

Heft: 3

Artikel: Viaggio spirituale di Dante dal peccato alla grazia
Autor: Godenzi, Giuseppe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-45315

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-45315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GIUSEPPE GODENZI

Viaggio spirituale di Dante dal peccato

alla grazia

Omaggio al grande dantista Giorgio Petrocchi ')

grazia non interviene.

In questo articolo Giuseppe Godenzi approfondisce I’ indagine sulla dialettica tra
vita e morte, peccato e redenzione, tempo ed eternitd, terra e cielo, ragione e
grazia nella Divina Commedia. Ripropone i quattro significati dell’ opera esposti
da Dante nella famosa lettera a Can Grande della Scala e, attraverso una sottile
simbologia dei numeri, rilevatral’altro I’ importanza che, nel processo di salvazio-
ne, il Poeta attribuisce alla ragione e alla responsabilita umana, senza le quali la

La vita e la morte sono interdipendenti. L’una
non € mai senza 1’altra. Senza la morte forse
non saremmo neppure certi di vivere. Questo
concetto, dedotto da un fatto reale, concreto, ci
porta all’altro, spirituale, della grazia e del
peccato. L’uomo ¢ cosi fatto per natura, che
cade continuamente in peccato; per rialzarsi
occorre dunque la grazia. Il peccato ¢ la tra-
sgressione volontaria della legge divina e della
chiesa, ¢ la morte dell’anima. In questa acce-
zione lo usa spesso Dante (Inf., V, 9; XV, 108;
XXVII, 109; Purg., 111, 121; XVI, 18; XX, 76;
XXII, 50; XXVI, 82; XXVIII, 128; XXXI, 41;
Par., VI, 93; VII, 79; XVII, 33; XIX, 75; XXII,
108). Per superare questo stato di morte dell’a-
nima, causato dal peccato, occorre la grazia,
1’aiuto soprannaturale che Dio da all’uomo per
volere e fare il bene, meritorio di vita eterna;

. grazia, che assume in genere vari nomi: grazia

abituale, attuale, concomitante, cooperante,
efficace, giustificante, gratisdata, perseveran-
te, sacramentale, santificante ecc. e della quale
Dante fa spesso menzione (Par., III, 89; XIV,
42 e 90; XX, 71, 118 e 122; XXV, 63 ¢ 69;
XXIX, 62 e 65; XXXI, 84, 101 e 112; XXXII,
147 e 148; XXXIII, 14).

Il viaggio simbolico di Dante dal peccato alla
grazia ¢ l’itinerario dell’'umanitd peccatrice
verso la felice ed eterna dimora. Dante, come
Saulo, diventa un novello Paolo, un profeta che
col suo esempio e le sue parole vuole condurre
alla salvezza il genere umano; il viaggio ¢
infatti «in pro del mondo che mal vive». Ma per
arrivare al fine occorrono dei mezzi: Virgilio €
il primo che introduce il pellegrino nel cammi-
no della salvezza, perché egli ¢ maestro di

D'V. la notizia della sua scomparsa in Recensioni e segnalazioni di questo numero.



228

sapienza naturale, insufficiente di per sé a sal-
vare, ma aperta a ricevere il dono della grazia.
Dante deve anzitutto superare la selva del pec-
cato che turba 1’anima; peccato che si € manife-
stato a Dante sotto forma di sonno; dunque una
specie di peccato subito € non voluto; un ab-
bandono alle tendenze e alle lusinghe di questo
mondo. Con I’aiuto della sua guida esce dalla
selva ed arriva ad un colle illuminato dal sole:
il colle della verita naturale e della ragione.
Dante ha ormai riconosciuto il suo peccato e
comincia ad espiarlo. Dal riconoscimento del
peccato all’espiazione e alla contemplazione
celeste, il viaggio di Dante e dell’umanita ¢
lungo, ma I’intervento della Grazia lo facilite-
ra. La natura umana ¢ indispensabile, perché
possa agire la Grazia; il mondo naturale richia-
ma il soprannaturale, poiché I'uomo da solo
non puo salvare se stesso, senza l’intervento
della misericordia di Dio. L’umanita, anche se
assetata di giustizia, non pud raggiungerla se
non con l’aiuto della Grazia. Dante percio,
nella sua ascensione spirituale, & partito dalla
fragile natura umana, che vorrebbe salvarsi da
sé; con questo si mette sulla giusta strada,
evitando il peccato, ma non pud percorrere
speditamente la via della felicita, della perfe-
zione e della salvezza senza un dono speciale,
al di sopra della natura, il dono della Grazia.
E che la Divina Commedia significhi questo
viaggio spirituale dal peccato alla grazia, ce lo
dice Dante stesso nella lettera a Can Grande
della Scala. Il poeta cita il Salmo CXIII:

«Per rendere chiaro cid che si deve dire, bisogna
sapere che il significato di quest’opera (della Divina
Commedia) non € uno solo, anzi si puo dire un’opera
polisensa, cioe di piu significati; infatti il primo
significato & quello che abbiamo dalla lettera, 1’altro
¢ quello che abbiamo dai sensi che si hanno attraver-
so la lettera. Il primo si dice letterale, e il secondo
allegorico o morale o anagogico. Questo modo di
esprimersi, perché risulti piu chiaro, si pu0 esamina-
re in questi versetti: «All’uscita di Israele dall’Egit-
to...». Infatti se guardiamo alla sola lettera, ci & signi-
ficata I’uscita dei figli d’Israele dall’Egitto, al tempo

di Mosg; se guardiamo all’allegoria, ci ¢ significata
la nostra redenzione compiuta da Cristo; se al senso
morale, ci & significato il passaggio dell’ anima dal
lutto e dalla miseria del peccato allo stato della
grazia, se a quello anagogico, ci é significata la
liberazione dell’ anima dalla schiavitii del corrutti-
bile verso la beatitudine della gloria eterna».

Il Salmo quindi, all’inizio del Purgatorio, ben
esprime questo senso di liberazione, di ansia di
viaggio dell’anima e del pellegrino Dante ver-
so la salvezza. E nel Convivio, 11, 1,6-7:

«Lo quarto senso si chiama anagogico, cio¢ sovra-
senso; e questo ¢ quando spiritualmente si pone una
scrittura, la quale ancora (sia vera) eziandio nel
senso letterale, per le cose significate significa de le
superne cose de eterna gloria, si come vedere si pud
in quello canto del Profeta che dice che, ne I'uscita
del popolo d’Israel d’Egitto, Giudea ¢ fatta santa e
libera. Che avvegna essere vero secondo la lettera
sia manifesto, non meno & vero quello che spiritual-
mente s’intende, cio¢ che ne 'uscita de I’anima dal
peccato, essa sia fatta santa e libera in sua potestate».

I1 Purgatorio ¢ la cantica del pellegrinaggio; le
anime passano, ma non per restarvi, bensi per
salire al cielo, al Paradiso, I’eterna meta della
salvezza. E pellegrino non ¢ solo colui che
visita un determinato luogo; a questa idea di
pellegrino si unisce quella di penitente, che fa
un pellegrinaggio ad un santuario, per esempio,
con lo scopo ben preciso di espiare i peccati e di
chiedere una grazia a Dio; come i pellegrini che
si recavano a San Giacomo di Compostella o in
Terrasanta o a Roma e di cui parla Dante nella
Vita Nuova, XL, 6-7.

Bellissima I’immagine di Dante nella valletta
fiorita; Virgilio e Dante non possono viaggiare
la notte, come dice Sordello, «e andar su di
notte non si puote» (Purg., VII, 44), perché,
coricato il sole, non si pud passare oltre.

Altri esempi simili sono in Purg. IX, 10-12;
Purg. XVIII, 76 sg. e soprattutto in Purg.
XXVII, 61-75, dove I’angelo ricorda ai poeti
che potranno salire finché il sole non sia tra-



montato. Questa poi sara per Dante 1’ultima
notte che passera in Purgatorio. Dante rivedra il
sole alla soglia del Paradiso terrestre. Il tempo
incalza:

«Lo sol sen va... e vien la sera;
non v’arrestate, ma studiate il passo,
mentre che [’ occidente non si annera»

(Purg. XXVII, 61-63)

Il simbolo € chiaro: le anime possono procede-
re nella via della purificazione solo se illumina-
te dal sole, cio¢ dalla grazia divina. Le tenebre
esteriori al tramontar del sole sono simili a
quelle interiori della colpa. Qui Dante si rifa al
Vangelo, dove Gesu ammonisce i discepoli di
camminare mentre vi & luce, sicché non li sor-
prendano le tenebre, perché chi procede nell’o-
scurita, non sa dove vada. Dice infatti Giovan-
ni, XII, 35: «Ambulate dum lucem habetis, ut
non vos tenebrae comprehendant; et qui ambu-
lat in tenebris, nescit quo vadat».

Il viaggio di Dante si rivela sempre piti come
viaggio di purificazione personale e dell’uma-
nita, viaggio ultraterreno, che & preparazione
ed anticipazione dell’altro viaggio, che fara la
sua anima dopo la morte:

«... per entro i luoghi tristi
venni stamane, e Sono in prima vita,
ancor che I'altra, si andando, acquisti»

(Purg., VIII, 58-60).

Egli ¢ ancora vivo, sebbene, facendo questo
viaggio, cerchi di guadagnare la vita eterna,
attraverso 1’espiazione, la conversione dal
peccato a Dio. Nel Purgatorio, come non si pud
salire senza la presenza del sole, cosi Dante non
puo salire senza la sua prima guida, Virgilio,
che ricostituisce nella mente del pellegrino
peccatore quello stato razionale, che gli per-
mettera di avvicinarsi sempre di piu alla Verita.
La terra ¢ la conquista razionale, intellettuale,

229

lasciata dagli antichi; il cielo & la conquista
della grazia e della fede, doni di Dio.

Ci sia permessa qui una breve parentesi; si sa, 1
paragoni sono sempre odiosi e le statistiche
sono pure pedanti; ma, tra le tante simmetrie
dantesche, arrivati nel paradiso terrestre, una
quasi s’impone: Virgilio, ossia la ragione natu-
rale fu guida a Dante attraverso tutto 1’Inferno
e parte del Purgatorio, ossia per ben 63 canti;
dal trentunesimo canto del Purgatorio fino alla
fine, la guida ¢ Beatrice, la fede, € questo
dunque per 36 canti; il canto trentesimo del
Purgatorio ¢ il passaggio dal primo al secondo
stadio. In conclusione sono 63 canti dedicati
alla ragione e 36 alla fede (questi due numeri
63-36) saranno un puro caso nel pensiero del
poeta, o non piuttosto un segno dell’importan-
za della ragione nel raggiungimento del fine?
E’ noto il detto «Aiutati che il ciel t’aiuta»,
dove & chiara 1’idea che prima che il cielo
intervenga con le sue grazie, bisogna che la
ragione e la volontd umana siano disposte a
riceverle e che esse facciano il primo passo.
Siamo ora al passaggio dal tempo all’eterno, da
questa all’altra vita, la vera vita, quella celeste,
per raggiungere la quale occorre morire al pec-
cato.

Dante ¢ arrivato ormai in Paradiso e percorre,
in uno sguardo d’insieme, tutto il viaggio dal
peccato alla grazia. E quasi ad unire ancora
questa dialettica tempo-eterno, terra-cielo,
peccato-grazia, ’incontro Eva-Maria, 1’una
rappresentante il peccato d’origine, 1’altra il
risanamento. Dante ha ritrovato Dio dopo lo
smarrimento causato dal peccato; I’'umanita ¢
arrivata al punto, oltre il quale non si pud
andare. Dice il poeta nella lettera a Can Grande
della Scala: «E poiché, giunto al principio o
primo, cio¢ Dio, non c’€ null’altro che si possa
ricercare oltre, poiché egli ¢ 1’alfa e ’omega,
ossia il principio e la fine, come ci indica la
visione di Giovanni, il trattato termina in Dio,
che & benedetto nei secoli dei secoli».



	Viaggio spirituale di Dante dal peccato alla grazia

