
Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani

Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 58 (1989)

Heft: 3

Artikel: Viaggio spirituale di Dante dal peccato alla grazia

Autor: Godenzi, Giuseppe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-45315

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-45315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GIUSEPPE GODENZI

Viaggio spirituale di Dante dal peccato
alla grazia
Omaggio al grande dantista Giorgio Petrocchi')

/n questo articolo Giuseppe Godenzi approfondisce l'indagine sulla dialettica tra
vita e morte, peccato e redenzione, tempo ed eternitä, terra e cielo, ragione e

grazia nella Divina Commedia. Ripropone i quattro significati dell'opera esposti
da Dante nella famosa lettera a Can Grande della Scala e, attraverso una sottile
simbologia dei numeri, rileva tra /' altro /' importanza che, nelprocesso di salvazio-
ne, il Poeta attribuisce alla ragione e alla responsabilitä umana, senza le quali la
grazia non interviene.

La vita e la morte sono interdipendenti. L'una
non e mai senza I'altra. Senza la morte forse

non saremmo neppure certi di vivere. Questo
concetto, dedotto da un fatto reale, concreto, ci
porta all'altro, spirituale, della grazia e del

peccato. L'uomo e cosi fatto per natura, che
cade continuamente in peccato; per rialzarsi
occorre dunque la grazia. II peccato e la tra-
sgressione volontaria della legge divina e della
chiesa, e la morte dell'anima. In questa acce-
zione lo usa spesso Dante (Inf., V, 9; XV, 108;

XXVII, 109; Purg., III, 121; XVI, 18; XX, 76;
XXII, 50; XXVI, 82; XXVIII, 128; XXXI, 41;
Par., VI, 93; VII, 79; XVII, 33; XIX, 75; XXII,
108). Per superare questo stato di morte dell'anima,

causato dal peccato, occorre la grazia,
l'aiuto soprannaturale che Dio da all'uomo per
volere e fare il bene, meritorio di vita etema;

grazia, che assume in genere vari nomi: grazia
abituale, attuale, concomitante, cooperante,
efficace, giustificante, gratisdata, perseveran-
te, sacramentale, santificante ecc. e della quale
Dante fa spesso menzione (Par., III, 89; XIV,
42 e 90; XX, 71, 118 e 122; XXV, 63 e 69;

XXIX, 62 e 65; XXXI, 84,101 e 112; XXXII,
147 e 148; XXXIII, 14).

II viaggio simbolico di Dante dal peccato alla

grazia e l'itinerario dell'umanitä peccatrice
verso la felice ed etema dimora. Dante, come
Saulo, diventa un novello Paolo, un profeta che

col suo esempio e le sue parole vuole condurre
alla salvezza il genere umano; il viaggio e

infatti «in pro del mondo che mal vive». Ma per
arrivare al fine occorrono dei mezzi: Virgilio e

il primo che introduce il pellegrino nel cammi-

no della salvezza, perche egli e maestro di

" V. la notizia della sua scomparsa in Recensioni e segnalazioni di questo numero.



228

sapienza naturale, insufficiente di per se a sal-

vare, ma aperta a ricevere il dono della grazia.
Dante deve anzitutto superare la selva del pec-
cato che turba l'anima; peccato che si e manife-
stato a Dante sotto forma di sonno; dunque una
specie di peccato subito e non voluto; un ab-

bandono alle tendenze e alle lusinghe di questo
mondo. Con l'aiuto della sua guida esce dalla
selva ed arriva ad un colle illuminato dal sole:

il colle della veritä naturale e della ragione.
Dante ha ormai riconosciuto il suo peccato e

comincia ad espiarlo. Dal riconoscimento del

peccato all'espiazione e alia contemplazione
celeste, il viaggio di Dante e dell'umanitä e

lungo, ma l'intervento della Grazia lo facilite-
rä. La natura umana e indispensabile, perche

possa agire la Grazia; il mondo naturale richia-
ma il soprannaturale, poiche l'uomo da solo

non puö salvare se stesso, senza l'intervento
della misericordia di Dio. L'umanitä, anche se

assetata di giustizia, non puö raggiungerla se

non con l'aiuto della Grazia. Dante percio,
nella sua ascensione spirituale, e partito dalla
fragile natura umana, che vorrebbe salvarsi da

se; con questo si mette sulla giusta strada,
evitando il peccato, ma non puö percorrere
speditamente la via della felicitä, della perfe-
zione e della salvezza senza un dono speciale,
al di sopra della natura, il dono della Grazia.
E che la Divina Commedia significhi questo
viaggio spirituale dal peccato alia grazia, ce lo
dice Dante stesso nella lettera a Can Grande
della Scala. II poeta cita il Salmo CXIII:

«Per rendere chiaro ciö che si deve dire, bisogna
sapere che il significato di quest'opera (della Divina
Commedia) non e uno solo, anzi si puö dire un'opera
polisensa, cioe di piü significati; infatti il primo
significato e quello che abbiamo dalla lettera, l'altro
& quello che abbiamo dai sensi che si hanno attraver-
so la lettera. II primo si dice letterale, e il secondo
allegorico o morale o anagogico. Questo modo di
esprimersi, perche risulti piü chiaro, si puö esamina-
re in questi versetti: «All'uscita di Israele dall'Egit-
to...». Infatti se guardiamo alia sola lettera, ci e signi-
ficata l'uscita dei figli d'Israele dall'Egitto, al tempo

di Mose; se guardiamo all'allegoria, ci e significata
la nostra redenzione compiuta da Cristo; se al senso
morale, ci e significato il passaggio dell'anima dal
lutto e dalla miseria del peccato alio stato della
grazia; se a quello anagogico, ci e significata la
liberazione dell'anima dalla schiavitü del corrutti-
bile verso la beatitudine della gloria eterna».

II Salmo quindi, all'inizio del Purgatorio, ben

esprime questo senso di liberazione, di ansia di

viaggio dell'anima e del pellegrino Dante verso

la salvezza. E nel Convivio, II, 1,6-7:

«Lo quarto senso si chiama anagogico, cioe sovra-
senso; e questo e quando spiritualmente si pone una
scrittura, la quale ancora (sia vera) eziandio nel
senso letterale, per le cose significate significa de le

supeme cose de etema gloria, si come vedere si puö
in quello canto del Profeta che dice che, ne l'uscita
del popolo d'Israel d'Egitto, Giudea e fatta santa e

libera. Che avvegna essere vero secondo la lettera
sia manifesto, non meno e vero quello che spiritualmente

s'intende, cioe che ne l'uscita de l'anima dal

peccato, essa sia fatta santa e libera in sua potestate».

II Purgatorio e la cantica del pellegrinaggio; le

anime passano, ma non per restarvi, bensi per
salire al cielo, al Paradiso, 1'eterna meta della
salvezza. E pellegrino non e solo colui che

visita un determinato luogo; a questa idea di

pellegrino si unisce quella di penitente, che fa
un pellegrinaggio ad un santuario, per esempio,
con lo scopo ben preciso di espiare i peccati e di
chiedere una grazia a Dio; come i pellegrini che

si recavano a San Giacomo di Compostella o in
Terrasanta o a Roma e di cui parla Dante nella
Vita Nuova, XL, 6-7.

Bellissima l'immagine di Dante nella Valletta

fiorita; Virgilio e Dante non possono viaggiare
la notte, come dice Sordello, «e andar su di
notte non si puote» (Purg., VII, 44), perche,
coricato il sole, non si puö passare oltre.

Altri esempi simili sono in Purg. IX, 10-12;

Purg. XVIII, 76 sg. e soprattutto in Purg.

XXVII, 61-75, dove l'angelo ricorda ai poeti
che potranno salire finche il sole non sia tra-



229

montato. Questa poi sarä per Dante Fultima
notte che passerä in Purgatorio. Dante rivedrä il
sole alia soglia del Paradiso terrestre. II tempo
incalza:

«Lo sol sen va... e vien la sera;
non v'arrestate, ma studiate il passo,
mentre che l'occidente non si annera»

(Purg. XXVII, 61-63)

II simbolo e chiaro: le anime possono procede-
re nella via della purificazione solo se illuminate

dal sole, cioe dalla grazia divina. Le tenebre
esteriori al tramontar del sole sono simili a

quelle interiori della colpa. Qui Dante si rifa al

Vangelo, dove Gesü ammonisce i discepoli di
camminare mentre vi e luce, sicche non li sor-
prendano le tenebre, perche chi procede nell'o-
scuritä, non sa dove vada. Dice infatti Giovanni,

XII, 35: «Ambulate dum lucem habetis, ut
non vos tenebrae comprehendant; et qui ambu-
lat in tenebris, nescit quo vadat».

II viaggio di Dante si rivela sempre piü come
viaggio di purificazione personale e dell'uma-
nitä, viaggio ultraterreno, che e preparazione
ed anticipazione dell'altro viaggio, che farä la
sua anima dopo la morte:

«... per entro i luoghi tristi
venni stamane, e sono in prima vita,
ancor che l'altra, si andando, acquisti»

(Purg., VIII, 58-60).

Egli e ancora vivo, sebbene, facendo questo
viaggio, cerchi di guadagnare la vita eterna,
attraverso l'espiazione, la conversione dal

peccato a Dio. Nel Purgatorio, come non si puö
salire senza la presenza del sole, cosi Dante non
puo salire senza la sua prima guida, Virgilio,
che ricostituisce nella mente del pellegrino
peccatore quello stato razionale, che gli per-
metterä di avvicinarsi sempre di piü alia Veritä.
La terra e la conquista razionale, intellettuale,

lasciata dagli antichi; il cielo e la conquista
della grazia e della fede, doni di Dio.

Ci sia permessa qui una breve parentesi; si sa, i
paragoni sono sempre odiosi e le statistiche

sono pure pedanti; ma, tra le tante simmetrie
dantesche, arrivati nel paradiso terrestre, una

quasi s'impone: Virgilio, ossia la ragione naturale

fu guida a Dante attraverso tutto l'Inferno
e parte del Purgatorio, ossia per ben 63 canti;
dal trentunesimo canto del Purgatorio fino alia
fine, la guida e Beatrice, la fede, e questo
dunque per 36 canti; il canto trentesimo del

Purgatorio e il passaggio dal primo al secondo
stadio. In conclusione sono 63 canti dedicati
alia ragione e 36 alia fede (questi due numeri
63-36) saranno un puro caso nel pensiero del

poeta, o non piuttosto un segno dell'importan-
za della ragione nel raggiungimento del fine?
E' noto il detto «Aiutati che il ciel t'aiuta»,
dove e chiara l'idea che prima che il cielo

intervenga con le sue grazie, bisogna che la

ragione e la volontä umana siano disposte a

riceverle e che esse facciano il primo passo.
Siamo ora al passaggio dal tempo all'eterno, da

questa all'altra vita, la vera vita, quella celeste,

per raggiungere la quale occorre morire al

peccato.

Dante e arrivato ormai in Paradiso e percorre,
in uno sguardo d'insieme, tutto il viaggio dal

peccato alia grazia. E quasi ad unire ancora

questa dialettica tempo-eterno, terra-cielo,
peccato-grazia, l'incontro Eva-Maria, l'una
rappresentante il peccato d'origine, l'altra il
risanamento. Dante ha ritrovato Dio dopo lo
smarrimento causato dal peccato; l'umanitä e

arrivata al punto, oltre il quale non si puo
andare. Dice il poeta nella lettera a Can Grande
della Scala: «E poiche, giunto al principio o
primo, cioe Dio, non c'e null'altro che si possa
ricercare oltre, poiche egli e l'alfa e l'omega,
ossia il principio e la fine, come ci indica la
visione di Giovanni, il trattato termina in Dio,
che e benedetto nei secoli dei secoli».


	Viaggio spirituale di Dante dal peccato alla grazia

