Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani
Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 56 (1987)

Heft: 2

Artikel: Appunti danteschi : " E 'n la sua volontade e nostra pace"
Autor: Godenzi, Giuseppe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-43801

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-43801
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GIUSEPPE GODENZI

APPUNTI DANTESCHI

«E ’n la sua volontade & nostra pace»

Il mondo della natura e il mondo della
grazia, pur essendo due universi eterogenei,
s’incontrano ¢ si compenetrano. Nell’Infer-
no e nel Purgatorio c’® il mistero dell'uo-
mo, il dramma della sua vita di creatura
di carne e spirito ondinata a fini tempo-
rali e spirituali, ma con meta il fine eterno
e soprannaturale. Nel Paradiso tutto 2
ordinato essenzialmente al fine sopranna-
turale e alla perfetta conoscenza di Dio.
La prima esperienza di Dante, cioé quella
della ragione naturale e delle vinth morali
¢ quindi subordinata alla seconda, quella
della grazia e della carita. Le due espe-
rienze del poeta corrispondono ai due fini
a cui 'vomo & ondinato, come Dante si
espresse nel «De Monarchia», ciod la per-
fezione terrestre e temporale dell'uomo co-
me essere ragionevole in subordinazione al
bene spirituale ed eterno, che & il wero
ultimo fine della persona umana. Il Para-
diso & la vita soprannaturale della grazia.
S. Paolo scrive: «Non sono io che vivo, ma
Cristo che vive in me». La cariti in terra,
imperfetta, procedente dalla fede, & ora
sostituita dalla caritd divina, perfetta, pro-
cedente dalla visione beatifica.

Nel Paradiso I’anima opera ormai a gloria
di Dio e non per sé, Dante traduce qui,
si pud dire, il dogma cattolico della comu-
nione dei santi.

Potremmo dire che attraverso i tre regni,
Dante rappresenta tre piani diversi, analo-
gici: I’«individualitd» nell’Infemno, la «per-
sona morale» nel Purgatorio e la «perso-
nalitd» nel Paradiso, e tutto questo & e-
spresso con unitd di voce nonostante la di-
versitd di toni e di accenti.

La dialettica unita fra il Creatore e la crea-
tura, tra il divino e I'umano & sempre pre-

sente nel viaggio dantesco; nel cielo delia
Luna, l’ascensione dell’essere wverso l’alto,
dell’essere fisico, dell’'uomo Dante, con tut-
to il suo peso, la sua corporeita, & integrata
dall’irradiazione luminosa delle idee divine
dall’alto wverso il basso: & I’assunzione quin-
di dell'lvomo nel divino. Questo rapporto
terra-cielo ol & dato anche dalla rievocazio-
ne del sole della Beatrice terrena,

«Quel sol che pria d’amor mi scaldd il pettor

(Pat., 111, 1)

e si chiude con la celebrazione della Bea-
trice celeste, folgorante di luce al punto
che il pellegtino della terra mnon riesce
a sopportarne lo splendore:

«La vista mia...

;z Beatrice tutta si converse;

ma quella folgord nel mio sguardo

si che da prima il viso non sofferse;»
(Par., TI1, 124; 127-129).

Lo stesso linguaggio di Piccarda ¢ popolare
12 dove rievoca la sua vita terrena di suora
ansiosa di raggiungere un giorno lo sposo
mistico, mentre usa un linguaggio teologico
dove essa spiega la sua beatitudine eterna.

«E ’n la sua volontade é nostra pace»

(Par., ITI, 85).

L’abbandono supremo in Dio & il centro
del canto di Picoarda; le anime del cielo
della Luna sono eternamente beate e non
hanno altra sete che quella di Dio.

«Chiaro mi fu allor come ogni dove
in cielo é paradiso...»
(ivi, 88-89).



136

Piccarda stessa & «pilt bella»; si trova in
uno stato di perfezione rispetto a quello
della terra, del chiostro terreno. Le parocle
stesse: caritd, volontd, voglia, pace, luce,
colore... stanno a provare l’alto grado di
perfezione raggiunto e il linguaggio piu
teologico ne € pure una manifestazione.
Dante, nel Paradiso, rivaluta le virth uma-
ne, gli aspetti migliori della realtd storica,
in una luce soprannaturale. L’incontro con
Piccarda offre a Dante l’occasione per esal-
tare la responsabilitd dell’uomo nel man-
tenere il voto e nell’esercizio di ubbidien-
za, come lincontro con gli spiriti attivi
gli offre la possibilita di esaltare le virtu
umane, che, in terra, distinsero quegli eletti.
Giustiniano non parla come imperatore ma
come uomo di virth e di giustizia. I ter-
mini giustizia, giusto e vendetta si ripeto-
no infatti sovente; &, si pud dire, il canto
della giustizia divina, oltre che della giu-
stizia dell’imperatore. Gli ideali politici di
Dante sono esaltati in Romeo di Villano-
va e in Giustiniano. La brama, la sete di
glorie mondane non & colpa se non conduce
a compiere opere contrarie a Dio, ma &
solo una diminuzione di virtt. E’ infatti
difficile, per quanto un’anima sia umile,
non essere toccata dall’ambizione, dalla glo-
ria. E Tommaso dice che non sono wera-
mente virtuosi coloro «qui solum propter
honorem vel bona faciunt, vel mala vitant»;
ma questo amore della gloria, dell’amore
terreno «non est lpeccatum mortale, sed
veniale» (Summa theologica, II-II, 132,
1-3).

Romeo ¢ infatti tra i

«...buoni spiriti che son stati attivi
perché onore e fama li succeda»

(Par., VI, 113-114);

ma fu

«...persona umile e peregrina»  (ivi, 135),
«giustoy (ivi, 137),
per cui,

«se 'l mondo sapesse il cor ch’elli ebbe
mendicando sua vita a frusto a frusto,
assai lo loda, e pin lo loderebbe»

(ivi, 140-142).

Il cuore di Dante palpita di fronte al gran
cuore di Romeo, come palpitd di fronte al
grande orgoglio di Farinata, davanti all’ar-
dore di Ulisse e alla saggezza di Marco
Lombatdo. Forse nella persona pellegrina,
perseguitata, di Romeo, vide se stesso. Dice
infatti mel Convivio, I, ifi, 3-6: «Ahi, pia-
ciuto fosse al dispensatore de I'universo
che la cagione de la mia scusa mai non
fosse stata! ché né altri contra me avria
fallato, né io sofferto avria pena ingiusta-
mente, pena, dico, d’essilio e di povertate.
Poi che fu piacere de li cittadini de la bel-
lissima e famosissima figlia di Roma, Fio-
renza, di gittarmi fuori del suo dolce seno
— nel quale nato e nutrito fui in fino al
colmo de la wvita mia, e nel quale, con
buona pace di quella, desidero con tutto
lo cuore di riposare 1’animo stancato e ter-
minare lo tempo che m’¢ dato —, per le
parti quasi tutte a le quali questa lingua
si stende, peregrino, quasi mendicando, so-
no andato, mostrando contra mia voglia la
piaga de la fortuna, che suole ingiusta-
mente al piagato molte volte essere impu-
tata. Veramente io sono stato legno sanza
vela e sanza govenno, portato a diversi porti
e foci e liti dal vento secco che vapora la
dolorosa povertade; e sono apparito a li oc-
chi a molti che forseché¢ per alcuna fama in
altra forma m’aveano imaginato, nel con-
spetto de’ quali non solamente mia perso-
na invilio, ma di minor pregio si fece ogni
opera, si gia fatta, come quella che fosse
a fare». 7
Grande spazio & riservato agli spiriti amanti
del Paradiso, come aveva fatto per quelli
dell’Inferno e del Purgatorio; una specie
d’itinerario dantesco che dall’amore corte-
se della «Vita Nuova» passa a quell’amore
filosofico del «Convivio» e a quello filo-
sofico-teologale della «Commedia». Qui pe-
r0, contrariamente all’Inferno, dove pre-
vale la passione sulla ragione, 'amore spi-
rituale prevale sulla passione terrena; si
arriva all’amore divino, alla carita. Carlo
Martello si presenta a Dante come avrebbe
voluto essere e non come fu in realtd nel
mondo: un principe ideale, illuminato dal-



la grazia e dalla caritad divina. Non per que-
sto perd prova pentimento per le cose o
per la vita terrena; in Paradiso si prova
solo gioia:

«Non perd qui si pente, ma si ride,
non de la colpa, ch’a mente non torna,
ma del valor ch’ordind e provides

(Par., IX, 103-105).

Da una parte le anime si presentano a
Dante per correggere ed indicare gli errori
degli uomini della tetra; dall’altra, I’ansia
di sapere di Dante, che, di dubbio in dub-
bio, cerca di raggiungere la verita suprema.
Per questo abbiamo parecchi canti filoso-
fico-teologici, in oui l’astratto vince sul con-
creto; tali sono soprattutto i canti I, IT, IV,
V e VII del Paradiso. E’ chiaro quindi che
di fronte all’eterno, le cose e i sentimenti
umani si devono esprimere con dati ogget-
tivi, con espressioni sensibili, Cosi la mag-
gior intensitd luminosa & la trascrizione
sensibile e oggettiva della conquista spiri-
tuale delle anime e di Dante stesso. Per
ascendere al cidlo occorre conquistare la
veritd, e I'intelletto, illuminato dalla grazia
divina, tende alla ricerca del vero, che &
Dio. Scrive Dante nel Convivio, IV, xii, 14:
«E la ragione & questa: che lo sommo de-
siderio di ciascuna cosa, e prima da la na-
tura dato, & lo ritornare a lo suo principio.
E perd che Dio & principio de le nostre
anime e fattore di quelle simili a sé, essa
anima massimamente desidera di tornare
a quello». E secondo il pensiero di Aristo-
tele «il vero & lo bene de lo intellettox»
(Convivio, II, xiii, 6).

L’uomo percio procede di veritd in verita
fino ad anrivare al finale amore di Dio.
L'uomo & perd debole e pud sbagliate;
come ha errato Adamo, come lo dimostra
'ingiustizia umana; ed ecco allora linter-
vento della giustizia divina, dell’'umiltd di
Cristo nella redenzione dell’'umaniti. L’uo-
mo, rafforzato cosi dalla grazia divina, pud
trovare la luce; e I’hanno trovata i filosofi
e i teologi, le anime di quei sapienti che
in terra lottarono per far luce sulla verita
di Cristo e che ora nisplendono nel cielo

137

del Sole. E la luce e la musica sono le
due caratteristiche degli spiniti sapienti e
militanti. Un breve esame linguistico e sti-
listico del canto quattordicesimo ne fanno
risaltare i motivi: «La luce onde s’infio-
ra (13), la luce piti dia (34), chiarezza (40,
67), ardore (40, 41, 50), lume (47, 48,
98, 110, 121), catbon che fiamma rende
(52), fulgor (55), luce (58), un lustro...
per guisa d’orizzonte che rischiari (68, 69),
nove panvenze... al salir di prima sera (70,
71), sfavillar (76), affocato riso (86), rog-
gio (87), lucore (94), robbi (94), splen-
dor (95), lampeggiare (104), balenar (103),
scintillando forte (110)»; «Mira nota (24),
melodia (32), giga (118), arpa (118), tin-
tinno (119), melode (122)»: tutti elementi
descrittivi della luce e della musica, come
elementi spirituali delle anime beate. E’ il
pensiero cristiano, che, come in Adamo
tutto il genere umano aveva peccato, cosi
esso & redento da Cristo; e poiché, per
I’incarnazione uomo si uni a Dio, ne de-
riva che, per Dio fatto uomo, ogni uomo
pud diventare divino. Nel Paradiso, nella
vera patria, il corpo diventa infatti immor-
tale e divino poiché l'anima lo impregna
della sua stessa immortalita.

Ricercatori della weritd furono in terra i
filosofi, che ora risplendono ciascuno di
una sua propria luce. Tira essi ¢ San Tom-
maso, il quale, esaltando la povertd di San
Francesco, poverta iche lo rese simile a Cri-
sto, attesta pure il suo pensiero sulla po-
vertd, come condizione essenziale per la
conquista del cielo e per rendersi simili
a Cristo, come scrive nella Summa theo-
logica, ITI, 40, 3 ad 3: «qui voluntarie
pauper est, sicut fuit Christus» (colui che
¢ povero di sua volonta, come fu Cristo),
oppure II-II, 19, 12 «paupertas pertinet
ad perfectionem vitae spiritualis» (la po-
verta & elemento essenziale della perfetta
vita dello spirito).

La povertad di San Francesco, esaltata nel
panegirico del teologo, mira a mettere in
evidenza D’avarizia dei prelati della terra,
i fastosi costumi della curia romana e de-
gli stessi ordini religiosi corrotti, e a far



138

comprendere ’idea del ritorno della Chiesa
alla poverta evangelica. Francesco, sposan-
do la povertd, fu imitatore di Cristo: ¢
questo & il messaggio di Dante per bocca
di San Tommaso; Francesco infatti, di u-
mile nascita «per esser fi’ di Pietro Ber-
nardones (Par., XI, 89), con la sua «gen-
te poverella» (ivi, 94), si cinse i fianchi
con «l'umile capestro» (ivi, 87) e si fece
«pusillo», piccolo servo dei fratelli; ma la
sua «mirabil vita» (ivi, 95) piacque a Dio,
che volle «trarlo suso alla mercede» (ivi,
110), volle chiamare «l’anima preclaras
(ivi, 115) «al suo regno» (ivi 116). Cosi
il linguaggio stesso, con quegli umili ter-
mini francescani completano, integrano l’at-
monia dell'umano e del divino. Molto giu-
sta ¢l pare 'affermazione dell’Auerbach a
proposito dei due campioni della fede. Scti-
ve infatti: «Dante vuole rappresentare qui
un oggetto, una figura ben delineata; la
personalitd concreta del santo (Francesco)
deveva venir subordinata al suo ufficio e
risplendere soltanto attraverso il suo ufficio.
Per questa ragione Dante non descrive un
incontro col santo, in cui questo si fosse
mostrato con lui in un particolare modo,
ma descrive invece una vita, una vita di
santo. In ambedue i casi (Francesco e Do-
menico) la persona & subordinata all’uffi-
cio, o meglio alla missione, a cui erano
chiamati. Nei riguardi del savio e serafico
Domenico, che per missione aveva la pre-
dicazione e l'insegnamento, il lato propria-
mente biografico ¢ messo alquanto in di-
spatte € compare al suo luogo una folla
d’immagini: lo sposo della fede, il giardi-
niere di Cristo, il vignaiuolo della vigna,
il combattente per il seme della Sacra Scrit-
tura, il torrente impetuoso che pencuote
gli sterpi degli eretici, la ruota della biga
da battaglia della Chiesa. Tutte queste so-
no immagini sensibili al fine dell’ufficio».
San Francesco rievoca qui la figura di Cri-
sto, buon pastore, che il gregge deve se-
guire per arnivare alla salvezza. Dante vuo-
le dare al lettore due figure di quell’eroica
volonta di perfezicne cristiana, che era
il suo ideale di ascesi: l’elemento dottri-

nario di Domenico unito a quello ascetico
di Francesco.

Sempre nel cielo del Sole, Dante, o meglio
San Tommaso, esalta la sapienza di Salo-
mone, sapienza che & dono divino. Salo-
mone fu il pit sapiente dei re, per volere
divino. E per questo il poeta scrive:

«Non sien le genti, ancor, troppo sicure
a giudicar...» Par., XIII, 129-130).

Occorre prudenza nei giudizi umani; nes-
suno pud prevedere il destino futuro del-
I’anima umana, dato che spesso colui che
sembrava salvarsi, alla fine & caduto, men-
tre chi sembrava penduto, si & salvato.
Basti pensare a Manfredi o a Buonconte
da Montefeltro, gia trovati nel Pungatorio,
o a Salomone stesso che si & salvato e ora
risplende nel cielo del Sole. La sapienza
dei re & divina, secondo Dante; ne conse-
gue che la giustizia sulla terra & un rifles-
so della giustizia divina, «quoniam data est
a Domino potestas vobis et virtus ab Al-
tissimo, qui interrogabit opera vestra...»
(Sapientia, VI, 4; e tutto il capitolo).

«Non sien le genti, ancor, troppo sicure
a giudicar...»: & il pensiero di Salomone
stesso nel libro della Sapienza, IX, 13-14:

«Quis enim bhominum poterit scire
[consilium Dei?

aut quis poterit cogitare quid velit Deus?

Cogitationes enim mortalium timidae,

et incertae providentiae nostrae;».

(Quale uomo, infatti, potrd penetrare il
pensiero di Dio? Chi potrd pensare cosa
voglia Dio? I pensieri dei mortali sono in-
fatti timidi, e malsicure le nostre previ-
denze).

L’vomo non giudichi della salvezza o del-
la dannazione di alcuno. Chi pud scru-
tare infatti negli abissi del consiglio divino?
Si salveranno uomini stimati non buoni e
saranno dannati altri, stimati ed ammirati
per la loro apparente religiositd e pieta.
E a provarlo, il poeta porta due esempi,
quello del pruno, che fiorisce in primavera
dopo un inverno rigido, e quell’altro della



nave che va diritta, ma che & colpita dalla
tempesta e va a fondo: il male dunque pud
risolversi in bene (il pruno secco che a
primavera fiorisce) e il bene in male (la
nave che va a fondo).

Ma eccoai arrivati al centro del Paradiso,
nell’incontro di Dante col suo trisavolo, il
cavaliere Cacciaguida;

«Q sanguis meus, o superinfusa
gratia Dei, sicut tibi cui
bis unquam coeli ianua reclusa?»
(Par., XV, 28-30).

O sangue mio, o grazia abbondantemente
infusa in te, a chi mai, come a te, & stata
aperta due volte (ora da wvivo e poi dopo la
tua mounte) la porta del cielo? Cosi si espri-
me con Dante il trisavolo Cacciaguida. Qui
il riferimento pill ovwio & quello di San
Paolo, il quale da vivo era asceso al cielo
e poi, da morto. Ma il «sanguis meus» ri-
chiama pure I"Eneide di Virgilio (VI, 835).
Dante ¢ Enea per quanto concerne la vita
terrena, ma & Paolo per quel che riguarda
la vita spirituale dell'umanitd. Dante in-
fatti, dal canto sesto all’otitavo ha cantato
l'ordine politico del mondo per opera del-
limpero; nei canti undicesimo e dodicesi-
mo ha esaltato 'ondine religioso, ristabilito
da Dio sulla terra attraverso due figure
esemplari: San Francesco che ricorda la po-
vertd evangelica, ¢ San Domenico che ri-
chiama la lotta idedlogica per il trionfo
della veritd cristiana. Ora nel quindicesi-
mo, esalta in Cacciaguida il modello di
vita cittadina. Cacciaguida ha ricevuto due
investiture: una in tetra da parte dell’im-
peratore Corrado e l’altra in cielo da parte
di Dio. La Fireze antica, modello di pace,
& I'ideale di ogni cittd perfetta; i doloti e
le sofferenze patiti da Dante sono gli stes-
si che dovra sopportare ogni ricercatore
di veritd, ogni assetato di giustizia. Dio &
bene supremo, infinito; per colui che lo
perde, & naturale e giusto quindi che le
pene siano eterne. Dice Dante:

139

«Beme & che sanza termine si doglia

chi, per amor di cosa che non duri,

etternalmente quello amor si spoglia»
(Par., XV, 10-12).

Ha detto bene lo Jenni nel commento al
canto ventiquattresimo del Paradiso, che
Dante & discepolo, scolaro; e moi aggiun-
glamo che tale si rivela in tutto il Paradiso.
Se nell’Inferno Dante & l'uvomo della col-
lera e insieme della paura, se nel Purga-
torio & osservatore, nel Paradiso & soprat-
tutto lo scolaro che ascolta e impara; ascol-
ta le profezie della sua vita futura, profezie
gia udite in patte nei due regni visitati.
Scrive il poeta:
«su per lo monte che I'anime cura

(=Purgatorio)
e discendendo nel mondo defunto

(= Inferno)

dette mi fuor di mia vita futura
parole gravi...» (Par., XVII, 20-23).

Farinata infatti gli aveva detto:

«tu saprai quanto quell’arte pesa»

(I’Il'f., X, 81)
e Brunetto Latini:

«Ma quello ingrato popolo maligno
ti si fard, per tuo bem far, nemicos

(Inf., XV, 61, 64)
e Vanni Fucci

«si ch’ognmi Bianco ne sara feruto.
E detto I'bo perché doler ti debba»
(Inf., XXIV, 150-151).

Nel Purgatorio Corrado Malaspina conti-
nua le profezie:

«che cotesta cortese oppinione

ti fia chiavata in mezzo alla testa

con maggior chiavi che d’altrui sermone,
se corso di giudicio non s’arrestay

(Purg., VIII, 136-139)



140

e pit drammatico ancora Oderisi:

«Piit non dird, e scuro so che parlo;

ma poco tempo andra, che’ tuoi vicini

faranno si che tu potrai chiosarlo»
(Purg., XTI, 139-141).

Dante,

«Git per lo mondo sanza fine amaro
e per lo monte del cui bel cacume

e poscia per lo ciel di lume in lume»
(Par., XVII, 112-115)

ha imparato cosa lo attende nella vita.

«Tu proverai si come sa di sale

lo pane altrui, e come é duro calle

lo scendere e ’l salir per Ialtrui scale»
(Par., XVII, 58-60).

«Si direbbe che quello scendere e salire
per le altrui scale, cosi scrive Giacalone nel
commento alla Commedia, quel sapore a-
maro del pane altrui, di cui Dante fara
esperienza nel suo esilio, sono non tanto
le testimonianze amare di questa sofferen-
za umana, quanto l’esemplare testimonian-
za della verita e della giustizia che il poeta
si proponeva di esaltare».

Cacciaguida fu cittadino perfetto, devoto
al suo signore

«Poi seguitai lo 'mperador Currado»
(Par., XV, 139).

Ma il suo sacrificio non fu wano; dopo
aver combattuto per la fede, venne

«dal martirio a questa pace» (ivi, 148)

ciog¢ la morte fu la sua liberazione dalle
sofferenze terrene e gli apri la porta del
riposo e della luce. Nella luminosita para-
disiaca Dante invoca l'aiuto del cielo in
favore del mondo «che mal vive» per po-
ter ristabilire 1’armonia tra lumano e il
divino, armonia che fu distrutta dal pec-
cato.

«Q milizia del ciel cu’ io contemplo,

adora per color che sono in terra

tutti sviati dietro al malo essemplo!»
(Par., XVIII, 124-126).

O anime beate, che ora rivedo, vi prego
per coloro che sono in terra, tutti sviati
dietro al cattivo esempio del papa e dei
religiosi, che itradiscono la giustizia divina.
E, in opposizione, l’esaltazione della giu-
stizia, «Diligite iustitiam qui iudicatis ter-
ram» (amate la giustizia, o giudici del mon-
do). Dante vuole dimostrare che Dio in-
nalza alla gloria celeste coloro «che attua-
rono la giustizia sulla terrd. E la giustizia
¢ uno degli elementi fondamentali della
Divina Commedia: giustizia umana e divi-
na; Dante si fa giudice idei suoi concitta-
dini e dell’umanitd intera, attraverso i tre
regni, quasi ad anticipare il giudizio finale
di Dio. Sentimenti di giustizia sono infatti
lo sdegno di Dante per Tesilio sofferto, il
suo disprezzo pper i pontefici e in partico-
lare per Bonifacio VIII; contrari alla giu-
stizia sono la corruzione del mondo, il di-
sordine, il male di cui il mondo & pieno;
e alla restaurazione di questa giustizia u-
mana mira la dottrina politica di Dante.
E il concetto di giustizia si rifa a quello
di verita, come ben afferma il Chimenz:
«L’esigenza della venita fu pure nello spi-
rito di Dante altrettanto contemplativa, la
giustizia lo & sul piano della wita attiva;
la weritd non & che giustizia nella sfera del-
I'intelletto, come la giustizia mon & che ve-
ritd nella sfera della volonta e idell’azione.
E Dante destind infatti i due sommi cieli
umani, di Giove e di Satumno, 'nel suo
Paradiso, appunto all’esaltazione, #l primo
della giustizia, come la pil alta virth deila
vita attiva, e il secondo all’esaltazione del-
la pilt alta virth della vita contemplativas.
Simbolo di quest’ultima & Pier Damiani,
asceta esemplare in terra, la cui wvita tra-
scorsa in jpenitenza fu tutta al servizio di
Dio. Il suo eremo, un tempo fertile cam-
po che rendeva anime al cielo, era, gid in
terna, simbolo del Paradiso. Pier Damiani
infatti si uniformo in terra alla wolonta di-



vina, che ¢ atto di caritd e insieme ¢ an-
che atto di liberta.

San Pier Damiani e San Benedetto fusti-
gheranno ora il lusso dei pastori degeneri,
degli ecclesiastici enranti dal retto cammino.

«La carne de’ mortali ¢ tanto blanda,

che gitt non basta buon cominciamento

dal nascer della quercia al far la ghianda»
(Par., XXI, 85-87).

La natura umana & cosi debole alle lusin-
ghe del senso, che gilt in terra un buon
proposito non dura molto; dura tanto tem-
po quanto ¢ quello che corre tha il nascere
della querdia e il suo fruttificare. La frase
allude qui alla rapida decadenza degli or-
dini monastici, che si allontanano dalla lo-
ro Regola.

E Dante vede ora tutto il suo distacco dal
mondo, tutto il suo disprezzo:

«...e vidi questo globo
tal, ch’io sorrisi del suo vil sembiantes
(Par., XXII, 134-135)

O ancora

«L’aiuola che ci fa tanto feroci»  (ivi, 151).
Prima di penetrare nella pit alta e divina
sfera celeste, il poeta di ancora quest’ul-
timo sguardo alla tenra, poiché essa non &
mal ninnegata interamente, anzi, tutto ciod
che avviene nell’aldila si riferisce sempre
al dramma umano in questo mondo. E’ su
questa terra infatti che l'uomo pud essere
portatore di ‘Cristo, della wverita, della giu-
stizia e della «caritd, e cosi prepararsi all’a-
scesa verso il cielo, nella gloria di Dio.
La somiglianza della terra col cielo conti-
nua: i beati sono paragonati a dei fiori
terrestri, in un «bel giandino» (Par., XXIII,
71): «Quivi ¢ la rosa» (ivi, 73) e «quivi
son li gigli» (ivi, 74); testimonianza questa
dei paragoni scritturali: tradizionale infatti
¢ mella letteratura religiosa il paragonare i
beati ai fiori, come si legge nell’Ecclesiasti-
co, XXXIX, 17-19:

141

«et quasi rosa plantata super rivos aquarum
[fructificate.

Florete flores quasi lilium, et date odorem...»

(germogliate come rose che arescono pres-
so i ruscelli e fiorite e spandete il profu-
mo come i gigli).

Dante quasi, dopo aver sperimentato 1’in-
giustizia umana, si rifugia mella giustizia
divina; sale quella scala biblica, che & il
simbolo idel legame esistente tra il finito
e linfinito. Per arrivanci oocorre lottare
cristianamente su questa terra. Dante con-
cepisce la santitd come combattimento; e
San Francesco e San Domenico apparten-
gono all’esercito idi Cristo nel mondo. Pur-
troppo coloro che dovrebbero essere tra-
mite tra la terra e il cielo, gli ecclesiastici,
piegano verso il peccato. I conventi, un
tempo asilo di santita, sono diventati nido
di malvagi.

«Le mura che solieno esser badia

fatte sono spelonche...»
(Par., XXII, 76-77).

L’immagine & chiaramente scritturale: «Do-
mus mea domus orationis vocabitur; vos
autem fecistis illam speluncam latronum»
(La mia casa sard chiamata casa della pre-
ghiera, e voi ne avete fatto una spelonca di
briganti) (Matteo, XXI, 13; Luca, XIX, 46;
Isaia, LVI, 7 e Geremia, VII, 11). Il Pe-
trarca scriverd nella sua celebre canzone
«Spirito gentil, che quelle membra reggi»
che i templi sono ormai contaminati «quasi
spelunca di ladron son fatti».

Dante, arrivato al cielo delle stelle fisse,
si trova ad una svolta decisiva del suo viag-
gio; penetra ora nei misteri della fede, di-
staccandosi sempre pitt dall’«aiuola che ci
fa itanto feroci». Il pellegrino si prepara
a ringraziare e contemplare la Vergine Ma-
ria, che lo ha salvato idal peccato attraverso
Beatrice.

Dante dunque subisce tre esami, sulla fede,
sulla speranza e sulla carita; ed & discepoio
nientemeno che dei tre apostoli pil impor-
tanti: Pietro, Giacomo e Giovanni. Scrive




142

lo Jenni, nel suo commento al canto ven-
tiquattresimo: «Dante pil o meno autodi-
datta, che nella vita ha dovuto risolvere a
piu riprese il problema della propria istru-
zione, con una difficoltd pari soltanto alla
sua passione eccezionale e ostinata; questo
scolaro, in vari gruppi e scuole anche in
etd adulta, che negli ultimi anni di Ravenna
ha forse tenuto una specie d’insegnamento;
suscita con la fantasia gid mel canto XXIV
un ambiente, una situazione di dare e ave-
re tra maestro e discepolo, al quale non po-
teva non essere molto sensibile».

«Fede & sustanza di cose sperate
ed argumento delle non parventi,
e questa pare a me sua quidéltau‘e»

(Par., XXIV, 64-66)

che non & altro che un ricalcare lo stile
scritturale. Paolo, nella lettera agli Ebrei,
X1, 1, dice: «est autem fides sperandarum
substantia rerum, argumentum non appa-
rentium». E la formula paolina & cosi com-
mentata da Tommaso, Summa theologica,
II-II, iv, 1: «Per hunc ergo modum di-
citur fides esse substantia rerum speranda-
rum: quia scilicet prima inchoatio rerum
sperandarum in nob’s est per assensum fi-
dei, quae vintute continet omnes res spe-
randas».

Si dice che la fede & sostanza di cose spe-
rate, perché certamente il iprincipio fonda-
mentale delle nostre speranze & determi-
nato dal consentimento alla fede, la quale
contiene [per vintu tutte le cose da noi spe-
rate. Nessuno fu o sara salvo senza la fede
in Cristo; questa ¢ la dottrina della Chiesa
cattolica romana ed & pure la dottrina di
Dante.

«Io credo in uno Dio
solo ed etterno, che tutto il ciel move,
non moto, con amore e con disio»

(Par., XXIV, 130-132).

L’esame sulla fede & un’investitura impor-
tante e necessaria prima di entrare nella
visione beatifica. Nella Monanchia, III, xv,
7, Dante aveva parlato dei due fini che la

Provvidenza aveva posto davanti all’uomo
come mete da raggiungere, rispettivamente
in terra come felicitd terrena e in cielo co-
me beatitudine eterna: «Duos igitur fines
providentia illa inenarrabilis homini pro-
posuit intendendos: beatitudinem scilicet
huius vite, que in operatione proprie vit-
tutis consistit et per terrestrem paradisum
figuratur; et beatitudinem vite ecterne, que
consistit in fruitions divini aspectus ad quam
propria virtus ascendere non potest, nisi
lumine divino adiuta, que per paradisum
celestem intelligi datur». L’ineffabile Prov-
videnza ha proposto quindi all'uomo due
fini a cui tendere: e ciog la beatitudine di
questa wita, che consiste nell’operare se-
condo la propria virtu ed & rappresentata
dal paradiso terrestre, e la beatitudine della
vita eterna, che consiste nel godimento
della visione di Dio a woui la nostra virth
non pud aspirare se non con l'aiuto della
luce divina, che ci & dato intendere nel
paradiso celeste. Alla seconda si giunge at-
traverso la fede, la speranza e la carita;
«ad secundam wvero per documenta spiri-
tualia... fidem spem scilicet et caritatem»
(ivi, 8).

Il discepolo Dante & un eroe come il mae-
stro San Pietro, per la sua missione di rin-
novamento dell’'umanitd, di poeta reden-
tore del mondo. A conferma della teoria
maestro-allievo, sostenuta dallo Jenni, si
pud richiamare che tutto il viaggio di Dan-
te ¢ fondato su iquesto rapporto: Dante e
Vingilio, Dante e Stazio, Dante e Beatrice,
per non citare che le sue tre guide princi-
pali attraverso i tre regni dell’oltretomba.
La fede di Dante & incrollabile, come scri-
ve anche nel Conwvivio, TI, wiii, 16: «e io
cosi aredo, cosi affermo e cosi cetto sono
ad altra vita migliore dopo ‘questa passare».
«La dichiarazione di Dante personaggio,
nella Commedia, si pud attribuire piena-
mente a Dante uomo, nel Convivio», come
afferma ancora lo Jenni.

La missione di Dante comipendia in sé sia
la missione di Enea, riguardante la felicita



terrena, sia quella di Paolo, riguardante la
beatitudine celeste. La Commedia & infatti

«'l poema sacro
al quale ha posto mano e cielo e terra»

(Par., XXV, 1-2).

Infatti la terra che ha condizionato ’anima,
¢ chiamata pur essa alla gloria finale. L’uo-
mo, in vita, ama, odia, cade, si rialza, si
pente, si purifica ed & cosi degnho di arri-
vare al cielo. Cosa ha visto Dante nel suo
viaggio? Dannati senza speranza, penitenti
che sperano e finalmente quelli che possie-
dono Dio. Ma la pitt grande di tutte le
virth @ la carita, la sola esistente in Para-
diso, perché Dio ¢ caritd. La fede, la spe-
ranza e la «carita sono di questo mondo;
nell’aldila, nell’Inferno non esistono pil;
i dannati sono puniti eternamente, appunto
perché hanno rinunciato a queste virtl
fondamentali, dalle quali dipendono le al-
tre; il Purgatorio & soprattutto 1’esaltazio-
ne della speranza, penché i penitenti non
posseggono ancora il loro Bene; nel Para-
diso resta solo la carita, I’amore di Dio,
unico e sommo Bene. Infatti Dante, nei
cerchi dell’Inferno, nei suoi incontri, ha
vissuto i vizi umani; nei gironi del Purga-
torio gli errori e nei cieli del Paradiso i
meriti e le virth: ora, al termine dell’iti-
nerario, assiste al trionfo di Cristo e della
Vergine Maria.

Quasi ad evidenziare questo percorso acci-
dentato di Dante, questi alti e bassi, que-
sta eterna dialettica della terra e del cielo,
potremmo citare le undici invettive, che
troviamo nel Paradiso, alle quali corrispon-
dono naturalmente le undici ascese, dal pa-
radiso terrestre fino @ll’Empireo, attraver-
so i nove cieli; delle undici invettive, la
prima, di Cunizza (IX) e Tultima, di Bea-
trice (XXVII) riguardano rispettivamenie
la Marca Trevigiana e 'umanita tutta; due,
di San Pier Damiani, sono contro gli ere-
tici e i principi cristiani (XXI); le altre
sette sono rivolte contro gli ecclesiastici:
Folco di Marsiglia (IX) contro 'alto clero;
San Tommaso (X) contro i Domenicani;
San Bonaventura (XII) contro i France-

143

scani; San Pier Damiani (XXI) contro i
papi e i prelati; San Benedetto (XXII) con-
tro i Benedettini e San Pietro (XXVII)
contro i pontefici.

Terminata linvettiva, subentra la preghie-
ra. Dante ¢ ormai giunto al termine del
suo pellegrinaggio e pud contemplare Dio
con tutte le anime lassu riunite:

«Questo sicuro e gaudioso regno,
frequente in gemte antica ed in novella,
viso e amore avea tutto ad un segno.

Ob trina luce, che 'n unica stella

scintillando a lor vista si li appaga,

guarda qua giuso alla nostra procellal»
(Par., XXXI, 25-30).

Il Chiappelli cosi commenta: «Quella glo-
ria che diversamente penetra e risplende
per Duniverso e pei cieli, qui nel’Empireo
rifulge immacolata e perfetta. Attratta dalla
divina luce, come nelle figurazioni pistori-
che dei giotteschi, tutte le facce dei santi
stanno converse ad un unico segno, tutte
insieme ed assorte mella visione ineffabile».
Dante ha fatto il suo itinerario dal tempo
all’eterno,

«io, che al divino dall’umano,
all’eterno dal tempo era venuto»
(Par., XXXI, 37-38).

E non va dimenticato che Dante scrive
quando il suo viaggio € ormai finito; ha
gia raggiunto la grazia della visione divina,
ha gia la conferma della sua missione re-
dentrice tra gli uomini. Non gli rimane che
vedere Maria, colei da cui parti la missio-
ne, e per artivare, introduce San Bernardo,
il simbolo della vita contemplativa, colui
che in terra nutri per la Vergine una pat-
ticolare devozione.

L’ultimo grande affresco di Dante & gene-
rale; tutto & racchiuso: il peccato originale,
la passione, la chiesa; le peripezie, il trion-
fo; gli errori degli uomini, la santitd di
alouni di essi. E quasi ad unire ancora que-



144

sta dialettica tempo-eterno, terra-cielo, pec-
cato-grazia, I'incontro Eva-Maria, I'una rap-
presentante il peccato d’origine, 1altra il
risanamento; Eva comincia la storia del-
I'uvomo, Maria la rinascita per mezzo della
Redenzione.

Il legame eternita-tempo & maturato anche
nelle guide dantesche; Dante le ha infatti
disposte, prima in senso discendente (Ver-
gine-Lucia-Beatrice-Virgilio) e poi in senso
ascendente (Virgilio e Stazio-Matelda-Bea-
trice-San Bernardo-Vergine-Dio).

Dio ¢ il termine assoluto:

«O luce etterna che sola in te sidi,
sola tintendi, e da te intelletta
e intendente te ami e arridil»

(Par., XXXIII, 124-126).

Concludiamo con Dante, che nella lettera
a Can Grande della Scala dice: «E poiché,
giunto al principio o primo, cio¢ Dio, non
c’¢ null’altro che si possa ricercare oltre,
poiché egli & l’alfa e 'omega, ossia il prin-
cipio e la fine, come «¢i indica la visione
di Giovanni, il trattato termina in Dio, che
& benedetto nei secoli dei secoli».



	Appunti danteschi : " E 'n la sua volontade è nostra pace"

