Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani
Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 56 (1987)

Heft: 1

Artikel: "Liberta va cercando, ch'e si cara"
Autor: Godenzi, Giuseppe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-43794

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-43794
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GIUSEPPE GODENZI

«Liberta va cercando,

Dante, «uscito fuor del pelago», dal «mar
si crudele», che & l'Inferno, entra in mi-
gliori acque, nel Purgatorio, dove il «tre-
molar della marina» & immagine dell’anima
che non ¢ pill dannata, ma che espia, si
purifica per riacquistare il paradiso per-
duto. Qui, nel secondo regno,

«.lumano spirito si purga
e di salire al ciel diventa degno»
(Purg., I, 5-6)

Il pellegrino & aperto ormai alla speranza
del cielo, ivi compie la sua prima purifi-
cazione; il sacro rito del giunco & il pri-
mo atto di umiltd in vista di quell’altro,
sulla sommita della montagna; lassu, Vir-
gilio gli dichiarerd che & libero dal pec-
cato e integro, pronto ad entrare nel r>-
gno della grazia e della gloria. Le anime,
sbarcate sulla spiaggia del Purgatorio, si
sentono ancora smarrite, affascinate dai ri-
cordi terreni, dalle passioni. Due cori si
dlternano, quello sacro «In exitu Israél de
Aegypto» e quello profano «Amor che ne
la mente mi ragiona», quasi a caratteriz-
zare l'ansia di libertd delle anime, il pri-
mo, e la nostalgia della terra e delle cos=
perdute, il secondo. Il Purgatorio & il luo-
go del pellegrinaggio, lontano dalla nostra
terra di peccatori e dall’Inferno dei dan-
nati, ma anche lontano dal cielo; & il luo-
go della lunga attesa; da qui deriva quel
senso di smarrimento, 'di ansia, non solo
delle anime, ma dei due pellegrini stessi,
Dante e Virgilio. Anche il fatto fisico del-
I’alternarsi del giorno e della notte indi-
ca questo stato d’animo, questa tensione
dei due viatori, che si trovano come so-

ch’¢ si cara»

spesi tra la certezza dell’approdo e la no-
stalgia delle cose del mondo terreno.

«...che & cio, spiriti lenti?

qual negligenza, quale stare é questo?

Correte al monte a spogliarvi lo scoglio

ch’esser non lascia a voi Dio manifesto».
(Purg., IT, 120-123)

Quella lentezza iniziale, quella negligenza,
residuo del peccato, & superata dalla fretta,
dal «correte», dalla sete di conquista del
regno della grazia. Le anime devono cor-
rere al monte per spogliarsi del peccato,
dello «scoglio» che impedisce loro la visio-
ne di Dio.

«L’aer sanza stelle», '«aria sanza tempo
tintaw, il «cieco mondo» o «cieco carceres:
tutto cid aveva guastato i sensi a Dante.
Nell’Antipurgatorio pare che Dante vogiia
rinnovare 1 suoi sensi quasi a cominciare
il suo processo di liberazione; il «dolce
color d’oriental zaffiro» (Purg., I, 13) di-
letta Pocchio, la vista; il canto del Salmo
«In exitu Israél de Aegypto» (Purg., I1, 46)
dilevta I’orecchio, I’udito; la valletta (Purg.,
VII) con la soavitda di mille odori, dilet-
terd 1’odorato.

Qui le anime cantano tutte «insieme ad
una voce», perché concordi nella comune
preghiera. Nell’Inferno dominava ’egoismo
dell’individuo; Paolo e Francesca vanno
insieme si, ma perché la presenza dell’'uno
stimali nell’altra il ricordo della colpa co-
mune; inoltre Francesca parla, ma Paolo
piange e tace. Nel Purgatorio il coro delle
anime aspira unanime all’unita che si attua
in Dio. La preghiera delle anime si espri-
me essenzialmente col canto dei Salmi. Ini-
zia nel canto secondo col Salmo CXIII,
per terminare nel canto XXXIIT col sal-



68

mo LXXVIII: il primo, il canto della li-
berazione d’Israele che ha confidato nel
Signore, ’altro, perché il Signore punisca
i colpevoli e salvi il suo popolo. Gia nella
lettera a Can Grande della Scala, Dante
cita il salmo scrivendo: «Per rendere chiaro
cid che si deve dire, bisogna sapere che
il significato di quest’opera (della Divina
Commedia) non & uno solo, anzi si pud
dire un’opera polisensa, cio¢ di pit signifi-
cati; infatti il primo significato & quello
che abbiamo dalla lettera, I’altro & quello
che abbiamo dai sensi che si hanno attra-
verso la lettera. Il primo si dice letteralz,
e il secondo allegorico o morale o anagogico.
Questo modo di esprimersi, perché risulti
pit chiaro, si pud esaminare in questi ver-
setti: «All’uscita di Israele dall’Egitto...».
Infatti se guardiamo la sola lettera, ci &
significata Iuscita dei figli di Israele dal-
I’Egitto, al tempo di Mose; se guardiamo
all’allegoria, ci & significata la nostra re-
denzione compiuta da Cristo; se al senso
morale, ci & significato il passaggio del-
I’anima dal lutto e dalla misenia del pec-
cato allo stato della grazia; se a quello ana-
gogico, ci & significata la liberazione del-
T’anima dalla schiaviti del corruttibile ver-
so la beatitudine della gloria eterna». Il Sal-
mo quindi, all’inizio del Purgatorio, ben
esprime questo senso di liberazione, di an-
sia, di wviaggio dell’anima e del pellegrino
Dante verso la salvezza. E nel Convivio,
II, 1, 6-7: «Lo quarto senso si chiama ana-
gogico, cioé sovrasenso; e questo & quando
spititualmente si spone una scrittura, la
quale ancora (sia vera) eziandio nel senso
letterale, per le cose significate significa
de le superne cose de l’etternal gloria, si
come vedere si pud in quello canto del
Profeta che dice che, ne l'uscita del po-
polo d’Israel d’Egitto, Giudea & fatta santa
e libera. Cheé avvegna essere vero secondo
Ja lettera sia manifesto, non meno & vero
quello che spiritualmente s’intende, ciog
che ne l'uscita de ’anima dal peccato, essa
sia fatta santa e libera in sua potestates.
Il Purgatorio & la cantica del pellegrinag-
gio; le anime passano, ma non per restarvi,

bensi per salire al cielo, al Paradiso, I’eter-
na meta della salvezza. E pellegrino non
¢ solo colui che visita un determinato luo-
go; a questa idea di pellegrinaggio si uni-
sce quella di penitente, che fa un pelle-
grinaggio ad un santuario, per esempd,
con lo scopo ben preciso di espiare i peccati
e di chiedere una grazia a Dio; come i pel-
legrini che si recavano a San Giacomo di

. Compostella o in Terrasanta o a Roma e

di cui parla Dante nella Vita Nuova, X,
6-7.

Il Purgatorio & il regno della liberta, in-
tesa come essenza di costrizione: liberta di
scelta tra i mezzi che conducono al fine
prestabilito da Dio creatore. Le anime che
Dante incontra, lo pregano di essere ricor-
date alle persone care rimaste sulla terra,
penché ne abbiano conforto al loro dolore
e perché a loro volta, con la preghiera, vo-
gliano quel bene che Dio vuole per tutti
da tutta D’etennitd. E’ I’amore che collega
tra loro i vivi e i morti.

Nel Purgatorio c’¢ Desperienza cristiana
della preghiera. E’ un’armonia di anime e
di voci, che attraverso Cristo redentore
e Maria Vergine mediatrice, chiedono a
Dio la grazia. La carita fraterna, la piet3,
la misericondia, I’affetto per la famiglia, la
patria, I'amicizia, sono i temi fondamentali
della seconda cantica. E’ il mondo e Ia
poesia dei ricondi, della speranza dei pel-
legrini in viaggio verso |’eternita.

Qui i peccatori sono disposti moralmente
in modo opposto a quello dei dannati, in
quanto la gravitd dei peccati diminuisce a
mano a mano che si sale verso l’alto. L=
anime sono distribuite quindi secondo le
loro tendenze peccaminose e devono espia-
re in ogni cornice una specifica tendenza
a quel peccato, fino alla completa purifi-
cazione.

Nell’Antipurgatorio troviamo Catone; su-
bito ci si domanda come mai questo sui-
cida si trovi in Purgatorio € non nel set-
timo cerchio dell’Inferno. Dante, come &
anche nel caso di Virgilio, attribuisce a
personaggi del mondo antico valori esem-
plari di virth umane e naturali, che in cer-



to senso sono anticipazione delle virth cri-
stiane. Catone fu in terra I'nomo del do-
vere, della libertd politica; ora & qui sim-
bolo della libertd dell’anima. Dante attri-
buisce dunque a Catone la funzione di te-
stimoniare col suo sacrificio ’amore deila
liberta. Scrive infatti nel «De Monarchia»,
II, v, 15: «accedit et illud inenarrabile
sacrifitium vere libertatis tutoris Marci Ca-
tonis... (Cato) ut mundo libertatis amores
accenderet, quanti libertas esset ostendit
dum e vita liber decedere maluit quam si-
ne libertate manere in illa»; «si aggiunga
I'ineffabile sacnificio di quel veramente se-
verissimo tutore della libertd, Marco Ca-
tone... (che), per infiammare il mondo del-
I’amore per la liberta, mostrd quanto gran-
de fosse il suo valore, poiché preferi pri-
vapsi liberamente della vita piuttosto che
vivere senza liberta». Lo stesso concetto &
nipreso da Dante nel «Convivios, IV, v, 16:
«O sacratissimo petto di Catone, chi pre-
sumera di te parlare?». E ancora nel Con-
vivio, IV, vi, 10 e IV, xxvii, 3. E’ qui giu-
stificata la viva simpatia di Dante per il
pagano Catone, e proprio per il suo atto
decisivo ed eroico in nome della liberta.
E non va dimenticato che Dante stesso, a!
dire della sua guida,

«liberta va cercando, ch’é si cara»
(Purg., I,71)

cioe¢ la libertd morale dell’anima, la libe-
razione dal peccato, dalle tentazioni uma-
ne; & insomma quell’esercizio del libeto
arbitrio che include anche la libertd poli-
tica per cui si uccise Catone. In quel suici-
dio Dante non vede certo un peccato di
violenza, come nell’Inferno, ma I’esempio
di un sacrificio supremo per accendere I'u-
manitd all’amore della libertd, come si &
espresso nel «De Monarchia».

Dopo Catone abbiamo il caro ed amiche-
vole incontro di Dante con Casella, la su-
blimazione della musica, del canto e della
poesia; poesia e musica sono infatti il bi-
nomio di unione di quelle anime e anche
fattore di unione tra gli uomini terreni,
quando ’anima pura sia staccata dalla ma-

69

teria caduca. Sempre nell’Antipurgatorio il
pellegrino incontra Manfredi e lo presenta

«biondo era e bello e di gentile aspettoy
(Purg., I11, 107)

richiamando forse il ritratto del re Davide

nel primo libro dei Re, XVI, 12: «Erat
autem rufus, et pulcher aspectu, decora-
que facie». Dante fa rilevare il contrasto
tra 'empio zelo degli ecclesiastici, che lo
hanno scomunicato, ed & il papa Clemen-
te IV, e la misericordia di Dio. Dio & giu-
stizia si, e lo abbiamo constatato nell’In-
ferno, ma & anche misericordia, & «quei
che volontier pendona» (Purg., III, 120),
& «la bonta infinita» (ivi, 122). E per me-
glio comprendere la verita consolatrice del-
la possibilita di salvezza, Manfredi aggiun-
ge:

«Per lor maladizion si non si perde,

che non possa tornar, letterno amore,

mentre che la speranza ha fior del verde»
(Purg., ITI, 133-135)

ciod finché ¢ vita e possibilita di pen-
tirsi, c’@ sempre la possibilita di salvarsi,
poiché non si perde la grazia di Dio mal-
grado la scomunica ecclesiastioa; la scomu-
nica infatti non implica necessariamente
la dannazione; anche qui il «modus poe-
ticus» si scosta dal «modus theologicus».
Dopo le parole di Catone e di Manfredi
c’® ormai la sicurezza della salvezza. Le
parole di Belacqua «O frate, I'andar su
che porta?» (Purg., IV, 127) segnano sl il
contrasto tra Dante che corre alla cima del
monte e le anime che devono attendere,
purgando le loro colpe, ma indicano anche
la fratellanza tra gli uomini della terra e i
penitenti del sacro monte, attraverso la
preghiera:

«Prima convien che tanto il ciel m’aggiri
di fuor da essa, quanto fece in vita,
perch’io indugiai ol fine i buon sospiri,
se orazione in prima non mi'daita
che surga su di cuor che in grazia viva:
Paltra che val, che 'n ciel non & udita?»
(Purg., IV, 130-135)



70

La giustizia umana non & certo come quel-
la divina. Guido da Montefeltro fu condan-
nato per la sua astuzia; qui Bonconte, no;
il poeta ha voluto che all’odio degli uomi-
ni, scatenati nella battaglia, seguisse anche
quello del demonio; ma il vincitore sara
I’angelo: Bonconte infatti, comprendera al-
la fine della sua vita la vanitd dell’odio
umano e assurdita della guetra, della vio-
lenza, della vendetta. Il perdono divino
ha trionfato in tanta malvagita e ferocia.
Dante stesso s’accorge ora della vanita dal-
I’odio politico e si libera gradualmente dal-
le umane passioni.

Egli si rivolge sempre con cortesia verso
coloro che sono morti in stato di grazia
e li chiama «spiriti ben nati» (Purg., V, 60).
Nel Purgatorio ’amicizia & ben piti solida
che sulla terra; Pamicizia affettuosa che
lega Sordello e Virgilio nel mondo ultra-
terreno € in netto contrasto con lo stato
perenne di guerra e odio esistente in terra
tra intere famiglie e cittd. I re e i principi
della valletta fiorita, un tempo nemici in
terra, ora sono riconciliati in affettuosa
amicizia nel Purgatorio. Essi, pur criticati
in vita per la mancata fraternita, appaiono
ora in una nuova dimensione di rimorso e
di pentimento. Dante critica ad un tempo
la loro opera terrena ed esalta la nuova
fraternitd spirituale che li accomuna: cri-
tica 'opera terrena, perché, in terra, i prin-
cipi non si preoccuparono molto del bene
comune, che doveva essere il loro dovere
precipuo; si sono preoccupati delle loro
cure personali e del loro mondo di cor-
tesia; Nino Visconti e Corrado Malaspina
rivelano ancora la loro qualita fondamen-
tale di antichi ocavalieri medievali, a cui
stava a cuore la loro dignitd e preoccupati
del pregio della borsa e della spada; ma
li esalta ora, poiché, ormai liberati dagli
affetti terreni, sanno amare e perdonare.
La simpatia per Nino Visconti e Corrado
Malaspina sta a dimostrare che Dante alle
volte redime coloro che il mondo ha con-
dannato o al contrario condanna coloro che
il mondo ha collocato sugli altari. I vinti
dopo le grandi battaglie, ad esempio, han-

no la sua simpatia, anche se li colloca ne!-
I'Inferno. Piti avanti, Oderisi da Gubbio
dimostrerad la sua amicizia werso Dante,
non solo riconoscendo la superiorita del
suo rivale, che del resto fa parte della sua
penitenza, ma dichiarando la caducita della
fama e della gloria umana:

«Ob vana gloria dell’umane posse!»
(Purg., XI, 91)

E Dante stesso ha materia di riflessione
e di purificazione. Se le opere dell’ingegno
umano precipitano nel vuoto esistenziale
del tempo, qualcosa tuttavia si salverd: I’a-
nima che crede all’eterno, al perdono di-
vino.

«Di ital superbia qui si paga il fio;

e ancor non sarei qui, se non fosse

che, possendo peccar, mi volsi a Dio».
(Purg., X1, 88-90)

La simpatia di Dante va anche per Pro-
venzan Salvani; grande & il senso dell’ami-
cizia in Dante: per questo mise Traiano
in Paradiso (per la sua generosita verso
una povera femminetta), e Provenzan Sal-
vani in Purgatorio (per il suo gesto ge-
neroso di amicizia). L’'umilta e ’amore del-
le anime purganti & segno della raggiunta
solidanietd e caritd cristiana, di cui diven-
tano sempre pitt degne. Tale & il caso de-
gl’invidiosi che si odiarono in terra e che
ora si sorreggono fraternamente, l'uno ap-
poggiato alle spalle dell’altro. Il loro pec-
cato non & che un triste ricordo che non
tarderd a cancellarsi. Dante ¢ commosso e
si rivolge a Sapia per chiedere se possa
fare qualcosa per lei nel mondo dei vivi:

«E vivo sono; e perdo mi richiedi,

spirito eletto, se tu vuo’ ch’i’mova

di la per te ancor li mortai piedi».
(Purg., XIII, 142-144)

Sapia ¢ la sola donna nel Purgatorio, con
la quale Dante si ferma in familiare con-
versazione, mosso da profonda pietd per
lei. La compassione di Dante ci & data an-
che dal fatto che nel Purgatorio nomina



quattro volte la patrola carita e tutte e quat-
tro nella cornice degl’invidiosi; la prima
volta per bocca di Sapia:

«a cui di me per caritate increbbex
(Purg., XIII, 129);

poi per quella di Guido del Duca:

«per carita ne consola e ne ditta»
(Purg., X1V, 12)

e infine due volte per bocca di Virgilio:

«e pitr di caritate arde in quel chiostro»
(Purg., XV, 57)

«si che, quantunque caritd si stende».
(ivi, 71)

Arriviamo ora alla cornice dove sono pu-
niti gl’iracondi. Marco Lombardo & nasco-
sto dall’eccessiva oscuritd. E I'ira ne & la
cagione. Si presenta tuttavia a Dante come
l'intelligenza, come da voce della ragione,
della filosofia pagana, rimasta ancora in
uno stato di osouritd nei riguardi di quella
cristiana, in uno stato intermedio tra il
cieco appetito dei dannati della «selva sel-
vaggia» e la pura ragione dei beati, ragione
illuminata dalla veritd rivelata. Dante lo
chiama con affetto: «O Marco mio» (Purg.,
XVI, 130).

Rimane tuttavia una figura piuttosto sbia-
dita come furono anche Guido del Duca
e Ranieri di Calboli, quasi voci che par-
lano di un tempo lontano. Dante non ama
particolarmente la corte e Manco Lombar-
do fu uomo di corte; alle volte, perd, Dante
si compiace anche di rappresentare tali uo-
mini per dimostrare come anche sotto tale
veste possa battere un cuore nobile. Ma il
canto di Marco Lombardo & una condanna
del papa e dell’imperatore che sono aila
testa del gregge umano; le due guide si
sono lasciate attirare dalle sirene e il mon-
do va male:

«Soleva Roma, che ’l buon mondo feo,
due soli aver, che 'una e laltra strada
facean vedere, e del mondo e di Deo.
L’un laltro ha spento; ed é giunta la
[spada

71

col pasturale, e U'un con laltro insieme
per viva forza mal convien che vada».

(Purg., XVI, 106-111)

Cosl Marco Lombardo teorizza sulla chiesa
e sull’impero. Pud sembrare curioso e stra-
no allo stesso tempo, ma le grandi teorie
di Dante, quelle che pit gli stavano a cuo-
re, non le mette in bocca né ad ecclesia-
stici né a re, gli uni avvolti nel loro pec-
cato di avarizia, gli altri perduti nei loro
peccati di ambizione. Il male non & dunque
nella natura umana, ma negli uomini:

«Ben puoi veder che la mala condotta

¢ la cagion che 'l mondo ha fatto reo,

e non natura che ’'n voi sia corrotta».
(Purg., XVI, 103-105)

Il canto degl’iracondi & un canto di poli-
tica e insieme sociale, dell’impero e della
chiesa.

Ed eccoci arrivati tra gli avari e prodighi,
tra i quali troviamo il papa Adriano V.
La simmetria col canto diciannovesimo del-
I'Inferno dove sono puniti i simoniaci e
tra questi il papa Niccold III, & chiara.
Simile & la scena che si presenta a Dante:
Niccold & capovolto, Adriano & bocconi a
terra; diverso perd l'atteggiamento di Dan-
te pellegrino; come confessore davanti al
primo, inveisce contro ’avatizia dei pon-
tefici, ben diversi da quello spirito di po-
verta che animd Cristo e i suoi discepoli;
riverente davanti ad Adriano, gli si & ingi-
nocchiato accanto. Dante si sottomette vo-
lentieti all’autoritd papale, non perd al pa-
pa in quanto uomo. Papa Adriano V chia-
ma Dante «frate» e «conservo», fratello in
Dio. D’altra parte le anime del Purgatorio
sono per Dante «spiriti eletti» (Purg., III,
73) ed «eletti di Dio» (Purg., XIX, 76),
cioé¢ anime morte in grazia e chiamate ad
essere un giorno salve in Paradiso. E pro-
pfio un’anima sta per essere liberata dalle
pene del Purgatorio: Stazio. Egli frequen-
td i cristiani e comincid ad amarli; si fece
battezzare, ma temendo le persecuzioni, non
manifestd la sua fede; per questo & rima-
sto tanto tempo tra gli accidiosi. E Stazio



72

¢ ora il nuovo compagno dei due pelie-
grini nella salita verso il paradiso terre-
stre, un nuovo rappresentante della sapien-
za antica, della ragione, della filosofia.
Ed eccoci a Forese Donati, il medesimo
goloso della tenzone, divorato da una fa-
me e sete irresistibili:

«Di bere e di mangiar n’accende cura

Vodor ch’esce del pomo e dello sprazzo

che si distende su per sua verdura».
(Purg., XXIII, 67-69)

Ma la sua golosita & diventata una colpa
morale che si espia col pianto e con la
pena; pena, che & costituita da quella fame
e sete indicibili, ma che & anche gioia, pet-
ché quello stesso desiderio & anche volonta
di espiazione. Ed ha potuto ottenere que-
sta gioia di espiazione per le preghiere ed
il pianto della sua cara Nella, da lui tanto
amata in terra. La sguardo e il pensielo
sono rivolti alla terra, dove la sua Nelia
prega per lui, e al cielo, dove I'attende la
pace celeste. Forese si penti, all’ultima ora,
del suo peccato, ricuperando cosi la sal-
vezza e le preghiere della nobile e gentile
anima di Nella; inoltre Dante & diventato
per lui fratello:

«O dolce frate, che vuo’ tu ch’io dica?»
(Purg., XXIII, 97)

«Deb, frate, or fa che piti non mi ti celi»
(ivi, 112)

E’ questo lincontro di Dante con un ami-
co della giovinezza, un amico pianto,

«La faccia tua, ch’io lagrimai gia morta,
mi da di pianger mo non minor doglia»
(Purg., XXIII, 55-56)

La morte ha cancellato la meschinitd della
tenzone, sicché ora tutto sembra amiche-
vole, gentile, affettuoso. E Dante tratta
pure con indulgenza Bonagiunta da Lucca,
notaio e scrittore mediocre. La lista degli
scrittori continua: Guido Guinizelli e Ar-
naldo Daniello sono riconosciuti come i
due pit grandi poeti volgari d’amore; ma
essi stessi riconoscono il loro peccato di

lussuria, cioé di anime che in terra non
conobbero la giusta misura di quell’amore,
per cui la donna era paragonata ad un an-
gelo. Dante loda Guinizzelli non dunque
per la bonta del contenuto delle sue poesie,
ma per l’eleganza e la bellezza della forma.

Arnaldo

«Poi s’ascose nel foco che li affinar
(Purg., XXVI, 148).

E’ un fuoco che nobilita le anime, il cui
pianger non ¢ espressione di disperazione
come nell’Inferno, ma ¢ pianto di penitenti
che accettano il castigo loro inflitto da
Dio per la loro purificazione.

Finalmente Dante non & solo giudice degli
altri, ma anche giudice severo di se stesso.
La poesia del paradiso terrestre non & solo
opera di fantasia, ma diventa parte del
poeta, si fa esistenziale nella confessione
del pellegrino.

Il viaggio di Dante si rivela sempre pit
come viaggio di purificazione personale e
dell'umanita, viaggio ultraterreno che &
preparazione ed anticipazione dell’altro viag-
gio, che fard la sua anima dopo la morte:

«..per entro i luoghi tristi

venni Stamane, e SOno in prima vita,

ancor che altra, si andando, acquisti».
(Purg., VIII, 58-60)

Egli & ancora vivo, sebbene facendo que-
sto viaggio, cerchi di guadagnare la vita
eterna, attraverso l’espiazione, la conver-
sione dal peccato a Dio. Dante nell’Infer-
no & stato un visitatore del mondo dei
dannati, senza mai identificarsi con essi.
Nel Purgatorio invece, & anche lui pelle-
grino, viandante della sacra montagna, co-
me le anime che incontra, le quali, dopo
un certo tempo, saliranno al cielo. Dante
¢ dunque in veste non solo di spettatore,
di visitatore, ma anche di penitente, espian-
do e confessando la sua colpa. Il suo & un
processo di contrizione interiore, di co-
scienza della colpa, di sofferenza, di puri-
ficazione, di santificazione. Il percorrere le
sette cornici del monte non & una puni-
zione dei peccati commessi, alla maniera



dei dannati dell’Inferno. Qui, nel Purga-
torio, la penitenza consiste in una medita-
zione e in una penitenza quasi di contrap-
peso. La meditazione ha regolarmente co-
me oggetto tre esempi di virth opposti a
tre esempi di peccato punito; essi sono scelti
sempre: uno dall’antichitd classica, uno dal
Vecchio e uno dal Nuovo Testamento, que-
st'ultimo, a sua volta, sempre dalla vita
della Madonna. Peccati e virtt che richia-
mano il contrasto tra terra e cielo, tra la
realta attuale e quella futura; viaggio dun-
que, quello di Dante nel Purgatorio, che
¢ legato ancora ai problemi della vita con-
temporanea, ma che tende verso un mondo
ideale, verso un’umanita ideale.

I beni terreni generano poi linvidia tra
gli uomini, che sono cupidi di possederii,
mentre Dio & bene tale, che quanto pil
numerosi sono quelli che lo possiedono,
tanto pitt grande & la loro felicita. Dio &
carita, & la luce che illumina la cecita degli
invidiosi; & la luce e la verita che rischiara
le ombre e i dubbi di Dante. L’itinerario
dantesco attraverso i gironi, i diversi per-
sonaggi, non & altro che il viaggio dell’ani-
ma dall’oscurita, dalla cecitd verso la Luce
suprema. Ogni contatto o colloquio con le
anime, ogni visione o sogno costituisce
per il pellegrino una sofferenza necessaria
per la sua liberazione. Nel Purgatorio, co-
me non si pud salire senza la presenza
del sole, cosi Dante non pud salire senza
la sua prima guida, Virgilio, che ricosti-
tuisce nella mente del pellegrino peccatore
quello stato razionale, che gli permettera
di avvicinarsi sempre pit alla Verita. Vir-
gilio pud solamente stimolare Dante a rag-
giungere la veritd; la sapienza antica, pa-
gana, & solo, ma lo &, ancella della grazia
e delle fede cristiana.

«Ed elli a me: ”Quanto ragion qui vede
dir i poss’io; da indi in la aspetta
pur a Beatrice ch’e¢ opra di fede”».

(Purg., XVIII, 46-48)

La terra ¢ la conquista razionale, intellet-
tuale, lasciata dagli antichi; il cielo & la
conquista della grazia e della fede, doni di

13

Dio. La ragione ha condizionato l'interven-
to di Virgilio; la fede quello di Beatrice.
A Dio si arriva percid con la grazia ¢ la
fede, ma ¢ pure dovere dell’'uvomo arrivare
con quella luce razionale che permette di
penetrare pit facilmente nella comprensione
ddlla beatitudine céleste. E Dante peccatore
attraversa si i tre mondi ultraterteni per
privilegio di Dio, ma si ¢ pure imposto
di raggiungere il cielo attraverso la perfe-
zione umana ¢ razionale. La cultura filo-
sofica di Dante pellegrino ¢ per lui scala
alla salvezza e mezzo per giungere alla vera
Tuce. Virgilio da !a sua mano a Dante nella
ricerca di un varco al suo cammino verso
Dio; e il savio antico non sa tutto, ma
trova 'di volta in volta il giusto mezzo.
Non & pili guida esperta come nell’Inferno,
anzi egli stesso d'chiara di non essere «e-
sperto d’esto loco» e di essere «pellegrino»
come le anime:

«E Virgilio rispuose: ”"Voi credete
forse che siamo esperti d’esto loco;
ma noi siam peregrin come voi siete’».

(Purg., T1, 61-63)

Il viaggio di Dante & il viaggio dell'uma-
nitd intera, dalle tenebre del paganesimo
alla luce del cristianesimo, dalla ragione
naturale alla filosofia cristiana e da questa
alla teologia, dalla selva oscura al cielo, dal
peccato alla redenzione, dal passato di col-
pa al gaudio attraverso il regno della spe-
ranza, il Purgatorio. Il rapporto sole-notte,
luce-ombra, vita-morte, espiazione-colpa, e-
ternitd-tempo € continuamente (presente.
Dante ha percorso le sette cornici del Pui-
gatorio; tra poco assisteremo alla sua con-
fessione. Dante per tubto il poema aveva
seguito la sua guida Virgilio:
«che tu mi segui, e io sard tua guida»

(Inf., I, 113)
«Allor si mosse, e io li tenni retro»

(ivi, 136)

Quest’ordine di marcia esprime bene la po-

sizione dell’allievo nei riguardi del maestso
e sta ad indicare che il cristiano e il cat-



74

tolico in particolare, mel suo cammino ver-
so Dio, ha bisogno di una guida. Inoltre,
sotto la guida di Virgilio nell’Inferno, il
motivo fondamentale del contegno cra
«guarda e passa» (Inf., III, 51). L’Inferno
& escluso dalla luminosa presenza di Dio,
tanto che, alle volte, il senso dell’udito
deve supplire quello della vista:

«Attento si fermod com’uom ch’ascolta;
ché 'occhio nol potea menare a lunga

per Laere nero e per la nebbia folta»
(Inf., IX, 4-6)

Nel Purgatorio interviene un mutamento
improvviso; la luce emanata dall’angelo &
tanto chiara,

«per che l'occhio da presso nol sostenne»
(Purg., IT, 39)

L’occhio ne & veramente sazio: i verbi ve-
dere e apparire sono ripetuti rispettivamen-
te quattro e itre volte in soli 24 versi (Purg.,
IT, 16-39); segue la luce accompagnata da-
gli aggettivi lucente, chiaro e bianco; un
trionfo della vista e della luminositd in
opposizione al buio infernale. E questa lu-
ce sara costante come lo provano due e-
sempi tra i pit evidenti del Purgatorio:

«E come locchio pitr e pin v'apersi,

vidil seder sovra ’l grado soprano,

tal nella faccia ch’io non lo soffersi;»
(Purg., IX, 79-81)

«Ma come al sol che nostra vista grava
e per soverchio sua figura vela,
cosi la mia virtd quivi mancavar.
(Purg., XVII, 52-54)

Il Paradiso poi sara il regno della luce per
eccellenza, ma Dante sara aiutato dalla Gra-
zia. 1l paradiso & il regno perduto dall’uo-
mo col peccato di Adamo, ma che I'uomo
puo riconquistare con la ferma volonta del
bene e con Taiuto della grazia. Dante, pac-
tito dalla terra, dalla «selva selvaggia», ar-
riva ora alla «divina foresta», allo stato di
purezza che gli consente di salire al cielo.

Il paradiso terrestre & una tappa, € tappa
molto importante per Dante; & la zona in-
termedia tra cielo e terra in cui si rivivono
la purezza e 1’innocenza primitive, originali.
Ed & qui che Dante trova la sua nuova
guida, Beatrice, la cui straord‘naria bellez-
za non ¢ fine a se stessa, ma ¢ mezzo di
innalzamento al divino. Beatrice ¢ la guida
che conduce a Dio, e la sua vera patria &
il cielo, dove si gode la pace celeste, la
beatitudine suprema di Dio. Il paradiso
terrestre ¢ la «divina foresta» (Purg.,
XXVIII, 2), la «selva antica» (ivi, 23) o
ancora la «campagna santa» (ivi, 118); que-
sta foresta spessa e viva si oppone alla selva
selvaggia ed aspra e forte dell’Inferno; qui
c’® la musica, il canto; ci sono i fiori, le
piante; inoltre le luci e le danze: un vero
preludio del Paradiso. Ed & qui che Dante
si prepara alla sua maggiore umiliazione,
alla sua confessione, ed assiste nello stesso
tempo al passaggio idella processione della
Sacra Scrittura, attraverso simboli e im-
magini scritturali, quelli che credettero in
Cristo venturo e quelli che credettero in
Cristo venuto; nel mezzo la Chiesa e Cristo.
In tal modo il pellegrino professa la sua
fede nella Sacra Scrittura. La Chiesa e Cri-
sto sono venuti incontro al peccatore Dan-
te ed all'umanita, ed il peccatore compren-
de ora il senso recondito di quella visione
scritturale. Qui & Dante uomo che & giu-
dicato, simbolo dell’umanitd intera, che sa-
ra giudicata il giorno del giudizio univer-
sale. Finora bastd a Dante la filosofia na-
turale di Virgilio; il rimanente viaggio deve
essere compiuto sotto la protezione divina,
sotto la direzione della grazia celeste, sotto
la guida di Beatrice, simbolo della sapien-
za divina e della Rivelazione.

Ci sia permessa qui una breve parentesi;
si sa, i paragoni sono sempre odiosi e le
statistiche sono pure pedanti; ma, tra le
tante simmetrie dantesche, arrivati nel pa-
radiso terrestre, una «quasi s’impone: Vir-
gilio, ossia la ragione naturale fu guida a
Dante attraverso tutto 1'Inferno e parte
del Purgatorio, ossia per ben 63 canti; dal
trentunesimo canto del Purgatorio fino al-



la fine la guida & Beatrice, la fede, e que-
sto dunque per 36 canti; il canto trente-
simo del Purgatorio & il passaggio dal pri-
mo al secondo stadio; qui, il

«...dolcissimo patre,
Virgilio a cui per mia salute die’ mi»
(Purg., XXX, 50-51)

prende congedo da Dante. In conclusione
sono 63 canti dedicati alla ragione e 36
alla fede (questi due numeri 63-36 saran-
no un puro caso nella mente del poeta, o
non piuttosto un segno dell’importanza del-
la ragione nel raggiungimento del fine?).
Ci viene in mente il detto «Aiutati che il
Ciel t’aiuta», dove & chiara lidea che pri-
ma che il Cielo intervenga con le sue gra-
zie, bisogna che la ragione e la volonia
umana siano disposte a riceverle e che esse
facciano il primo passo.

L’incontro con Beatrice € 1’accesso al Pa-
radiso, poiché qui ha luogo la confessione
di Dante, il vero nucleo dell’itinerario del-
la mente, dell’anima verso Dio.

Scrive lo Spoerri nel suo commento al tren-
tunesimo canto del Purgatonio: «Il passag-
gio dal terreno al celeste si attua sempre
e soltanto come conversione della direzione
(simbolicamente suggerita per mezzo della
conversione del movimento al centro della
terra); non si attua mai in altezza, ma nel
profondo... Visto dall’esterno, Dante & si
sulla vesta del monte, come colui che &
coronato e mitriato da Virgilio vero papa

75

e imperatore, ma dall’interno, dinanzi a
Dio, Dante ¢ un uomo che nella profon-
dita dell’abisso riconosce e confessa la pro-
pria insufficienza e la propria fragilitas.
Dante riconosce questa distanza immensa
che separa la terra dal cidlo, questa ne-
cessita di purificazione in vista della visio-
ne celeste:

«E veggi vostra via dalla divina

distar cotanto, quanto si discorda

da terra il ciel che pin dlto festina»
(Purg., XXXIII, 88-90)

Dante & ormai purificato e disposto a salire
alle stelle:

«rifatto si come piante novelle
rinnovellate di novella fronda,
puro e disposto a salire alle stelle»

(Purg., XXXIII, 143-145)

E’ il passaggio questo, si pud dire, dal
tempo all’eterno, il passaggio da questa al-
laltra vita, la vera vita, quella celeste, per
raggiungere la quale occorre monire al pec-
cato; infatti che cos’e la vita presente, se
non un correre wverso la morte?

«del viver ch’é un correre alla morte»
(Purg., XXXITI, 54).

La vita tetrena & una corsa alla morte; &
un’eco delle parole di Agostino: «Nihil aliud
tempus vitae huius, quam cursus ad moz-
tem».



	"Libertà va cercando, ch'è sì cara"

