
Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani

Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 55 (1986)

Heft: 4

Artikel: "Lasciate ogni speranza, vo ch'entrate"

Autor: Godenzi, Giuseppe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-43179

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-43179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GIUSEPPE GODENZI

"Lasciate ogni speranza, voi ch'entrate"

Evidenti sono le ralazioni di analogia che
intercorrono tra il mondo poetico di Dante
e l'universo della creazione divina. Nell'uni-
verso creato, tutto ciö che e, in quanto e,
e bene; e 11 male non e che privazione di
bene: il non-essere, il nulla. E' il cupo
abisso della disperazione e del dolore nel
quale preoipita la creatura umana, quando
volontariamente rifiuta di tendere alia per-
fezione. Nel mondo dantesco questo abisso
e simboleggiato dall'Inferno: un'oscura vo-
ragine che si sprofonda fino al centro della
terra, il luogo piü lontano da Dio, che e

luce.
L'uomo, in quanto individuo, e un corpo
travolto dal turbine della tempesta, dalla
pioggia, martoriato dal fuoco: ecco le pene
dell'Inferno. L'essenza universale della
natura umana, le cui inelinazioni tendono al
bene, e in contrasto con la natura singolare
dell'individuo, tormentata dalla concupiscen-
za, dalle tendenze peccaminose e oppressa
dalla prima colpa originale; l'azione del-
l'uomo singolo e priva del giusto e buon
uso della ragione. E' l'Inferno dantesco, il
regno della «morta gente», cioe dei morti
alia grazia. Lo scopo della Divina Comme-
dia non e certo quello della Somma teolo-
gica di san Tommaso, di dimostrare cioe
una veritä; lo scopo non e specudativo, ma
il viaggio dantesco nell'aldilä e concepito
e rappresentato come evento reale in un
mondo che Dante ritiene certamente reale,
anzi il piü reale, se si cons'idera che questo
non e che l'ombra di quello. II poeta dun-

que si occupa di inserire l'dltremondo nella
rappresentazione aristotelica del mondo fi-
sico. In questo non e certo seguace dei
teologi, anche se il fine del poeta coincide
con quello dei teologi, cioe di condurre
l'uomo a Dio; nella Commedia e la poesia
che indica il cammino, mentre nella teo-
logia e la veritä speculativa. Se Dante a-

vesse voluto fame opera specificamente fi
losofica o teologica, avrebbe certamente o

terminato il Convivio o scritto un'opeta
simile, ma in prosa e non in versi. Dante
attinge alle Sacre Scritture il pensiero cri-

stiano, ma lo sviluppo non e solo letterale;
ce lo dice il poeta stesso; e il senso alle
gorico, metaforico, e molto importante, an
zi e primordiale nel sacro poema. II pensiero
nei testi sacri e essenziale, anche se l'alle-
goria serve a spiegarlo meglio; ma una
semplice allegoria non ha grande impor-
tanza, poiche essa e sempre in funzione del-
l'idea. In Dante si puö e si deve ammettete
anche i'1 contrario, che cioe alle volte i'
cosiddetto «modus dicendi poeticus» sia il
solo vero e che il «modus dicendi theolo-
gicus» serva a giustificare il primo. Se Dante

pero esprime talora la veritä teologica,
ne e certamente cosciente, anche se essa e

subordinata al poetare. II viaggio di Dante
e sl un itinerario attraverso tre regni, ma
resta sempre una finzione poetica. Dante
non e mai stato in Inferno o in Purgatorio
o in Paradiso. Tuttavia la Divina Commedia

resta un mezzo per condurre l'umamtä
alia veritä morale. Dante sapeva bene che

l'uomo, per arrivare al suo scopo, ha bi-

sogno di agire, di stimoli; e questi stimuli
e queste azioni sono rappresentati in modo
reale come sulla scena di un grande teatro.
Sono sovente anime immortali che vivono
nell'oltretomba, come erano vissute in terra
nel corpo umano.
Pensiamo alle due guide dantesche: a V:r-
gilio che si dichiara mantovano e indica il
luogo dove e sepolto il suo corpo mortale:

«Vespero e giä colä dov'e sepolto
lo corpo dentro al quale io facea ombra;

Napoli l'ha, e da Brandizio e tolto»
(Purg., III, 25-27);



356

a Beatrice che parla delle belle membra
in cud fu rinchiusa e che sono sparse in
terra:

«. le belle membra in ch'io
rinchiusa fui, e sono in terra sparte;

e se 'I sommo piacer si ti fallio
per la mia morte, qual cosa mortale
dovea poi tmrre te nel suo disio?»

(Purg., XXXI, 50-54).

Beatrice e una donna mortale, la donna ca-
ra a Dante, che vide e spiega al pellegrino
molte veritä, senza l'aduto dei teologi. Am-
badue, Virgilio e Beatrice, si comportano
come persone reali nei riguardi di Dante:
sono capaoi di gioire, di rattristarsi, di adi-
rarsi, di iinveire. Di gioire: pensiamo ai-
l'amirizia affettuosa che lega Sordello a
Virgilio, ned Purgatorio. Di adirarsi: pensiamo
aill'apisodio di Filippo Argenti; il disprezzo
di Dante, che si trova anche nei vocaboli
e nelle immagini trivial;: «brutto - lordo -

cani - porci in brago - orribili dispregi - bro-
da - strazio - fangose genti...», causa l'inter-
vento non meno violento di Virgilio che
respinge il tentativo dell'Argenti di rove-
sciare la barca, «via costui con gli altri cam».
E la sequenza culmina nell'assalto delle
«fangose genti», urlanti contro il dannato.
E come per Filippo Argenti, cost possiamo
constaltare che il «modus dicendi poeticus»
di Dante, attraverso i tre regni dell'aldila,
non coincide sempre con il «modus dicendi
theologieus». Ailcuni morti della Divina
Commedia sono anime vive di persone reali,
e la poesia di certi episodi sgorga proprio
dalla morte del personaggio o meglio dalla
sua collocazione nella struttura dell'oltre-
tomba.
Dante ama rappresentare le persone, i luo-
ghi, le azioni, i facti concreti. L'Inferno ed
il Purgatorio ad esempio sono dei veri pae-
saggi, con burroni, abissi, mare, baize, sel-

va... Dante incontra delle persone concrete;
i dannati gli rispondono: do fui di Firenze,
di Bologna, di Ravenna...
Se dall'inferno virgiliano si poteva uscire,
da quello cristiano di Dante e impossibile
venir fuori, perche la volontä ribelle rima-

ne peccaminosa in eterno e incapace di
pentimento. «L'abitudine del peccato
conduce alia dannazione ogni anima, che non
se ne istacca in tempo e non lo supera col
pentimento» (Sapegno). Le anime dell'in-
ferno hanno definitivamente perduto Dio
e quindi non potranno mai liberarsi dalla
pena. «Lasciate ogni speranza, voi ch'en-
trate». Ad esse e negata ogni speranza; i
vili non possono sperare neppure nell'an-
nullamento totale, con cud vorrebbero sot-
trarsi al castigo divino:

«Questi non hanno speranza di morte,
e la lor cieca vita e tanto bassa,
che 'nvidiosi son d'ogni altra sorte»

(Inf., Ill, 46-48).

Nei dannati non c'e piü. la speranza, ma
solo il ricordo del mondo terreno, l'unico
paradiso perduto, dl «doloe mondo», il «dol-
ce lume».
Tale e l'lnferno dei dannati di Dante. Un
rapido esame di alcuni personaggi o cate-
gorie di persone dannate poträ darcene la

prova. Dante incontra sin dall'inizio tre
belve (lonza, lupa, leone), belve reali, ma
che alio stesso tempo sono il simbolo di
tre vizi (lussuria, avarizia, superbia), come
giä scrisse Giovanni, Epistola I, ii, 16:
«Omne quod est in mundo, concupiscent!'a
carnis est <( lussuria), et concupiscentia
oculorum avarizia) et superbia vitae»
(tutto ciö che e nel mondo e concupiscenza
della carne, concupiscenza degli occhi,
superbia della vita), o come troviamo in Ge-
remia, V, 6: leone, lupo, leopardo.
I grandi personaggi dell'inferno sono veri
eroi del male e del peccato come i grandi
santi sono gli eroi del bene. Dante ferve
d'ammdrazione per i magnanimi, siano pur
essi peocatori: e tali sono ad esempio Fran-
cesca e Farinata; essi hanno almeno la pos-
sibilitä del ricordo deHa fama in terra;
mentre gli ignavi, i vili, sono esclusi anche
nel ricordo; nulla furono in vita, sottraen-
dosi alia lotta e all'azione, nulla sono dopo
morte. Dante non li condanna neppure, li
disprezza.
Francesca e Paolo si amano in eterno, per-



357

che sono dannati in eterno; e questa loro
condanna e la conseguenza della colpa com-
messa in vita. II dannato porta nell'inferno
tutte le sue qualitä e passioni buone e
cattive. Francesca ha amato, ama ed amerä
e non puö non amare; Filippo Argenti e

cost bizzarro come fu in terra e Capaneo
bestemmia come faceva in terra. Farinata,
eretico, e eternamente rinchiuso in una tom-
ba infuocata, avendo ni'tenuto che la tomba
del corpo fosse anche quella dell'anima.
Farinata e Cavalcante, come epieurei ne-
gatori dell'immortalitä individuale, hanno
cercato un sostituto d'immortalitä, l'uno
nell'orgoglio di parte, l'altro nell'orgoglio
paterno, ed entrambi soffrono ora per il
loro fallimento.
Per l'avarizia, invece, Dante non transige.
Questo peccato non consente al pellegrino
Dante alcuna pietä, anzi gli suggerisce un
estremo distaoco, un costante disprezzo per
le sue vittime, le quali, in vita, non seppe-
ro idiscernere il vero bene, ed ora sono
«bruni», impenetrabili ad ogni conoscenza:
«la sconoscente vita che i fe' sozzi
ad ogni conoscenza or Ii fa bruni»

(Inf, VII, 53-54).

Piü grave ancora la condizione dei suicidi:
l'anima continua ad esistere, mentre la vica
del corpo umano e sostituita da un secondo

corpo arboreo. L'uomo-pianta non e certo
l'immagine di un'unione felioe tra anima
e corpo, ma al contrario e simbolo di una
tragica cattivitä dell'anima dncarcerata. For-
se anche qui Dante vuole mostrare l'abisso
esistente tra l'umano e il nonmmano.
Scrive il poeta:

«allor porsi la mano un poco avante,
e colsi un ramicel da un gran pruno;
e 'l tronco suo gridö: "Perche mi

[schiante?".

Da che fatto fu poi di sangue hruno,
ricomincio a dir: "Perche mi scerpi?
non hai tu spirito di pietä alcuno?

Domini fummo, e or siam fatti sterpi:
hen dovrebb'esser la tua man piü pia,
se state fossimo anime di serpi"»

(Inf, XIII, 31-39).

E Pier della Vigna confessa:

«lo son colui che tenni ambo le chiavi
del cor di Federigo, e che le volsi,
serrando e disserrando, si soavi,

che dal secreto suo quasi ogn'uom tolsi:
fede portal al glorioso offizio,
tanto ch'i' ne perde' Ii sonni e' polsi.

La meretrice che mal dall'ospizio
di Cesare non torse Ii occhi putti,
morte comune, delle corti vizio,

infiammb contra me Ii animi tutti;
e Ii 'nfiammati infiammar si Augusto,
che' lieti onor tornaro in tristi lutti.

L'animo mio, per disdegnoso gusto,
credendo col morir fuggir disdegno,
ingiusto fece me contra me giusto»

(Inf, XIII, 58-72).

Pier della Vigna si e tolta la vita; ma
come lo rappresenta Dante? Secondo il «modus

dicenidi theologians», un teologo avreb-
be parlato sicuramente del suicidio come di
una violenza fatta alla natura, all'ordine sta-
bilito da Dio. Dante arriva alla stessa con-
clusione, ma usando il «modus poeticus».
La rappresentazione plastica che da del sui-
dda attraverso una successione di imma-
gini, produce un certo senso di orrore per
il peccato di suicidio. Sappiamo che l'anima,

seconido la tradizione cristiano-catto-
lica, come ha peccato col corpo, cosl sarä

punita col corpo, dannata eternamente; na-
turalmente, anche il contrario: cioe, come
ha compito il bene col corpo, sarä premiata
con esso nella beatitudine celeste.
Ora cosa fa Dante nei riguardi dei suicidi?
Salva l'essenziale del pensiero, anzi del dogma

cattolieo, in quanto che le anime ri-
susciteranno, ma non rispatta la veritä teo-
logica, perche le anime, pur risuscitando,
non rtivastiranno piü i propri corpi, perche
essi rimarranno appesi eternamente
«ciascuno al prun dett'ombra sua molesta».
Eoco le parole di Dante:

«Come l'altre verrem per nostre spoglie,
ma non pero ch'alcuna sen rivesta;



358

che non e giusto aver cid ch'om si toglie.
Qui le strascineremo, e per la mesta
selva saranno i nostri corpi appesi,
ciascuno al prun deU'ombra sua molesta»

(Inf., XIII, 103-108).

Gli amanti deboli, come Francesca, non
possono e non devono essere confusi con
gli amanti furbi che usarono arti inganne-
voli per trascinare le donne al male. Cosi
Dante disprezza il bolognese Venedico Cac-
cianemico e il lucchese Alessio Interminelli,
rappresentanti ambedue di quella lusinga
venale che si pasce di sudiciume. Conüinua
10 sdegno di Dante contro Bonifacio VIII,
la causa del suo esilio; inveisce contro i
papi corrotti, che sono la causa dell'appa-
rente trionfo dei malvagi; per questo essi
hanno l'aureola ai piedi anziehe al capo.
11 rovesciamento dei valori morali, che essi

operarono in vita, nell'amare i beni mou-
dani e la ricchezza, ora e eternamente rap-
presentato dal loro rovesciamento fisico.
La simonia e un peccato troppo empio e
scandaloso: ecco il perche del tono dell'in-
vettiva del poeta, invettiva che prende quasi

la forma di una predica, di un sermone,
paragonabile a quelli che i papi fecero in
vita:

«E se non fosse ch'ancor lo mi vieta
la reverenza delle somme chiavi

io userei parole ancor piü gravi;
che la vostra avarizia il mondo attrista,
calcando i buoni e sollevando i pravi»

(Inf., XIX, 100-1 OD

«Eatto v'avete Dio d'oro e d'argento»
(Inf., XIX, 112).

E vuole che lo si sappia:
«Or convien che per voi suoni la tromba»

(Inf., XIX, 5)

la tromba che i banditori comunali usavano
sulle piazze per comunicare le condanne e

i nomi dei condannati; quella stessa che
simboleggia l'angelica tromba del giudizio
universale, dove i buoni saranno separati
dai cattivi. Dante, laico, diventa quasi il

confessore del papa. Cosa strana, ma vera:
laggiü, nell'ottavo cerohio, la gerarchia e
capovolta; il papa, in giü, si confessa e si
lascia rimproverare da Dante, un semplice
laico, che, curvo verso i piedi del pontefice,
ode la triste confessione e lo rimprovera.
Forse in nessun'altra parte, come qui, i dan-
nati mettono essi stessi in rilievo la gravitä
della propria colpa, e conseguentemente,
della pena corrispondente. Ii linguaggio stes-
so sta a provare la cupidigia, il nepotismo
dei papi:

«che le cose di Dio, che di bontade
deon esser spose, e voi rapaci
per oro e per argento avolterate;»

(Inf., XIX, 2-4)

«per lo qual non temesti torre a 'nganno
la bella donna, e poi di fame strazio?»

(Inf, XIX, 56-57)

«Di voi pastor s'accorse il Vangelista,
quando colei che siede sopra l'acque
puttaneggiar coi regi a lui fu vista»

(Inf, XIX, 106-108)

«fin che virtute al suo marito piacque».
(Inf, XIX, 111)

«... ma quella dote»
(Inf, XIX, 116).

Le cose di Dio sono spose di bontä ma il
simoniaco le ha rese adultere per denaro.
La chiesa e la bella donna che Bonifacio
ha tolta in moglie. La curia romana e colei
che l'evangelista vide trescare coi re, il papa

ne e il marito e il potere terporale, h
dote dl lui. Tutte queste immagini fami-
liari, che richiamano la famiglia, i coniugi,
sono il linguaggio piü adatto a formulare
l'ingordo attaccamento dei papi ai loro pa-
renti: il famoso nepotismo. E l'immagine
e resa ancora piü vera, reale, concreta, dal-
l'introduzione dell'orso (stemma di Nicco-
lö III), animale cupido, ingordo, attaccato
alia prole.
II risentimento di Dante continua nella
quinta bolgia, contro i magistrate corrotti
o barattieri; nel caso particolare, contro gli
anziani di santa Zita, magistrati e reggitori



359

di Lucca, barattieri di parte nera ed ostili
ai Bianchi (e quindi a Dante) esuli fioren-
tini, al punto da bandirli dalla loro cittä
nel 1309. Tra i dannati, si trova anche
Ciampolo di Navarra, cortigiano del re Te-
baldo II (imorto nel 1270). Dante ha see,to
il suo peooatore di regione lontana e di
modesto rango quasi a testimoniare che la
baratteria era tipica dei servitori che barat-
tavano i beni dei padroni per il proprio
interesse, e che era esercitata in genere da

gente di basso livello sociale ed in ogni
parte della terra. Dante fa rilevare la bts-
sezza del peccato di baratteria in questo
di partioolare, che dal punto di vista morale

non e'e nessuna differenza tra i diavoli
e i corrotti. Giampolo e in funzione dei
diavoli come questi sono in funzione di
Giampolo. Non meno leggera e l'aria di
convento che domina la sesta bolgia, degli
ipocrki; ipocrisia del procedere, ipocrisia
del parlottare e del guardare bieco dei
frati sotto le loro cappe di piombo dorate,
che ben rappresentano la loro doppiezza
in vita. Le lacrime di tali dannati riman-
gono senza conforto; non e'e neppure il
biasimo in Dante, ma l'eterno silenzio che

pesa ancor piü sul'le giä pesanti cappe.
II peccato di Brunetto Latini (sodomia) e
ancora presente nell'eternitä, al punto che
egl'i affida la sua fama e il suo rieordo tra
gli uominii al suo «Tesoro», cioe al libro dei
sudi insegnamenti. L'uomo pub conoscere
soltanto il presente o ricordare il passato;
sapere il futuro e proprio solo della mente
divina, eternamente presente. Cosl nella dc-
scrizione degl'indovini e rispettato il rap-
por.to tempo-eterniitä. Questi deformatori
della natura umana in terra, queste anime
continueranno per sempre la loro vita ultra-
terrena in una disumana deformazione del'ie
loro parvenze. Ancora piü evident! le strane
metamorfosi di uomini in serpenti, quasi a

perpetuare nel contrappasso l'atto eterno
de1! ladro. Vanni Fuaci contiinua col sacri-
legio e con la parola triviale l'azione della
sua vita terrena. II ladro e cosl ridotto
alia sua funzione peocaminosa; e deformato,
come in terra aveva deformato gli altri.

Umiliato da Dante e condannato dalla giu-
stizia divina; e anche contro quest'ultima
pare voglia vendicarsi, dirigendo le «fiche»
a Dio; ma, ridotto al silenzio e all'impo-
tenza, scompare nel buio della bolgia. I!
«mall fare» contrapposto al «ben fare» di
Dante si concretizza nei ladri in una rap-
presentazione che deforma anche la figura
umana. La metamorfosi dell'uomo in ser-
pente sta quasi e perpetuare l'atto conti-
nuamente cangiante del ladro. Manca il
senso umano di questa bolgia; la persona
e soffocata nella stretta dei serpent!, e per-
duta quasi nel compenetrarsi del ladro e

della bestia; anzi e'e, si direbbe, una certa
soddisfazione da parte di Dante. Nel canto
ottavo, a proposito di Eiiippo Argenti aveva

detto:

«Dopo cio
che Dio ancor ne lodo e ne ringrazio»

(Inf., VIII, 60).

Lo sfogo dello sdegno di Dante e quasi
suggellato indirettamente dalla giustizia
divina. Ora Dante e ancora piü preciso:

«Da indi in qua mi fuor le serpi amiche»
(Inf., XXV, 4).

Un vero respiro di soddisfazione; rapido
e il movimento di ribellione di Vanni Fucci
contro Dio e fulmineo e silenzioso ne e il
soffocamento tra le spire delle serpi. Piü si
scende nell'Inferno e piü, logicamente, la

pena e maggiore, come maggiore fu la colpa
in terra. Ma, abbiamo detto, ci sono dei
dannati, delle persone magnanime, come
Franeesca e Farinata, che destano un senti-
mento di pietä, di compassione, di umanitä,
di perdono quasi. Tale e pure il caso di
Ulisse nell'dttava bolgia. Anche qui non e

precisamente Ulisse che e condannato,
come non lo erano Franeesca e Farinata; il
peccato e si condannato, e giustamente, pet-
che cost lo vuole la giustizia divina, ma il
peccatore puo essere oggetto di pietä; og-
gettivamente quindi la punizione del
peccato e giusta; soggettivamente alcuni per-
sonaggi danteschi meritano la compassione
di Dante, perche non sempre direttamente



360

cölpevoli. Ulisse e l'uomo pagano, intelligente,

astuto, che nan pote perö appradare
al Purgatorio, perche a lui vietato; egli
non conosceva ancora quella «virtus» cri-
stiana, quell'umanitä, quel senso del limite
umano. Se e punito, nan e certo per le sue
frodi, ne per ailtro peccato piü grave; Ulisse

e personaggio della Divina Commedia
solo come esempio di magnanimitä, e il
rappresemtante, con Catone, di quanto di
piü nobile vi e nelTumaniitä piagana e nella
natura umana indipemdentemente dall'inter-
vento della grazia soprannaturale. C'e dun-
que nell'imipresa di Ulisse il segno della
grandezza e nel medesimo tempo dell'in-
sufficienza della natura umana, dell'umanitä
tutta, priva del soccorso della rivelaaione.
E che non sia Ulisse il vero peccatore ce
lo puö provare anche il fatto che non ve-
diamo la sua persona; non possiamo nep-
pure immaginailla o almeno non ci da una
impresstione di deformitä come lo e per
molti dannati; vediamo solo delle fiammelle.
Non c'e qulindi peccato, non c'e ribellione
in Ulisse; le colonine d'Ercole sono solo
un awertimento che lä e il termine della
terra abitata e che sarebbe vano navigare
odtre, ma nulla ci fa pensare che esse siano
un divieto divino.
Se Ulisse puö sembrare un personaggio in
parte giustificato, non cost e Guido da Mon-
tefeltro. Costui sapeva bene cosa fosse
peccato e che cosa fasse pentimento, ma non
ebbe il coraggio, la forza morale di resi-
stere alia tentazione. E il suo peccato e

ancor piü grave per il fatto di essersi con-
vertito e fatto frate francescano. Un'opera
astuta la sua, prima e dapo la conversione,
per non dire la conversione stessa. Fu cosi
doppiamente vittima: in vita, della logica
del papa Bonifacio VIII; dannato, della
logica infernale del demonio. Certo la con-
danna di Dante e soprattutto per il pon-
tefice, il vero colpevole; tuttavia, pur senza
odio, Dante conserva un certo distacco da

Guido; non c'e pietä per lui. Se la cupi-
digia di Bonifacio VIII fu folle, quella di
Guido da Momtefeltro fu cieca: ambedue

quindi colpevoli.

Siamo ormai quasi al termine del viaggio
infernale; nella nona bolgia troviamo i se-

minatori di discordie; come in vita essi fu-
rono causa di scissioni, ora essi stessi sono
dilaniati nelle carnii. E' un canto di sangue,
di piaghe, di armi. Non c'e commozione
da parte di Dante. Forse l'unico senti-
men'to del poeta in questa rassegna di no-
mi e non di personaggi e lo stupore per
l'orribile spettacolo. La mutilazione fisica
di quest! dannati e l'eterna punizione di
Dio per il loro peccato. II dolore ddlle san-
guinose ferite, perannemente rinnovatesi, e

il simbolo delle sciagure provocate in terra;
hanno diviso in vita e sono divisi a loro
volta dopo la morte. Si direbbe quasi che
le pene e le colpe sono personificate; in
Maometto e lo scisma religioso che
sanguinis; in Curione la guerra fratricida ro-
mana; in Pier da Mediaina la piccöla guerra

italiana contemporanea; in Mosca dei
Lamberti la vendetta tra Guelfi e Ghibel-
lini; in Bertran dal Bornio la discordia
domes tica.
Siamo ne'l nono ed ultimo cerchio infernale:
i giganti, come a suo tempo Ulisse, sono
un monito all'umanlitä. Una mole gigantesca
ridotita a semplice massa, senza potenza.
La lingua dei giganti e incomprensibile, non
si puö comunkare, e cosl pure i loro gesti
e i loro movimenti. Ebbero troppo fiducia
nel'la forza bruta, come se questa fosse
la sola capace di conquistare il cielo; ora
sono oggetto di disprezzo da parte di Dante,

piccolo visitatore, di fronte alia loro
statura; piccolo e debole creatura, ma che

possiede la forza dello spirito, la sola forza
veramente necessaria, quefla che viene dal-
l'alto.
La Divina Commedia resta pur sempre
anche un libro delle idee politiiche di Dante.
Nelle parole di Bocca degl'i Abati si sente
ora l'odio e il rancore della vendetta
personale del poeta. Dante diventa giustiziere
severo. Da Ciaoco a Farinata, da Mosca dei
Lamberti a Bocca degli Abati, la storia co-
munaie della Toscana in generale e di Fi-
renze in particolare, e bollata, e condannata
eternamente nell'Inferno in questi suoi rap-



361

presentanti. Si puö dire che Dante, da spet-
tatore, diventa qui il torturatore di quelle
anime:

«S'io avessi le rime aspre e chiocce»

(Inf., XXXII, 1)

«io premerei di mio concetto il suco
piü pienamente; ...»

(Inf., XXXII, 4-5)

«Oh sovra tutte mal creata plebe»
(•ivi, 13)

«... ond'ei come due becchi
cozzaro insieme, tanta ira Ii vinse»

(iv;i, 50-51)

«... ma, passeggiando tra le teste,
forte percossi il pie nel viso ad una»

(ivi, 77-78)

«Allor lo presi per la cuticagna,
e dissi: " El converrä che tu ti nomi,
o che capel qui su non ti rimagna"»

(ivi, 97-99)

«Io avea gia i capelli in mano avvolti,
e tratti li n'avea piü d'una ciocca,
latrando lui con li occhi in giii raccolti»

(ivi, 103-105)

«Omai, diss'io, non vo' che tu favelle,
malvagio traditor ...»

(ivi, 109-110).

Frasi o espressioni simili ricorrono in tutto
il canto trentaduesimo, come ad esempio
gracidar-rana (31), muso (32), i denti in
nota di cicogna (36), ombra... fitta in ge-
latina (60), millle visi cagnazzi (70), latrar
(105, 108) ecc.
La parola di Dante e d-ura e aspra, i suoi
gesti sono violenti, aggressiv!, vendicativi.
Per i traditori c'e solo punizione.
Fiinalmente l'opposto di Dio e Lucifero; il
primo al centro dell'Empireo, il secondo, il
piü lontano, il ma'le per eccellenza, il vinto
da Dio. Egjli, che volle essere il figlio della
Luce, e costretto a stare in eterno nel centro

piü opaco della terra; e l'«imperador
del doloroso regno».
Dio, anche se bestemmiato e maledetto nel-
l'lnferno, aniche se rimpianto nel Purga-
torio, e l'etarino vinaitore. II suo giudizio
ha fissato per l'eternitä le anime nei vari
eerohii secondo la loro colpa. II viaggio di
Dante parte dalla Gerusalemme terrena per
giungere a que'lla celeste, per testimoniare
all'umanitä in peccato i segni della giusti-
zia punitiva e de1! trionfo eterno di Dio.
L'aspirazione dell'umanitä e di Dante alia
gloria eterna e cbiara: ogni cantica dante-
sca termima con 1'ansia di vedere le stelle:

«e quindi uscimmo a riveder le stelle» (Inf.)
«puro e disposto a salire alle stelle» (Purg.)
«l'amor che move il sole e l'dltre stelle»

(Par.).


	"Lasciate ogni speranza, vo ch'entrate"

