Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani
Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 55 (1986)

Heft: 4

Artikel: “"Lasciate ogni speranza, vo ch'entrate”
Autor: Godenzi, Giuseppe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-43179

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-43179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GIUSEPPE GODENZI

” Lasciate ogni speranza, voi ch’entrate”

Evidenti sono le relazioni di analogia che
intercorrono tra il mondo poetico di Dante
e l'universo della creazione divina. Nell’'uni-
verso creato, tutto cid che &, in quanto &,
& bene; e il male non & che privazione di
bene: il non-essere, il nulla. E’ il cupo
abisso della disperazione e del dolore nel
quale precipita la creatura umana, quando
volontariamente rifiuta di tendere alla per-
fezione. Nel mondo dantesco questo abisso
¢ simboleggiato dall’Inferno: un’oscura vo-
ragine che si sprofonda fino al centro deila
terra, il luogo piu lontano da Dio, che &
luce.

L’uomo, in quanto individuo, & un corno
travolto dal turbine della tempesta, daila
pioggia, martoriato dal fuoco: ecco le pene
dell’Inferno. L’essenza universale della na-
tura umana, le cui inclinazioni tendono al
bene, & in contrasto con la natura singolare
dell’individuo, tormentata dalla concupiscen-
za, dalle tendenze peccaminose e oppressa
dalla prima colpa originale; 1’azione del-
l'uomo singolo & priva del giusto e buon
uso della ragione. E’ I'Inferno dantesco, il
regno della «morta gente», ciod dei morti
alla grazia. Lo scopo della Divina Comme-
dia non & certo quello della Somma teolo-
gica di san Tommaso, di dimostrare cioe
una verita; lo scopo non ¢ speculativo, ma
il viaggio dantesco nell’aldild & concepito
e rappresentato come evento reale in un
mondo che Dante nitiene certamente reale,
anzi il pit reale, se si considera che questo
non & che 'ombra di quello. Il poeta dun-
que si occupa di inserire I’oltremondo nella
rappresentazione aristotelica del mondo fi-
sico. In questo non & certo seguace dei
teologi, anche se il fine del poeta coincide
con quello dei teologi, cioé di condurre
l'uomo a Dio; nella Commedia & la poesia
che indica il cammino, mentre nella teo-
logia & la verita speculativa. Se Dante a-

vesse voluto farne opera specificamente fi
losofica o teologica, avrebbe certamente o
terminato il Convivio o scritto un’opera
simile, ma in prosa e non in versi. Dante
attinge alle Sacre Scritture il pensiero cti
stiano, ma lo sviluppo non & solo letterale;
ce lo dice il poeta stesso; e il senso alle
gorico, metaforico, & molto importante, an
zi & primordiale nel sacro poema. Il pensiero
nei testi sacri ¢ essenziale, anche se Ialle-
goria serve a spieganlo meglio; ma una
semplice allegoria non ha grande impor-
tanza, poiché essa & sempre in funzione del-
Iidea. In Dante si pud e si deve ammettete
anche il contrario, che cio¢ alle volte il
cosiddetto «modus dicendi poeticus» sia il
solo vero e che il «modus dicendi theolo-
gicus» serva a giustificare il primo. Se Dan-
te perd esprime talora la veritd teologica,
ne & certamente cosciente, anche se essa ¢
subordinata al poetare. Il viaggio di Daate
¢ sl un itinerario attraverso tre regni, ma
resta sempre una finzione poetica. Dante
non & mai stato in Inferno o in Purgatorio
o in Paradiso. Tuttavia la Divina Comme-
dia resta un mezzo per condurre 'umanita
alla verita morale. Dante sapeva bene che
'uomo, per arrivare al suo scopo, ha bi-
sogno di agire, di stimoli; e questi stimoli
e queste azioni sono rappresentati in modo
reale come sulla scena di un grande teatro.
Sono sovente anime immortali che vivono
nell’oltretomba, come erano vissute in terra
nel corpo umano.

Pensiamo alle due guide dantesche: a Vir-
gilio che si dichiara mantovano e indica il
luogo dove & sepolto il suo corpo mortale:

«Vespero & gia cola dov’é sepolto

lo corpo dentro al quale io facea ombra;

Napoli I’ba, e da Brandizio é tolto»
(Purg., III, 25-27);



356

a Beatrice che parla delle belle membra
in cui fu rinchiusa e che sono sparse in
terra:

«. ..le belle membra in ch’io
rinchiusa fui, e sono in terra sparte;
e se 'l sommo piacer si ti fallio
per la mia morte, qual cosa mortale
dovea poi trarre te nel suo disio?»
(Purg., XXXI, 50-54).

Beatrice ¢ una donna mortale, la donna ca-
ra a Dante, che vide e spiega al pellegrino
molte veritd, senza I'ziuto dei teologi. Am-
bedue, Virgilio e Beatrice, si comportano
come persone reali nei riguardi di Dante:
sono capaoi di gioire, di rattristarsi, di adi-
rarsi, di inveire. Di gioire: pensiamo al-
'amicizia affettuosa che lega Sordello a Vir-
gilio, nel Purgatorio. Di adirarsi: pensiamo
all’episodio di Filippo Argenti; il disprezzo
di Dante, che si trova anche nei vocaboli
e nelle immagini triviali: «brutto - lordo -
cani - porci in brago - orribili dispregi - bro-
da - strazio - fangose genti...», causa l’inter-
vento non meno violento di Virgilio che
respinge il tentativo dell’Argenti di rove-
sciare la barca, «via costui con gli altri cani».
E la sequenza culmina nell’assalto delie
«fangose genti», urlanti contro il dannato.
E come per Filippo Argenti, cosi possiamo
constatare che il «modus dicendi poeticus»
di Dante, attraverso i tre regni dell’aldil3,
non coincide sempre con il «modus dicendi
theologicus». Alcuni morti della Divina
Commedia sono anime vive di persone reali,
e la poesia di certi episodi sgorga proprio
dalla morte del personaggio o meglio dalla
sua collocazione nella struttura dell’oltre-
tomba.

Dante ama rappresentare le persone, i luo-
ghi, le azioni, i fatti concreti. L’Inferno ed
il Purgatorio ad esempio sono dei veri pae-
saggi, con burroni, abissi, mare, balze, sel-
va... Dante incontra delle persone concrete;
i dannati gli rispondono: io fui di Firenze,
di Bologna, di Ravenna...

Se dall’inferno virgiliano si poteva uscire,
da quello cristiano di Dante ¢ impossibile
venir fuori, perché la volonta ribelle rima-

ne peocaminosa in eterno e incapace di
pentimento. «L’abitudine del peccato coan-
duce alla dannazione ogni anima, che non
se ne stacca in tempo e non lo supera col
pentimento» (Sapegno). Le anime dell’in-
ferno hanno definitivamente perduto Dio
e quindi non potranno mai liberarsi dalla
pena. «Lasciate ogni speranza, voi ch’en-
trate». Ad esse & negata ogni speranza; i
vili non possono sperare neppure nell’an-
nullamento totale, con cui vorrebbero sot-
trarsi al castigo divino:

«Questi non banno speranza di morte,

e la lor cieca vita é tanto bassa,

che 'nvidiosi son d’ogni altra sorte»
(Inf., TII, 46-48).

Nei dannati non c’¢ pitt la speranza, ma
solo il ricordo del mondo terreno, 'unico
paradiso perduto, il «dolce mondo», il «dol-
ce lume».

Tale & I'Inferno dei dannati di Dante. Ua
rapido esame di alcuni personaggi o cate-
gorie di persone dannate potra darcene la
prova. Dante incontra sin dall’inizio tre
belve (lonza, lupa, leone), belve reali, ma
che allo stesso tempo sono il simbolo di
tre vizi (lussuria, avarizia, superbia), come
gia scrisse Giovanni, Epistola I, ii, 16:
«Omne quod est in mundo, concupiscentia
carnis est (=lussuria), et concupiscentia
oculorum (=uwavarizia) et superbia vitae»
(tutto cid che & nel mondo & concupiscenza
della carne, concupiscenza degli occhi, su-
perbia della vita), o come troviamo in Ge-
temia, V, 6: leone, lupo, leopardo.

I grandi personaggi dell’inferno sono veri
eroi del male e del peccato come i grandi
santi sono gli eroi del bene. Dante ferve
d’ammirazione per i magnanimi, siano pur
essi peccatori: e tali sono ad esempio Fran-
cesca € Farinata; essi hanno almeno la pos-
sibilitd del ricordo della fama in terra;
mentre gli ignavi, i vili, sono esclusi anche
nel ricordo; nulla furono in vita, sottraen-
dosi alla lotta e all’azione, nulla sono dopo
morte. Dante non li condanna neppure, li
disprezza.

Francesca e Paolo si amano in eterno, pet-



ché sono dannati in eterno; e questa loro
condanna & la conseguenza della colpa com-
messa in vita. Il dannato porta nell’inferno
tutte le sue qualitd e passioni buone e
cattive, Francesca ha amato, ama ed amera
e non pud non amare; Filippo Argenti &
cosi bizzarro come fu in terra e Capaneo
bestemmia come faceva in terra. Farinata,
eretico, & eternamente rinchiuso in una tom-
ba infuocata, avendo nitenuto che la tomba
del corpo fosse anche quella dell’anima.
Farinata e Cavalcante, come epicurei ne-
gatori dell’immortalitd individuale, hanno
cercato un sostituto d’immortalita, 'uno
nell’'orgoglio di parte, 'altro nell’orgoglio
paterno, ed entrambi soffrono ora per il
loro fallimento.

Per D’avarizia, invece, Dante non transige.
Questo peccato non consente al pellegrino
Dante alcuna pietd, anzi gli suggerisce un
estremo distacco, un costante disprezzo per
le sue vittime, le quali, in vita, non seppe-
ro discernere il vero bene, ed ora sono
«bruni», impenetrabili ad ogni conoscenza:

«la sconoscente vita che i fe’ sozz
ad ogni conoscenza or li fa bruni»

(Inf., VII, 53-54).

Pit grave ancora la condizione dei suicidi:
I’anima continua ad esistere, mentre la vica
del corpo umano & sostituita da un secondo
corpo arboreo. L’uomo-pianta non & cetto
l'immagine di un’unione felice tra anima
e corpo, ma al contrario & simbolo di una
tragica cattivitd dell’anima incarcerata. For-
se anche qui Dante vuole mostrare ’abisso
esistente tra I'umano e il non-umano.
Scrive il poeta:

«allor porsi la mano un poco avante,

e colsi un ramicel da un gran pruno;

e 'l tronco suo grido: "'Perché mi

[schiante?” .

Da che fatto fu poi di sangue bruno,
ricomincio a dir: ”Perché mi scerpi?
non hai tu spirito di pietd alcuno?
Uomini fummo, e or siam fatti sterpi:
ben dovrebb’esser la tua man pii pia,
se state fossimo anime di serpi”»
(Inf., XIII, 31-39).

357

E Pier della Vigna confessa:

«Io son colui che tenni ambo le chiavi
del cor di Federigo, e che le volsi,
serrando e disserrando, si soavi,

che dal secreto suo quasi ogn’uom tolsi:
fede portai al glorioso offizio,
tanto ch’i’ ne perde’ li sonni e’ polsi.

La meretrice che mai dall’ospizio
di Cesare non torse li occhi putti,
morte comune, delle corti vizio,

infiammo contra me li animi tutti;
e li ‘nfiammati infiammar si Augusto,
che’ lieti onor tornaro in tristi lutti.

L’animo mio, per disdegnoso gusto,
credendo col morir fuggir disdegno,
ingiusto fece me contra me giusto»

(Inf., XIII, 58-72).

Pier della Vigna si & tolta la vita; ma co-
me lo rappresenta Dante? Secondo il «mo-
dus dicendi theologicus», un teologo avreb-
be parlato sicuramente del suicidio come di
una violenza fatta alla natura, all’ordine sta-
bilito da Dio. Dante arriva alla stessa con-
clusione, ma usando il «modus poeticus».
La rappresentazione plastica che da del sui-
cida attraverso una successione di imma-
gini, produce un certo senso di orrore pet
il peccato di suicidio. Sappiamo che I’ani-
ma, secondo la tradizione cristiano-catto-
lica, come ha peccato col conpo, cosi sara
punita col corpo, dannata eternamente; na-
turalmente, anche il contranio: cioe, come
ha compito il bene col corpo, sard premiata
con esso nella beatitudine celeste.

Ora cosa fa Dante nei riguardi dei suicidi?
Salva I’essenziale del pensiero, anzi del dog-
ma cattolico, in quanto che le anime ri-
susciteranno, ma non rispetta la veritd teo-
logica, perché le anime, pur risuscitando,
non rivestiranno pilt i propri corpi, perché
essi rimarranno appesi eternamente
«ciascuno al prun dell’ombra sua molestar.
Ecco le parole di Dante:

«Come altre verrem per nostre spoglie,
ma non perd ch’alcuna sen rivesta;



358

ché non & giusto aver cid ch’om si toglie.
Qui le strascineremo, e per la mesta
selva saranno i nostri corpi appesi,
ciascuno al prun dell’ombra sua molestas
(Inf., XIII, 103-108).

Gli amanti deboli, come Francesca, non
possono e non devono essere confusi con
gli amanti furbi che usarono arti inganne-
voli per trascinare le donne al male. Cosi
Dante disprezza il bolognese Venedico Cac-
cianemico e il lucchese Alessio Interminelli,
rappresentanti ambedue di quella lusinga
venale che si pasce di sudiciume. Continua
lo sdegno di Dante contro Bonifacio VIIIT,
la causa del suo esilio; inveisce contro i
papi corrotti, che sono la causa dell’appa-
rente trionfo dei malvagi; per questo essi
hanno l'aurecla ai piedi anziché al capo.
I1 rovesciamento dei valori morali, che essi
operarono in vita, nell’amare i beni mon-
dani e la ricchezza, ora & eternamente rap-
presentato dal loro rovesciamento fisico.
La simonia ¢ un peccato troppo empio €
scandaloso: ecco il perché del tono dell’in-
vettiva del poeta, invettiva che prende qua-
si la forma di una predica, di un sermone,
paragonabile a quelli che i papi fecero in
vita:

«E se non fosse ch’ancor lo mi vieta
la reverenza delle somme chiavi

io wuserei parole ancor pii gravi,

ché la vostra avarizia il mordo attrista,

calcando i buoni e sollevando i pravis
(Inf., XIX, 100-105%)

«Fatto v’avete Dio d’oro e d’argento»
(Inf., XIX, 112).

E vuole che lo si sappia:
«Or convien che per voi suoni la tromba»

(Inf., XTX, 5)

la tromba che i banditori comunali usavano
sulle piazze per comunicare le condanne e
i nomi dei condannati; quella stessa che
simboleggia I’angelica tromba del giudiz'o
universale, dove i buoni saranno separati
dai cattivi. Dante, laico, diventa quasi il

confessore del papa. Cosa strana, ma vera:
laggit, nell’ottavo cerchio, la gerarchia &
capovolta; il papa, in gili, si confessa e si
lascia rimproverare da Dante, un semplice
ldico, che, curvo verso i piedi del pontefice,
ode la triste confessione e lo rimprovera.
Forse in nessun’altra parte, come qui, i dan-
nati mettono essi stessi in rilievo la gravita
della propria colpa, e conseguentemente,
della pena corrispondente. Il linguaggio stes-
so sta a provare la cupidigia, il nepotismo
dei papi:

«che le cose di Dio, che di bontade
deon esser spose, e voi rapaci
per oro e per argento avolterate;»

(Inf., XIX, 2-4)

«per lo qual non temesti torre a 'nganno
la bella donna, e poi di farne strazio?»
(Inf., XIX, 56-57)

«Di voi pastor s’accorse il Vangelista,
quando colei che siede sopra l'acque
puttaneggiar coi regi a lui fu vista»

(Inf., XIX, 106-108)

«fin che virtute al suo matito piacques.

(Inf., XIX, 111)

«...ma quella dote»

(Inf., XIX, 116).

Le cose di Dio sono spose di bonta ma i
simoniaco le ha rese adultere per denaro.
La chiesa ¢ la bella donna che Bonifacio
ha tolta in moglie. La curia romana & colei
che I'evangelista vide trescare coi re, il pa-
pa ne & il marito e il potere terporale, 1a
dote di lui. Tutte queste immagini fami-
liari, che richiamano la famiglia, i coniugi,
sono il linguaggio piti adatto a formulare
lingordo attaccamento dei papi ai loro pa-
renti: il famoso nepotismo. E 1'immagine
& resa ancora pil vera, reale, concreta, dal-
lintroduzione dell’orso (stemma di Nicco-
16 III), animale cupido, ingordo, attaccato
alla prole.

Il risentimento di Dante continua nella
quinta bolgia, contro i magistrati corrotti
o barattieri; nel caso particolare, contro gli
anziani di santa Zita, magistrati e reggitori



di Lucca, barattieri di parte nera ed ostili
ai Bianchi (e quindi a Dante) esuli fioren-
tini, al punto da bandirli dalla loro citta
nel 1309. Tra i dannati, si trova anche
Ciampolo di Navarra, cortigiano del re Te-
baldo II (morto nel 1270) Dante ha sceito
il suo peccatore di regione lontana e di
modesto rango quasi a testimoniare che la
baratteria era tipica dei servitori che barat-
tavano i beni dei padroni per il proprio
interesse, e che era esercitata in genere da
gente di basso livello sociale ed in ogni
parte della terra. Dante fa rilevare la bas-
sezza del peccato di barattenia in questo
di particolare, che dal punto di vista mo-
rale non c’¢ nessuna differenza tra i diavoli
e 1 corrotti. Ciampolo ¢ in funzione dei
diavoli come questi sono in funzione di
Ciampolo. Non meno leggera & l’aria di
convento che domina la sesta bolgia, degli
ipocriti; ipocrisia del procedere, ipocrisia
del parlottare e del guardare bieco dei
frati sotto le loro cappe di piombo dorate,
che ben rappresentano la loro doppiezza
in vita. Le lacrime di tali dannati riman-
gono senza conforto; non c’® neppure il
biasimo in Dante, ma l’eterno silenzio che
pesa ancor pil sulle giad pesanti cappe.

Il peccato di Brunetto Latini (sodomia) &
ancora presente nell’eternitd, al punto che
egli affida la sua fama e il suo ricordo tra
gli uomini al suo «Tesoro», ciog al libro d=i
suoi insegnamenti. L'uomo pud conoscere
soltanto il presente o ricordare il passato;
sapere il futuro & proprio solo della mente
divina, eternamente presente. Cosi nella de-
scrizione degl’indovini & rispettato il rap-
porto tempo-eternitd. Questi deformatori
della natura umana in terra, queste anime
continueranno per sempre la loro wita ultra-
terrena in una disumana deformazione delle
loro parvenze. Ancora pit evidenti le strane
metamorfosi di uomini in serpenti, quasi a
perpetuare nel contrappasso l'atto eterno
del ladro. Vanni Fucci continua col sacii-
legio e con la parola triviale ’azione delia
sua vita terrena. Il ladro & cosi ridotto
alla sua funzione peccaminosa; & deformato,
come in terra aveva deformato gli altri.

359

Umiliato da Dante e condannato dalla giu-
stizia divina; e anche contro quest’ultima
pare voglia vendicarsi, dirigendo le «fiche»
a Dio; ma, ridotto al silenzio e all’impo-
tenza, scompare nel buio della bolgia. I!
«mal fare» contrapposto al «ben fare» di
Dante si concretizza nei ladri in una rap-
presentazione che deforma anche la figura
umana. La metamorfosi dell’uomo in ser-
pente sta quasi e perpetuare l’atto conii-
nuamente cangiante del ladro. Manca il
senso umano di questa bolgia; la persona
¢ soffocata nella stretta dei serpenti, & per-
duta quasi nel compenetrarsi del ladro e
della bestia; anzi c’¢, si direbbe, una certa
soddisfazione da parte di Dante. Nel canto
ottavo, a proposito di Filippo Argenti ave-
va detto:

«Dopo cio . ..
che Dio ancor ne lodo e ne ringrazio»

(Inf., VIII, 60).

Lo sfogo dello sdegno di Dante & quasi
suggellato indirettamente dalla giustizia di-
vina. Ora Dante ¢ ancora piu preciso:

«Da indi in qua mi fuor le serpi amiches
(Inf., XXV, 4).

Un vero respiro di soddisfazione; rapido
¢ il movimento di nibellione di Vanni Fucci
contro Dio e fulmineo e silenzioso ne & il
soffocamento tra le spire delle serpi. Piu si
scende nell’Inferno e pit, logicamente, la
pena & maggiore, come maggiore fu la colpa
in terra. Ma, abbiamo detto, ci sono dei
dannati, delle persone magnanime, come
Francesca e Farinata, che destano un senti-
mento di pietd, di compassione, di umanita,
di perdono quasi. Tale & pure il caso di
Ulisse nell’ottava bolgia. Anche qui non &
precisamente Ulisse che & condannato, co-
me non lo erano Francesca e Farinata; il
peccato & sl condannato, e giustamente, pet-
ché cosi lo vuole la guustlma divina, ma il
peccatore pud essere oggetto di pietd; og-
gettivamente quindi la punizione del pec-
cato & giusta; soggettivamente alcuni per-
sonaggi danteschi mernitano la compassione
di Dante, perché non sempre direttamente



360

colpevoli. Ulisse & 'uvomo pagano, intelii-
gente, astuto, che non poté perd approdare
al Purgatorio, perché a lui vietato; egli
non conosceva ancora quella «virtus» cri-
stiana, quell’'umanita, quel senso del limite
umano. Se & punito, non & certo per le sue
frodi, né per altro peccato pit grave; Ulis-
se & personaggio della Divina Commedia
solo come esempio di magnanimita, & il
rappresentante, con Catone, di quanto di
pitt nobile vi & nell’'umanitd pagana e nella
natura umana indipendentemente dall’inter-
vento della grazia soprannaturale. C’¢ dun-
que nell’impresa di Ulisse il segno deiia
grandezza e nel medesimo tempo dell’in-
sufficienza della natura umana, dell’'umanita
tutta, priva del soccorso della rivelazione.
E che non sia Ulisse il vero peccatore ce
lo pud provare anche il fatto che non ve-
diamo la sua persona; non possiamo nep-
pure immaginarla o almeno non ci da una
impressione di deformitd come lo & per
molti dannati; vediamo solo delle fiammelle.
Non ¢’¢ quindi peccato, non ¢’ ribellione
in Ulisse; le colonne d’Ercole sono solo
un avvertimento che 1a & il termine delia
terra abitata e che sarebbe vano navigare
oltre, ma nulla ci fa pensare che esse siano
un divieto divino.

Se Ulisse pud sembrare un personaggio in
pante giustificato, non cosi & Guido da Mon-
tefeltro. Costui sapeva bene cosa fosse pes-
cato e che cosa fosse pentimento, ma non
ebbe il coraggio, la forza morale di resi-
stere alla tentazione. E il suo peccato &
ancor pit grave per il fatto di essersi con-
vertito e fatto frate francescano. Un’opera
astuta la sua, prima e dopo la conversione,
per non dire la conversione stessa. Fu cosi
doppiamente vittima: in vita, della logica
del papa Bonifacio VIII; dannato, della
logica infernale del demonio. Certo la con-
danna di Dante & soprattutto per il pon-
tefiice, il vero colpevole; tuttavia, pur senza
odio, Dante conserva un cetto distacco da
Guido; non c’¢ pietd per lui. Se la cupi-
digia di Bonifacio VIII fu folle, quella di
Guido da Montefeltro fu cieca: ambedue
quindi colpevoli.

Siamo ormai quasi al termine del viaggio
infernale; nella nona bolgia troviamo i se-
minatori di discordie; come in vita essi fu-
rono causa di scissioni, ora essi stessi sono
dilaniati nelle carni. E’ un canto di sangue,
di piaghe, di armi. Non c¢’¢ commozione
da parte di Dante. Forse l'unico senti-
mento del poeta in questa rassegna di no-
mi e non di personaggi & lo stupore per
l'orribile spettacolo. La mutilazione fisica
di questi dannati & l'eterna punizione di
Dio per il loro peccato. Il dolore delle san-
guinose ferite, perennemente rinnovatesi, &
il simbolo delle sciagure provocate in terra;
hanno diviso in vita e sono divisi a loro
volta dopo la morte. Si direbbe quasi che
le pene e le colpe sono personificate; in
Maometto & lo scisma religioso che san-
guina; in Curione la guerra fratricida ro-
mana; in Pier da Medicina la piccola guer-
ra italiana contemporanea; in Mosca dei
Lamberti la vendetta tra Guelfi e Ghibel-
lini; in Bertran dal Botnio la discordia do-
mestica.

Siamo nel nono ed ultimo cerchio infernale:
i giganti, come a suo tempo Ulisse, sono
un monito all’umanitd. Una mole gigantesca
ridotta a semplice massa, senza potenza.
La lingua dei giganti & incomprensibile, non
si pud comunicare, e cosi pure i loro gesti
e i loro movimenti. Ebbero troppo fiducia
nella forza bruta, come se questa fosse
la sola capace di conquistare il cielo; ora
sono oggetto di disprezzo da parte di Dan-
te, piccolo visitatore, di fronte alla loro
statura; piccolo e debole creatura, ma che
possiede la forza dello spirito, la sola forza
veramente necessaria, quella che viene dal-
Palto.

La Divina Commedia resta pur sempre aa-
che un libro delle idee politiche di Dante.
Nelle parole di Bocca degli Abati si sente
ora 'odio e il rancore della vendetta per-
sonale del poeta. Dante diventa giustiziere
severo. Da Ciacco a Farinata, da Mosca dei
Lamberti a Booca degli Abati, la storia co-
munale della Toscana in generale e di Fi-
renze in particolare, & bollata, ¢ condannata
eternamente nell’Inferno in questi suoi rap-



presentanti. Si pud dire che Dante, da spet-
tatore, diventa qui il torturatore di quelle
anime:

«S’i0 avessi le rime aspre e chiocce»
(Inf., XXXII, 1)

«io premerei di mio concetto il suco
pin pienamente; . .. »
(Inf., XXXII, 4-5)

«Ob sovra tutte mal creata plebe»
(ivi, 13)

«...ondei come due becchi
cozzaro insieme, tanta ira li vinses
(ivi, 50-51)

«...ma, passeggiando tra le feste,
forte percossi il pié nel viso ad una»
(ivi, 77-78)

«Allor lo presi per la cuticagna,
e dissi: 7 El converra che tu ti nowmi,
o che capel qui su non ti rimagna’»
(ivi, 97-99)

«lo avea gia i capelli in mano avvolti,

e tratti li n’avea pin d’una ciocca,

latrando lui con li occhi in git raccolti»
(ivi, 103-105)

«Omai, diss’io, non vo’ che tu favelle,
malvagio traditor . . . »
(ivi, 109-110).

361

Frasi o espressioni simili ricorrono in tutto
il canto trentaduesimo, come ad esempio
gracidar-rana (31), muso (32), i denti in
nota di cicogna (36), ombra... fitta in ge-
latina (60), mille visi cagnazzi (70), latrar
(105, 108) ecc.

La parola di Dante & dura e aspra, i suoi
gesti sono violenti, aggressivi, vendicativi.
Per i traditori c’¢ solo punizione.
Finalmente 'opposto di Dio ¢ Lucifero; il
primo al centro dell’Empireo, il secondo, il
piu lontano, il male per eccellenza, il vinto
da Dio. Egli, che volle essere il figlio della
Luce, & costretto a stare in eterno nel cen-
tro pilt opaco della terra; & I’«imperador
del doloroso regno».

Dio, anche se bestemmiato e maledetto nel-
I'Inferno, anche se rimpianto nel Purga-
torio, & l’etemno vincitore. Il suo giudizio
ha fissato per eternitd le anime nei vari
cerchi secondo la loro colpa. Il viaggio di
Dante parte dalla Gerusalemme terrena per
giungere a quella celeste, per testimoniare
all’umanitd in peccato i segni della giusti-
zia punitiva e del trionfo eterno di Dio.
L aspirazione dell'umanitd e di Dante alla
glonia eterna & chiara: ogni cantica dante-
sca termina con I'ansia di vedere le stelle:

«e quindi uscimmo a riveder le stelle» (Inf.)
«puro e disposto a salire alle stelle» (Purg.)
«l’amor che move il sole e Ualtre stelle»

(Par.).



	"Lasciate ogni speranza, vo ch'entrate"

