Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani
Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 55 (1986)

Heft: 3

Artikel: Note alla Divina Commedia : il giudizio finale o universale
Autor: Godenzi, Giuseppe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-43174

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-43174
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GIUSEPPE GODENZI

Note alla Divina Commedia

Il giudizio finale o universale

Tema analogo a quello della ”seconda mor-
te” e obbligatorio parlando della risurre-
zione o della dannazione, & questo del giu-
dizio finale o universale. Dante riprende,
modificandole accidentalmente, le opinioni
del cristianesimo. Ma gia nel cristianesimo
primitivo le credenze ed opinioni erano di-
scordanti.

Ricordero che, nel Salmo 1,5, si pensava che
nel giudizio universale non risorgerebbero
gli empi; che solo i viventi in Cristo fos-
sero accolti nel regno celeste e che dopo
mille anni di regno celeste tutti gli uomiai
dovessero risorgere. Poiché i cristiani aspi-
ravano a godere del regno della giustizia
gia nella vita terrena, era naturale che que-
sto sogno di gloria e di beatitudine si tra-
sportasse in una seconda vita. Questa opi-
nione molto rara e incomprensibile ai giorni
nostri, non si trova in nessun modo in
Dante: Scrive ancora il Pascal !): «I giusti
dovevan quindi nisorgere e rivestire novel-
lamente la loro camne, e godere il regno
della giustizia sulla terra. A questa prima
resurrezione non dovevano prender parte
gli empii; essa era invece un privilegio dei
giusti, cui da Dio era stata promessa non
solo nel cielo, bensi -anche sulla terra la
felicita e il premio delle azioni buone. Bene
invece doveva essere universale la seconda
resurrezione, nella quale tutti gli empii ri-
prenderebbero le loro spoglie, materia ad
essi di novelli tormenti, e sarebbero poi
ricacciati alle tenebre eterne, alla seconda
loro morte».

Dante, a proposito del giudizio universale
o finale, fa osservare come dopo la risut-
rezione per il ricongiungimento dell’anima

1) PASCAL C., Le credenze d’oltretomba,
vol. II, p. 144.

col corpo, come aumentera la felicita dei
beati, cosi s’intensifichera il dolore dei dan-
nati. Parla del giudizio universale nell’In-
ferno XIII, 103-108, dove ¢ descritta la
separazione dell’anima dei suicidi dal loro
corpo anche dopo la risurrezione.

«Come altre verrem per nostre spoglie

ma non perd ch’alcuna sen rivesta,

ché non é giusto aver cio ch’om si toglie.
Qui le strascineremo, e per la mesta
selva saranno i nostri corpi appesi,
ciascun al prun de I'ombra sua molesta».

Dice sant’Agostino (De Civitate Dei, I,
XXVI): «Diciamo che nessuno deve darsi
volontario la morte, per fuggire i dolori
di questo mondo, se non vuole incappare
negli eterni»; anzi sant’Agostino continua
con una specificazione abbastanza rara: «nes-
suno deve darsi la morte per colpe altrui,
perché se queste non l'offendevano non
cominci a procurarsene egli stesso una gra-
vissimar.

Nell’episodio di Pier delle Vigne Dante se-
gue il pensiero di sant’Agostino. Il suici-
da si & tolto la vita in conseguenza del-
I'odio e dell’invidia dei baroni della corte
dell’imperatore. Ma né Pier delle Vigne né
gli altri suicidi rivestiranno il proprio cot-
po il giomo del giudizio. Dante non dice
cosa contraria al cristianesimo, al pensiero
teologico, ma la struttura morale é diversa.
Qui la morte acquista tutto il suo signifi-
cato cupo e triste. I morti strascineranno
le loro spoglie la cui ombra “molesta”
aggravera il loto tormento. Nel giorno del
giudizio, 'anima riprenderd il suo corpo
solo per riappenderlo al pruno, e veden-
dolo rimpiangerd eternamente il momento
in cui lo rifiutd togliendosi la vita. Le im-
magini qui sono superiori alle riflessioni,



e la rappresentazione di quei morti al gior-
no del giudizio, con quella foresta di ster-
pi sanguinanti, rende ancor pit “mesta”
la visione di quel regno di morti.

Il tema del giudizio fu gid toccato prece-
dentemente da Dante, nell’Inferno, VI, 97-
99:

«ciascun rivedera la trista tomba,
ripigliera sua carne e sua figura,
udira quel ch’in etterno rimbombay.

Ciascuno udra la sentenza che fissera per
leternita la sorte delle anime. La giustizia
divina si rivela in tutta la sua ampiezza
(e forse & anche la giustizia personale di
Dante) in “quell'ultima giustizia” Par.,
XXX, 45).

E ancora nel canto degli eretici:

«Tutti saran serrati
quando di losafat qui torneranno
coi corpi che la st hanno lasciati»

(Inf., X, 10-12)

I sepolcri si chiuderanno quando gli eretici
ritorneranno dalla valle di Giosafat, dopo
il giudizio universale. Farinata stesso riba-
disce il concetto che dopo il giudizio uni-
versale, tutto sara immutabile nell’eterno
(Inf., X, 106-108).

Un caso particolare, dove si rivela una certa
incoerenza parziale di Dante, & quello degli
avari e prodighi. Virgilio dice di essi:

«In etterno verranno a li due cozzi:

questi resurgeranno del sepulcro

col pugno chiuso, e questi coi crin mozzi»
(Inf., VII, 55-57)

e nel Purgatorio (XXII,46):
«Quanti risurgeran coi crini scemis.

Gli avari e i prodighi sono etennamente
puniti nell’Inferno da Dante poeta: ma il
personaggio Dante, per mettere meglio in
risalto la diversita del peccato, li rappre-
senta moralmente in due atteggiamenti dif-
ferenti: i primi risorgeranno dal sepolcro

267

col pugno chiuso, quasi ad indicare la bra-
mosia del danaro, mentre i prodighi sa-
ranno coi capelli mozzi” per mostrare che
hanno speso tutto.

Questi i concetti, i giudizi categorici, severi,
drammatici di Dante nella prima cantica,
dei dannati, che al giudizio finale non ve-
dranno cambiata nella loro essenza la con-
dizione di dannati.

Nel Purgatorio invece la speranza della bea-
titudine e la purificazione muteranno la
condizione umana al giudizio finale.

«Tu ’l sai, che non ti fu per lei amara

in Utica la morte, ove lasciasti

la vesta ch’al gran di sara si chiara»
(Purg., I, 73-75)

la vesta, ciog il corpo, nel giorno del giu-
dizio universale, risorgera luminoso per sa-
lire insieme con I’anima alla gloria celeste.
Se i peccatori dell'Inferno saranno dannati
in eterno, e dunque la loro condizione non
cambierd dopo il giudizio universale; se
quelli del Purgatorio hanno la speranza del-
la gloria eterna; cosa sara di quelli del Pa-
radiso? Scrive il poeta:

«Qui vedrai V'una e Udltra milizia

di paradiso, e 'una in quelli aspetti

che tu vedrai all’'ultima giustizia»
(Par., XXX, 43-45)

cioé vedrai la milizia umana in quell’aspetto
medesimo, in cui la vedrai nel giorno del
giudizio finale. Il tempo umano & cosli ridi-
mensionato sul piano dell’eternitd, in cui
avviene il rovesciamento delle apparenti
glorie umane e Dio & il solo giusto e vero
giudice. Il terminare i suoi esami con san
Giovanni, e sulla carita, e il rievocare I’A-
pocalisse segna quasi una speranza escato-
logica nel giudizio finale dell'umanita in-
tera. Nel Paradiso, anima e corpo si ricon-
giungeranno nel giorno del giudizio finale,
per dimostrarci con maggior evidenza che
il corpo, la carne, la terra, che ha condizio-
nato il destino dell’anima, & chiamata alla
gloria finale.



268

PER QUALI PERSONAGGI
O CATEGORIE DI PERSONE
DANTE PARLA DI MORTE

Il problema, preso in senso lato, darebbe
origine ad una specie di «Itinerarium men-
tis in Deum», cioé ad un esame generale e
particolare della Divina Commedia, perché
si tratta sempre di morti, siano essi dannati
o glorificati. Non esamineremo quindi tutti
i casi e neppure il perché della morte ¢
della pena, tesi che rientra nella legge del
contrappasso ¢ non necessariamente nel no-
stro tema. Vedremo invece dove Dante par-
la della morte ed esamineremo alcuni passi
in oui il «morto» di Dante rievoca il suo
passaggio da questa all’altra vita, riman-
dando al capitolo «il punto di morte» i casi
particolari.

Anzitutto si deve notare che, come morte
e vita sono in opposizione, cosi Paradiso e
Inferno sono pure sinonimi di vita e morte.
Nel Paradiso c¢’¢ solo vita, e vita eterna;
se si parla di morte & solo in riferimento
alla terra, ai mortali e alle loro opere:

«Le vostre cose tutte hanno lor mortes

(Par., XVI, 79)
oppure riferito a Cristo:

«la morte ch’el sostenne perch’io viva»

(Par., XXVI, 59).
Dante parla della morte in generale:

«Del viver ch’é un correre alla morte»

(Purg., XXXIII, 54).

Tutti coloro che sono stati privi della gra-
zia di Dio, sono dannati all’Inferno:

«quelli che moion nell’ira di Dio
tutti convegnon qui d’ogni paese»
(Inf., III, 122-123).

La prima cantica & per antonomasia «/o re-
gno della morta gente» (Inf., VIII, 85)
e solo in Inferno si trovano i «wveri morti»
(Purg., XXIII, 122), ciog¢ i dannati, che
sono morti spiritualmente.

Il contrasto tra Dante, personaggio vivo,

e i morti dell’Inferno & reso sempre puu
evidente:

«tu che, spirando, vai veggendo i morti»
(Inf., XXVIII, 131),

quelli che non godranno mai della vera
vita celeste (Purg., XXX, 139).

Nel regno della glonia il pellegrino incontra
solo beati, quelli che vivono essenzialmente
la loro "seconda vita”. Alcuni di essi era-
no creduti perduti, in terra, ma il giudizio
di Dio & ben diverso dall'umano. Occorre
prudenza nei giudizi umani; nessuno pud
prevedere il destino dell’anima umana, dato
che spesso colui che sembrava salvarsi, alla
fine & caduto, mentre chi sembrava perdu-
to, si & salvato. Basti pensare a Manfredi
o a Buonconte da Montefeltro, nel Purga-
torio, o a Salomone stesso, in Paradiso:

«Non sian le genti, ancor, troppo sicure
a giudicar...» (Par., XIII, 129-130)

¢ il pensiero di Salomone stesso nel libro
della Sapienza, IX, 13-14:

«Quis enim hominum poterit scire consilivimn
[Dei?

aut quis poterit cogitare quid velit Deus?

Cogitationes enim mortalium timidae,

et incertae providentiae nostrae».

L’'uomo non giudichi della salvezza o delia
dannazione di alcuno. Chi pud scrutare in-
fatti negli abissi del consiglio divino? Si
salveranno uomini stimati non buoni e sa-
ranno dannati altri, stimati ed ammirati
per la loro apparente religiosita e pieta.
E a provatrlo, il poeta porta due esempi,
quello del pruno, che fiorisce in primavera
dopo un inverno rigido, e quell’altro della
nave che va diritta, ma che & colpita dalla
tempesta e va a fondo: il male dunque pud
risolversi in bene (il pruno secco che a
primavera fiorisce) e il bene in male (la
nave che va a fondo).

Vediamo ora pitt da vicino alcuni casi in
cui Dante rievoca la morte o in cui il dan-
nato stesso, € sono i momenti pill evi-
denti, panla della sua morte.



Nel canto terzo sono posti i vili, gli ignavi,
che sono esdlusi persino nel ricordo. Caron-
te gli dice:

«partiti da cotesti che son morti»

(Inf., III, 89).

Niente furono in vita, niente saranno dopo
morte. Sono cosi insignificanti, che Dante
non li nomina neppure, ma la condanna
morale & ancor maggiore, perché Dante
vuole che la misericordia e la giustizia di
Dio 1i escluda sia dal cielo, sia dall’inferno.
In quel comune destino di morte che ha
seguito la vicenda d’amore dei lussuriosi,
s’inserisce anche la tragedia di Francesca e
Paolo: «Amor condusse noi ad una morte»
(Inf., V, 106). E’ pur vero che, tra i dan-
nati, i lussuriosi tengono il luogo meno
basso, perché tra gli istinti umani il piu
irresistibile & 1’amore e quindi & piu scu-
sabile chi ne abusa. Nell’episodio di Fran-
cesca, I’Amore come mezzo di salvezza, sca-
la a Dio, ¢ diventato amore che conduce
alla monte, amore che turba il rapporto
dell’armonia cosmica tra il creatore e la
creatura. La giustizia di Dante & rivolta
a punire il male, e per questo Francesca
¢ dannata, ma riconosce anche il bene;
molto pud e deve essete perdonato a chi
ha molto amato.

Dalla stessa passione amorosa furono tra-
volte altre anime; oltre a Cleopatra e Di-
done che si uccisero, Dante cita Achille e
Tristano, Semiramide, Elena e Paride.

Il sentimento della morte & pili intenso a
mano a mano che il pellegrino discende nei
cerchi infernali, benché 1’ordinamento del
poeta non corrisponda a quel formalismo
astratto dei teologi e dei moralisti. La con-
danna di Dante quindi non & sempre con-
forme alla dottrina cristiana. Per i teologi
le colpe restano concetti astratti, limitati
solo dal contrario, ugualmente astratto, le
note «intentiones secundae». Invece i pec-
cati dell’inferno dantesco sono identificati
con i peccatori, con la loro concreta ed
umana fisionomia; i peccatoni, che hanno
peccato come peccano gli uomini sulla ter-
ra, destano sdegno e compassione, pietd ed

269

orrore. Leggendo la Divina Commedia si
prova pure una umana commozione per
questa «morta gente»; cid che non si pud
provare leggendo gli aridi trattati di mo-
rale teologica.

Pier della Vigna «credendo col morir fug-
gir disdegno» (Inf., XIII, 71) si condannd
eternamente, attird su di sé, come del resto
tutti i suicidi, I'ira di Dio. I suicidi sono
i soli che al giomo del giudizio non ri-
prenderanno il loro conpo, perché se lo tol-
sero volontariamente. E’ cosa ovvia nella
dottrina cristiana che il suicidio sia un
abbreviamento della vita corporea, e non
una distruzione di sé, e questo in funzione
della natura umana composta di una parte
immortale, I’anima, e di una parte mate-
ridle, il conpo. Dio solo & il padrone della
vita dell'uomo, e il disporne corrisponde
a usurpare un diritto di Dio. Ecco perché
anche la condanna di Dante si fa qui piu
severa, intransigente, a tale punto, da pri-
vanli nella ”’seconda morte” del loro corpo,
dello strumento con cui l'anima agl n=l
bene e mel male. Ed & anche qui che il
poeta patla délla “seconda morte” in quel
verso «Or accorri, accorri, morte» (Inf.
XIII, 118), poiché gli scialacquatori desi-
dererebbero 'annullamento totale, pur sa-
pendo che non & possibile.

Tra 1 wiolenti contro Dio ¢’¢ Capaneo, la
cui frase epigrammatica «Qual io fui vivo,
tal son morto» (Inf., XIV, 51) riassume
bene la sua vita dlinflessibile bestemmia-
tore. La morte non risparmia nessuno, nep-
pure il notaio Brunetto Latini, sebbene
Pincontro col maestro sia cordiale. Forte
risuona invece il termine morte contro i
papi simoniaci, corrotti, che sono la causa
dell’apparente trionfo dei malvagi; per que-
sto anzi essi hanno l’aureola ai piedi an-
ziché al capo. Il rovesciamento dei valori
morali, che essi operatono in vita, nell’a-
mare 1 beni mondani e la ricchezza, ora
¢ eternamente rappresentato dal loro ro-
vesciamento fisico, e wvorrebbero differire
la morte.



270

«lo stava come ’l frate che confessa

lo perfido assessin, che poi ch’é fitto,

richiama lui, per che la morte cessa»
(Inf., XIX, 49-51).

La simonia ¢ un peccato troppo empio e
scandaloso: ecco il perché del tono dell’in-
vettiva del poeta, invettiva che prende qua-
si la forma di una predica, di un sermone,
paragonabile a quélli che i papi fecero in
vita:

«E se non fosse ch’ancor lo mi vieta
la reverenza delle somme chiavi

io userei parole ancor pii gravi;

ché la vostra avarizia il mondo attrista,
cdlcando i buoni e sollevando i pravi»

(Inf., XIX, 100-105)

«Fatto v'avete Dio d’oro e d’argento»
(Inf., XIX, 112).

E wuole che lo si sappia:

«Or convien che per voi suoni la tromba»
(Inf., XIX, 5)

la tromba che i banditori comunali usavano
sulle piazze per comunicare le condanne e
i nomi dei condannati; quella stessa che
simboleggia 1’angelica tromba del giudizio
universale, dove i buoni saranno separati
dai rei. La morte, la condanna & per essi
irrevocabile e oltremodo severa. Dante,
semplice laico, diventa il confessore del
papa. Cosa strana, ma vera, laggili, nel-
I'ottavo cerchio, la gerarchia & capovolta.
Forse in nessun’altra parte, come qui, i
dannati mettono essi stessi in rilievo la
gravitd della propria cdlpa.

Dante parla ancora di morte a proposito
di Ulisse, tra i consiglieri fraudolenti, ma
solo ”en passant”. Egli infatti non & di-
rettamente colpevole; & T'uomo pagano, in-
telligente, astuto, che non poté approdare
al Purgatorio, perché a ui vietato; egli
non conosceva ancora quella “virtus” cri-
stiana, quel senso del limite umano. C’e
infatti nell’impresa di Ulisse il segno della
grandezza e nel medesimo tempo dell’in-
sufficienza della natura umana, dell’uma-

nita tutta, priva del soccorso della rivela-
zione.

Pitt meritevole di morte e di condanna &
invece Guido da Montefeltro, il quale sa-
peva bene cosa fosse peccato e che cosa
fosse pentimento, ma non ebbe il coraggio,
la forza morale di resistere alla tentazione.
E il suo ipeccato ¢ ancor pilt grave per il
fatto di essetsi convertito e fatto frate fran-
cescano.

Siamo ormai quasi al termine del viaggio
infernale; Dante trova i seminatori di di-
scordie, tra i quali, Geri del Bello, per il
quale «la violewta morte» non & stata an-
cora vendicata; morte violenta causata dal-
Puccisione; ma il suo peccato & cosi grave
da non lasciar posto all’indulgenza. Caso
analogo ¢ quello di Griffolino d’Arezzn,
falsificatore di metalli. Ma il canto dove
pilt spesso risuona la parola “morte” & il
trentatreesimo dell’Inferno, il canto dei tra-
ditori. Quel «poscia morto» (v. 18) che
richiama «come la morte mia fu cruda»
(v. 20) e che rinvia ai figli del conte Ugo-
lino: «guivi mori» (70) e gli altri pure
«poi che fur morti» (74) rivelano un cerro
senso di disperazione. Scrive il De Sanctis:
«Forse (il conte Ugolino) invoca la morte,
e si lamenta che il dolore non basti ad uc-
ciderlo, e deve attendere la morte lenta
della fame».

Cosi Frate Alberigo riassume tutta la dram-
maticitd di quei morti che, dannati nelle
pene dell’Inferno, hanno, pare, lasciato in
terra il loro compo:

«sappie che, tosto che I'anima trade
come fec’io, il corpo suo I'é tolro
da un demonio, che poscia il governa
mentre che ’l tempo suo tutto sia volto.

Ella ruina in si fatta cisterna;
e forse pare ancor lo corpo suso
de 'ombra che di qua dietro mi verna.

Tu ’l dei saper, se tu vienm pur mo giuso»

(Inf., XXXIII, 129-136).

Diverso & il significato di morte nella se-

conda cantica. Le anime sono qui distri-
buite secondo le lloro tendenze peccaminose



e devono espiare in ogni cornice una spe-
cifica tendenza a quel peccato, fino alla
completa purificazione. Parlare di morte
non significa dunque condannare eterna-
mente le anime di quei peccatori, poiché
in esse c’¢ la speranza del cielo. La reden-
zione di Cristo & anche per essi arra di
salvezza. Dante parla di morte specialmen-
te in sei casi, e in tutti i casi si tratta di
persone concrete e non di categorie di per-
sone come sovente appare nell’Inferno. Si
tratta poi di mornte violenta, ma che & stata
preceduta da una conversione, da un ri-
morso, da un pentimento, anche se non
pubblico. «La violenta mortes di Geri del
Bello (Inf., XXIX, 31) non ha perdono,
ma solo vendetta; la condanna & quindi ine-
sorabile e irrevocabile. Nel Purgatorio in-
vece la tematica della morte riveste il ca-
rattere 'di comunione dei santi, della dot-
trina del Corpo mistico, che vuole che !
cristiani in terra, possano affrettare con le
preghiere la fine della sofferenza dei pur-
ganti.

Nell’Antipurgatorio troviamo Catone; subi-
to i si domanda come mai questo suicida
si trovi in Purgatorio e non nel settimo
cerchio dell’Inferno. Dante attribuisce a
personaggi del mondo antico valori esem-
plari di virth umane e naturali, che in cer-
to senso sono -anticipazione delle virtu cri-
stiane. Catone fu in terra T'uomo del do-
vere, della libertd politica; ora & qui il
simbolo della liberta dell’anima. Il poeta
attribuisce dunque a Catone la funzione di
testimoniare col suo sacrificio 1’amore della
libertd. Scrive infatti mel «De Monarchia»,
II, v. 15: «accedit et illud inenarrabile
sacrifitium vere liberatis tutoris Marci Ca-
tonis... (Cato) wut mundo libertatis accen-
deret, quanti libertas esset ostendit dum
e vita liber decedere maluit quam sine li-
bertate manere in illa»; si aggiunga 1'inef-
fabile sacrificio di quel veramente severis-
simo tutore della libertd, Marco Catone ..
(che), per infiammare il mondo dell’amore
per la libertd, mostrd quanto grande fosse
il suo valore, poiché preferi privarsi libe-
ramente della vita piuttosto che vivere sen-

271

za libertd. Lo stesso concetto & ripreso da
Dante nel «Convivio», IV, v. 16: «O sa-
cratissimo petto di Catone, chi presumera
di te pariare?». E ancora nel «Convivios,
IV, VI, 10 e IV, XXVIL, 3. E’ qui giustifi-
cata la viva simpatia di Dante per il pagano
Catone, e proprio per il suo atto decisivo ed
eroico in nome della liberta. E non va di-
menticato che Dante stesso, al dire della
sua guida,

«liberta va cercando, ch’é si cara»

(Purg., I, 71)
cio¢ la libertd morale dell’anima, la libe-
razione dal peccato, dalle tentazioni uma-
ne; & insomma quell’esercizio del libero ar-
bitrio che include anche la liberta politica
per cui si uccise Catone. In quel suicidio
Dante non vede certo un peccato di vio-
lenza, come nell’Infenno, ma Tesempio di
un sacrificio supremo per accendere 1'uma-
nita all’amore della libenta, come si & espres-
so nel «De Monarchia».

«Noi fummo tutti gia per forza morti»
(Purg., V, 52)

fummo ciog uccisi, assassinati violentemen-
te. Sono Jacopo del Cassero, Buonconte da
Montefeltro, Pia dei Tolomei e Benincasa,
che dalle braccia «fiere di Ghin di Tacco
ebbe la morte» (VI, 14). Il tema della
morte, della separazione dell’anima dal cor-
po, & condizione, premessa psicologica “’sine
qua non” per un’ansiosa attesa di espia-
zione e di purificazione. Per gli uni la mor-
te si identifica con la battaglia, per Pia si
identifica con l’amore; ma per tutti ¢’¢ sta-
to il pentimento in punto di morte e sono
salvi. Essi sono morti in stato di grazia e
Dante li chiama in maniera molto delicata
e cortese «spiriti ben nati» (V, 60), e non
«morta gente» come aveva detto dei dan-
nati.

La “morte” & trasformata, & divenuta mi-
steriosa:

«Siena mi fe’, disfecemi Maremma:
salsi colui che ’nnanellata pria
disposando m’avea con la sua gemmar

(Purg., V, 134-136).



272

L’anima della Pia & salva; non occorre piu
inveire contro 1’uccisore, che, del resto, non
¢ neppure nominato. Dante poeta ha vo-
luto sublimare questa monte in un alone
di malinconia soave; la wvita & distrutta
dalla morte «Siena mi fe’, disfecemi Ma-
remma», ma il passo & talmente breve che,
pitt che la morte, ¢’¢ in questi versi, un
soffuso senso di tristezza, c’&¢ un ricordo
e nulla pitt. Sono versi in cui il poeta sa va-
lorizzare liricamente il pensiero della morte.
E pentiti sono morti anche: Filippo terzo,
re di Francia (VII, 105), Umberto Aldo-
brandesco (XI, 65) e Provenzan Salvani
(XI, 125). L’umilta e Pamore delle anime
purganti ¢ segno della raggiunta solidarieta
e carita loristiana, di oui diventano sempre
pitt degne. Le anime del Purgatorio sono
per Dante «spiriti eletti» (Purg., 111, 73)
ed «eletti di Dio» (Purg., XIX, 76), cio¢
anime morte in grazia e chiamate ad essere
un giorno salve in Paradiso. La purifica-
zione, 1'attesa della salvezza eterna, del pa-
radiso, smorza anche certi momenti dram-
matici del Purgatorio e ridimensiona nella
speranza dell’eterno ’angoscia e la dispe-
razione del vivere umano.

Nella terza cantica, tre sono i casi parti-
colari in cui & rievocata la morte; accanto
a San Francesco, di oui & narrata breve-
mente la vita e il ritorno dell’anima «al suo
regno» (Par., XI, 100-117), Traiano e Ri-
feo che,

«De’ corpi suoi non wuscir, come credi,

gentili, ma cristiani, in ferma fede

quel de’ passuri e quel de’ passi piedi»
(Par., XX, 103-105).

Al centro poi il trisavalo Cacciaguida narra
a Dante come fu

«disviluppato dal mondo fallace,
lo cui amor molt’anime deturpar;

e come venne «dal martiro a questa pace»,
alla pace eterna del paradiso.

La morte rievocata in questi tre esempi ¢
puramente quella fisica, la “’prima morte”,
perché la ”seconda” non pud nulla su di
essi. I sensi filosofico-teologico e anche mo-

rale rimangono quelli comuni; solo la mor-
te poetica rende pili sublime e universale
il senso di tristezza che avvolge 'umanita
dl passaggio da questa all’altra vita.

IL PUNTO DELLA MORTE

Il bene € il male esistono almeno da quan-
do esiste la nozione di paradiso e inferno;
coloro che agiscono in vista del Bene, sa-
ranno eternamente premiati nella “’seconda
vita”’; coloro che hanno agito male, saran-
no puniti con la dannazione eterna. Ma,
mentre 'uomo & in vita, per propria vo-
lontd e per grazia di Dio, pud pentirsi del
proprio peccato, del male, ed evitare 1'in-
ferno. La morte pud essere ed & per il cri-
stiano una specie di privilegio, in quanto
in quel punto I'vomo vede il proprio pec-
cato e pud pentirsi espianddlo in purgatorio.
Gli antichi nostri poeti, Uguccione da Lodi,
Giacomino da Verona e Bonvesin da Riva
non fanno menzione del purgatorio; & fa-
cile capirlo: la chiesa, allora, voleva rag-
giungere la convensione del peccatore o col
terrore delle pene infernali o con le lusin-
ghe dei premi etemi. La concezione dan-
tesca collima con la dottrina cattolica e in
particolare con quanto scrive san Tomma-
so, Summa theol., I-II, q. 87, a. 7, diffe-
renziando cioé nel peccato l’atto colpevole
e la maochia o linclinazione che ne con-
segue. Ci troviamo essenzialmente quindi
nel Purgatorio dantesco, in cui la morte
violenta, repentina, improvvisa, ¢ stata pre-
ceduta da un pentimento, da una conver-
sione. Sono anime che si affollano attorno
a Dante, pregandolo di ricordarle tra i vivi.
Esse stesse palesano il modo come sono
morte:

«Noi fummo tutti gia per forza morti,
e peccatori infino all’ultima ora:
quivi lume del ciel ne fece accorti,

si che, pentendo e perdonando, fora

di vita uscimmo a Dio pacificati,

che del disio di sé veder n’accora»
(Purg., V, 52-57).



Sono le anime di coloro che morirono di
morte violenta e si pentirono all’ultimo
momento della loro vita; mettono infatti
in risalto dapprima il loro genere di morte,
poi confessano la loro responsabilita di
peocatori, per esaltare infine Dio, che con
la sua grazia, li ha salvati. Sono soprattutto
uomini d’armi, quali Jacopo del Cassero
e Buonconte da Montefeltro.

Il «caddi» di Jacopo (v. 83) & lo stesso
«caddi» di Buonconte (v. 102). Per i due
guerrieri infatti il morire fu un «cadere»
in campo di battaglia. E indubbiamente il
motivo centrale sta nella lotta tra il bene
e il male, tra I’angelo e il diavolo. Que-
st’ultimo non riesce a capire come una
«lagrimetta» di vero pentimento possa ri-
solvere in salvezza eterna una vita trascorsa
nel peccato. Il poeta ha voluto qui, che,
all’odio degli uomini, scatenati nella furia
della battaglia, seguisse quello del demonio.
Buonconte «cadde» e in quel momento
comprese la vanitd dell’odio umano e 1’as-
surditd della guerra, della vendetta. Il pe:-
dono divino trionfa su tanta violenza.
Ma quale differenza tra la morte del figlio
e quella del padre! Dante ricorda Guido
da Montefeltro gid nel Convivio quando
dice che il rendersi a Dio mella vecchiaia
& una necessita universdle. «Rendesi dun-
que a Dio la nobile anima in questa etd,
e attende la fine di questa vita con molto
desiderio... o miseri e vili che con le vele
alte correte a questo porto: e la dove do-
vreste riposare, per lo impeto del wvento
rompete, e perdete voi medesimi la dove
tanto camminato avete! Certo il cavaliere
Lancillotto non volle entrare con le vele
alte né il nobilissimo nostro latino Guido
Montefeltrano. Bene questi nobili calarono
le vele delle mondane operazioni ché nella
loro lunga eta a religione si rendero, ogni
mondano diletto e opera diponendo» (Conv.,
IV, XXVIII).

Tuttavia il Guido del Convivio & ben di-
verso da quello della Commedia. «La noti-
zia, scrive il Sapegno, che a Dante dovette
pervenire pitt tardi, che Guido non aveva
perseverato nel suo senile ravvedimento,

273

viene a capovolgere qui la prospettiva del
giudizio; e questa mutata prospettiva si
riflette, con luce sinistra, nel modo stesso
di valutare il proposito della conversione,
la quale non ha giovato proprio perché
non trasformava radicalmente la natura del
veochio uomo d’armi ed era stata intrapre-
sa essa stessa nello spirito di calcolo...».
Dice infatti Dante facendo parlare Guido
stesso:
«lo fui wom d’arme, e poi fui cordigliero,
credendomi, si cinto, fare ammenda;
e certo il creder mio venia intero,
se non fosse il gran prete, a cui mal
[prenda!,
che mi rimise nelle prime colpe;

e come e quare, voglio che m’intenda.
Mentre ch’io forma fui d’ossa e di polpe
che la madre mi dié, I'opere mie
non furon leonine, ma di volpe.

Li accorgimenti e le coperte vie

io seppi tutte, e si menai lor arte,

ch’al fine della terra il suono uscie.
Quando mi vidi giunto in quella parte
di mia etade ove ciascun dovrebbe
calar le vele e raccoglier le sarte,

cio che pria mi piacea, allor m’increbbe,
e pentuto e confesso mi rendei;
ahi miser lasso! e giovato sarebbe.

Lo principe de’ novi Farisei,

domandomm consiglio, e io tacetti
perché le sue parole parver ebbre.
E’ poi ridisse: “Tuo cuor non sospettt;
finor tassolvo, e tu m’insegna fare
s3 come Penestrino in terra getti.

Lo ciel poss’io serrare e diserrare,
come tu sai; perd son due le chiavi
che I mio antecessor non ebbe care”.

Allor mi pinser li argomenti gravi
la "ve ’l tacer mi fu avviso il peggio,
e dissi: ”Padre, da che tu mi lavi



274

di quel peccato ov’io mo cader deggio
lunga promessa con Uattender corto
ti fara triunfar nell’alto seggio”.

Francesco venne poi, com’io fu’ morto
per me; ma un de’ meri cherubini
li disse: ”"Non portar: non mi far torto.

Venir sen dee ginv tra’ miei meschini
perché diede il consiglio frodolente,
dal quale in qua stato li sono &’ crini;

ch’assolver non si pud chi non si pente,
né pentére e volere insieme puossi
per la contradizion che nol consente”.

Ob me dolente! come mi riscossi
quando mi prese dicendomi: ’Forse
tu non pensavi ch’io loico fossi!”»

(Inf., XXVII, 67-123).

Il contrasto tra l'angelo e il demonio per
'anima di Buonconte, rappresentato nel
canto V del Purgatorio:

«Io diro vero e tu ’l ridi tra’ vivi:
Uangel di Dio mi prese, e quel d’inferzo
gridava: O tu del ciel, perché mi privi?

Tu te ne porti di costui I’etterno

per una lacrimetta che 'l mi toglie;

ma io faro dell’altro altro governo!”’»
(Purg., V, 103-108).

Su quel cadavere solitario avviene una con-
tesa, come nel caso del padre, fra un an-
gelo e un demonio. Ma ora & I’angelo e
non il demonio che porta I'anima verso
I’eterna pace.

Come nell’Inferno Dante sottolinea 1’inii-
tilita di un lungo periodo di penitenza d:-
strutto da un solo peccato senza pentimen-
to, cosi nel Purgastono ribadisce la forza
di un istante di pentimento, capace di re-
dimere un'intera esistenza di peccati. In
tutta la Divina Commedia soltanto in que-
sti due episodi forze diaboliche e celesti
si contendono le anime al momento della
morte. ,

Come prova ddlla conversione di Buonconte
Dante introduce nei tempi una situazione
diversa e rapida:

«Io fui da Montefeltro, io son Bonconte»,

dove l'assenza di congiunzioni mostra af
punto la rapiditd, e il passaggio dal “fui’
al ”son” la situazione diversa. Nell’episo-
dio di Guido invece non ¢’¢ cambiamento
di situazione.

«lo tui wom d’arme, e poifuicordigliero (67)
Mentre ch’io forma fui d’ossa e di polpe (73)

non furon leonine, ma di volpe (75)
Popere mie

Li accorgimenti e le coperte vie

i0 seppi tutte, e si menai lor arte (76-77)

Quando mi vidi giunto in quella parte (79)

e pentito e confesso mi rendei (83)
domandommi consiglio, e io tacetti  (98)
e dissi: ”Padre, da che tu mi lavi (108)

Francesco venne poi, com’io fu’ morto (112)

Oltre all'uso dei tempi che non cambia si-
tuazione, le congiunzioni e I’avverbio ”poi”
confermezno sempre di pitt Guido nel suo
ongoglio, nel suo calcolo ambizioso.

Per Pia de’ Tolomei il poeta dice: «Siena
i fo'; disfecemi Maremmas: i due luoghi
c'o¢ ddlla nascita e della morte, ben indi-
vwduati dai verbi, l'uno «fe’» significante
la vita, il nascere, I’altro indicante la morte.
Tra i due estremi della vita umana un bre-
vissimo accenno all’amore, al fidanzamento
e al matrimonio:

«salsi colui che ’nnanellata pria
disposando m’avea con la sua gemmas

(Purg., V, 135-136).

Non c’¢ scatto violento, ma perdono, amo-
re; persino la mano dell’uccisore & velata
in quella mano che le diede ’anéllo. Jacopo,
Buonconte e Pia sono tre vittime delle ven-
dette pubbliche e private e tre esempi di
pentimento e di perdcno.

Un lungo discorso si dovrebbe fare qui
sulla preghiera e sulle indulgenze, come mez-
zi di aiuto spirituale per le anime purganti.
Accenniamo tuttavia brevemente al proble-
ma, poiché & necessario per comprendere
come mai le anime del Purgatorio invitino



Dante a nicordarfle ndl mondo dei vivi. Do-
manda il poeta a Virgilio:

«...El par che tu mi nieghi,
o luce mia, espresso in alcun testo
che decreto del cielo orazion pieghi;

e questa gente prega pur di questo:
sarebbe dunque loro speme vana,

I

o non m’é 'l detto tuo ben manifesto?»
(Purg., VI, 28-33).

Scrive san Tommaso, Summa theol., III,
q. 14, a. 1: «Unus pro peccato alterius sa-
tisfacit, dum poenam pro peccato alterius
debitum suscepit. Non enim esset efficax
satisfactio, nisi ex charitate procederet».
Dante vuol dimostrare 1efficacia della pre-
ghiera cristiana; nei pochi versi, infatti, in
cui parla del problema, il termine ricorre
ben cinque volte: «pregar» e «prieghi»
(v. 26), «prega» (v. 31), «pregar» (v. 41)
e «priegoy» (v. 42); ai quali si deve ag-
giungere «orazion» (v. 30): tutti termini
che sottolineano !'insistenza ansiosa delle
anime nel richiedere i suffragi.

Gia nell’incontro con Belacqua, quest’ulti-
mo arguisce:

«Prima convien che tanto il ciel m’aggiri

di fuor da essa, quanto fece in vita,

per ch’io 'ndugiai al fine i buon sospiri,
se orazione in prima non m'aita
che surga st di cuor che in grazia vive;
Paltra che val, che ’n ciel non é udita?»

(Purg., IV, 130-135),

concetto che viene ripreso da Dante quan-
do s’indirizza a Oderisi parlando di Pro-
venzan Salvani: «se buona orazion lui non
aita» (Purg., XI, 130). Secondo il dogma
cattolico, le preghiere dei viventi, che sia-
no in grazia di Dio, abbreviano I’espia-
zione dei purganti. Il tema & ampliamente
trattato da san Tommaso, Summa th., Suppl.,
e in modo particolare alla q. 71 a. 6:
«Utrum mffragza prosint - existentibus in
purgatorio», e ripreso da Dante in pil passi

275

..se tal decreto -

pzu corto per buon przegbz non diventa»
(Purg., III, 140-141)
«ché qui per quei di la molto s’avanza»
(Purg., III, 145)
«quell ombra che pregar pur ch’altri prieghi,

si che s’avacci lor divenir sante»
(Pumg VI, 26- 2:)

Il problema torna ancora, allorché Dante
incontra Sapia: :

«Pace volli con Dio in su lo stremo
della mia vita; ed ancor non sarebbe
lo mio dover per penitenza scemo,
se ci0 non fosse, ch’a memoria n'ebbe
Pier Pettinaio in sue sante oraziont,
a cui di me per caritate increbbes
(Purg., XIII, 124-129).

Sapia si preocoupa solo della carita del pros-
simo, che preghera per la salvezza della sua
anima. Si & riconciliata con Dio solo «i#
su lo stremo della vita», ma il suo peccato
di vanitd non & che un triste ricordo. Le
anime sono ormai al di sopra di ogni distin-
zione umana, sono cittadine di una stessa
citta.

«QO frate mio, ciascuna ¢ cittadina

d’una vera cittar (Purg., XIII, 94- 95)

dice Sapia a Dante. Sono le paro'le di san
Paolo nella lettera agli Ebrei, XIII, 14:
«Non enim babemus hic manentem civita-
tem, sed futuram inquirimus». Le anime
sono ormai nella cittd di Dio; nella Geru-
salemme celeste, sono cittadine di una vera
cittd. La loro espiazione & affrettata, come
sempre, dalle preghiere dei viventi. Anche
a Forese Donati le preci e il pianto della
sua Nella, da lui tanto amata in terra, pro-
curano quasi una gioia nell’espiazione.

Il tema del Purgatorio & appunto quello
del pentimento, che, iniziatosi in terra, an-
che se brewsmmamente in punto di morte,
prosegue nell’ aldila come aspirazione al di-
vino. Gia all’inizio, Manfredi afferma: -

«Poscia ch’io ebbi rotta la persona
di due punte mortali, io mi rendei,
piangendo, a quei che volontier perdona.



276

Orribil furom li peccati miei;

ma la bonta infinita ha si gran braccia,

che prende cio che si rivolge a lei»
(Purg., III, 118-123).

Dante contrappone i diritti della chiesa,
come istituzione - giuridica, a quelli della
misericordia divina. La chiesa aveva il di-
ritto di infliggere la scomunica, esdludendo
in tal modo il battezzato dalla comunione
dei fedeli. Ma il fedele aveva I’obbligo
morale di farsi assolvere, se no era contu-
mace. Manfredi, pur perdonato da Dio per
il suo sincero pentimento, porta con sé in
Purgatorio la. colpa di essere stato contu-
mace. L’indulgenza e la preghiera possono
perd abbreviare il temipo di purificazione.
I problemi teologici delle indulgenze, della
scomunica, dei suffragi non sono visti nella
veste teologica polemizzante, ma sono poe-
ticamente trasformati.

«Orribil furon li peccati miei», ma «la bon-
ta infinita» di «quei che volontier perdonas,

conferma la veritd consolatrice del penti-
mento anche in punto di morte, come af-
ferma Manfredi; esalta ’eterno amore c¢
condanna gli uomini: '

«Per lor maledizion si non si perde,

che non possa tornar, Petterno amore,

mentre che la speranza ba fior del verdex»
' ~ (Purg., III, 133-135).

Finché ¢’ vita e possibilitd di pentirsi, la
grazia di Dio non si perde, malgrado le
maledizioni degli uomini.

LA PAURA
NELLA DIVINA COMMEDIA

Dante sovente dichiara nell’Inferno la sua
paura; alle volte essa rimane pero allo stato
di semplice dichiarazione. Qualche volta &
il tremito e il pallore della carne, quindi
fisiologica, come la paura nella scena del
valo di Gerione (canto XVII); qui & sem-

plice sgomento fisico del wvuoto, & il timore
di una nuovissima esperienza, quella del
volo. Nella scena dei giganti, la paura di
Dante & pura logica conseguenza della spro-
porzione, del senso della forza dei giganti,
che destd paura anche in terra. E paura
fisica ¢ pure quella che si rifa al linguag-
gio biblico; le visioni e i suoni sono ma-
teria di timore: «wun fracasso d’un suon,
pien di spavento» (Inf., IX, 65), che ri-
chiama il «sonitus terroris semper in auri-
bus illis» (Giobbe, XV, 21); oppure:

«Gia mi sentia tutti arvicciar li peli
della paura...» (Inf., XXIII, 19-20)
(«inborruerunt pili carnis meae», Giobbe,

IV, 15).

Il timore perd pud avere non solo questo
significato reale di paura fisica, ma anche
quello figurato di angoscia della morte del-
’anima, come nel canto primo dell’Inferno
(versi 6, 15, 19, 44, 53).

Nel Purgatorio & piuttosto la paura del cat-
tolico credente, che ancora sulla terra si
raffigura in forma concreta il fuoco del pur-
gatorio, dove I’anima sard purificata.

Se diamo un rapido sguardo al terminz
«paura», questo ricorre 30 volte nel poe-
ma (10x3) di cui 18 volte nell’Inferno
(6x3), 9 nel Purgatorio (3x3) e solo 3 vol-
te nel Paradiso (1x3). E’ ovvio che Dante,
inoltrandosi nellla «selva selvaggia» abbia
avuto paura delle fiere e poi dei demoni
e dei giganti della voragine infernale; il
suo timore non & solo paura fisica, ma &
paura del peccato e delle sue conseguenze
morali. Uscito «a riveder le stelle», comin-
cia nel Purgatorio quella lenta purificazione
dalle colpe; & dunque logico che la paura
ceda il posto ad una certa speranza di vita
eterna. Quando infatti sard «puro e di-
sposto a salire alle stelle» non vi sard pil
ombra di timore in lui; il termine infatti
nicorre tre sole volte nella terza cantica;
la prima volta & riferito ad un caso par-



ticolare storico; il secondo caso & generico,
universale; [ultimo,

«quella medesma voce che paura
tolta m’avea del subito abbarbaglio»

(Par., XXVI, 19-20)

¢ confortante, poiché & la voce di san Gio-
vanni, che interroghera Dante sulla carita,
e quindi riconforta il pellegrino a non spa-
ventarsi.

1. paura

1.1 in senso attivo: cosa che fa paura,
che atterrisce

Inf. 1,53
X, 13
XXXI, 95
Par. XI, 69

1.2 senso passivo, spavento che si pro-
va trovandosi in pericolo
Inf. 1, 6, 15, 19, 44

II, 63
VII, 7
XVI, 50
XVII, 106
XXI, 27
XXIII, 12, 20
XXVIII, 113
XXXI, 39
XXXIV, 10, 123
Purg. II, 127
ITI, 19
IX, 65
XIIT, 136
XXI, 118
XXII, 90
XXIX, 141
XXX, 45
XXX, 13
Par. XXVI, 19

1.3 preoccupazione

Par. XV, 103

277

. pauroso = che fa paura, incute paura

(senso attivo)

Inf. II, 90

. pavento = timore, paura

Inf. XXIII, 22

. paventare — temere, aver paura, essere

sotto 1’incubo del timore
Inf. 1V, 17
XXI, 133

. tema = paura, timore

Inf. TI, 49
T11, 126
IV, 21
XXVII, 66
XXXII, 6
Purg. IX, 46
XV, 54
XXIII, 27
XXXIII, 31

. temenza = timore, paura

Purg. VI, 102
XXVII, 31

. temere

7.1 aver paura, fisicamente o anche spi-
ritualmente
Inf. XIII, 45
XV, 5
XXI, 94
XXII, 69, 101
XXXI, 109
Purg. XIV, 54
XVI, 112
XVII, 119
XXV, 116, 117
XXXIII, 36
Par. 1V, 5, 110
VI, 107
X1, 130
XXII, 27

7.2 senso figurato, riferito all’anima che
ha bisogno di soccorso; richiama il



278

7.3

concetto soteriologico della grazia
(anche non temere)
Inf. 1II, 87, 88
VIII, 104
XXI, 62
I, 48 (lezione controversa;
temesse O tremesse)

riferito a Dio o a chi abbia autorita
sopra di noi: avere in riverenza,
anche timor di Dio o rispetto verso
qualouno (ma anche in senso ne-
gativo)
Inf. III, 108

X, 130

X1V, 17
Purg. XIII, 122
Par. XXII, 18

7.4

Tad

7.6

nel senso latino di timeo ne, vereor
ne: si teme ciod che avvenga cid
che non si desidera

Inf. II, 35, 64
I1I, 80
XVII, 76
XXII, 92

Purg. XIII, 11

Par. XVII, 119

nel senso latino di timeo ut, vereor
ut: si teme cioé che una cosa non
avvenga e si desidera che avvenga

Inf. XXI, 93
osare
Inf. XIX, 56

Purg. X, 57



	Note alla Divina Commedia : il giudizio finale o universale

