
Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani

Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 55 (1986)

Heft: 3

Artikel: Note alla Divina Commedia : il giudizio finale o universale

Autor: Godenzi, Giuseppe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-43174

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-43174
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GIUSEPPE GODENZI

Note alla Divina Commedia
II giudizio finale o universale

Tema anailogo a quello della "seconda mor-
te" e obbligatorio parlando della risurre-
zione o dellla dannazione, e questo del
giudizio finale o universale. Dante riprende,
modificandole acciidentalmente, le opinioni
del cristianesimo. Ma giä nel cristianesimo
primitivo le credenze ed opinioni erano di-
scordanti.
Ricorderö che, nel Salmo 1,5, si pensava che
nel giud'izio universale non risorgerebbero
gli empi; che solo i viventi in Cristo fos-
sero accolti ndl regno celeste e che dopo
milie ainni di regno celeste tutti gli uomini
dovessero risorgere. Poiche i oristiani aspi-
ravano a godere del regno ddlla giustizia
giä nella vita terrena, era naturale che questo

sogno di gloria e di beatitudine si tra-
sportasse in una seconda vita. Questa opi-
nione mollto rara e incomiprensibile ai giorni
nostri, non si trova in nessun modo in
Dante: Scrive ancora il Pascal1): «I giusti
dovevan quindi risorgere e rivestire novel-
lamente la loro carne, e godere il regno
della giustizia sulla terra. A questa prima
resurrezione non dovevano prender parte
gli empii; essa era invece un privilegio dei
giusti, cui da Dio era stata promessa non
solo nell cielo, bensl anche sulla terra la
fdlicitä e il premio de'l'le azioni buone. Bene
invece dcveva essere universale la seconda

resurrezione, nella quale tutti gli empii ri-
prenderebbero le loro spoglie, materia ad
essi di novelli tormenti, e sarebbero poi
ricacciati alle tendbre eterne, alia seconda
loro morte».
Dante, a proposito ddl giudizio universale
o finale, fa osservare come dopo la risur-
rezione per il ricongiungimento dell'anima

B PASCAL C., Le credenze d'oltretomba,
vol. II, p. 144.

cdl corpo, come aumenterä la felicitä dei
beati, cosl slntansificherä il dolore dei dan-
nati. Paria del giudizio universale nell'In-
ferno XIII, 103-108, dove e descritta la
separazione delll'ianima dei suicidi dal loro
corpo anche dopo la risurrezione.

«Come l'altre verrem per nostre spoglie
ma non perö ch'alcuna sen rivesta,
che non e giusto aver cio ch'om si toglie.

Qui le strascineremo, e per la mesta
selva saranno i nostri corpi appesi,
ciascun al prun de l'ombra sua molesta».

Dice sant'Agostino (De Givitate Dei, I,
XXVI): «Diciamo che nessuno deve darsi
völontario la morte, per foggire i dolori
di questo mondo, se non vudle incappare
negfli eterni»; anzi sant'Agostino continua
con una specificazione abbastainza rara: «nessuno

deve darsi 1a morte per colpe altrui,
perche se queste non Toffendevano non
cominci a procurarsene egli stesso una gra-
vissima».
Neild'episodio di Pier dalle Vigne Dante
segue il pensiero di sant'Agostino. Iii suici-
da si e toilto lla vita in conseguanza del-
l'odio e dell'invidia dei baroni della corte
dc&l'imperatore. Ma ne Pier delle Vigne ne
gli alltri suicidi rivestiranno il proprio corpo

il giorno del giudizio. Dante non dice
cosa contraria al cristianesimo, all pensiero
teologico, ma la struttura morale e diversa.
Qui la morte acquista tutto il suo signifi-
cato cupo e triste. I morti strascineranno
le loro spoglie la cui ombra "molesta"
aggraverä il loro tormento. Ndl giorno del
giudizio, l'anima riprenderä il suo corpo
solo per riappenderllo al pruno, e veden-
dolo fknpiiangerä eternamante il momenta
in cui lo rifiutö togliendosi la vita. Le im-
magini qui sono superiori alle riflessioni,



267

e la rappresentazione idi quai morti al gior-
no del giuidizio, con quel'la foresta di ster-
pi sanguinanti, rende ancor piü "mesta"
la visione di quel regno di morti.
II tema del giudizio fu giä toccato prece-
dentemente da Dainte, ndll'Inferno, VI, 97-
99:

«ciascun rivederä la trista tomba,
ripiglierä sua came e sua figura,
udira quel ch'in etterno rimbomba».

Ciasouno udrä la sentenza che fisserä per
l'eternitä la sorte delle anime. La giustizia
divina si rivala in tutta la sua ampiezza
(e forse e anche la giustizia personale di
Dante) in "qudl'ultiina giustizia" Par.,
XXX, 45).

E ancora nel canto degl'i eretici:

«Tutti saran serrati
quando di Iosafät qui torneranno
coi corpi che lä su hanno lasciati»

(Inf., X, 10-12)

I sepolcri si ohiuderanno quando gili eretici
ritorneranno dallla valle di Giasafat, dopo
il giudizio universale. Farinata stesso itiba-
disce il concetto che dopo il giudizio
universale, tutto sarä immutabile nell'eterno
(Inf., X, 106-108).
Un caso particdlare, dove si rivdla una certa
incoerenza parziale 'di Dante, e qudllo degli
avari e prod'ighi. Virgilio dice di essi:

«In etterno verranno a li due cozzi:
questi resurgeranno del sepulcro
col pugno chiuso, e questi coi crin mozzi»

(Inf., VII, 55-57)

e nd Purgatorio (XXII,46):

«Quanti risurgeran coi crini scemi».

Gli avari e i prod'ighi sono eternamente
puniti nell'Infemo da Dante poeta: ma il
personaggio Dante, per mettere meglio in
risalto la divensitä del peccato, li rappre-
senta motalmente in due atteggiamenti
different!: i primi risorgeranno dal sepolcro

col pugno chiuso, quasi ad iodicare la bra-
mosia del danaro, mentre i prodighi sa-

ranno coi capdli "mozzi" per mostrare che
hanno speso tutto.
Questi i concetti, i giudizi oategorioi, severi,
drammatici di Dante ndla prima cantica,
dei dannati, che al giudizio finale non ve-
dranno cambiata nella loro essenza la con-
dizione di dannati.
Nd Purgatorio invece da siperanza della bea-
titudine e la purificazione muteranno la
condizione umana al giudizio finale.

«Tu 7 sai, che non ti fu per lei amara
in Utica la morte, ove lasciasti
la vesta ch'al gran di sarä si chiara»

(Purg., I, 73-75)

la vesta, cioe il corpo, nel giorno dd
giudizio universale, risorgerä luminoso per sa-

lire insieme con 1'anima alia gloria celeste.
Se i peccatori dell'Inferno saranno dannati
in eterno, e dunque la loro condizione non
cambierä dopo id giudizio universale; se

quelli dd Purgatorio hanno la speranza del-
la gloria eterna; cosa sarä di quelli del Pa-

radiso? Scrive il poeta:

«Qui vedrai l'una e I'altra milizia
di paradiso, e l'una in quelli aspetti
che tu vedrai dl'ultima giustizia»

(Par., XXX, 43-45)

cioe vedrai la milizia umana in quell'aspetto
mcdesimo, in oui la vedrai nel giorno del

giudizio finale. II 'tempo umano e cost ridi-
mensionato sul piano deil'eternitä, in cui
awiene il rovesciamento delle apparenti
gilorie umane e Dio e il sclo giusto e vero
giudi'ce. Ill terminare i suoi esami con san

Giovanni, e sulfa caritä, e il rievocare l'A-
pocalisse segna quasi una speranza escato-

logioa nel giudizio finalle ddll'umanitä in-
tera. Nd Raradiso, anima e corpo si ricon-

giungeranno nel giorno dd giudizio finale,

per dimostrarci con maggiot evidanza che

il corpo, la came, la terra, che ha condizio-

nato il destino delll'anima, e obiamata alia

gloria finale.



268

PER QUALI PERSONAGGI
O CATEGORIE DI PERSONE
DANTE PARLA DI MORTE

II problema, preso in senso lato, darebbe
origine ad una specie di «Itinerarium mentis

in Deum», cioe ad un esame generale e
particolare dellla Divina Commedia, perche
si tratta sempre di morti, siano essi dannati
0 glorifioati. Non esamineremo quindi tutti
1 casi e neppure il perahe della motte e
della pena, tesi che rientra nella legge del
contrappasso e non necessariamente nel
nostra tema. Vedremo invece dove Dante par-
la della motte ed esamineremo alcuni passi
in oui il «morto» di Dante rievoea il suo
passaggio da questa allll'altra vita, riman-
dando al capitolo «il punto di morte» i casi
particolari.
Anzitutto si deve notare che, come morte
e vita sono in opposizione, cosi Paradiso e

Inferno sono pure sinonimi di vita e morte.
Neil Paradiso c'e solo vita, e vita eterna;
se si parla di morte e solo in riferimento
alla terra, ai mortadi e alle loro opere:

«Le vostre cose tutte hanno lor morte»
(Par., XVI, 79)

oppure riferito a Cristo:

«la morte ch'el sostenne perch'io viva»
(Par., XXVI, 59).

Dante parla della morte in generale:

«Del viver ch'e un correre alla morte»
(Purg., XXXIII, 54).

Tutti coloro che sono stati privi della gra-
zia di Dio, sono dannati all'Inferno:

«quelli che moion neü'ira di Dio
tutti convegnon qui d'ogni paese»

(Inf., III, 122-123).

La prima aantica e per antonomasia «lo
regno della morta gente» (Inf., VIII, 85)
e solo in Inferno si trovano i «veri morti»
(Purg., XXIII, 122), cioe i dannati, che

sono morti spiritualmente.
II contrasto tra Dante, personaggio vivo,

e i morti deU'Inferno e reso sempre piu
evidente:

«tu che, spirando, vai veggendo i morti»
(Inf., XXVIII, 131),

quelli che non godranno mai della vera
vita celeste (Purg., XXX, 139).
Ned regno della gloria id peldegrino iincontra
solo beati, quelli che vivono essenzialmente
la loro "seconda vita". Alcuni di essi era-
no creduti perduti, in terra, ma il giudizio
di Dio e ben etiverso daill'umano. Occorre
prudenza nei giuidizi umani; nessuno puo
prevedere il destino defll'anima umana, dato
che spesso colui che sembrava stalvarsi, alla
fine e caduto, menitre chi sembrava perdu-
to, si e salvato. Basti pensare a Manfredi
o a Buonconte da Montefeltro, nel Purgi-
torio, o a Salomone stesso, in Paradiso:

«Non sian le genti, ancor, troppo sicure
a giudicar...» (Par., XIII, 129-130)

e il pensiero di Salomone stesso nel libra
della Sapienza, IX, 13-14:

«Quis enim hominum poterit scire consilium
[DeP

aut quis poterit cogitare quid velit Deus?
Cogitationes enim mortalium timidae,
et incertae providentiae nostrae».

L'uomo non giudiehi della salvezza o della
dannazione di adcuno. Chi puo serutare in-
fatti negjli abissi del consiglio divino? Si
salveranno uomini stimiati non buoni e sa-

ranino dannati altri, stimati ed ammirati
per la loro apparente religiositä e pietä.
E a provarlo, il poeta porta due esempi,
quello del pruno, che fiorisce in primavera
dopo un inverno rigido, e quell'altra della
nave che va diritta, ma che e colpita dalla

tempesta e va a fondo: id male dunque pub
risodversi in bene (id pruno seoco che a

primavera fiorisce) e il bene in male (la
nave che va a fondo).
Vediamo ora piü da vicino adeuni casi in
cui Dante rievoca la morte o in oui id dan-
nato stesso, e sono i momenti piü evi-
deinti, parda della sua morte.



269

Nöl canto terzo sono posti i vili, gli ignavi,
che sono esdlusi persino nal ricordo. Caron-
te gli dice:

«pärtiti da cotesti che son morti»
(Inf., III, 89).

Niiente furono in vita, nienite saranno dopo
morte. Sono casl insignifkanti, che Dante
non Ii noniina neppure, ma la condanna
morale e ancor maggiore, perche Dante
vuole che la mdsericordia e la giustizia di
Dio Ii eseluda sia dal cielo, sia dall'inferno.
In quel comuine destino di morte che ha
segulto la vicenda d'amore dei lussuriosi,
s'iiniseriisce anche la tragedia di Francesca e
Paölo: «Amor condusse not ad una morte»
(Inf., V, 106). E' pur vero che, tra i dan-
nati, i luissuriosi tengono il luogo meno
basso, perche tra gli istinti uimani il piü
irresiisribile e l'amore e quindi e piü scu-
sabile chi ne abusa. NdU'episodio di
Francesca, l'Amore come mezzo di saivezza, sca-
la a Dio, e diventato amore che conduce
alia morte, amore che turba il rapporto
deli'anmonia cosmica tra il creatore e la
creatura. La giustizia di Dante e rivo'lta
a puniire il male, e per questo Francesca
e dannata, mia rkonosce anche il bene;
mol to puö e deve essere perdonato a chi
ha molto amato.
Dalia stessa passione amorosa furono tra-
volte altre anime; oltre a Oleopa tra e Di-
done che si uccisero, Dante cita Achille e
Tristano, Semiramide, Elena e Paride.
II sentimento ddlla morte e piü inteniso a

mano a mano che il pdllegrino disoende nei
cerchi infernal!, benche l'ordinamento del
poeta non conrisponda a quel formalismo
astratto dei teologi e dei mora'lisri. La
condanna di Dante qu'iindi non e sempre con-
forme alia dottrina cristiana. Per i teologi
le colpe restano concetti astratti, limitati
solo dal contrario, ugualmente astratto, le
note «intentiones secundae». Invece i pec-
cati dell'inferno dantesco sono identificati
con i peccatori, con la loro concreta ed

umana fisionomia; i peccatori, che hanno
peccato come peccano gli uomini sulla terra,

destano sdegno e compassione, pietä ed

orrore. Leggendo la Divina Commedia si

prova pure una umana commozione per
questa «morta gente»; ciö che non si puö
provare leggendo gli arid! trattati di
morale teoiogka.
Pier ddlla Vigna «credendo col morir fug-
gir disdegno» (Inf., XIII, 71) si condannö
eternamente, attirö su di se, come del resto
tutti i suieidi, l'ira di Dio. I suicidi sono
i sdli che al giorno ddl giudizio non ri-
prenideranno il loro corpo, perche se lo tol-
sero volontariamente. E' cosa ovvia nella
dottrina cristiana che ill -sukidio sia un
abhreviamento della vita corporea, e non
una distruzione di se, e questo in funzione
ddlla natura umana composta di una parte
immortale, l'anima, e di tma parte mate-
riale, il corpo. Dio solo e il padrone della
vita dell'uomo, e il disporne corrisponde
a usurpare un diritto di Dio. Eoco perche
anche la condanna di Dante si fa qui piü
severa, intransigente, a tale punto, da pri-
varl'i nella "seconda morte" ddl loro corpo,
ddlo strumento con cui l'anima agi nsl
bene e nel male. Ed e anche qui che il
poeta parla ddlla "seconda morte" in quel
verso «Or accorri, accorri, morte» (Inf.,
XIII, 118), poiche gli scialacquatori desi-
dererebbero l'annullamento totale, pur sa-

pendo che non e possibile.
Tra i violenti icontro Dio c'e Capaneo, la

cui fräse apigrammatica «Qual io fui vivo,
tal son morto» (Inf., XIV, 51) riassume
bene la sua vita d'dnflessibile bestemmia-

tore. La morte non risparmia nessuno,
neppure il notaio Brunetto Latini, sebbene

l'inconltro col maestro sia cordiale. Forte
risuona invdce ill termine morte contro i
papi simoniaci, corrotti, che sono la causa
dell'aipparente trionfo dei malvagi; per questo

anzi essi hanno Tauredla ai piedi
anziehe al capo. II rovesciamento dei valori
morali, che essi operarono in vita, ndl'l'a-

mare i beni mondani e la ricchezza, ora
e eternamente rappresentato dal loro
rovesciamento fisico, e vorrdbbero differire
la morte.



270

«lo stava come 7 frate che confessa
lo perfido assessin, che poi ch'e fitto,
richiama lui, per che la morte cessa»

(Inf., XIX, 49-51).

La simonia e un peocato troppo empio c
scandaloso: eoco il perohe idel tono dell'in-
vettiva del poeta, invettiva che prende quasi

(la forma di una predica, di un sermone,
paragonabile a queöi che i papi fecero in
vita:

«E se non fosse ch'ancor lo mi vieta
la reverenza delle somme chiavi
to userei parole ancor piü gravi;
che la vostra avarizia il mondo attrista,
cdcando i huont e sollevando i pravi»

(Inf., XIX, 100-105)

«Fatto v'avete Dto d'oro e d'argento»
(Inf., XIX, 112).

E vuole che lo si sappia:

«Or convien che per voi suoni la tromha»
(Inf., XIX, 5)

la tromba che i banditori comunali uisavano
sulle piazze per comunlicare le condanne e
i nomi dei condannati; quella stessa che
simboleggia l'angelica tromba del giudizio
universale, dove i buoni saranno separati
dai rei. La morte, la condanna e per essi
irrevocabile e oltremodo severa. Dante,
sempllke laico, diventa il confessore del
papa. Cosa strana, ma vera, laggiü, nel-
l'otitavo cerchio, 'la gerarchia e capovolta.
Forse in nessun'altra parte, come qui, i
dannati imettono essi stessi in rilievo la
gravitä della propria cdlpa.
Dante parla ancora di morte a proposito
di Ulisse, tra i consiglieri fraudolenti, ma
solo "en passant". Egli infatti non e di-
rettamente cölpevole; e l'uomo pagano,
intelligente, astuto, iche non pote approdare
al Purgatorio, perche a lui vietato; egli
non conosceva ancora quella "virtus" cri-
stiana, quel seniso de! limite umano. C'e
infatti ndll'impresa di Ulisse il segno della
grandezza e nel medesimo tempo dell'in-
sufficienza della natura umana, dedl'uma-

nitä tutta, priva del soccorso della rivela-
zione.
Piü meritevole di morte e di condanna e
invece Guido da Montefeltro, il quade sa-

peva bene cosa fosse peccato e che cosa
fosse pentimento, ma non ebbe il coraggio,
la forza morale di resistere alia tentazione.
E il suo peocato e ancor piü grave per il
fatto di esisersi coiwertito e fatto frate fran-
cescano.
Siaimo ormai quasi al termine de1! viaggio
infernale; Dante trova i seminatori di di-
scordie, tra i quali, Geri del Bello, per il
quade «la violenta morte» non e stata
ancora vendiioata; morte violenta causata dal-
l'uccisione; ma il suo peccato e cost grave
da non lasciar posto äll'indulgenza. Caso
aoalogo e quello di Griffolino d'Arezzo,
fadisificatore di metaldli. Ma il canto dove
piü spesso risuona la pardla "imorte" e il
trentatreesimo dedl'Inferno, i'l canto dei tra-
ditori. Quül «poscia morto» (v. 18) che
richiama «come la morte mia fu cruda»
(v. 20) e che rinvlia ai figfli del conte Ugo-
lino: «quivi mori» (70) e gli altri pure
«poi che fur morti» (74) rivelano un certo
senso di disperazione. Scrive il De Sanctis:
«Forse (il conte Ugodino) invoca la morte,
e si lamenta che il dolore non basti ad uc-
ciderlo, e deve attendere la morte lenta
della fame».
Cosl Frate Allberigo riassume tutta la dram-
maticitä di qiuei morri che, dannati nelle

pene del'Inlferno, hanno, pare, lasciato in
terra il loro conpo:

«sappie che, tosto che l'anima trade
come fec'to, il corpo suo l'e tolto
da un demonio, che poscia il governa
mentre che 7 tempo suo tutto sia volto.

Ella ruina in si fatta cisterna,
e forse pare ancor lo corpo suso
de l'ombra che di qua dietro mi verna.

Tu 'l dei saper, se tu vten pur mo giuso»
(Inf., XXXIII, 129-136).

Diverso e ill significato di morte nella se-
conda cantka. Le aniime sono qui distribute

secondo le loro tendenze peccaminose



271

e devono esipiare in ogn'i cornice una spe-
cifica tendenza a quel peccato, fino alia
completa purifioazione. Parlare di morte
non siignifica dunque condannare eterna-
mante le anime di quai peccatori, poiche
in esse c'e la speranza del cielo. La reden-
zione di Cristo e anche per essi arra di
salvezza. Dante parla di morte specia'lmen-
te in sei casi, e in tutti i casi si tratta di
persone concrete e non di categorie di per-
sone come sovente appare ndll'Inferno. Si
tratta poi di imotite vioienta, ma che e stata
precdduta da una conversione, da un ri-
morso, da un pentimento, anohe se non
pubblico. «La vioienta morte» di Geri del
Bdllo (Inf., XXIX, 31) non ha perdono,
ma solo vendetta; la condanna e quindi ine-
sorabile e irrevocabille. Nal Purgatorio in-
vece la tematica dölla morte riveste il ca-
rattere di comunione dei isanti, ddla dot-
trina del Conpo mistico, che vuole che i
crisitiani in terra, possano affrettare con le
preghiere la fine della sofferenza dei pur-
ganti.
Nell'Antipurgatorio troviamo Catone; subito

ci si domanda come mai questo suioida
si trovi in Purgatorio e non net settkno
cerohio dell'Imferno. Dante attribuisoe a

personaggi del imondo antko valori esem-
plari di virtü umane e naturali, che in cer-
to senso sono anticipazione dalle virtü cri-
stiane. Catone fu in terra 1'uomo del do-
vere, della libertä politica; ora e qui il
simbolo della libertä delll'aniima. II poeta
attribuisce dunque a Catone la funzione di
testimoniare col suo sacrifkio 1'amore della
libertä. Scrive infatti nel «De Monarchia»,
II, v. 15: «accedit et illud inenarrabile
sacrifitium vere liberatis tutoris Marci Ca-
tonis... (Gato) ut mundo libertatis accen-
deret, quanti libertas esset ostendit dum
e vita liber decedere mduit quam sine li-
bertate manere in illa»; si aggiunga 'l'inef-
fabille saorificio di quel veramente severis-
simo tutore della libertä, Marco Catone
(che), per infiammare il mondo dell'amore

per la libertä, moströ quanto grande fosse

il suo valore, poiohe preferl privarsi libe-
ramente della vita piuttosto che vivere sen-

za libertä. Lo istesso concetto e ripreso da
Dante nel «Convivio», IV, v. 16: «O sa-
cratissimo petto di Catone, chi presumerä
di te parlare?». E ancora nel «Convivio»,
IV, VI, 10 e IV, XXVII, 3. E' qui giustifi-
cata la viva simpatia di Dante per il pagano
Catone, e proprio per il suo atto decisivo ed
eroico in nome della libertä. E non va di-
mentieato che Dante stesso, al dire della
sua guida,

«libertä va cercando, ch'e st cara»
(Purg., I, 71)

oioe la libertä morale döll'anima, la libe-
razione dal peccato, dalle tentazioni umane;

e imsomma quellll'esercizio del libero ar-
bitrio che include anche la libertä politica
per cui si uocise Catone. In quel suieidio
Dante non vede eerto un peccato di vio-
lenza, come nel'l'Inferno, ma l'asempio di
un sacrifkio supremo per accendere l'uma-
nitä all'amore della libertä, come isi e espresso

nel «De Monarchia».

«Noi fummo tutti giä per forza morti»
(Purg., V, 52)

fummo cioe uocisi, assassinaüi violentemen-
te. Sono JacOpo del Cassero, Buonconte da
Montefältro, Pia dei Tolomei e Benincasa,
che dalle braccia «fiere di Ghin di Tacco
ebbe la morte» (VI, 14). II tema della
morte, della separazione del'l'anima dal cor-
po, e condizione, premessa psicologica "sine
qua non" per un'ansiosa attesa di espia-
zione e di purificazione. Per gli uni la morte

si identifica con la battaglia, per Pia si
identifica con l'amore; ma per tutti c'e sta-
to il pentimento in punto di morte e sono
salvd. Essi sono morti in stato di grazia e

Dante Ii chiama in mainiera molto delicata
e cortese «spiriti ben nati» (V, 60), e non
«morta gente» come aveva detto dei dan-
nati.
La "morte" e trasformata, e divenuta mi-
steriosa:

«Siena mi fe', disfecemi Maremma:
salsi colui che 'nnanellata pria
disposando m'avea con la sua gemma»

(Purg., V, 134-136).



272

L'anima delllla Pia e sdva; non occorre piu
inveire contro I'uccisore, che, dell resto, ncm
e nappiure nominato. Dante poeta ha vo-
luto sublimare questa morte in un alone
di malinconia soave; la vita e distrutta
dallla morte «Siena mi fe', disfecemi Ma-
remma», ma il passo e talmente breve che,
piü che la morte, c'e in questi versi, un
soffuso senso di tristezza, c'e un ricordo
e nulla piü. Sono versi in oui il poeta sa va-
lorizzare lirioamente 11 pansiero della morte.
E pentiti sono mortd anche: Filippo terzo,
re di Francia (VII, 105), Umberto Alldo-
brandesco (XI, 65) e Provenzan Salvani
(XI, 125). L'umiltä e l'amore dalle anime
purganti e segno della raggiunta solidarietä
e caritä oristiana, di cui diventano sempre
piü degne. Le anime del Purgatorio sono
per Dante «spiriti detti» (Purg., Ill, 73)
ed «detti di Dio» (Purg., XIX, 76), cioe
anime morte in grazia e chiamate ad essere
un giorno salve in Paradiso. La purifica-
zione, l'attesa dela salvezza eterna, del
paradiso, smorza anche certi momenti dram-
matki del Purgatorio e ridimensiona nella
speranza delll'eterno l'angoscia e la dispe-
razione del vivere umano.
Nella terza cantica, tre sono i casi parti-
colari in oui e rievocata la morte; accanto
a San Francesco, di oui e narrata breve-
mante la vita e ill ritorno dell'anima «al suo
regno» (Par., XI, 100-117), Traiano e Ri-
feo che,

«De' corpi suoi non uscir, come credi,
gentili, ma cristiani, in ferma jede
quel de' passuri e quel de' passi piedi»

(Par., XX, 103-105).

Al cenitro poi il trisavalo Caociaguida narra
a Dante come fu

«disviluppato dal mondo fallace,
lo cui amor molt'anime deturpa»;

e come venne «dal martiro a questa pace»,
alia pace eterna del paradiso.
La morte rievocata in questi tre esempi e

puramente quella fisica, la "prima morte",
perche la "seeonda" non puö nulla su di
essi. I sen-si filosofico-teoJogico e anche mo¬

rale rimangono queflili comuni; solo la morte
poetica rende piü sublime e universale

il senso di tristezza che avvolge l'umanitä
all pasisaggio da questa all'alltra vita.

IL PUNTO DELLA MORTE

II bene e il male esistono almeno da quan-
do esiste la nozione di paradiso e inferno;
coloro che agiscono in vista del Bene, sa-

ranno eternamente premiati nella "seeonda
vita"; cdloro che hanno agi'to male, saran-
no puniti con la dannazione eterna. Ma,
mentre 1'uomo e in vita, per propria vo-
lontä e per grazia di Dio, puö pentirsi del
proprio peocato, del male, ed evitare 1'in-
ferno. La morte puö essere ed e per il cri-
stiano una specie di privilegio, in quanto
in quel punto l'uomo vede il proprio pec-
cato e puö pentirsi espianddlo in purgatorio.
di antichi nostri poeti, Uguccione da Lodi,
Giacomino da Verona e Bonvesin da Riva
non fanno menzione del purgatorio; e
facile capirio: la chiesa, allor-a, voleva rag-
giungere la conversione del peccatore o col
terrore delle pene infemali o con le lusin-
ghe dei premi eterni. La concezione dan-
tesca cdllima con la dottrina cattdlica e in
particdlare con quanto sorive san Tomma-
so, Summa theo!., I-II, q. 87, a. 7, diffe-
renziando cioe nel peocato l'atto colpevole
e la macohia o Tindinazione che ne con-
segue. Ci troviamo essenzialmente quindi
ndl Purgatorio dantesco, in oui la morte
violenta, repentina, improvvisa, e stata pre-
ceduta da un pentiimento, da una conversione.

Sono anime che si affoliano attorno
a Dante, preganddlo di ricordatle tra i vivi.
Esse Stesse palesano il modo come sono
morte:

«Hoi jummo tutti giä per forza morti,
e peccatori infino all'ultima ora:
quivi lume del ciel ne fece accorti,

si che, pentendo e perdonando, fora
di vita uscimmo a Dio pacificati,
che del disio di se veder n'accora»

(Burg., V, 52-57).



273

Sono le anime di coloro che .morirono di
morte violenta e si pentirono all'uiltimo
momento della loro vita; mettono infatti
in risa'lto dapprima il loro genere di morte,
poi confessano la loro responsabilita di
peocatori, per esaltare infine Dio, che con
la sua gratia, li ha salvati. Sono soprattutto
uomini d'armi, quali Jacopo del Cassero
e Buonconte da Montefeltro.
U «caddi» di Jacopo (v. 83) e lo stesso
«caddi» di Buonconte (v. 102). Per i due
guerrieri infatti il morire fu un «cadere»
in camipo di battaglia. E indubbiamente il
motivo centrale sta nela lotta tra il bene
e il male, tra l'angelo e il diavolo. Que-
st'ultimo non riesce a capire come una
«lagrimetta» di vero pentimento possa ri-
solvere in salvezza eterna una vita trascorsa
nel peocato. Il poeta ha voluto qui, che,
all'odio degli uomini, scatenati nella furia
della battaglia, seguisse quello del demonio.
Buonconte «cadde» e in quel momento
comjprese la vanitä deli'odio umano e l'as-
surditä della guerra, della vendetta. II per-
dono divino trionfa su tanta viölenza.
Ma quale differenza tra la morte del figlio
e quella del padre! Dante ricorda Guido
da Montefeltro giä nel Convivio quando
dice che il rendersi a Dio nella vecchiaia
e una necessitä universale. «Rendesi dun-
que a Dio la nobile anima in questa eta,
e attende la fine di questa vita con molto
desiderio... o miseri e vili che con le vele
alte correte a questo porto: e la dove do-
vreste riposare, per lo impeto del vento
rompete, e perdete voi medesimi la dove
tanto camminato avete! Certo il cavaliere
Lancdlotto non volle entrare con le vele
alte ne il nobilissimo nostro latino Guido
Montefeltra.no. Rene questi nobdi calarono
le vele delle mondäne operazioni che nella
loro lunga eta a religione si rendero, ogni
mondano diletto e opera diponendo» (Conv.,
IV, XXVIII).
Tuttavia il Guido del Convivio e ben di-
verso da quello della Comimedia. «La noti-
zta, scrive il Sapegno, che a Dante dovette
pervenire piü tardi, che Guido non aveva
perseveraito nel suo senile ravvedimento,

viene a capovölgere qui la prospettiva del
giudizio; e questa mutata prospettiva si
riflette, con luce sinistra, nel modo stesso
di vailutare il proposito dela conversione,
la quale non ha giovato proprio perche
non trasformava radicalmente la natura del
veochio uomo d'armi ed era stata intrapre-
sa essa stessa nallo spirito di calcolo...».
Dice infatti Dante facendo parlare Guido
stesso:

«Io ifui uom d'arme, e poi fui cordigliero,
credendomi, si cinto, fare ammenda;
e certo il creder mio venia intero,

se non fosse il gran prete, a cui mal
[prenda!,

che mi rimise nette prime colpe;
e come e quare, voglio che m'intenda.

Mentre ch'io forma fui d'ossa e di polpe
che la madre mi die, I'opere mie

non furon leonine, ma di volpe.

Li accorgimenti e le coperte vie
io seppi tutte, e si menai lor arte,
ch'al fine della terra il suono uscie.

Quando mi vidi giunto in quella parte
di mia etade ove ciascun dovrebbe
calar le vele e raccoglier le sarte,

cid che pria mi piacea, attor m'increbbe.
e pentuto e confesso mi rendei;
ahi miser lasso! e giovato sarebbe.

Lo principe de' novi Farisei,

domandomm consiglio, e io tacetti
perche le sue parole parver ebbre.

E' poi ridisse: "Tuo cuor non sospettr;
finor t'assolvo, e tu m'insegna fare
si come Penestrino in terra getti.

Lo ciel poss'io serrare e diserrare,
come tu sai; pero son due le chiavi
che 'I mio antecessor non ebbe care".

Attor mi pinser Ii argomenti gravi
lä 've 'I tacer mi fu avviso il peggio,
e dissi: "Padre, da che tu mi lavi



274

di quel peccato ov'io mo cader deggio
lunga promessa con l'attender corto
ti farä triunfar nell'alto seggio".

Francesco venne poi, com'io fu' morto
per me; ma un de' neri cherubini
Ii disse: "Non portar: non mi far torto.

Venir sen dee giü tra' miei meschini
perche diede il consiglio frodolente,
dal quale in qua stato Ii sono a' crini;

ch'assolver non si puo chi non si pente,
ne pentere e volere insieme puossi
per la contradizion che nol consente".

Oh me dolente! come mi riscossi
quando mi prese dicendomi: "Forse
tu non pensavi ch'iö loico fossil"»

(Inf., XXVII, 67-123).

Ill contrasto tra l'angdlo e il demonio per
l'anima di Buonconte, raippresentato nel
canto V del Purgatorio:

«Io diro vero e tu 'l ridi tra' vivi:
l'angel di Dio mi prese, e quel d'inferno
gridava: "O tu del ciel, perche mi privi?

Fu te ne porti di costui l'etterno
per una lacrimetta che 7 mi toglie;
ma io faro dell'altro altro governo!"»

(Purg., V, 103-108).

Su que1! cadavere solitario avviene una con-
tesa, come nel caso de! padre, fra un an-
gelo e un demonio. Ma ora e l'angelo e

non il demonio che porta l'anima verso
l'eterna pace.
Come nell'Inferno Dante sottolinea l'inu-
tilitä di un lungo periodo di penitenza di-
strutto da un solo peccato senza pentimen-
to, cosl nel Purgatorio ribadisce la forza
di un istante di pentimanto, capaee di re-
dimere un'intera esistenza di peccati. In
tutta la Divina Coimmedia soltanto in que-
sti due episodii forze diaboliehe e celesti
si contendono le anime all momento della
morte.
Come prova deflla conversione di Buonconte
Dante introduce nei tempi una situazione
diversa e rapida:

«Io fui da Montefeltro, io son Bonconte»,

dove l'assenza di congiunzioni mostra 4
punto la rapiditä, e il pasisaggio dal "fui'
al "son" la situazione diversa. Nell'episo-
dio di Guido inveoe non c'e cambiamento
di situazione.

«Io fui uom d'arme, e poi fui cordigliero (67)
Mentre ch'io forma fui d'ossa e di polpe (73)
non furon leonine, ma di volpe (75)
l'opere mie
Li accorgimenti e le coperte vie
io seppi tutte, e si menai lor arte (76-77)
Quando mi vidi giunto in quella parte (79)
e pentito e confesso mi rendei (83)
domandommi consiglio, e io tacetti (98)
e dissi: "Padre, da che tu mi lavi (108)
Francesco venne poi, com'io fu' morto (112)

Oltre äll'uso dei tempi che non cambia
situazione, le congiunzioni e l'avverbio "poi"
confermono sernpre di piü Guido nel suo
orgoguio, npl suo caleolo ambizioso.
Per Pit de' Tolomei il poeta dice: «Siena

rti fs'; disfecemi Maremma»: i due luoghi
c'.oe della nascita e della morte, ben indi-
voduati dai verbi, l'uno «fe'» significante
la vita, il nascere, l'altro indicante la morte.
Tra i due es'tremi della vita umana un bre-
vissimo acoenno all'amore, al fidanzamento
e all matrimonio:

«salsi colui che 'nnanellata pria
disposando m'avea con la sua gemma»

(Purg., V, 135-136).

Non c'e scatto violento, ma perdono, amo-

re; pers'ino la mano delil'uccisote e velata
in quella mano che le diede l'anello. Jacopo,
Buonconte e Pia sono tre vittime delle ven-
dette pubbliche e private e tre esempi di
pentimento e di perdono.
Un lungo discorso si dovrebbe fare qui
sulla preghiera e sulle indulgenze, come mez-
zi di aiuto spirituale per le anime purganti.
Accenniamo tuttavia brevemente al proble-
ma, poiche e necessario per comprendere
come mai le anime del Purgatorio invitino



275

Dante a nicordarle nell monido dei vivi. Do-
manda il poeta a Virgilio:

«...El par che tu tni rtieghi,
o luce mia, espresso in dcun testo
che decreto del cielo oration pieghi;

e questa gente prega pur di questo:
sarebbe dunque loro speme vana,
o non m'e 'I detto tuo ben manifesto?»

(Purg., VI, 28-33).

Scrive san Tommaso, Summa theol., III,
q. 14, a. 1: «Unus pro peccato alterius sa-

tisfacit, dum poenam pro peccato alterius
debitum suscepit. Non enim esset efficax
satisfactio, nisi ex charitate procederet».
Danite vudl dimostrare l'efficacia della pre-
ghiera cristiana; nei pochi versi, infatti, in
cui parla ddl pröblema, il termine ricorre
ben cinque volte: «pregar» e «prieghi»
(v. 26), «prega» (v. 31), «pregar» (v. 41)
e «priego» (v. 42); ai qual'i si deve ag-
giungere «oration» (v. 30): totti termini
che sottdlineano l'insistenza aosiosa delle
anime nel riohiedere i sulffragi.
Giä neOl'inconitro con Belacqua, quest'ulti-
mo argu'iisce:

«Prima convien che tanto il ciel m'aggiri
di fuor da essa, quanto fece in vita,
per ch'io 'ndugiai al fine i buon sospiri,

se oratione in prima non m'aita
che surga sü di cuor che in gratia viva;
l'altra che val, che 'n ciel non e udita?»

(Purg., IV, 130-135),

concetto ohe v'iene ripreso da Dante quan-
do s'indirizza a Oderisi parlando di Pro-
venzan Salvani: «se buona oration lui non
aita» (Purg., XI, 130). Seconido il dogma
cattdlieo, le preghiere dei viventi, che sia-

no in grazia di Dio, abbreviano l'espia-
zione dei purganti. II tema e ampliamente
trattato da >san Tommaso, Summa th., Suppl.,
e in modo particolare ailla q. 71 a. 6:
«Utrum suffragia prosint existentibus in
purgatorio», e ripreso da Dante in piü passi

«...se td decreto
piü corto per buon prieghi non diventa»

(Purg., III, 140-141)
«che qui per quei di lä molto s'avanta»

(Purg., III, 145)
«quell'ombra che pregar pur ch'altri prieghi,
si che s'avacci lor divenir sante»

(Purg., VI, 26-27).

II problema torna ancora, aHorche Dante
incontra Sapia:

«Pace volli con Dio in su lo stremo
della mia vita; ed ancor non sarebbe
10 mio dover per penitenta scemo,

se cio non fosse, ch'a memoria n'ebbe
Pier Pettinaio in sue sante orationi,
a cui di me per caritate increbbe»

(Purg., XIII, 124-129).

Sapia si preoocupa solo dei'la caritä del pros-
siimo, che pregherä per la salvezza della sua
anima. Si e riconriliata con Dio solo «in
su lo stremo della vita», ma il suo peccato
di vanitä non e ohe un triste ricordo. Le
anime sono ormai al di sopra di ogni distin-
zione umana, sono cittadine di una stessa
cittä.

«O frate mio, ciascuna e cittadina
d'una vera cittä» (Purg., XIII, 94-95)

dioe Sapia a Dante. Sono le parole di san
Paolo nella lettera agl'i Bbrei, XIII, 14:
«Non enim habemus hic manentem civita-
tem, sed futurum inquirimus». Le anime
sono ormai neilla cittä di Dio, nela Geru-
salemme celeste, sono cittadine di una vera
cittä. La loro espiazione e affrettata, come
semipre, dalle preghiere dei viventi. Anche
a Forese Donati le preci e il pianto della
sua Nellla, da lui tanto aimata in terra, pro-
curano quasi una gioia nell'espiazione.
11 tema del Purgatorio e appunto quello
del pemtimento, che, iniziatosi in terra,
anche se brevissimamente in punto di morte,
prosegue nell'aldilä come aspirazione al di-
vino. Giä all'inizio, Manfredi afferma:

«Poscia ch'io ebbi rotta la persona
di due punte mortali, io mi rendei,
piangendo, a quei che volontier perdona.



276

Orribil furon Ii peccati miei;
ma la bontä infinita ha si gran braccia,
che prende cid che si rivolge a lei»

(Purg., Ill, 118-123).

Dante contrappone i diritti della chiesa,
come isitituzione giuridica, a quelli della
misericordia dwina. La chiesa aveva il di-
ritto di infliggere la scomunka, esdludendo
in tal modo il battezzato dalla comunione
dei fedeli. Ma il fedele aveva l'obbligo
morale di farsi assolvere, se no era contu-
maee. Manfredi, pur perdonato da Dio per
il suo sinoero pentimento, porta con se in
Purgatorio la colpa di essere stato contu-
mace. L'indulgenza e la preghiera possono
perö abbreviate il tempo di purifioazione.
I problemi teologici delle indulgenze, dellla

scomunica, dei suffragi non sono visti nella
veste teologka pdlemizzante, ma sono poe-
ticamente trasformati.

«Orribil furon li peccati miei», ma «la bontä

infinita» di «quei che volontier perdona»,

conferma la veritä consölatrke del
pentimento anche in punto di morte, come af-
ferma Manfredi; esalta l'etemo amore c
condanna gli uomini:

«Per lor mdedizion si non si perde,
che non possa tornar, l'etterno amore,
mentre che la speranza ha fior del verde»

(Purg., III, 133-135).

Finche c'e vita e possibilitä di pentirsi, la

grazia di Dio non si perde, malgrado le
maledizioni degli uomini.

LA PAURA
NELLA DIVINA COMMEDIA

Dante sovente dkhiara nell'Inferno la sua

paura; alle volte essa rimane perö alio stato
di semplice dichiarazione. Quaiche valta e

il tremito e il pal'lore ddla came, quindi
fisiologica, come la paura nella scena del
volo di Gerione (canto XVII); qui e sem¬

plice sgomento feko del vuoto, e il timore
di una nuovissima esperienza, quella del
volo. Nella scena dei giganti, la paura di
Dante e pura logka conseguenza della spro-
porzione, del senso ddla forza dei giganti,
che desto paura anche in terra. E paura
fiska e pure quella che si rifä ai linguag-
gio bilblico; le visioni e i suoni sono
materia di timore: «un fracasso d'un suon,
pien di spavento» (Inf., IX, 65), che ri-
chiama il «sonitus terroris semper in auri-
bus Ulis» (Giobbe, XV, 21); oppure:

«Giä mi sentia tutti arricciar li peli
della paura...» (Inf., XXIII, 19-20)
(«inhorruerunt pili carnis meae», Giobbe,
IV, 15).

Ii timore perö puö avere non solo questo
significato reale di paura fisica, ma anche

quello figurata di angoscia della morte del-
ranima, come nel canto primo dell'Inferno
(versi 6, 15, 19, 44, 53).
Nel Purgatorio e piuttosto la paura dd cat-
tolico credente, che ancora sulla terra si

raffigura in forma concreta il fuoco del
purgatorio, dove l'aniima sarä purificata.
Se diamo un rapido sguardo al termine

«paura», questo ricorre 30 volte nel poe-
ma (10x3) di cui 18 volte ndi'Inferno
(6x3), 9 nel Purgatorio (3x3) e solo 3 volte

nel Paradiso (1x3). E' owio che Dante,
inoltrandosi ndla «selva sdvaggia» abbia

avuto paura delle fiere e poi dei demon i
e dei giganti della voragine infernale; i'
suo timore non e solo paura fiska, ma e

paura del peocato e ddle sue conseguenze
moraii. Uiseito «a riveder le stelle», comin-
cia nd Purgatorio quella lenta purificazione
dalle colpe; e dunque logico che la paura
ceda il pasto ad una certa speranza di vita
eterna. Quando infatti sarä «puro e di-
sposto a salire alle stelle» non vi sarä piu
ombra di timore in lui; il termine infatti
rkorre tre sole volte ndla terza cantica;
la prima volta e riferito ad un caso par-



277

ticdlare storieo; il secondo caso e generico,
universale; 1'ultimo,

«quella medesma voce che paura
tolta m'avea del subito abbarbaglio»

(Par., XXVI, 19-20)

e confortante, poiche e la voce di san
Giovanni, che interrogherä Dante sulla caritä,
e qu'indi riconforta il pe'llegrino a non spa-
ventarsi.

1. paura

1.1 in senso attivo: cosa ohe fa paura,
che atterrisce
Inf. I, 53

IX, 13

XXXI, 95
Par. XI, 69

1.2 seniso passivo, spavento che si pro-
va trovandosi in pericdlo
Inf. I, 6, 15, 19, 44

II, 63

VII, 7

XVI, 50

XVII, 106

XXI, 27

XXIII, 12, 20

XXVIII, 113

XXXI, 39

XXXIV, 10, 123

Purg. II, 127

III, 19

IX, 65

XIII, 136

XXI, 118

XXII, 90

XXIX, 141

XXX, 45
XXX, 13

Par. XXVI, 19

1.3 preoocupazione
Par. XV, 103

2. pauroso che fa paura, inoute paura
(senso attivo)
Inf. II, 90

3. pavento timore, paura
Inf. XXIII, 22

4. paventare temere, aver paura, essere

sotto 1'incubo del timore
Inf. IV, 17

XXI, 133

5. tema paura, timore
Inf. II, 49

III, 126

IV, 21

XXVII, 66

XXXII, 6

Purg. IX, 46
XV, 54

XXIII, 27

XXXIII, 31

6. temenza — timore, paura

Purg. VI, 102

XXVII, 31

7. temere

7.1 aver paura, fisicamente o anche spi-
ritualmente
Inf. XIII, 45

XV, 5

XXI, 94

XXII, 69, 101

XXXI, 109

Purg. XIV, 54
XVI, 112

XVII, 119

XXV, 116, 117

XXXIII, 36
Par. IV, 5, 110

VI, 107

XI, 130

XXII, 27

7.2 senso figurato, riferito all'anima che
ha bisogno di soccotso; richiama il



278

concetto soteriologico della grazia
(anche non temere)
Inf. II, 87, 88

VIII, 104
XXI, 62
I, 48 (lezione controversa;
temesse o tremesse)

7.3 riferito a Dio o a chi abbia autoritä
sopra di noi: avere in riverenza,
anche timor di Dio o rispetto verso
qualcuno (ma anohe in senso ne-
gativo)
Inf. Ill, 108

X, 130
XIV, 17

Purg. XIII, 122
Par. XXII, 18

7.4 nel senso latino di timeo ne, vereor
ne: si teme cioe che awenga ciö
che non si des'idera
Iinf. II, 35, 64

III, 80
XVII, 76
XXII, 92

Purg. XIII, 11

Par. XVII, 119

7.5 nel senso latino di timeo ut, vereor
ut: si teme cioe che una cosa non
awenga e si desidera che awenga
Inf. XXI, 93

7.6 osate
Inf. XIX, 56
Purg. X, 57


	Note alla Divina Commedia : il giudizio finale o universale

