Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani
Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 53 (1984)

Heft: 4

Artikel: L'albero della vita

Autor: Binda, Paolo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-41500

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-41500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUADERNI GRIGIONITALIANI

Anno 53°

Rivista culturale trimestrale pubblicata dalla Pro Grigioni Italiano

N. 4 Ottobre 1984

PAOLO BINDA

L albero della vita

Nascita Battesimo Prima infanzia
attraverso lo studio delle fonti orali nel Moesano

Il battesimo

3.1. 1l piccolo prima del battesimo

3.2. Data del battesimo

3.3. Scelta dei padrini

3.4. Scelta del nome

3.5. La cerimonia

3.6. | vestiti

3.7. 1l ritorno a casa

3.8. Scampanate e lancio di monetine

3.9. La marenda

3.10. Doni e compensi per il battesimo

3.11. Bambino soggetto a cativ Occ

3.12. Un angelo in Paradiso

3.13. Appendice: la benedizione dopo il
parto

Il piccolo prima del battesimo

Quanta e quale importanza la comunita
— quindi la mentalitd comune — attri-
buisse al fatto che il piccolo fosse bat-
tezzato e lo fosse in tempi i piu brevi
possibili, ci risulta fra l'altro da due di-
versi seppur convergenti tipi di proibizio-
net).

Una consuetudine, diffusa anticamente a
Roveredo2) consisteva nell'impedire che
il piccolo uscisse di casa prima di esse-
re stato battezzato: « Dicevano: Porté mi-
ga fora un pupp de ca prima de batezal.

lo ne ho avuti quattro, ma prima del bat-
tesimo mai portati fuori di casa » (E. Riva,
Roveredo, 15.4.1983). Intesa certo anche
quale norma preventiva per salvaguardare
la salute del piccolo, non esponendolo
anzitempo ai pericoli dell’ambiente ester-
no, questa proibizione aveva probabilmen-
te in origine anche una spiegazione di
natura religiosa (o forse una duplice spie-
gazione): si voleva evitare che il piccolo
fosse esposto al pericolo delle influenze
esterne, al cosiddetto cativ 6cc (Castane-
da). D’altra parte, se & vero che il pic-
colo non ancora battezzato veniva consi-
derato alla stregua di un pagano (v. piu
avanti), si cercava, mediante questa proi-
bizione, di evitare che gli altri avessero
contatto con lui.

1) Sull’argomento & utile rimandare, anche
per la preziosa documentazione d’archi-
vio che fornisce, alla voce « Battesimo »
nel Vocabolario dei Dialetti della Svizze-
ra italiana, curata da O. Lurati. Siccome
Particolo di Lurati presenta anche nunie-
rose usanze relative al Moesano si illu-
strera solo per sommi capi quanto gia
detto in quella sede.

2) In altri paesi la consuetudine era forse
meno sentita ma doveva pure essere pre-
sente.



290

Del pari un’altra proibizione consisteva
nel divieto (riscontrato solo a Castaneda)
di lavare i pannolini alla fontana pubblica
prima che il piccolo fosse stato battez-
zato. Anche in questo caso l'uso & da
interpretare come un tentativo da parte
della comunita di premunirsi verso cid
che &€ — & proprio il caso di dirlo — dop-
piamente impuro.

Il piccolo, prima del battesimo, era dun-
que considerato come impuro, « macchiar
to della macchia originale », come recita
il catechismo. Cosi non stupisce che es-
so fosse detto pagan (v. VDSI, p. 266)3).

Data del battesimo

Il battesimo veniva celebrato il piu presto
possibile. Si deve percid supporre che il
lasso di tempo di una settimana - 8 gior-
ni (o al massimo 15) che intercorreva
dalla nascita al battesimo secondo la te-
stimonianza dei nostri intervistati, fosse
in passato piu ridotto?).

La domenica, o comunque una festa, era
giorno piu di ogni altro privilegiato per
celebrare il battesimo. Si pud senz’altro
concordare con Lurati nell’affermare che
« il rito sarebbe inefficiente se da indivi-
duale non diventasse collettivo» (VDSI,
267). Il rito, che non di rado avveniva
dopo la recita dei Vespri domenicali,
spesso era dunque seguito da gran parte
della comunita; piu tardi e fino ad oggi
soprattutto dai bambini e dai vecchi, ol-
tre che, beninteso, dai parenti.

Molti intervistati hanno esordito escla-
mando che era una festa (v. E. Bianchi,
S. Vittore; R. Riva, Roveredo, ecc.).

Una deroga all’'uso di battezzare i figli in
giorno festivo era possibile nei casi in
cui il piccolo richiedeva, per le sue pes-
sime condizioni di salute, di essere bat-
tezzato subito (v. piu avanti).

Scelta dei padrini

La scelta del padrino era condizionata
dall’'osservanza di alcune regole che ten-
devano ad escludere determinate perso-
ne, privilegiandone altre. Mi limito qui a

dare una panoramica del problema rin-
viando, per uiteriori cenni sul patrinato,
al prossimo capitolo sul Significato del
battesimo.

Un uso, documentato a Roveredo e a
Rossa, ma diffuso verosimilmente anche
in altri paesi, consisteva nel divieto di
scegliere come madrina una donna in
stato interessante. « L'é miga bell che no
femna maridada da poch o che la specia
om matt la vaga a fa de gudazza a m ba-
tesim», non & prudente che una donna
sposata da poco o incinta vada a far da
madrina a un battesimo (Rov. Gr.) (si di-
ceva che uno dei due neonati sarebbe
stato destinato a morire) (VSDI, 267)5).
A Buseno si riteneva che oltre ai bambi-
ni fosse minacciata anche la madre (VSDI,
267-68).

A Roveredo si credeva che i fidanzati non
dovevano formare la coppia di padrini se
volevano che la loro unione fosse dura-
tura. Diffusa pure la consuetudine, non si
sa quanto rispettata, che voleva che il
padrino avesse «fatto Pasqua», cioé si
fosse comunicato (C. Campelli, Lostallo,
14.6.1983).

«| padrini erano solitamente scelti nella
cerchia familiare, ma in certi casi si te-
neva anche una persona verso la quale

3) Da una testimonianza in nostro possesso
(F. Bassi, Grono, 11.5.1983) risulta che
ancora in tempi recenti un ragazzetto
non battezzato fosse apostrofato e maga-
ri schernito in questo modo, a Cauco (v.
anche C. Prandi, Cama, 17.5.1983; v. M.
Zibetta, Castaneda, 17.5.1983).

4) F. Bassi (Usi..., p. 85) parla di 3-4 giorni
e di 3-4 giorni parla pure C. Campelli,
Lostallo, 14.6.1983.

5) « Dicevano che una gestante c¢h’é in com-
pra, non deve tenerne di bambini a bat-
tesimo » (A. Zanardi, Rossa, 12.7.1983).
Dice Lurati: « Il divieto (di scegliere una
donna incinta per far da madrina, n.d.r.)
ha la sua origine nella credenza di una
impurita che emana dal neonato non an-
cora battezzato, e nella conseguente per-
suasione che l'una delle due creaturine
e soprattutto il battezzando sottrarebbe
all’altra la prosperitd e la forza vitale
(...) »; VDSI, 267.



si aveva rispetto, ad es. il prete » (G. Ca-
priroli, Grono, 21.6.1983).

Una credenza, abbastanza diffusa, voleva
che il neonato prendesse dal padrino cer-
te abitudini, ne venisse in qualche modo
influenzato: O t'a bofoo addss el di del
batesim, si usava dire in questi casi (v.
G. Capriroli, Grono, 21.6.1983). Dove in
questa credenza & probabilmente da ve-
dere un riflesso di un’altra convinzione
radicata: che cioé tra padrino e figlioccio
si creasse un’autentica paternita spiritua-
le. Un’altra curiosa consuetudine, voleva
che a fare i padrini da giovani si diven-
tasse pit belli (E. Peduzzi, Verdabbio,
24.6.1983): «In generale si stimavano a
fare i padrini. Dicevano che diventavano
piu beili a fare i padrini, se era un gio-
vane o una signorina» (E. Peduzzi, Ver-
dabbio, 24.6.1983). Dove forse in questa
credenza & da vedere un allettamento
— la bellezza — proposto, sia pure iro-
nicamente, ai giovani riluttanti ad assu-
mere questo ruolo.

| gudazz (Sta. Maria e Castaneda: ghi-
dazz) venivano scelti nella cerchia degli
amici o, piu spesso, dei familiari¢). Come
gudazz in Calanca poteva essere scelto
anche il prete (v. G. Capriroli). Cosi per
i ragazzi di Augio, esisteva la consuetu-
dine di chiamare scior gldazz il prete
che |li aveva tenuti a battesimo (v. VDSI,
269). Ma a volte erano i padrini stessi a
proporsi come tali: « Tante volte (i padri-
ni) si presentavano anche da soli» (E.
Bianchi, S. Vittore, 11.5.1983).

La scelta di una persona piuttosto di una
altra poteva essere dettata anche dalla
disponibilita economica della persona
stessa: si preferiva qualcuno abbastanza
facoltoso che potesse poi fare qualche
regalo al piccolo. Tendenza questa che,
stando a Lurati, € venuta rafforzandosi:
«...0ggi come un tempo si scelgono pa-
drini persone che sentono inclinazione
I'uno per l'altra o addirittura che si ve-
drebbero volentieri unirsi in matrimonio.
Oggi inoltre i vincoli di vicinato, i rap-
porti di amicizia, e pit ancora I'ambizio-

291

ne di avvicinarsi a persone di riguardo
prevaigono non di rado sui legami di pa-
rentela » (VSDI, 268).

Una volta fatta la scelta, capitava talvolta
che si aspettasse a formulare la richiesta
alla persona interessata a nascita avve-
nuta: «...la madrina si stabiliva gia prima
della nascita, ma si chiedeva a nascita
avvenuta » (R. Riva, Roveredo, 10.5.1983).
Il padrino & detto in certi luoghi compa
e la madrina rispettivamente coma (Ca-
staneda); l'alternanza terminologica tra
gudazz e compa, rispettivamente tra gu-
dazza e coma, & stata spiegata da un in-
tervistato nel senso che il padrino diven-
tava compa solo dopo la partecipazione
al rito (M. Balzarini, Cama, 2.5.1983)7).
Anche la levatrice & chiamata coma in
ragione della sua presenza al rito del
battesimo (nort necessariamente avente
funzione di madrina vera e propria; V.
pit avanti).

Quando un padrino era impedito di par-
tecipare alla cerimonia se ne poteva
prendere uno in pé, un supplente, un so-
stituto (E. Peduzzi, Verdabbio, 24.6.1983).
Infine, colui che era richiesto come pa-
drino era tenuto ad accettare: non si po-
teva rifiutare, sarebbe stato fare un grave
torto a chi aveva chiesto8).

6) Si potrebbe fare una statistica per vede-
re quanti gudazz erano scelti tra i fami-
liari (fratelli, nonni, zii) e quanti erano
invece scelti nell’ambito dei conoscenti.
Si otterrebbe cosi probabilmente un coef-
ficiente del bisogno di coesione sociale
con altre famiglie rispetto a quello in
seno al parentado. Ma cid richiederebbe
un supplemento d’indagine.

7) @G. Cattaneo (in Modi di dire del dialetto
di Roveredo, AMC (1971), p. 192) afferma
che comar e compaa fu appellativo dato
alla madrina e al padrino dai genitori
del piccolo se la scelta cadeva « fuori
dalla prossima parentela». E aggiunge
che in quel caso «non davan loro del
tu ma del voi».

8) Rifiutarsi di fare il gudazz era un affron-
to, perché voleva dire sottrarsi all'invito
di creare vincoli sociali piu stretti. La
comunita non accetta cid e per difendersi
da questa eventualita sancisce la norma
sociale (rifiutare costituisce un affronto).



292

Scelta del nome

Non si pud negare che la tradizione
avesse un peso predominante nel deter-
minare la scelta del nhome da dare al na-
scituro. Pud essere interessante, a que-
sto proposito, fornire i dati, purtroppo
ottenuti su una campionatura abbastanza
ridotta — quella dei nostri intervistati —
concernenti i suggeritori del nome da da-
re al bambino (I'indagine si é limitata a
tentare di scoprire le modalita di attribu-
zione del primo dei tre nomi solitamente
imposti).

Su dieci intervistati, per l'assegnazione
in totale di dodici nomi, due nomi sono
stati suggeriti dalla madre, due dal papa,
uno dai nonni, uno da altra persona € un
intervistato ha detto di avere avuto per
nome quello del Santo del giorno di bat-
tesimo: « Tanti davano i nomi di famiglia.
Il mio av era anche Maurizio e sono stato
battezzato il giorno di San Maurizio, si
guardava anche il santo del giorno; non
abbiamo mai tirato a sorte » (M. Balzarini,
Cama, 2.5.1983).

Alcuni intervistati, pur non specificando
da chi fu scelto il nome, hanno perd as-
sicurato che il nome era stato scelto in
sintonia con la tradizione. Il dato piu si-
gnificativo & percido forse che in tutti i
dodici casi in cui il problema della scelta
del nome & stato solievato, implicitamen-
te, ma piu spesso esplicitamente, si &
fatto riferimento alla tradizione. Appare
percid curioso il caso di quel bambino di
Castaneda il cui nome — Giorgio — &
stato suggerito dalla postina perché nome
del Santo patrono di Lostallo: caso in-
teressante anche perché a suggerire il
nome €& una persona estranea al paren-
tado, seppure, € da presumere, amica
della madre. Se in definitiva la scelta
spettava ai genitori pesavano perd su di
essa i pareri dei nonni e dei parenti (si
racconta di un parente rimasto offeso
perché il nascituro non era stato battez-
zato con il suo nome).

E’ pure da menzionare l'usanza di attri-

buire al neonato il nome del padrino di
battesimo. « Talvolta davano anche il no-
me del gudazz. Mio padre aveva non so
quanti figliocci, e diversi si chiamavano
Eugenio » (C. Campelli, Lostallo, 14.6.1983;
v. anche E. Bianchi, S. Vitiore, 1.5.1983).
Secondo la signora Corfu di Mesocco il
nome del gudazz (o della gudazza) era
sempre presente almeno come uno dei
tre nomi (M. Corfu, Mesocco, 23.10.1983).
Il clero, in una societa in cui tutti pas-
savano attraverso il rito battesimale, fun-
geva certo, direttamente o indirettamente,
da filtro e a volte da censore, anche per
quanto riguarda l'attribuzione dei nomi,
come indica I'episodio emblematico rac-
contato da R. Riva, Roveredo, (15.4.1983):
« C’era una famiglia italiana che stava
qui a Roré e hanno portato il figlio a bat-
tezzare; il prete chiese: « Cosa volete
chiamarlo ? ». « Lo chiamiamo Ferdinan-
do, il nome dell'lmperatore !». « No, —
disse il prete —, quel nome li non lo si
deve proprio usare: o Pedro, o Paol, o
send toghi su el vos musciaret e ne a
ca!». E’ successo: lo dicevano gia i no-
stri poveri vecchi ».

Un’usanza che merita ancora di essere
segnalata — sebbene sia ancora oggi in
auge — & quella che consisteva nell’at-
tribuire al nascituro il nome di un parente
morto di recente?).

9) Nelle carte dell’Atlas der Schweizeri-
schen Volkskunde (ASV), compilate, per
quanto riguarda la Svizzera italiana a
partire dalle ricerche degli anni 1941-43,
ne figurano alcune che hanno trattenuto
la nostra attenzione perché direttamente
pertinenti al tema dell’attribuzione del no-
me. La carta II 206 reca infatti le ri-
sposte, per diverse localita sparse di tut-
ta la Confederazione, alla domanda Chi
sceglie il nome ? (domanda 103 del Que-
stionario che ne comprende 150). I ftre
punti prescelti per l'indagine nel Moe-
sano furono Roveredo, Rossa e Mesocco;
le rispettive risposte furono:

Roveredo: i genitori

Rossa: i genitori

Mesocco: in prevalenza la madre

Alla risposta 105: Nomi piu frequenti per
ragazzi e ragazze, le risposte furono le



Un piccolo Tonolla,
Lostallo, 1921.

E’ una delle rare
fotografie illustranti

un battesimo d’altri tempi.
Ben visibile il portinfant.

La cerimonia

La cerimonia era preceduta dalla prepa-
razione del piccolo nato, cioé in pratica
dalla sua pulizia e vestizione comune-
mente compiuto dalla comarina.

Alla cerimonia, prima del Concilio Vati-
cano Il, per lo pil non partecipavano i
genitori: non la madre comunque, costret-
ta a letto. Inoltre, anche qualora la madre
fosse stata in forze per partecipare, una
consuetudine ecclesiastica voleva che
prima di entrare in chiesa dopo il parto
la donna si sottoponesse ad una sempli-
ce cerimonia di purificazione (v. piu avan-
ti).

Il rito era dunque concepito in modo che
la presenza del padre non fosse indispen-
sabile.

* * *

Do qui di seguito una descrizione dei
gesti compiuti durante la cerimonia nel
rito preconciliare. Sulle trascuratezze e
inesattezze nel modo di impartire il sa-
cramento rinvio alle pagine del VDSI (pp.
271-72, 273).

Ad accompagnare il piccolo in chiesa
erano il padrino, la madrina e I'imman-
cabile comare. Spesso fino alla porta del-
la chiesa era la comarina a portare il

295

piccolo. «In alcune localita (ad es. a
Soazza), il padrino e la madrina proce-
devano l'uno alla destra, I'altra alla sini-
stra della comare » (VDSI, 270); mentre
in chiesa era quasi sempre la madrina a
tenerlo!?). Che fosse la madrina a tenere

seguenti (in ordine decrescente):
Maschili
Roveredo: Giovanni, Luigi, Giacomo,

Giuseppe

Rossa: Antonio, Giovanni, Paolo,
Pietro

Mesocco: Antonio, Francesco, Pietro,
Giuseppe

Femminili

Roveredo: Maria, Lucia

Rossa: Maria, Giuseppina, Lucia
Mesocco: Maria, Maddalena

(Carte: per i nomi maschili: II 209-211;
per quelli femminili: II 212-213).

Questa dunque la situazione nel 1943,
sulla scorta di dati raccolti, come dice
R. Weiss, (Einfiihrung in den Atlas der
Schweizerischen Volkskunde, Basel 1950)
in base alle dichiarazioni di due persone
di fiducia per localita.

10) Perché e quasi sempre la gudazza e non
il gudazz a tenere il piccolo ? Nella scel-
ta della Chiesa di attribuire alla gudazza,
cioé alla componente femminile dei pa-
drini, il compito di tenere il piccolo du-
rante la cerimonia battesimale mi sem-
bra avvertibile I'intenzione di riconoscere
alla donna le sue qualitd di delicatezza
in questo frangente.



294

il piccolo risulta, per la Calanca, a Selma
(v. N. Negretti, 11.7.1983), dove tuttavia &
specificato che il padrino posava la mano
sul piccolo al momento del versamento
dell’acqua. La funzione del padrino era
inoltre di tenere in mano il cero. Se que-
sta era la prassi corrente, ci risulta tut-
tavia che ad Arvigo non fosse la madrina,
bensi per lo piu la levatrice a tenere il
piccolo (v. Denicola, Arvigo, 11.7.1983).

Il gruppetto di persone, dunque, con il
piccolo portato dalla comarina, una volta
giunto davanti alla porta della chiesa tro-
vava il curato ad aspettare. Li aveva luo-
go una cerimonia preliminare consistente
negli scongiuri. Il sacerdote posava poi
la stola sul bambino e lo introduceva in
chiesa fino al fonte battesimale. Gia sulla
porta il piccolo veniva unto con l'olio dei
catecumeni. Il rito continuava poi in modo
non dissimile da quello che si celebra an-
cora oggi. Una delle differenze tra il rito
attuale e quello di un tempo & la soppres-
sione del pizzico di sale che si poneva
sulle labbra del battezzando (v. Int. D. R.

Maranta, 30.5.1983). Una credenza, sulla

quale torneremo nel prossimo capitolo,
voleva che la branchéta de saa servisse
a far diventare intelligente il bambino (inf.
di C. Mazzoni, Sta. Domenica, comuni-
cazione orale del 12.7.1983).

Una volta compiuto il rito vero e proprio
si recitavano alcune orazioni: il Credo, il
Pater e I’Ave Maria.

Poteva talvolta essere la comarina a di-
rigere queste orazioni (Sta. Maria); con
che viene una volta di pit confermato il
suo ruolo, a meta strada tra I'arte medica
e quello di prima mediatrice della socia-
lizzazione religiosa, cui ho gia avuto mo-
do di accennare.

Frequente l'uso di recarsi, a cerimonia
terminata, all’altare della Madonna a pre-
gare: era allora per lo pitu la madrina a
tenere il piccolo. Alcune credenze ac-
compagnavano dqueste recitazioni: a Ro-
veredo, ad esempio, «la difettosa recita-
zione del Credo era indicata come una
delle cause delle balbuzie » (VDSI, 272),

s’intende, del piccolo.

Al pianto del bambino, che si verificava
sia per il versamento del pizzico di sale
sulla bocca, sia per il versamento del-
I'acqua, si usava attribuire un significato,
o diversi significati nei diversi paesi. Era
di solito auspicato che il bambino stril-
lasse; cid era considerato «indizio di ro-
busta costituzione e quindi di costante
buona salute » (Roveredo)!l); «garanzia
di sopravvivenza »: « Se il bambino pian-
geva dicevano: questo campa pronda, piu
a lungo» (R. Peduzzi, Sta. Maria, 254.
1983). Al contrario «...chi rimaneva inerte
o silenzioso si temeva che crescesse mu-
to o di carattere tetro (Grono) o dovesse
morire infante (V. Calanca) » (VDSI, 272).
Queste credenze ripropongono, una volta
ancora, il problema, molto sentito nella
societa tradizionale, dell’adeguarsi ai rit-
mi della natura. Infatti, se & naturale che
i bambini appena nati piangano, quando
questo non si verifica cid pud significare
grave danno per il piccolo.

I vestiti

Nel vestiario, come d’altronde nella scel-
ta dei padrini (v. VDSI, 268), si manife-
stavano gia un tempo le disparita tra ceti
borghesi e gente di scarse risorse eco-
nomiche. E' soprattutto a questi ultimi
che vogliamo fare riferimento.

L'abbigliamento del piccolo era solita-
mente costituito da una vestina bianca
e da una cuffietta che potevano apparte-
nere alla famiglia oppurd, piu spesso,
erano portate dalla levatrice. Fino all’epo-
ca della fasciatura, la copertura di base
consisteva nelle fasce, mentre solo in se-
guito subentrarono gli indumenti soliti:
giponinétt, mutandine e pannolini. Sulla
cuffietta & il caso di fermare un momen-
to la nostra attenzione: essa poteva essere
bianca (Lostallo), ma piu spesso era va-
riamente ornata con nastrini, pizzi e ri-
cami. A Selma, ad esempio, sembra che
i nastrini fossero tradizionalmente di un

11) VDSI, 272; v. anche F. Bassi, Usi..., 86.



bel rosso e verde, mentre ad Augio ed
anche altrove la cuffietta era ricamata in
modo simile alle cuffie del costume fem-
minile adulto (in che si potrebbe vedere
una conferma all'ipotesi che tenden-
zialmente la societa tradizionale non ri-
conoscesse all'infanzia uno statuto parti-
colare e privilegiato come viceversa fa
la societa moderna).

Non era raro che i capi di vestiario si
tramandassero da una generazione all’al-
tra: «..la mia nonna ha voluto che por-
tassi la cuffietta del battesimo che aveva
portato mio papa. Sa che gli angiofitt li
seppellivano in chiesa una volta ? Sotto
i banchi delle donne, nella parte esterna,
c’era un sepolcro, dove erano stati sep-
pelliti gli angelitt. Sono andata a vedere
(in occasione dei restauri della chiesa,
n.d.r) e c'erano le cuffiette, molto ben
conservate: tutte portavano i nastrini ros-
si e verdi» (N. Negretti, Selma, 11.7.1983).
Non meraviglia che proprio sulla cuffietta
si concentrasse maggiormente ['abilita e
la creativita delle donne di un tempo:
I'indumento infatti € piccolo e la testa,
sempre visibile ed esposta, & percid mag-
giormente atta ad essere abbellita. Anche
la vestina poteva all’occorrenza essere
prestata a terzi e servire ad innumerevoli
battesimi dei bambini di parecchie ge-
nerazioni.

Alla tradizionale vestina bianca e alla
cuffietta si deve poi aggiungere che in
certi paesi (Augio ad es.) esisteva l'uso
di avvolgere il piccolo, gia coperto con
la vestina, con dei veli multicolori di seta
(v. P. De Francesco, Augio). In Valle in-
vece si usava un giponinétt, ossia un in-
dumento costituito da un « pizzo grande
con sotto un trasparente: per i maschi
celeste; per le femmine rosa» (E. Bian-
chi, S. Vittore, 7.7.1983).

A Mesocco, anticamente, « gli si metteva
in testa el capuscin, cuffietta di seta o
di pizzo all’'uncinetto ornata di nastri. Sul
petto gli si legava el stumighireu pure di
seta o di pizzo. Si adagiava il bimbo nel-

295

la culla, lo si copriva con la linzoletta
riccamente ornata di pizzi. L’archetto
(archei) teneva poi sollevato dal capino
del bimbo el quertu, copertina di seta
bianca o a colori, che copriva poi tutta
la culla» (Lampietti, Mesocco... p. 99).
Questo per quanto riguarda [I'abbiglia-
mento vero e proprio. Se si vuole com-
pletare il quadro della cerimonia si pud
aggiungere che il piccolo era sovente
portato in braccio e sorretto, oppure ap-
poggiato in chiesa, sul portinfant: si tra-
ta di un cuscino variamente decorato che
serviva allo scopo che si & detto ma che
aveva essenzialmente anche una funzione
ornamentale. Stando al nome e ad alcu-
ne testimonianze, sembra che si debba
la sua introduzione agli emigranti fran-
cesi.

E qui meriterebbe di essere abbondante-
mente illustrata la pratica concernente
Mesocco, di ricamare di nero le federe
(fodrétt) che servivano a coprire il bam-
bino se la famiglia era stata di recente
colpita da un lutto (Inf. della ma. O. De-
nicola, Arvigo).

Il ritorno a casa

Diversamente dall’Alta Valle, nella Bassa
Valle scarse sono le testimonianze di
particolarita inerenti il ritorno a casa (&
pressoché ovunque la comarina o0 la ma-
drina che riporta il piccolo, e non il pa-
drino; il percorso, anch’esso, non varia).
Ad Arvigo si diceva: «a turna indré dal
batesim | nava svelt a ca par fa diventa
svélt ol fi66 a lavura » (ritornando dal
battesimo andavano in fretta a casa per
far diventare veloce il figlio a lavorare)
(VDSI, 274). Cosi appunto la credenza ci-
tata « determinava per la madrina I'ob-
bligo di andare di buon passo, perché in
tal modo il figlioccio sapra fare altret-
tanto nella vita (VDSI, 274)12),

12) Lurati afferma che la credenza «rientra
nella vasta categoria dei similia simili-
bus »; VDSI, 274.



296

A Mesocco era invece la giovinetta (una
parente o un'amica, una vicina) che ave-
va accompagnato il piccolo alla chiesa
che si incaricava, sola, di riportarlo a
casa, ricevendo per questo servigio un
piccolo compenso: «... un cartoccio con
alcuni bottel de zuccher (un bottel & un
grumo, pit che una zolletta), cannen de
canella e una branca de garofen » (alcu-
ne cannucce di cannella e un pizzico di
chiodi di garofano; Lampietti, Mesocco...,
p. 100; ripreso in VDS!, 274).

Scampanate e lancio di monetine

Dalle interviste risulta un quadro abba-
stanza confuso per quanto riguarda que-
st'uso; d’altra parte il dato interessante
a questo riguardo, piu che l'uso singolar-
mente accertato, € la presenza di una
grande differenziazione locale, vero spec-
chio della varieta regionale.

Suonare le campane a festa si diceva e
si dice rebatt (Augio, rabatt; Roveredo,
cordaa; Cama e Verdabbio, sona in cam-
panin; Braggio, faa campano, suonare in
allegria, C. Paggi, Braggio, 1.7.1983): un
particolare modo di suonare consistente
nell’azionare almeno una, delle due o tre
campane impiegate, direttamente dal cam-
panile (in seguito all’elettrizzazione degli
ultimi anni non & pil stato possibile, in
genere, suonare cosi).

Ma non dappertutto per il battesimo i
rebateva. A Lostallo, ad esempio, «non
suonavano Jjn campanin, no, suonavano
due campane, come fanno oggi quando
suonano per la Messa » (C. Campelli, Lo-
stallo, 14.6.1983).

Come rileva Lurati: « Grida e scampanii
avevano lo scopo di allontanare gli spi-
riti malefici in agguato: ora sono sentiti
soprattutto come manifestazione di gioia»
(VDSI, 274).

Quando si suonava ? A Grono e S. Vit-
tore a cerimonia ultimata. Viceversa il
suono delle campane in Calanca aveva
inizio dal momento che il sacerdote ver-
sava l'acqua in capo al bambino!3). Cid

che ulteriormente diversificava i paesi di
valle era il numero di tocchi e il tipo di
campane impiegate per annunciare la na-
scita di un maschietto, rispettivamente di
una femminuccia. A S. Vittore si usava
suonare una campana, la mezzana, per
un maschio, e, pure la mezzana insieme
alla campanéla, per le bambine. Se la
campana e le campane erano suonate
un po’ a lungo la gente capiva che el gu-
dazz aveva dato una buona mancia al
moneg (E. Bianchi, 11.5.1983; E. Tamo,
comunicazione orale giugno 1983)14). A
Sta. Maria si suonava tre volte il campa-
none, a tre riprese (R. Peduzzi). A Ca-
staneda le campane erano suonate tre
volte. A Cama le si suonava a distesa
(Int. M. Balzarini, 21.6.1983). Ad Augio
sembra non si facesse differenza, come
del resto a Roveredo, tra maschi e fem-
mine (cosi secondo Togni-Braguglia, 24.5.
1983; di avviso diverso e concorde con
Lurati, & la signora P. Losa, che sostiene
che per il maschio si suonasse il campa-
non mentre per la femminuccia la mez-
zana; VDSI, 274).

« A Landarenca cant ch’om o bateze i
sono i campann, se I'é on matt i sono tre
segn e se I'é ono mata i sclsl con di,
quando facciamo un battesimo, suonano
le campane, se € un bambino suonano
tre segni e se & una bambina si accon-
tentano di due; a Cauco quand i bateza
na mata i rebatt tré segn e quand I'é n
matt, quatar e quand I'é n bastard i sona
mia, quando battezzano una bambina bat-
tono tre rintocchi e quando € un maschio
quattro e per un illegittimo non suonano.
Di solito sono i giovani del paese che
suonano: saranno poi invitati all’osteria
0 riceveranno una mancia dal padrino,
raramente dal padre; a Roveredo si spie-
ga che il suono delle campane sara piu

13) F'. Bassi, Usi...,, 85.

14) Monegh (Mesocco: monigh) € parola che
in tutto il territorio serviva, e forse serve,
a designare il sacrestano; oggi & spesso
sostituita da sacrista. Fa eccezione Rossa,
dove gia un tempo si usava sacrista.



0 meno prolungato, segond come i vonc
la gorda, secondo che ungono la corda,
a seconda della mancia » (VDSI, 274-75).
Il fatto che per un illegittimo non si suo-
nasse trova conferma, un po’ ovunque,
in numerose testimonianze.

Anche a Lostallo, per un maschio si suo-
nava piu a lungo ed erano spesso i gio-
vanotti del paese, un tempo, a farlo.

A suonare le campane era generalmente
el monich, il sacrista, eventualmente coa-
diuvato per l'occasione da un gruppetto
di ragazzi o giovanotti (la monigheria, con
termine di Selma, v. N. Negretti; non ri-
scontrato altrove). Era il gudazz che per
lo piu provvedeva a dare un compenso
al monich per l'ufficio svolto. Tale com-
penso veniva elargito prima della ceri-
monia — di solito — in modo che, come
& provato da numerose testimonianze, il
sacrista prolungava appunto il concerto
secondo la generosita dell’offerta. Fa ec-
cezione a questo riguardo I'Alta Valle,
dove, a suonare le campane, anziché es-
sere il sacrista o dei giovanotti erano i
padrini stessi. Il campanone, rispettiva-
mente la campanella annunciavano la na-
scita di un bambino, rispettivamente di
una bambina (Lampietti, Mesocco..., p. 99).
Un’altra usanza, forse anticamente pre-
sente anche altrove nel Moesano, ma at-
tualmente riscontrata solo a San Vittore,
consisteva nel gesto effettuato dal padri-
no di gettare una o pil manciate di mo-
netine davanti alla chiesa, sul sagratol®).
Nell’ambito degli usi intesi ad accogliere
nel dovuto modo il piccolo in seno alla
comunita, Lurati cita l'usanza, attestata
unicamente a S. Vittore, di erigere il
majeu: « A S. Vittore, in segno di con-
gratulazione veniva eretto il maieu, pro-
priamente usato in tutto il Moesano in
occasione di nozze: una lunga pertica
sormontata da un piccolo abete ornato
di fiori e ghirlande che si allestiva notte-
tempo e si piantava prima dell’alba. |l
padre dell’infante si sentiva in obbligo di
offrire il giorno seguente una bicchierata
ai giovanotti che I'avevano preparato »16).

297

La marenda

Il carattere festoso della cerimonia bat-
tesimale trovava il suo epilogo nella ma-
rendal?).

Come emerge da pressoché tutte le te-
stimonianze raccolte, si trattava di un ri-
trovo cui partecipavano: i familiari, el gu-
dazz, la gudazza, la levatrice, eventual-
mente il prete (ma non a Braggio, v. Int.
E. Patritti, 1.7.1983), spesso el monich e
i suoi aiutanti (secondo la signora P. Losa
invece il monich a Roveredo non era in-
vitato), eventualmente altri parenti e ami-
ci. Era in genere una festicciola conte-
nuta, anche per rispetto della madre che,
non lo si dimentichi, era reduce dal parto
e si trovava quindi indebolita.

Tanto nella Bassa Valle come in Calanca

15) A Roveredo il lancio delle monetine av-
veniva invece in chiesa: ma non per il
battesimo, bensi in occasione della festa
dell’Epifania; era il curato don Tini a
lanciarle (v. P. Losa, Roveredo, 6.7.1983).
« I’uso di lanciare qualche manciata di
soldi e di confetti sul sagrato oggi si con-
serva soltanto nel Moesano: in tale di-
stribuzione, come nella merenda che se-
gue il battesimo, oggi non si vede che
un segno di soddisfazione e di gioia, ma
effettivamente essa aveva lo scopo di
accogliere il neonato con larghezza quale
auspicio di duratura prosperitd e di sug-
gellare con solennita la sua entrata nel-
la comunita » (VDSI, 275).

Se tale & senza dubbio il significato pro-
fondo dell’uso, bisogna supporre che, spe-
cie in tempi recenti, esso assumeva (ed
assume) anche un significato pratico,
quello di convogliare alla cerimonia un
buon numero di ragazzetti che contri-
buiscono cosi ad animarla e a rallegrar-
la. (Ringrazio il mo. L. Corfu per questo
suggerimento).

VDSI, 275. Dell’uso di erigere il maieu,
ma, si badi bene, per il matrimonio, ho
trovato tracce solo in Calanca e a Cama
(v. M. Balzarini, 21.6.1983), non in altri
paesi della Mesolcina.

Marenda e non, poniamo, pranzo o cena.
Di fatto si trattava a volte di piu che di
un semplice spuntino, ma nel linguaggio
la civilta delle nostre valli ha preferito
conservare a quest’'usanza un carattere
dimesso, di frugalita.

16

~—

17

S~



298

la marenda aveva sempre luogo in casa:
« Dopo il battesimo facevano tutti la ma-
renda, facevano festa grande, a casa: a
quei tempi non c’era tanto movimento di
andare nei ristoranti. Non correva tanto
il denaro come oggi. In generale erano
tutti di quelli che avevano la loro rcba
salata: uccidevano tutti il maiale e ave-
vano la loro roba salata; facevano un be!
piatto di roba salata: magari un po’ di
formaggio. E la torta: chi poteva la com-
perava, altrimenti facevano loro la pasta
frolla » (E. Bianchi, S. Vittore, 11.5.1983).
In Calanca, ma solo sporadicamente, e
in tempi recenti, ma pure sporadicamente
in Mesolcina, vigeva l'uso di recarsi al
ristorante, a marenda ultimata, coinvol-
gendo nella festa gli avventori: gli amici
e la gente del paesel8).

In Calanca bisogna ritenere che questo
uso di recarsi al ristorante fosse originato
dal fatto che i Calanchini, non posseden-
do vigneti in proprio, consumavano uni-
camente il vino che acquistavano: biso-
gnava per forza andare al ristorante se
si voleva rallegrare la festa. Si pud anche
supporre, nell’evoluzione dei costumi fe-
stivi, un’influenza esercitata dagli emi-
granti (specie di quelli in Francia), mag-
giormente abituati a frequentare i risto-
ranti, soprattutto nelle ricorrenze festive.
Se d’abitudine, come si & visto, durante
la marenda si consumavano i prodotti
nostrani, annaffiandoli con un po’ di vino
o di gazzosa, a Selma era invece d’uso
bere la cioccolata.

Come gia si & detto il prete e la comarina
erano quasi sempre invitati al rinfresco:
«Se jo ero invitata ? Sempre. E guai a
non andare: capitava magari di avere un
battesimo in un posto ed un altro in un
altro, allora si doveva scappare via. Qua-
si sempre facevano il broncio perché non
era giusto. Se invitavano il prete ? In que-
sti ultimi anni, da quando io esercitavo,
mi pare di si. In generale veniva» (E.
Bianchi, S. Vittore, 11.5.1983).

E' pure da ricordare l'usanza, di cui ho
pero trovato traccia solo ad Arvigo, se-

condo la quale i gudazz — dopo la ma-
renda in casa con i familiari — esegui-
vano un giro di tutte le tre-quattro osterie
del paese, per una bicerada.

Sempre a proposito della marenda, & an-
cora da ricordare l'uso di portare a co-
loro che per una ragione o per laltra
non avevano potuto presenziare alla fe-
sticciola, qualche bocconcino del pasto
consumato insieme: una fetta di torta per
esempio: « Se abbiamo fatto la marenda?
Dal F. i padrini avevano portato una tor-
ta, ma dalla J. non abbiamo fatto niente.
Pensare che di quella torta ne avevamo
avanzato un bel po’, che lavrei avuta
bisogno da mangiare con il caffe, invece
il mio marito I'ha data alla comarina, la
quale ¢ andata subito a portarla alla Ma-
ria G., andava sempre dalla Maria» (C.
Peduzzi - A. Succetti, S. Vittore, 9.6.1983).

Doni

Lo scambio di doni caratterizza, e piu
caratterizzava come noto, nel passato, in
societa tradizionali con vincoli sociali
forti, i momenti salienti della vita di ogni
comunita. Essi avevano lo scopo di raf-
forzarne la coesione. La maggioranza de-
gli intervistati & stata tuttavia in un primo
momento dubbiosa sulla reale consisten-
za di questi doni, minimizzandone la por-
tata e lasciando intravvedere la consueta
trama di strettezze economiche. Oltre a
guesto stato di cose, variabile da fami-
glia a famiglia, bisogna aggiungere che
la prassi variava abbastanza da paese a
paese € — €& da presumere — da un
periodo storico all’altro.

Doni al piccolo: L'uso antico, quando i
piccoli erano ancora fasciati, era che i
padrini o i genitori introducessero nelle

18) Iuso di accompagnare i momenti signi-
ficativi della vita sociale con spuntini e
libagioni, risulta tra I’altro anche da un
documento pubblicato dal Motta: Usanze
nuziali e funebri in Valle Calanca (Gri-
gioni) in « Schw. Arch. f. Volkskunde »,
14 (1910), 71-75. V. anche VDSI, 276.



fasce una moneta — talvolta, specie nel-
le famiglie non proprio povere, un ma-
rengo — avvolta in un pezzetto di carta.
Non era raro il caso che, a cerimonia
ultimata, la comarina consegnasse al pre-
te l'offerta, estraendo la moneta dalle fa-
sce. In seguito spetid generalmente al
padrino di dare qualcosa al prete e ai
bambini che servivano.

L'uso di introdurre una moneta di 5 fr.
- — eventualmente un marengo — nelle
fasce del piccolo — o di depositarli nel-
la culla — é attestato un po’ ovunque in
Valle, compresa | Alta Valle (Lampietti,
Mesocco..., p. 99). «/ gudazz qualcosa
al piccolo lo davano sempre. Qualcuno
gli comperava magari una cateneila o
una medaglia, quaicuno gli dava denari:
secondo le possibilita » (E. Bianchi, San
Vittore, 11.5.1983).

L'uso di dare denaro si riscontra anche
a Castaneda. Piu generale, sicuramente
attestato a Roveredo e Castaneda, l'uso
di regalare al piccolo qualche vestitino,
o cuffietta o calzerotto (questo regalo non
va perd confuso con quello, pure di un
vestito, che il padrino fa al figlioccio in
occasione della cresima). « A Buseno di
norma (il padrino, n.d.r.) da i gipunitt,
celést a n maté e rosa o bianch a na
mata, e pé vint franch da bonaman, i
giubboncini, celesti al bambino e rosa o
bianchi a una bambina, e venti franchi di
buonamano » (VDSI, 277). Né va tralascia-
to I'uso attestato a Braggio di un regalo
da parte del padrino consistente addirit-
tura — ma quante volte sara successo ?
— in un appezzamento di terra (VDSI,
277).

Mancia al monegh: L'uso di dare al mo-
negh una congrua mancia, gia lo si &
detto, era pressoché generalizzato. Qua-
si sempre infatti il monegh prestava il suo
servizio, anche quando a suonare era
coadiuvato o sostituito dai ragazzi o dai
giovanotti del paese.

Offerta al prete: Non si & riusciti a rin-
tracciare un modo unico di ricompensare
il curato per il servizio reso nella cele-

299

brazione del battesimo e cid & dovuto al
fatto che per amministrare il battesimo
la Chiesa non esigeva il pagamento di
una quota fissa. Vigeva l'uso di un’offerta
libera (Comunicazione orale di Don Loren-
zi, Sta. Maria) a discrezione di chi paga-
va e delle sue possibilita economiche.
Bisogna ritenere che in passato (ma fino
a quando ?) essa potesse consistere an-
che in beni in natura. Poteva anche darsi
che il curato acconsentisse, come nella
int. a N. Negretti, Selma, (11.7.1983), al-
invito alla marenda e di quella magari
si accontentasse. A Sta. Maria, mi & an-
che stato detto che si riteneva non valido
un battesimo che fosse stato pagato; do-
ve tuttavia, & presumibilmente da vedere
un atteggiamento di velata polemica verso
le vere o presunte ricchezze della Chiesa
pit che un uso invalso (E. Pesenti, Sta.
Maria, 25.4.1983).

L'offerta consegnata al prete poteva es-
sere un’offerta generica alla parrocchia
oppure poteva essere data con qualche
intenzione particolare (Messe per i de-
funti, ad es.; v. C. Prandi Cama, 17.5.83).
Per approfondire questo argomento sa-
rebbe indispensabile compulsare i libri
parrocchiali, sperando nella diligenza di
parroci che tenessero nota delle loro en-
trate. Oltre alle offerte, non si potrebbe
tacere, con Lurati (VDSI, 275), l'uso di
fare dono al prete di un fazzoletto bian-
co; uso che Lurati attribuisce generica-
mente al Moesano ma di cui noi abbia-
mo trovato traccia solo a Roveredo (v.
anche P. Losa, Roveredo, 6.7.1983). Que-
sto dono tuttavia poteva venir sostituito
da un’offerta in denaro, generalmente
sborsata dal padrino (VDSI, 275).

A Roveredo pure era uso donare al pa-
drino un fazzoletto, offerto dai genitori
(vDSI, 278).

Doni ai e tra i padrini: Per i doni tra
padrini si segnala un unico caso, quello
ricordato dalla signora P. Losa, Rovere-
do: « Per il battesimo il padrino regalava
un fazzoletto da naso alla madrina... »
(6.7.1983).



300

Bambino soggetto a cativ dcc

Come ho ricordato introducendo queste
righe sul battesimo, tra i motivi che spin-
gevano ad una sua veloce impartizione
c’era la credenza che il piccolo potesse
essere in qualche modo preda e vittima
delle forze del male. L’argomento del ca-
tiv 6cc si inscrive precisamente in questo
quadro: ossia nella credenza che la de-
bolezza — anche ’spirituale’ — del neo-
nato lo esponesse ai rischi di influenze
negative esercitate su di lui da chissisia.
Le uniche testimonianze in nostro pos-
sesso provengono, forse non a caso, dal-
la Calanca. Ad esse rinvio (v. Int. C. Ri-
ghettoni, Castaneda, 27.4.1983; v. Int. L.
Peduzzi, Castaneda, 27.4.1983)19).

Un angelo in Paradiso

Se ci si accorgeva che il piccolo era vi-
cino al trapasso chiunque, ma in partico-
lar modo la levatrice, aveva facolta di
impartire al piccolo il battesimo d’emer-
genza (v. E. Bianchi, S. Vittore, 1.5.1983).
Se la morte del piccolo avveniva dopo
che questi era stato battezzato ci si con-
solava della perdita pensando che si ave-
va un angioletto in Paradiso, un angelo
orante (discorso che rinvia al rispetto e
al culto per i defunti).

La morte di un non battezzato era con-
siderata come una delle peggiori sciagu-
re. | piccoli che morivano non ancora
battezzati erano tra I'altro seppelliti in
un angolo del cimitero (v. Balzarini, Ca-
ma, 21.6.1983). Cid doveva comunque ve-
rificarsi assai di raro in quanto chiunque,
e specie la comarina, era tenuto e aveva
facoltd di battezzare il piccolo se questi
dava segni di infermita.

A conferma di quanto sto dicendo: a Lo-
stallo mi & capitato che I'intervistata aves-
se ricevuto dalla nonna in punto di mor-

te un anello2?) che, se portato al dito,
garantiva di poter condurre a buon fine
la gravidanza, nonché, eventualmente, di
avere il tempo di battezzare il piccolo
prima che morisse (v. foto, p. 47).

Appendice: Benedizione dopo il parto

Un’implicita credenza voleva che I'impu-
rita de! piccolo contaminasse anche la
madre. Ecco allora che, ancora fino a
una trentina d’anni fa, ma talora anche
fino a tempi piu recenti, esisteva la con-
suetudine che la madre, dopo il parto, si
recasse dal curato in chiesa per ottenere
una benedizione speciale (in Calanca si
usava dire: / najeva a signass (F. Bassi,
Usi..., p. 86). Prima di aver ottenuto que-
sta benedizione la mamma non poteva
recarsi in chiesa. La cerimonia si svolge-
va nel seguente modo: «lLa mamma
aspettava sulla soglia della chiesa; veni-

19) Pud pure rientrare nel fenomeno del
cativ 6cec l'uso, secondo una testimonian-
za di Verdabbio, di coprire il pane quan-
do dal forno lo si portava a casa, perché
avrebbe potuto essere maledetto (E. Pe-
duzzi, Verdabbio, 24.6.1983): « La mamma,
quando portava a casa il pane che avevo
fatto io, diceva di coprirlo perché qual-
cuno poteva maledirlo ». Un’usanza simi-
le, sempre a Verdabbio, per quanto ri-
guarda i pannolini (se lasciati all’esterno
durante la notte potevano essere male-
detti da qualcuno). Mi sembra che in
queste usanze emerga un tratto, gbba-
stanza caratteristico della civilta conta-
dina, per cui chi ha (in questo caso il
pane; ma so che altrove si applica la
stessa regola del nascondere anche agli
ortaggi) prova una specie di pudore a
farlo sapere, forse per rispetto di chi non
ha: per non destare insomma negli altri
gelosia ed invidia.

Si tratta di un anello pesante, (probabil-
mente) argentato, recante (in doppio) un
simbolo con un cuore da cui escono tre
frecce e (pure in doppio) il monogramma
di Cristo (IHS). L’anello appartiene ad
un tipo di anelli protettivi (o magici), su
cui esiste una copiosa bibliografia.

no
(&)
~—



va il prete con cotta e stola — [’ho fatto
ancora anch'io —; poi il prete aveva una
candela, dava come una particolare be-
nedizione. Data questa benedizione anda-
vano con la candela in mano verso l'al-
tare; c’era ancora una preghiera. 1o I'ho
fatto anni e anni fa...» (D. R. Maranta, S.
Vittore, 30.5.1983)21).

E' questo un esempio di prassi decaduta
in seguito al progressivo venir meno del-
la pratica religiosa; discorso che rinvia
alla progressiva secolarizzazione della
societa.

21) E’ forse curioso ed interessante riporta-
re alcune affermazioni che le interessate
hanno dato rispondendo alla domanda
sul significato dell’'uso della benedizione
dopo il parto.

Per M. Sciaranetti, Verdabbio, il signifi-
cato consisteva nel « domandare perdono
al Signore del peccato che si aveva com-
messo. Del peccato di avere questo figlio
(ride) », mentre per la signora C. Righet-
toni, Castaneda, « la donna doveva anda-
re a farsi benedire per togliere il pec-
cato... come si chiamava... il peccato ori-
ginale ».

Specie quest’ultima risposta, ma anche
T’altra (e gli esempi si potrebbero molti-
plicare) rivela una cultura religiosa, nel-
la fattispecie, almeno approssimativa se
non decisamente errata. Non si vuole ge-
neralizzare. Tuttavia, pur tenendo conto
che le risposte sono state fornite senza
che le intervistate avessero molto tempo
per meditare sul problema, mi sembra
che le risposte possano essere, nel loro
limitato valore di casi individuali, assun-
te quali esempi di come l'intervista per-
metta sovente di cogliere degli spunti
rivelatori, in questo caso, della mentali-
ta religiosa.

I1 significato corretto del rito era che la
donna, avendo avuto contatto con un
essere non battezzato e percid impuro,
doveva a sua volta purificarsi.

301

Il significato del battesimo

41. Il discorso

4.2. 1l cerimoniale

4.3. 1l significato religioso
4.4. 1l significato sociale
4.5. Resta da dire

Fin qui abbiamo considerato il battesimo
nella sua sequela di gesti e di momenti.
Ci tocca ora passare da una descrizione
(prevalentemente) esteriore ad un’indagi-
ne sul suo significato. Per fare cid mi
atterro il piu possibile al significato o ai
significati che la comunitad stessa soleva
attribuire al rito: significati leggibili spe-
cialmente in particolari fcrmuie ed enun-
ciati cristallizzatisi nel ccrso del tempo.
Si trattera di tentare un discorso inter-
pretativo che tenga conto delle due sfac-
cettature del rito: quella <cc.a.e e quella
religiosa. Si dovra naturalmente anche
tener presente quanto detto sin qui.
Che cos’e il battesimo ? La risposta a
guesta domanda dipende dal punto di vi-
sta dal quale ci si colloca. Per taluni in-
fatti il battesimo costituisce I'imposizione
del nome al piccolo; per altri un rito di
purificazione, per altri ancora il momento
dell’entrata del piccolo nella comunita.
Sappiamo che tutti questi elementi sono
pertinenti al battesimo. Senza entrare nel
merito delle discussioni che occupano
ancor oggi gli antropologi, possiamo dire
che il battesimo in quanto rito si compo-
ne sempre di due elementi: di un discor-
so (che rinvia ad un testo)!) e di gesti,
ovvero di un cerimoniale.

1) V. VALERI, Rito in Enciclopedia Einau-
di, Torino 1981, pp. 210-243.



302

Il discorso

Giova considerare qui unicamente la for-
mula cardine del rito, tralasciando tanto
la benedizione pronunciata con gli scon-
giuri sulla soglia della chiesa, quanto le
formule di rinuncia (Abrenuntio...) dei fe-
deli (in particolare padrino e madrina che
rispondono per il piccolo).

Il nucieo, necessario e sufficiente all’am-
ministrazione del battesimo, consiste nella
nota formula: «lo ti battezzo, nel Nome
del Padre, de! Figlio, e delio Spirito San-
to, Amen » (in latino un tempo). La for-
mula, nel suo riferimento al mistero tri-
nitario (Padre, Figlio e Spirito Santo), a!-
lude al mistero della morte e risurrezione
di Cristo. Nel mistero trinitario infatti si
compendia e dal mistero trinitario scatu-
risce tutta la storia della salvezza che ha
il suo apice appunto in Cristo. La bene-
dizione impartita al piccolo pronunciando
la formula rituale lo assimila e coinvolge
in questa storia.

Il cerimoniale

Gia I'abbiamo ricordato: il bambino veni-
va portato fin sulla soglia della chiesa
per la benedizione e gli scongiuri del
sacerdote. Questi posava poi sul piccolo
la stola e lo accompagnava fino al fonte
battesimale. Sulla porta della chiesa il
bambino veniva unto con l'olio dei cate-
cumeni. Soffermiamo la nostra attenzione
sugli elementi di maggior rilievo del ce-
rimoniale.

Il rituale battesimale propriamente detto
vedeva come protagonisti principali il
bambino, il sacerdote, i padrini ed un
insieme di elementi simbolici. Si vuole
qui richiamare I|'attenzione sul fatto che
il linguaggio simbolico agisce sulla per-
sona ad un altro livello del linguaggio
naturale e del ragionamento (sebbene
possieda una sua logica interna): & un
linguaggio che & stato detto universale
perché chiama in causa esperienze pri-
mordiali, di tutti gli uomini.

La nostra attenzione & stata attirata da
questi eiementi simbolici del cerimonia-
le: 'unzione della fronte con I'olio (« sa-
cro crisma »); I'abluzione con l'acqua; il
pizzico di sale sulle labbra del bambino
(scomparso) e la presenza di un cero ac-
ceso. A cid si deve aggiungere l'uso di
ricoprire il bambino con una veste bian-
ca a cerimonia ultimata.

Olio, acqua, sale, luce (e veste bianca),
in quanto elementi costitutivi del battesi-
mo, sono altrettanti elementi simbolici che
rinviano ad un significato. Il significato,
cosi come le formule rituali non mancano
di mettere in evidenza, ancora una volta,
non & altri che Cristo. Egli stesso si sot-
topose al battesimo di Giovanni; fu defi-
nito (Cfr. Giovanni, 1,4) la luce del mon-
do e aimeno una parabola parla di sale,
di quel sale che se diventa scipito & da
buitare via (Vang. di Luca; i passaggi e
gli esempi si potrebbero naturalmente
moltiplicare).

Scopo del cerimoniale ¢ dunque, ancora
una volta, di mettere in contatto bambino,
padrini e comunita con un insieme di
simboli che ricordano il mistero della
morte e risurrezione di Cristo. E’ cid che
si pud chiamare «far memoria ».

Il significato religioso del battesimo

Il significato religioso del battesimo & di
assimilare il bambino alla figura di Cristo,
in modo che egli muoia simbolicamente
con Lui (le rinuncie a Satana erano fatte,
in vece del bambino, dai padrini) per ri-
nascere con Lui, grazie al sacrificio da
Lui compiuto, a vita nuova.

Cosi insegna la teologia cattolica.

Ma che tale significato non fosse avulso
dalla coscienza religiosa della gente mi
sembra possa essere dichiarato se solo
si pone attenzione a questa formula tra-
dizionale.

« La madrina, di ritorno dal battesimo, ri-
consegnando il figlio alla madre, le dice-
va: Bonasera, comar, a fo portd vi on
pagan e a fo scia on fedel cristian; mo’s



303

Quadro di autore ignoto (prob. 1700), gia di proprietad Famiglia aMarca, Mesocco.

Ora proprieta G. P. Rovati, Roveredo.

sé& imprescté la feda, Idio on la conser-
vaga fin a la mort (Buonasera comare,
Vi ho portato via un pagano e ho qui un
fedele cristiano; c¢i siamo scambiata la
fede; Iddio ce la conservi fino alla mor-
te) »2).

Interessante il particolare significato che
assume qui il verbo imprestass. Se la
correttezza terminoiogica riveste qualche
importanza, qui siamo in presenza di un
corretto significata teologico riferito al
pattesimo. Difatti la teologia insegna che
la fede & un dono di Dio: non pud di
conseguenza essere ceduta da qualcuno.
E’ percid corretto dire che la madrina la
da, ma solo in prestito, in pegno, al pic-

(Foto P. Binda, Locarno)

colo; al quale spettera di farla fruttifica-
red).

2) F. BASSI, Usi.., p. 85; VDSI, p. 273.
Non ho per contro trovato traccia della
usanza citata da Lurati (VDSI, 274), se-
condo la quale la madre non avrebbe
baciato il figlio finché non fosse stato
battezzato, ritenendolo appunto impuro.
L’aggettivo pagan compare, come indica
una scorsa ai Mat., VDSI, nell’area della
Svizzera italiana anche altrove: per es.
in Blenio; pejr pagan €& «il primo pelo
dell’'uomo, la lanuggine » (Buchmann J.,
Il dialetto di Blenio, Paris 1924, p. 118).

3) Sulla pieta dei semplici v. G. POZZI,
Come pregava la gente in «Archivio Sto-
rico Ticinese», 91 (1982), 5-176.



304

Il significato sociale del battesimo

Il battesimo ha perd6 anche un altro si-
gnificato: comporta infatti I'imposizione
del nome. Sebbene questo fatto potesse
avere piu d'un rapporto con la mentalita
religiosa (scelta di nomi in osservanza
della tradizione familiare e di nomi di san-
ti) direi che il nome sia anzitutto da con-
siderare come espressione di un’identita
sociale.

Il nome veniva iscritto nei registri parroc-
chiali. E’ interessante notare a questo
proposito che fino alla Rivoluzione fran-
cese, da noi forse qualche anno piu tar-
di4), i registri parrocchiali costituivano in
pratica un vero e proprio atto di stato ci-
vile (in mancanza degli appositi registri).
Fino ad una data epoca, anche dal punto
di vista giuridico, societa civile e societa
religiosa si sovrapposero.

Anche l'ipotesi di un passaggio del pic-
colo da uno stato di impurita (peccato
originale) ad uno di purezza, vale altret-
tanto bene per l'inserimento nella comu-
nitd sociale (come in quella religiosa).
Bisogna naturalmente intendersi: il pas-
saggio da uno stato di impurita a uno di
purezza era parte del rito nel suo signi-
ficato socializzante alla condizione, che
qui & supposta data (il discorso sarebbe
ben diverso per l'oggi), che la societa
fosse effettivamente una societa religiosa.
Il rito costituiva in fondo una festa, una
celebrazione-festa comunitaria (avente co-
me epilogo, non per nulla, la marenda).
Secondo le ipotesi avanzate da alcuni
antropologi®) il significato della celebra-
zione festiva & sempre in qualche modo
quello di un’autocelebrazione della comu-
nita stessa.

Possiamo dunque parlare del battesimo
(globalmente considerato) nella societa
tradizionale come di un rito, civile e re-
ligioso, che serviva, ad un tempo, ad in-
serire il piccolo nella comunita civile e
religiosa, e alla comunita a rappresentare
sé stessa. Protagonista del battesimo non

& infatti unicamente il bambino, ma, in-
sieme ed attorno a lui, altre persone; i
padrini, la levatrice, i parenti, il sacer-
dote. Ed infine la comunita di villaggio®).
Tutte queste persone si rapportano ad
una serie di elementi simbolici — arti-
colati in un cerimoniale — il cui signifi-
cato & di ribadire la solidita della comu-
nita e la sua destinazione (anche) ultra-
terrena’).

Resta da dire

Certo il battesimo non & tutto qui, nella
sua configurazione teoiogica. E’ anche
— e se ne & fatto un cenno nel capitolo
precedente — nelie svariate credenze che
ne costeliano i preparativi, a cominciare
da quelie relative alla scelta dei padrini,
a quelle relative alla recitazione del Cre-
do latino alla fine della cerimonia; a quel-
le, per cosi dire piu scontate, relative al
pianto del piccolo, sempre durante la ce-
rimonia; a quelle, molto interessanti, sul
ritorno a casa, ecc.

Non mi sembra invece necessariamente
appartenere alla categoria delle creden-
ze quella che il piccolo nato, se muore
avendo ricevuto il battesimo, diventa un

4) T libri di battesimo, cosi come quelli di
cresima, matrimonio e morti, vennero
ordinati dal vescovo di Coira nel 1633
(disposizione del Concilio di Trento), ma
entrarono in funzione solo qualche anno
piu tardi; a Roveredo nel 1640. I Regi-
stri per le nascite risalgono anzi solo al
1669.

5) F. CARDINI, I giorni del sacro. Il libro
delle feste, Novara 1983, p. 260.

6) U. BERNARDI, Comunitd come bisogno,
Milano 19..

7) Se il significato religioso consiste nel mo-
rire con il Cristo e con lui rinascere; se
quello sociale abbiamo visto essere che
la comunita, celebrando il battesimo, fa
memoria di Cristo e si riconosce miste-
riosamente legata a lui, ci troveremmo in
presenza di un vero e proprio cristocen-
trismo. Cosa che tuttavia non va in al-
cun modo sopravvalutata, in quanto co-
nosciamo l'imponente mole del culto ma-
riano e ai santi.



angiol in Paradis. Che I'anima del picco-
i0 battezzato vada in Paradiso fa parte
degli insegnamenti delia teologia cattoli-
ca. L’elemento eventuaimente popolare —
ma siamo piu che mai nel campo delle
ipotesi — qui consiste tutt’al pit nel voler
rappresentare l'anima in forma concreta
con I'immagine dell’angelo8).

« Dicevano i vecchi che bisognava battez-
zarli perché si aveva in casa un pagan.
Qui di solito aspettavano otto giorni. Poi
dicevano che il battesimo & quello che
aiuta al bagai, al bastrucch per vigni inanz:
che il battesimo evitava tanti malesseri,
tante cose; questa era l'idea dei vecchi »
(M. Zibetta, Castaneda, 11.5.1983).
Battesimo come mezzo terapeutico pre-
ventivo, dunque.

Tale atteggiamento, come pure la creden-
za che voleva che la branchéta de saa
che il prete posava sulle labbra del pic-
colo servisse a farlo diventare piu intel-
ligente, se non immediatamente ricondu-
cibile ai principali e corretti significati
teologici — purificazione dal peccato ori-
ginale — enumerati sopra, neppure & qua-
lificabile di vera e propria superstizione.
Esisteva insomma — e probabilmente esi-
ste tutt'ora — una vasta fascia di creden-
ze che non appartengono pil all’'universo
di valori della teologia ufficiale senza per
altro poter esser tacciate di deviazioni
appariscenti da questa.

Il fatto & che & sempre esistita una me-
diazione tra teologia insegnata e fede
vissuta — e forse viceversa — e quindi
una fascia di comportamenti difficilmente
qualificabili.

Merita infine un cenno I'uso, sebbene non
esclusivo dell’area geografica considera-
ta, che fosse la levatrice e, piu antica-
mente, la donna che aveva aiutato nel
parto, a portare il piccolo fin sulla soglia
deila chiesa. Mi sembra che in ci6 sia
palese l'intento di creare una continuita
tra nascita naturale e rinascita spirituale,
continuitd assicurata appunto dalla per-
sona che aveva aiutato nel parto.

305

* * *

E che dire del patrinato ? Illluminanti con-
siderazioni ci vengono a questo riguardo
da un saggio di J. Bossy?).

L'autore vi sostiene essenzialmente la te-
si del patrinato come forma-istituzione di
reciprocita-alleanza sociale (p. 446), indi-
viduando nell’istituzione del patrinato cin-
qgue caratteristiche. «Le prime tre sem-
brano intrinseche ad essa, mentre le altre
due sembrano piu specificamente legate
al cattolicesimo del medioevo e della pri-
ma eta moderna. Le caratteristiche sono
gueste: primo, si tratta di un rapporto di
parentela; in secondo luogo, ne sono
esclusi i genitori naturali; in terzo luogo,
i padrini sono piu di uno. La quarta ca-
ratteristica € che il rapporto di parentela
non & solo col bambino ma si estende,
attraverso di lui, anche ai suoi parenti na-
turali, come anche tra un padrino e l'altro
(principio di compaternitas e varie forme
simili). La quinta & che all’interno dell’in-
tero gruppo cosi costituitosi & vietato spo-
sarsi » (pp. 441-42).

Dove viene da chiedersi se il divieto di
scegliere come madrina una donna in-
cinta non sia da mettere in relazione a
queste normative, presenti invero su sca-
la molto piu vasta (ed anche su durate
molto lunghe).

Perché il padrino (o0 la madrina) non po-

8) Per una raffigurazione dell’anima in for-
ma antropomorfa (I’anima del buon la-
drone sostenuta da un Angelo che la
porta in Paradiso) v. affreschi di Santa
Maria delle Grazie a Bellinzona; per una
riproduzione del particolare v. voce Ani-
ma in VDSI, p. 180.

9) BOSSY J., Padrini e madrine: un’istitu-

zione sociale del cristianesimo popolare
in Occidente in « Quaderni storici», 41
(1979), pp. 448-449.
Se il patrinato ha direttamente o 1nd1—
rettamente la funzione di rafforzare i
legami sociali — o familiari — €& ben
comprensibile che la scelta di uno piut-
tosto che dell’altro congiunto potesse si-
gnificare, per chi rimaneva escluso dalla
scelta, una esclusione deliberata e percio
tanto piu difficile da accettare.



306

teva essere la stessa persona del genito-
re naturale ? Bossy risponde tratteggian-
do l'evaluzione storica del patrinato e
mostrando come sin dalle origini il pa-
trinato sia stato associato all'idea di co-
gnatio spiritualis (pp. 442-43). La ragione
di questo impedimento non risiede per-
cid solo in motivi di ordine pratico (in
caso di morte del genitore il piccolo po-
teva far capo, col padrino, ad una specie
di suo sostituto) ma anche per ragioni,
diremmo, strutturali: la primitiva neces-
sita che paternita naturale e paternita spi-
rituale non si confondano in alcun modo.
Bossy si sofferma poi sulle ragioni della
scelta di un padrino povero, o viceversa,
ricco o almeno benestante e dice:

« Nel descrivere un effetto sociale del
patrinato si usa normalmente il termine
amicizia, e penso che si possa conside-
rare il patrinato come un caso particola-
re di amicizia, piuttosto che viceversa »

(pp. 444-45). Il primato spetta insomma
alla creazione di nuovi vincoli sociali.
Cosi si sceglieva — simbolicamente —
un padrino povero, appartenente ad una
ciasse piu bassa, in forza dell'idea che
il patrinato « creava un’amicizia cristiana
tra gente tra cui, altrimenti, avrebbe po-
tuto non esservi rapporto» (p. 445). O
ancora: « La scelta dei nonni sembra es-
sere stata una soluzione comune al pro-
blema del conciliare parentela naturale
e parentela cristiana ».

Mancando per noi dati statistici rilevanti
relativi all’'uso di scegliere i nonni come
padrini (se non mi sbaglio, un solo caso
rilevato, quello di N. Negretti, Selma, 11.
7.1983), non si pud tuttavia non interro-
garsi sul significato dell’uso, invece in-
valso, di scegliere spesso e volentieri una
persona appartenente ad un ceto piu alto;
di cui la scelta del parroco, in Calanca,
quale padrino, & un caso tra gli altri.

Prima infanzia (fino ai 7 anni)

5.1. Allattamento

5.2. Il baliatico

5.3. Prima alimentazione
5.4. Condizioni di esistenza
5.5. Malattie infantili e loro rimedi
5.6. Paure infantili

5.7. L’educazione dei figli
5.8. Rispetto dei genitori
59. Vu, pa

5.10. Doveri infantili

5.11. La vita scolastica

5.12. La socializzazione religiosa

Allattamento

Allattare si diceva e si dice daa téta (Ro-
veredo); daa teta (Castaneda, Cama); dagh
el lacc (Cama). In merito a questo tema,
la nostra attenzione si soffermera dap-
prima sulla frequenza e la durata del-
I'allattamento, per poi vedere quali pre-
cauzioni venivano prese per non perdere
il latte e quali cibi erano favorevoli o
meno alla lattazione; ci soffermeremo in-
fine su alcuni espedienti riguardanti lo
svezzamento e sulla pratica della cessio-
ne dei figli a balia.

Difficile dire se sia vero, come affermato
da alcune intervistate, che le donne ave-
vano in generale piu latte di oggi. Certo,



se |'avevano, difficilmente cercavano di
diminuirne artificialmente il flusso, come
invece avviene oggigiorno. L’allattamento
durava spesso piu di sei mesi, forse an-
che 8-10 mesi, un anno. Ma ho sentito
di bambini che hanno succhiato il latte
fino a 4-5 anni (v. C. Righettoni, Casta-
neda, 27.4.1983): certo, casi eccezionali.
Le donne cercavano di avere riguardo
per non perdere il latte: essenziale a
questo scopo era non bagnare le mani
e non prendere freddo. Va rilevato che, a
quanto sembra, la Cassa Malati, da un
certo momento in poi (quando ?) diede
un compenso alle donne che allattavano.
« Per non perdere il latte dicevano che
non dovevano bagnarsi le mani, né pren-
dere freddo. Ma quello di non bagnarsi
le mani era un po’ brutto, perché di
macchine da lavare non ce n’erano an-
cora. La mamma non aveva di solito un
solo bambino, ne aveva magari due, ne
aveva magari tre, ne aveva magari quat-
tro e doveva lavare » (E. Bianchi, S. Vit-
tore, 11.5.1983).

Giova aggiungere che spesso I'allatta-
mento avveniva durante le pause del la-
voro, nei campi, all’aria aperta: dove ca-
pitava. E’ naturalmente un aspetto del
problema che rimanda alle severe e di-
verse condizioni lavorative e di vita.
Una serie di cibi favoriva la lattazione,
sebbene non bastassero i buoni cibi, per-
ché una 'ha da vegh la vena del lacc (Ca-
staneda). Favoriva I'attivita della ghiando-
la mammaria, ad esempio, il bere birra.
Si diceva che le rape bianche (Verdabbio)
e i fiocchi d’avena favorissero la latta-
zione; e cosi pure I'orzo (Verdabbio) e il
finocchio (M. Bacchetti, Verdabbio, 19.4.
1983); si raccomandava anche di bere
molto, non vino perd (Castaneda).

« Ricordo che quando si faceva la mine-
stra d'orzo, l'ordiada con i fagioli, si fa-
ceva piu latte. Noi l'orzo lo coltivavamo
noi, poi lo portavamo a fare pestare per
togliere la bula, l'involucro. In tempo di
guerra facevamo anche il risotto con l'ordi.

307

Si metteva a bagno la sera precedente,
ma bisognava farlo cuocere piu del riso.
Veniva buono e sostanzioso. In tempo di
guerra non si trovava neppure lo zaffera-
no, noi avevamo potuto avere dei semi e
lo coltivavamo » (A. Togni, Roveredo, 29.
4.1983).

Cibi considerati al contrario negativi per
la secrezione del latte erano: l'insalata
« perché l'aceto dava cattivo gusto al lat-
te e anche noi I'evitavamo » (C. Righet-
toni, Castaneda, 27.4.1983), le verze (Ver-
dabbio), e, per lo stesso motivo, la cioc-
colata e la roba piccante (Castaneda; v.
anche E. Peduzzi, Verdabbio, 24.6.1983).
Le fatiche del duro lavoro non erano pro-
pizie ad un’abbondante secrezione di lat-
te: « A furia di lavorare, il latte andava,
restava solamente acqua: dopo davano
pan cott e latte, o di vacca o di capra,
quello che avevano. Cos’aiutava a fare il
latte ? L’Ovomaltine, dicevano, uova sbat-
tute con un po’ di Vermuth: altro niente »
(M. Sciaranetti, Verdabbio, 3.5.1983).

Si dava il latte, allora come oggi, ogni
3-4 ore: ma anche piu spesso se il bam-
bino piangeva.

Lo svezzamento consisteva nel passare
dal seno al poppatoio, detto el peston
(Castaneda) o el piston (Cama), la ma-
mol, la mamolina (Castaneda), e da que-
st'ultimo ad un’alimentazione piu varia.
Per diminuire e poi annullare definitiva-
mente il flusso del latte si spalmava un
po’ di vaselina canforata sul seno e lo
si legava stretto; «oppure si tritava il
prezzemolo e si faceva un bel cataplasma
di prezzemolo e si legava su. lo dicevo
tante volte: mettete tanto prezzemolo nel-
la minestra. Fate un po’ di salsa verde.
Il prezzemolo tronca proprio la secrezio-
ne lattea. Dopo sono poi venute le pasti-
glie... Poi, con stare senza succhiare, il
latte va via da solo» (E. Bianchi, S. Vit-
tore, 11.5.1983; v. E. Peduzzi, Verdabbio,
24.6.1983). Anche gli impacchi d'aceto
alla mammella erano — e sono — favo-
revoli alla perdita del latte (v. |I. Paccia-
relli, Sta. Maria, 1.7.1983).



308

Il baliatico

Non si vuoie qui entrare nel merito di
questa prassi, un tempo esistita ma non
si sa quanto diffusal).

In un solo caso un’intervistata ha ricor-
dato che sua madre teneva un bambino
a balia, nel senso che lo allattava piu
volte al giorno, non perd che lo teneva
continuamente in casa con lei (v. A. Suc-
cetti, S. Vittore, 9.6.1983).

« |l fanciullo allattato dalla balia era il
baiadigh : vegnid grand col lacc di altri.
Era abbastanza frequente » (Informazione
di T. Tamo, S. Vittore, giugno 1983).

Prima alimentazione

Esisteva un’alimentazione specifica della
prima infanzia ? Alcuni intervistati sem-
bra quasi abbiano voluto negarlo, affer-
mando che il piccolo mangiava quello
che mangiava la madre. Si deve comun-
que presumere che nella maggioranza dei
casi il passaggio ai cibi duri avvenisse
progressivamente, e che lo svezzamento
comportasse il passaggio attraverso il
poppatoio riempito di latte di mucca —
o di capra — (piu tardi latte condensato,
o in polvere) mischiato ad acqua. A Ca-
staneda esisteva I'usanza di preparare ai
piccoli el lacc cécc. « Facevano anche
el lacc cécc: farina bianca, la tostavano
un po’, appena un po’ con il burro, poi
mettevano l'acqua e scioglievano: di quel-
le piattate mangiavano. Semolina anche,
dopo il lacc cécec. Non la rinvigniva con
il burro: solo giu il latte e poi la semo-
lina, cosi. Invece oggi tutti i vasetti » (M.
Zibetta, Castaneda, 11.5.1983). Un po’
ovunque si preparava poi il pan cott e le
patate in puré, oltre la gia citata semo-
lina. Si ricordano anche i fiocchi d’avena
(minestra di fiocchi d’avena), la minestra
di riso ecc. «Dopo 4-5 mesi comincia-
vano con le pappette: facevano il pan-
cotto, 'acqua di riso, riso ben cotto ma-
cinato ben bene, poi il puré di patate.
Poi sto buia de segla come gli dicevano:

la pappa di segale » (M. Sciaranetti, Ver-
dabbio, 3.5.1983).

Condizioni di esistenza

Un discorso approfondito sulla prima in-
fanzia richiederebbe che si disponesse di
dati sicuri e precisi sul numero di figli
per famiglia — dal numero spesso di-
pendevano le condizioni stesse di esisten-
za — sulle modalita abitative2) e via di
seguito.

Per quanto riguarda la primissima infan-
zia puo essere utile soffermarsi anzitutto
sulle condizioni materiali d’esistenza dei
bambini.

Gia si & detto dell’alimentazione. Dove
dormiva il piccolo? A quanto sembra,
spesso nella camera insieme al papa e
alla mamma: in un lettino a parte, o nel-
la culla, o in una cesta (v. M. Zibetta, Ca-
staneda, 11.5.1983) o nella cavagna (Ca-
staneda).

« |l piccolo dormiva nella culla o nella
carrozzina. Erano gia passati i tempi che
lo tenevano in letto insieme. Anticamente
invece li tenevano nel letto insieme. Le
famiglie di povera gente, che avevano
magari un figlio dietro l'altro, li tenevano
magari nel letto» (E. Bianchi, S. Vittore,
11.56.1983; v. anche R. Riva, Roveredo, 10.
5.1983).

Nella societd tradizionale, diversamente
da cido che avviene attualmente, il picco-
lo, il fanciullo, non godeva di una posi-
zione privilegiata. Il bambino era, si, fat-
to oggetto di cure, ma si deve ritenere
che fosse molto piu lasciato a sé& stesso
di quanto non avvenga oggi.

Secondo la totalita degli intervistati i pic-
coli seguivano i genitori in aperta cam-

1) Dice I'aMarca (Compendio...., 1938, pp. 20-
21): « Raramente e solo in casi d’estrema
necessita le madri mesolcinesi affidavano
le loro proli a balie, motivo per cui i
fanciulli sono generalmente di buona riu-
scita ».

2) M. Reinhard-Felice, La casa rurale in Val
Calanca, in « Ricerche», 1 (1983), 37-69.



pagna non appena era possibile portarli
all’'esterno, cioé a poche settimane dalla
nascita3). Oppure, alternativa molto fre-
quente, i figli erano lasciati a casa per
essere curati sia dalla suocera, sia da
uno maggiore dei fratelli.

Se & vero che il piccolo cresceva in un
ambiente — la comunita di villaggio —
che gli diveniva a poco a poco familiare,
(dove certo i pericoli non erano rappre-
sentati, come oggi, dalle automobili) un
altro tratto, e forse non il meno signifi-
cativo, che distingue la vita dei bambini
di un tempo rispetto a quella di oggi &
che la quasi totalita dei bambini cresceva
a diretto contatto con gli animali. Ne ab-
biamo testimonianza in numerose inter-
viste: « Noi eravamo cresciuti insieme al-
le capre e alle vacche, capre pecore e
vacche. lo a sette anni mungevo gia. Noi
gli volevamo bene, perché ogni capra
aveva il suo nome, ogni vacca aveva il
suo nome. Avevamo proprio un contatto,
un piacere con queste bestiole. Tante
volte le picchiavamo perd... quando scap-
pavano. Perd si aveva sempre quel con-
tatto con le bestie » (R. Peduzzi, Sta. Ma-
ria, 11.5.1983).

Malattie infantili e loro rimedi

Questo capitolo non costituisce in realta
che un paragrafo di quello piu vasto del-
la medicina popolare; non si pretende
d’altra parte di esaurire un tema cosi
complesso4).

Esistevano, un tempo, specifiche malattie
dell’infanzia ?

Si deve presumere di si: penso ad esem-
pio alle malformazioni provocate dal fa-
sciare i piccoli che, secondo le testimo-

nianze di numerose intervistate, erano
abbastanza frequenti.
Appartengono invece alle comuni — ma

non percid meno temute — malattie del-
linfanzia la difterite, detta ovunque el
gropp, gli orecchioni, detti oregion o gre-
gion, il morbillo, detto raviisc (Castane-
da), vairusc (Verdabbio), raviusc (Rovere-

309

do), la scarlattina, detta scarlatina, ecc.
Per tutte esisteva un rimedio naturale,
anche se il principio generale era che
la malattia doveva essere lasciata sfoga-
re, doveva fare il suo corso. In caso di
morbillo, «se il morbillo tardava a ma-
nifestarsi, avvolgevano il bambino in uno
scialle rosso di lana; dicevano che il ros-
so aveva leffetto di fare uscire piu in
fretta il morbillo » (G. Capriroli, Augio,
21.6.1983). Sempre per i ravisc, il mor-
billo, « dovevano stare a letto, ben co-
perti ». (Castaneda).

Per gli orecchioni esistevano due cure:
una a base di cipolle, l'altra a base di
lana di pecora sporca non digrassata,
che un’intervistata ha cosi descritto: « Per
curare gli orecchioni si usava la cipolla:
fatta cuocere nella carta di giornale o
nella carta alu, stagnola di cioccolata,
perché una volta I'alu non c’era. Si sca-
vava nella cenere bollente, poi mettevi la
cipolla nella carta di cioccolata, la la-
sciavi un quarto d’ora-20 minuti. Poi la
smezzavi: non bisognava applicarla bol-

3) «I bambini si prendevano subito con sé

nei lavori agricoli, in un gerlo o in una
cassetta; nella gerla si metteva sul fondo
della foglia di granoturco per farli stare
un po’ sollevati (M. Peduzzi, Verdabbio,
27.4.1983; v. anche C. Righettoni, Casta-
neda, 27.4.1983). Merita certo attenzione,
in un contesto di frequenti spostamenti
(da casa in campagna, sui monti, all’alpe,
ecc.) i1 modo come venivano portati i
bambini. Su quest’aspetto v. ad es. G.
Capriroli, Augio.
Numerosi erano i casi di bambini lascia-
ti soli nella culla per ore e ore. Bisogna
pensare che era radicalmente diversa la
struttura della societd; la famiglia costi-
tuiva la cellula anche produttiva ed era
quindi d’obbligo che tutte le sue compo-
nenti, non appena fossero in grado, par-
tecipassero ai processi lavorativi.

4) Per un elenco di malattie v. G. Cattaneo,
Modi di dire del dialetto di Roveredo in
« AMC », 33 (1970), p. 100; 34 (1971), p. 99.

5) «..le corregge per le gerle, cadole, gam-
bacc e brente (di salice o castagno) van-
no torte fin che son verdi », G. Cattaneo,
Modi di dire del dialetto di Roveredo in
« AMC », 38 (1975), p. 96.



310

lente; meta da una parte, meta dall’altra;
sopra, un fazzoletto che la tenesse ben
contro. Prendevano anche la cenere del
focolare: prendevano un sacchetto di te-
la di quelli bianchi, che facevano loro,
di lino; mettevano dentro la cenere poi
legavano il sacchetto. Quindi mettevano
il sacchetto sulla mano (del bambino) per
vedere se non era troppo caldo, se po-
teva applicarlo sulla gregia (orecchia).
Parlo per esperienza perché quando ero
bambino & successa a me: era la mam-
ma che faceva quel mestiere li. Erano di
quei dolori gli orecchioni. C’erano di
quelli che diventavano gonfi sotto le orec-
chie (c’@ il mal d’orecchie, come mi spie-
ga la signora Zibetta, e ci sono i gregion,
che colpiscono un po’ sotto le orecchie).
Appena sentivano che c’era qualcosa che
non funzionava nelle orecchie, facevano
quei rimedi li. Inoltre per gli orecchioni
applicavano la lana delle pecore sporca:
per gli orecchioni e per il mal di gola:
la lana di pecora non lavata intorno al
collo. E si andava a dormire con quello »
(M. Zibetta, Castaneda, 11.5.1983). La cu-
ra degli orecchioni con la lana di pecora
trova riscontro anche a Verdabbio (v. M.
Peduzzi, 27.4.1983).

La lana sporca di pecora — cioé non di-
grassata — serviva dunque anche per
curare il mal di gola.

Per la cura dei variusc era raccomandato
di starsene a letto; era indicato I'olio di
ricino (v. A. Togni, Roveredo, 29.4.1983).
L’olio di ricino (o/i de ricin) e I'dli de pa-
rafina servivano pure quali purganti, men-
tre I’olio di merluzzo (0/i de merluzz)
serviva quale ricostituente.

Contro i raffreddori si faceva il thé de tei,
il thé di tiglio (Verdabbio). Contro la feb-
bre, sempre a Verdabbio, usavano il ge-
nepin raccolto in alta montagna (v. M.
Peduzzi, Verdabbio). Contro il mal di te-
sta era indicata l'erba livia (Verdabbio)
oppure raccoglievano el bon maister, I'as-
senzio. Contro il mal di stomaco era in-
dicata l'altea, una specie di malva (Ver-
dabbio). Il sambuco era invece indicato

per purificare il sangue, quale rimedio
contro l'acne.

Pur se non malattia specificamente infan-
tile, si pud citare ancora |'appendicite,
detto maa del miserere (S. Vittore, Sta.
Maria; o anche dolor colic) per la buona
ragione che per chi ne era affetto non
c’era pilu nulla da fare.

Paure infantili

Che ruolo giuocava la paura nell’educa-
zione di un tempo ? In che misura con-
dizionava l'educazione dei giovani ?
Stando ai racconti di alcuni nostri inter-
vistati, non si trattava di una parte da
poco. Per impedire ai bambini di andare
in giro la sera si diceva che c’erano in
giro /i strioi (soprattutto in Calanca; v. G.
Capriroli, Augio, 21.6.1983); oppure, se un
bambino non faceva il bravo, lo si mi-
nacciava dicendogli che veniva la Quata
(S. Vittore), o /la Vegia.

« Quando eravamo bambini e dovevamo
andare in Val Cama ci dicevano di stare
attenti perché c’era la strega, la Vegia »
(M. Baccetti, Verdabbio, 19.4.1983). Altro-
ve, come a Soazza, era la Cativdria®) ad
incutere timore e terrore, anche se l'in-
cutere timore ai bambini con storie di
streghe e stregoni non era sempre, im-
mediatamente, finalizzato all’ottenimento
dell’'ubbidienza, mediante la paura. Si
vuole insomma dire che se di solito i ge-
nitori sorridevano di queste figure, i pic-
coli ne erano naturalmente impressionati.
Il discorso sulle paure infantili confina
con quello sulle streghe e gli stregoni, e
quest'ultimo a sua volta con quello sulla
« fisica », da un lato; con le leggende di

6) « Cativoria a Soazza; Mesocco: Cativora:
specie di strega. Si diceva ai bambini
che veniva la C, la sera dopo l'’Ave»
(Mat. VDSI). A Mesocco era pure temu-
to il Ciampin (v. O. Denicola, Arvigo, 11.
7.1983). Questo Ciampin & probabilmente
la stessa figura che altrove & chiamata
Ciapin, nome che ad esempio in Val Ver-
zasca si usava per designare il Diavolo
(forse dal verbo eiapaa: prendere).



animali e personaggi paurosi (orchi ecc.)
dall’altro. Non & possibile qui che accen-
nare al problema (ma v. Int. E. Bogana,
Sta. Maria, 1.7.1983; v. |. Piller, Castane-
da, 1.7.1983).

| racconti di streghe?), o dell'influenza
da esse esercitata (v. cativ 6cc), erano
verosimilmente all’ordine del giorno.
Collegata alla credenza nell’esistenza di
streghe e stregoni la consuetudine di non
lasciar uscire i ragazzi dopo suonata
I’Ave Maria. Se proprio era necessario
uscire, la consuetudine imponeva ai ra-
gazzi — e agli adulti — di fare prima il
segno della croce. « Nella Calanca inter-
na tutta la gente, non solo i bambini, non
usciva di casa senza essersi segnata, do-
po I’Ave Maria » (F. Bassi, Grono, 16.6.’83).

L’educazione dei figli

L’educazione, come & noto, rappresenta
nella vita di una piccola o grande comu-
nita il momento della trasmissione dei
valori e delle pratiche che servono alla
vita. Chi si incaricava, in seno alla fa-
miglia, di svolgere questa funzione di
« cinghia di trasmissione » ? In altre pa-
role: che importanza avevano padre, ma-
dre, nonno, nonna, fratelli, zii, ecc. nello
sviluppo della personalita dei bambini ?
S'impone anzitutto una doppia considera-
zione; dato che sovente il padre era emi-
grato, oppure era assente per lavori (si
pensi alla grande mobilita, al nomadismo
spesso praticato dai nostri avi) la madre
avrebbe dovuto svolgere la funzione edu-
cativa che si & detto. E, in molti casi,
bisogna ammettere che sia avvenuto cosi.
Tuttavia, proprio per I'assenza del padre,
alla madre toccava farsi carico dei piu
diversi lavori, cid che significava inevita-
bilmente un suo allontanamento da casa.
Si capisce percid come in questa situa-
zione fossero in pratica i nonni, e specie
la nonna, l'ava8), coadiuvata magari dai
fratelli maggiori, ad occuparsi dei bam-
bini piu piccoli: ipotesi questa che trova
conferma in numerose testimonianze. Al-

311

la domanda rivolta ai nostri intervistati:
« Chi allevava — ftirava grand — i figli »,
molti (6 su 10 in un calcolo limitato ad
un campione di 10 intervistati) hanno ri-
sposto che era in primo luogo l'ava; poi
veniva la mamma. « Era sempre ['ava in
fondo: & l'ava che stava in casa. Era l'ava
che insegnava le prime preghiere. Faceva
tanto » (R. Peduzzi, Sta. Maria, 11.5.1983).
| nonni, e l'ava in particolare, erano dun-

7) Oltre alle streghe, un altro genere di
racconti atti ad incutere timore era quel-
lo relativo all’apparizione dei morti (v.
G. Capriroli, Augio).

Il discorso sulle streghe sarebbe troppo
lungo. Troppo lungo nell’economia di un
lavoro come questo.

Si pud naturalmente porre il problema
se esistessero davverc le streghe, delle
vere streghe o stregoni, cioé uomini e
donne con particolari poteri malefici.
Sul problema delle streghe esiste una
vasta bibliografia, anche solo per quanto
riguarda la Svizzera italiana. Mi limito
a citare:

a) nei « Quaderni»: XXXII, 2, p. 158;
XXXIII, 4, p. 309; XXVI, 3, p. 215;
XXXI, 2, p. 141; XXXIII, 4, p. 295.

b) nel « Bollettino st. d. Svizz. italiana »:
E. Motta, Le streghe nella Riviera (1575-
1721) con aggiunta dei processi della Val-
le Mesolcina, I (1879), in particolare: pp.
13-17; 134-136; 158-161; 188-191; 221-224.
Inoltre, sempre del Motta: Streghe in
Mesolcina, XXVII (1905), pp. 136-140.

Si veda inoltre Vieli, Storia della Me-
solcina, Bellinzona, 1930. I1 Vieli cita,
tra gli altri malefici attribuiti o attribui-
tisi dagli « stregoni», anche un caso di
cativ dce: « fatto... morire il bambino al
tale dei tali» (p. 163).

Si vedano inoltre, per una regione quasi
limitrofa alla nostra, i regesti dei pro-
cessi di stregoneria della Leventina in
« Arch. St. d. Svizz. it. ». Sempre per il
Canton Ticino vedi anche Cairoli A. -
Chiaberto G., La strega i corpi la terra.
Lettura di processi di stregoneria nei ba-
liaggi di Mendrisio (1536-1615) in «AST»
79 (1979), pp. 183-248.

8) Che lav o Pava in certe famiglie co-
mandasse troppo, e che la mamma po-
tesse a volte sentirsi soffocata dalla suo-
cera € un dato che non si fatica a cre-
dere se si pensa alla frequente coabita-
zione sotto uno stesso tetto.



que importanti per I'educazione dei bam-
bini: questo sul piano della trasmissione
dei valori (discorso che verra toccato piu
direttamente a proposito dell’educazione
religiosa).

Sul piano invece della trasmissione delle

~

conoscenze pratiche € probabile che i
genitori, o altri familiari attivi, avessero
in genere un peso maggiore.

Rispetto dei genitori

Naturalmente collegato alla realta educa-

Lostallo 1894 ca.
(Pr. Fam. E. Tonolla
Cabbiolo)

tiva il problema del rispetto dei genitori;
rispetto che confinava non di rado nella
soggezione (v. E. Pesenti, Sta. Maria, 25.
4.1983) e nel timore (v. E. Bianchi,
S. Vittore, 11.5.1983). « Ricordo che quan-
do & morto il nonno io avevo 16 anni;
gli altri, uno l'anno, erano dopo di me.
Il nonno era rigoroso, non si poteva ri-
spondergli, cosi eravamo abituati a ub-
bidire, anche da adulta non ero capace
di dire di no al mio pa» (A. Togni, Ro-
veredo, 29.4.1983). Il rispetto verso i ge-



nitori era considerato — lo & ancora —
tra le varie norme sancite dalla mentalita
comune, come la cosa pil sacra.

Per cercare di spiegarsi questo fatto bi-
sogna porre mente a due realta distinte,
seppure in qualche modo collegate: I'in-
discussa autorita era funzionale ad un ti-
po di famiglia che, non lo si dimentichi,
era, oltre che cellula sociale, anche cel-
lula produttiva®). | figli infatti erano in
qualche modo anche dei dipendenti del
proprio genitore — almeno fin che aves-
sero raggiunto la maggiore eta — e do-
vevano stare ai suoi ordini. Era inoltre
sentito in modo molto piu forte di oggi
il radicamento nella famiglia; essa era
« forte », diciamo cosi, quanto piu il capo
era forte. D’altra parte questo stato di co-
se era evidentemente voluto e rafforzato
dalla Chiesa, che nei suoi comandamenti
recita di « onorare il padre e la madre »
(ed impone per altro ai genitori di amare
e rispettare i figli).

Vu, pa

Chi dava, e fino a quando, del vu al ge-
nitore ?

Non si pud certo dire di avere trovato
una modalitd d’uso univoca di questo pro-
nome personale: valida cioé per tutti i
paesi, per i diversi rapporti interpersonali
(figli-padre; figli-madre; bambini-estranei)
e le diverse epoche storiche. Non si pud
neppure dire con precisione quali localita
hanno conservato piu a lungo quest’abi-
tudine, anche se quelle periferiche, come
Verdabbio e probabilmente Mesocco, sem-
brano distinguersi per un maggior conser-
vativismo anche in questo campo. Né
il quadro che emerge dalle interviste in
Calanca appare piu chiaro.

Risulta comunque che, a Verdabbio, gli
ultimi genitori cui si dava del vu sono
morti attorno al 1950, mentre a Roveredo
un’intervistata (Ma. Braguglia) dice che
mentre i fratelli usavano ancora rivolger-
si ai genitori con il vu, lei aveva abban-
donato quest’uso. In generale ho trovato

313

che frequentemente si dava del vu al pa-
pa, del ti alla mamma. Il che viene in-
direttamente a confermare, se ce ne fos-
se bisogno, l'ipotesi di un rapporto piu
distaccato e formale verso il padre che
non verso la madre.

Il caso di prassi diverse per diversi tra
i figli della stessa famiglia non & isolato:
«| miei fratelli maggiori davano del voi
al padre, poiché egli emigrava e stava
assente due anni senza tornare a casa,
di modo che era per loro quasi un fore-
stiero. Invece io e la mia sorella Ida gli
davamo del tu, perché dopo la mia na-
scita egli non & piu ripartito e viveva in
famiglia » (C. Paggi, Braggio, 1.7.1983).
Si pud dire che perlomeno gia all’inizio
del secolo (anni ’10), I'uso di rivolgersi
con la formula vu era in decadimento un
po’ in tutta la regione, con premanenza
pit a lungo nelle zone citate.

Si deve ancora aggiungere che in alcune
famiglie i figli, raggiunta una certa eta,
erano gradatamente abituati al vu (si ve-
da il bellissimo ricordo in proposito nel-
I'intervista alla Ma. F. Bassi, Grono, 16.
6.1983).

Doveri infantili

Andare a prender legna, aiutare nella
stalla, naa a proved, curare il bestiame
grosso e minuto, foraggiarlo, partecipare
alla fienagione: ecco alcune delle molte
attivita che anche i ragazzetti erano in
grado di praticare.

E’ certo che i bambini erano tenuti a col-
laborare al lavoro degli adulti. Talvolta
per coltivare in loro l'inclinazione al la-
voro agricolo gli si costruiva piccoli stru-
menti adatti alla loro statura: cadoline,
gerletti, ecc.

Uno dei dati di fatto piu rilevanti messi
in evidenza dall'indagine, & la scoperta o

9) « Chi cas lassa comanda dai maton / i
mangia scendra e carbon », cosi senten-
zia un proverbio raccolto dal mo. C. Ri-
ghetti a Castaneda (« AMC », 1962, p. 93).



314

la conferma che il lavoro minorile aveva
un’importanza veramente rilevante. Le te-
stimonianze sono inequivocabili in questo
senso: a 6-7 anni i bambini erano spesso
gia inseriti nel processo produttivo, con
compiti a volte non solo marginali: posso
citare qui il caso di R. Peduzzi (25.4.83),
che a 7 anni mungeva e accudiva alle
capre; o quello di M. Peduzzi (27.4.1983)
che pure a 7 anni mungeva gia, tenendo
il secchio in terra poiché non riusciva a
tenerlo tra le gambe.

Gia si € accennato alla motivazione emi-
nentemente economica di questo fatto.
E’ difficilte dare un giudizio complessivo
sul lavoro minorile in rapporto alle con-
seguenze sul piano della salute dei gio-
vani. Se si trascurano gl!i eccessi, che
pure ci saranno stati, sembra di poter di-
re (e gli intervistati concordano abbastan-
za su questo punto) che in realta il la-
voro minorile rappresentava un’utile pro-
pedeutica alla vita lavorativa, un graduale
inserimento nella vita adulta. In alcuni
casi, poteva rappresentare anche una
fonte di gratificazione psicologica per i
giovani che, cosi, si sentivano inseriti a
pieno titolo nell’assetto familiare e so-
ciale.

Il tema dei doveri infantili e delle sue
implicazioni per la vita adulta potrebbe
essere con profitto ulteriormente indaga-
to. Qui basti accennare all'importanza dei
fanciulli nei servizi resi ai genitori, an-
dando, spesso lontano, a bottega. MNon
si dimentichi che, ad es. Verdabbio, fu
privo di bottega fino al 1949. Una situa-
zione analoga esisteva a Castaneda.
Ritroveremo il tema dei doveri infantili
parlando della scuola.

L’inizio del lavoro retribuito, variava ne-
cessariamente secondo il tipo di econo-
mia familiare nel quale il giovane era
inserito e poteva avvenire anche molto
tardi. Né si pud tacere la realta de! la-
voro svolto in seno all’azienda familiare

e che non veniva retribuito; cosi come
non & da dimenticare che in realta i pri-
mi anni di lavoro retribuito erano contras-
segnati dalla rego'are cessione della pa-
ga ai genitori: cose abbastanza lontane
dalla realta dei nostri tempi. In questo
contesto non si pud fare a meno di ac-
cennare ad una pratica, quella del naa a
giornada, che meriterebbe un’indagine a
parte (sarebbe interessante, ma ad altri
il compito di fario! sapere a che eta,
mediamente, i nostri intervistati hanno ri-
cevuto per la prima volta quaiche moneta
di denaro; e che rapporto con il denaro
intrattenessero).

La vita scolastica

Non & compito di questa ricerca affron-
tare secondo l'angolatura storica le pro-
blematiche connesse alla scuolal?), tut-

1¢) Sulle vicende storiche del formarsi delle
scuole nelle due valli, dai primi tentativi
ad opera dei «novatori» a Mesocco, a
quelli di S. Carlo (1583), quindi a quelli
settecenteschi ad opera dei facoltosi ar-
chitetti emigranti in Germania (Riva,
De Gabrieli), fino alla legge cantonale
del 1846 che rese obbligatoria la scuola
anche per le ragazze, e oltre, v. R. Bol-
dini, Tentativo di storia della scuola me-
solcinese in « QGI », XVI (1946), 1-2, 23-
33, 119-125.
Furono le suore di Menzingen — si leg-
ge in quell’articolo — a gestire, a partire
dal 1850, le scuole obbligatorie nella mag-
gior parte dei Comuni di valle. Sempre
in quell’articolo e contenuta l'interessan-
te informazione che in Calanca, grazie
all’intervento di un prete, don S. Silva, la
scuola elementare nel 1840 era ad uno
stadio di sviluppo piu avanzato che in
Mesolcina.
Un discorso a parte resterebbe da fare
sull’insegnamento scolastico dal secolo
passato fino ai nostri giorni: i libri di
testo al riguardo sarebbero preziose fon-
ti di informazione (v. ad es. quello di E.
Albertini, Libro di lettura per le scuole
del Grigioni Italiano, pubblicato dal Pic-
colo Consiglio, Poschiavo Menghini, 1912;
oppure: L’abecedario per uso dei fan-
ciulli, Coira, B. Otto, 1812).



315

Mesocco. L’inserimento nella vita lavorativa non tardava

(Pr. Arturo Albertini, Mesocco-Bellinzona)

tavia una panoramica sul mondo dell'in-
fanzia non poteva prescindere dal toccare
anche questo tema.

Le testimonianze si sono incentrate attor-
no a tre temi: la socialita scolastica; i
rapporti coi docenti; i « compiti ».

La socialita all’'interno della scuola: Mes-
si a parte I'elemento delle classi nume-
rose e «pluriclasse », come si direbbe
oggi, parecchi intervistati hanno portato
il discorso su un elemento che, per quan-
to secondario, mi sembra interessante.
Alludo al modo di riscaldare l'aula sco-
lastica, durante l'inverno. Il Comune met-

teva infatti a disposizione i locali per la
scuola, ma al loro riscaldamento dove-
vano provvedere direttamente gli scolari
stessi. Cosi, giornalmente gli allievi erano
tenuti a portare un paio di scaltegn (Ca-
staneda, Roveredo) o scalpegn (Sta. Ma-
ria) che servivano ad accendere la stu-
fall).

11) Una stéla &€ un tondin spacé in quattro
(Riva). « Ciascuno dei pezzi risultanti da
un legno da ardere spaccato, della lun-
ghezza e spessore adatti per il focolare »,
Raveglia, Vocabolario, p. 201.



316

Questa, a sua volta, era accesa, ogni
mattina, un paio d’ore prima che soprag-
giungessero maestri e allievi. Gli allievi
si dedicavano a turno, una settimana cia-
scuno, a questo servizio. Non mi sembra
superfluo rilevare come tale pratica, certo
motivata da esigenze materiali € non pe-
dagogiche, fosse in realta un proficuo ap-
prendistato alla vita collettiva e rappre-
sentasse un esempio ante litteram di ge-
stione collettiva della scuola, di respon-
sabilizzazione civica degli allievi.

Il rapporto col docente: Quanto si & det-
to a proposito del rapporto con i genitori
vale anche per il rapporto con i maestri.
Come numerosi intervistati hanno affer-
mato, il ruolo del maestro si estendeva
anche al di la delle pareti scolastiche e
nei loro confronti il rispetto perdurava
anche al di la dell’etd scolastica.

I compiti: Come si conciliava I'impegno
scolastico con le numerose minute attivi-
ta domestiche affidate ai ragazzi? C'é
da scommettere — ed & confermato —
che sovente era la scuola ad essere tra-
scurata nei confronti del lavoro. Né era
raro il caso di chi anzitempo doveva
interrompere la scuola per iniziare a la-
vorare (M. Peduzzi, Verdabbio, 27.4.’83)12).
Risulta dalle testimonianze raccolte che
i ragazzi non facevano quasi mai i com-
piti di ritorno da scuola: prima c’era da
aiutare nella stalla, o c’era da andare a
raccogliere il fieno, o si era occupati in
mille altre attivita, come quella di recarsi
a Grono (o altrove) a prendere il pane
(penso evidentemente a Sta. Maria, v. Int.
R. Peduzzi, 25.4.1983).

| compiti erano solitamente svolti dopo
la cena, o dopo il rosario; bisogna anche
pensare al fatto che mancava, almeno in
Calanca (fino al 1928) la luce elettrica,
cid che rendeva ancor piu gravoso il fare
i compiti. C’era cosi chi si alzava il mat-
tino a ripassare la lezione.

Socializzazione religiosa

Direi che il venir meno di certe pratiche
(le preghiere, le celebrazioni, il Rosario,
ecc.) o di certi usi (le processioni, la
benedizione dopo il parto, le rogazioni,
i pellegrinaggi di devozione o votivi: tutte
pratiche «di massa» un tempo)!?) abbia
coinciso con una serie di fattori conco-
mitanti. Due mi sembrano essere i fattori
principali:

1) Il progressivo declino della civilta tra-
dizionale che per secoli si era retta su
un equilibrio faticosamente conquistato e
mantenuto. Semplificando molto si po-
trebbe dire che si trattava in fondo di
una societa (relativamente, ma senz’altro
se paragonata a quella attuale) chiusa:
quindi tendenzialmente autosufficiente e
conservatrice.

2) L’irrompere, attraverso vari canali, del-
la societa industriale e dell’informazione.
Penso all’avvento di mezzi meccanici qua-
li la macchina (chi sara ancora andato a
Re a piedi dopo l'introduzione delle mac-
chine ?), la radio e piu tardi la televisio-
ne. E penso, naturalmente, al progressivo
irrompere del mito — o della realta —
del benessere. E’ soprattutto da vedere
in quest’ultimo aspetto — la corsa ad un
benessere prima inimmaginabile — la
causa principale del progressivo venir
meno della mentalitd tradizionale e, con

essa, del cattolicesimo. .
Fine

12) T’opera di Don Lorenzo Milani, ma cer-
to, rimanendo in «casa nostra», anche
quella di quel sacerdote italiano che nel
lontano 1840 introdusse le prime lezioni
scolastiche in Val Calanca, € li a testi-
moniare della gravita del problema del-
Talfabetizzazione dei contadini.

13) I1 declino delle confraternite si iscrive
precisamente in questo gquadro. V. Bol-
dini R., Piccole banche in Calanca, ov-
vere della funzione sociale delle confra-
ternite in « Quaderni Grigionitaliani »,
XXXIV, 3 (1965), pp. 210-222.



Le fotografie

All’illustrazione del lavoro provvedono do-
cumenti fotografici raccolti in Valle, in
genere presso i nostri intervistati.

Si & pensato, dopo visti i materiali, di
dare alle illustrazioni uno svolgimento te-
matico; svolgimento che non ha tuttavia
la pretesa di commentare puntualmente
il lavoro.

Si e cercato di privilegiare le fotografie
provenienti dai gabinetti fotografici del
Bellinzonese (trascurando quelle, nume-
rose, venute da Parigi, Milano, ecc. per
mano degli emigranti) anche perché so-
litamente risulta piu facile I'identificazio-
ne delie persone.
Un’ osservazione
ritratto singolo:

in merito al tema del

317

rare risultano essere le fotografie, pro-
dotte da fotografi della regione, che raf-
figurano bambini piccolissimi, almeno fi-
no agli anni '30-'40 (quando compaiono
con una certa diffusione le macchine fo-
tografiche nelle case di qualche bene-
stante o di qualche appassionato); men-
tre nelle fotografie provenienti dall’estero
i ritratti dei matonitt sono piu numerosi:
segno che in Valle il fotografo arrivava
quando arrivava.

Un grazie particolare va a tutti quanti
hanno dato in prestito le fotografie, come
pure a Giovanni Gobbi, Roveredo, per la
riproduzione dell’anello (propr. Famiglia
Campelli, Lostallo).



	L'albero della vita

