
Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani

Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 53 (1984)

Heft: 4

Artikel: L'albero della vita

Autor: Binda, Paolo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-41500

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-41500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PAOLO BINDA

L'albero della vita
Nascita Battesimo Prima infanzia
attraverso lo studio delle fonti orali nel Moesano

IV

QUADERNI GRIGIONITALIANI Anno 53° N. 4 Ottobre 1984

Rivista culturale trimestrale pubblicata dalla Pro Grigioni Italiano

II battesimo
3.1. II piccolo prima del battesimo
3.2. Data del battesimo
3.3. Scelta dei padrini
3.4. Scelta del nome
3.5. La cerimonia
3.6. I vestiti
3.7. II ritorno a casa
3.8. Scampanate e lancio di monetine
3.9. La marenda
3.10. Doni e compensi per il battesimo
3.11. Bambino soggetto a cativ öcc
3.12. Un angelo in Paradiso
3.13. Appendice: la benedizione dopo il

parto

II piccolo prima del battesimo

Quanta e quale importanza la comunitä
— quindi la mentalitä comune — attri-
buisse al fatto che il piccolo fosse bat-
tezzato e lo fosse in tempi i piü brevi
possibili, ci risulta fra l'altro da due di-
versi seppur convergenti tipi di proibizio-
ne1).
Una consuetudine, diffusa anticamente a
Roveredo2) consisteva nell'impedire che
il piccolo uscisse di casa prima di esse-
re stato battezzato: « Dicevano: Porte mi-
ga föra un pupp de cä prima de batezal.

lo ne ho avuti quattro, ma prima del
battesimo mai portati fuori di casa » (E. Riva,
Roveredo, 15.4.1983). Intesa certo anche
quale norma preventiva per salvaguardare
la salute del piccolo, non esponendolo
anzitempo ai pericoli dell'ambiente ester-
no, questa proibizione aveva probabilmen-
te in origine anche una spiegazione di
natura religiosa (o forse una duplice
spiegazione): si voieva evitare che il piccolo
fosse esposto al pericolo delle influenze
esterne, al cosiddetto cativ öcc (Castane-
da). D'altra parte, se e vero che il
piccolo non ancora battezzato veniva consi-
derato alia stregua di un pagano (v. piü
avanti), si cercava, mediante questa
proibizione, di evitare che gli altri avessero
contatto con lui.

1) Sull'argomento e utile rimandare, anche
per la preziosa documentazione d'archi-
vio che fornisce, alla voce «Battesimo»
nel Vocabolario dei Dialetti della Svizze-
ra italiana, curata da O. Lurati. Siccome
l'articolo di Lurati presenta anche nume-
rose usanze relative al Moesano si illu-
strerä solo per sommi capi quanto giä
detto in quella sede.

2) In altri paesi la consuetudine era forse
meno sentita ma doveva pure essere pre-
sente.



290

Del pari un'altra proibizione consisteva
nel divieto (riscontrato solo a Castaneda)
di lavare i pannolini alia fontana pubblica
prima che il piccolo fosse stato battez-
zato. Anche in questo caso I'uso e da
interpretare come un tentativo da parte
della comunitä di premunirsi verso ciö
che e — e proprio il caso di dirlo — dop-
piamente impuro.
II piccolo, prima del battesimo, era dun-
que considerato come impuro, « macchiar
to della macchia originale », come recita
il catechismo. Cosi non stupisce che es-
so fosse detto pagan (v. VDSI, p. 266)3).

Data del battesimo

II battesimo veniva celebrato il piü presto
possibile. Si deve perciö supporre che il
lasso di tempo di una settimana - 8 gior-
ni (o al massimo 15) che intercorreva
dalla nascita al battesimo secondo la te-
stimonianza dei nostri intervistati, fosse
in passato piü ridotto4).
La domenica, o comunque una festa, era
giorno piü di ogni altro privilegiato per
celebrare il battesimo. Si puö senz'altro
concordare con Lurati neM'affermare che
« il rito sarebbe inefficiente se da individuals

non diventasse collettivo» (VDSI,
267). II rito, che non di rado avveniva
dopo la recita dei Vespri domenicali,
spesso era dunque seguito da gran parte
della comunitä; piü tardi e fino ad oggi
soprattutto dai bambini e dai vecchi, ol-
tre che, beninteso, dai parenti.
Molti intervistati hanno esordito escla-
mando che era una festa (v. E. Bianchi,
S. Vittore; R. Riva, Roveredo, ecc.).
Una deroga all'uso di battezzare i figli in
giorno festivo era possibile nei casi in
cui il piccolo richiedeva, per le sue pes-
sime condizioni di salute, di essere bat-
tezzato subito (v. piü avanti).

Scelta dei padrini

La scelta del padrino era condizionata
dall'osservanza di alcune regole che ten-
devano ad escludere determinate perso-
ne, privilegiandone altre. Mi limito qui a

dare una panoramica del problema rin-
viando, per uiteriori cenni sul patrinato,
al prossimo capitolo sul Significato del
battesimo.
Un uso, documentato a Roveredo e a
Rossa, ma diffuso verosimilmente anche
in altri paesi, consisteva nel divieto di
scegliere come madrina una donna in
stato interessante. « L'e miga bell che no
femna maridada da poch o che la specia
om matt la vaga a fa de gudazza a m ba-
tesim», non e prudente che una donna
sposata da poco o incinta vada a far da
madrina a un battesimo (Rov. Gr.) (si di-
ceva che uno dei due neonati sarebbe
stato destinato a morire) (VSDI, 267)5).
A Buseno si riteneva che oltre ai bambini

fosse minacciata anche la madre (VSDI,
267-68).
A Roveredo si credeva che i fidanzati non
dovevano formare la coppia di padrini se
volevano che la loro unione fosse dura-
tura. Diffusa pure la consuetudine, non si
sa quanto rispettata, che voleva che il

padrino avesse «fatto Pasqua», cioe si
fosse comunicato (C. Campelli, Lostallo,
14.6.1983).
« I padrini erano solitamente scelti nella
cerchia familiare, ma in certi casi si te-
neva anche una persona verso la quale

3) Da una testimonianza in nostro possesso
(F. Bassi, Grono, 11.5.1983) risulta che
ancora in tempi recenti un ragazzetto
non battezzato fosse apostrofato e maga-
ri schernito in questo modo, a Cauco (v.
anche C. Prandi, Cama, 17.5.1983; v. M.
Zibetta, Castaneda, 17.5.1983).

4) F. Bassi (Usi..., p. 85) parla di 3-4 giorni
e di 3-4 giorni parla pure C. Campelli,
Lostallo, 14.6.1983.

s) « Dicevano che una gestante ch'e in com-
pra, non deve tenerne di bambini a
battesimo » (A. Zanardi, Rossa, 12.7.1983).
Dice Lurati: « II divieto (di scegliere una
donna incinta per far da madrina, n.d.r.)
ha la sua origine nella credenza di una
impuritä che emana dal neonato non
ancora battezzato, e nella conseguente per-
suasione che l'una delle due creaturine
e soprattutto il battezzando sottrarebbe
all'altra la prosperitä e la forza vitale
(...)»; VDSI, 267.



291

si aveva rispetto, ad es. il prete » (G. Ca-
priroli, Grono, 21.6.1983).
Una credenza, abbasianza diffusa, voleva
che il neonato prendesse dal padrino cer-
te abitudini, ne venisse in qualche modo
influenzato: O t'ä bofoo addss el di del
batesim, si usava dire in questi casi (v.
G. Capriroli, Grono, 21.6.1983). Dove in
questa credenza e probabilmente da ve-
dere un rifiesso di un'altra convinzione
radicals: che cioe tra padrino e figlioccio
si creasse un'autentica paternitä spiritua-
le. Un'altra curiosa consuetudine, voleva
che a fare i padrini da giovani si diven-
tasse piü belli (E. Peduzzi, Verdabbio,
24.6.1983): « In generale si stimavano a
fare i padrini. Dicevano che diventavano
piü belli a fare i padrini, se era un gio-
vane o una signorina » (E. Peduzzi,
Verdabbio, 24.6.1983). Dove forse in questa
credenza e da vedere un allettamento
— la bellezza — proposto, sia pure iro-
nicamente, ai giovani riluttanti ad assu-
mere questo ruolo.
I gudazz (Sta. Maria e Castaneda: ghi-
dazz) venivano scelti nella cerchia degli
amici o, piü spesso, dei familiari6). Come
gudazz in Calanca poteva essere scelto
anche il prete (v. G. Capriroli). Cosi per
i ragazzi di Augio, esisteva la consuetudine

di chiamare scior güdazz il prete
che Ii aveva tenuti a battesimo (v. VDSI,
269). Ma a volte erano i padrini stessi a
proporsi come tali: «Tante volte (i padrini)

si presentavano anche da soli » (E.
Bianchi, S. Vittore, 11.5.1983).
La scelta di una persona piuttosto di una
altra poteva essere dettata anche dalla
disponibilitä economica della persona
stessa: si preferiva qualcuno abbastanza
facoltoso che potesse poi fare quaiche
regalo al piccolo. Tendenza questa che,
stando a Lurati, e venuta rafforzandosi:
« ...oggi come un tempo si scelgono
padrini persone che sentono' inclinazione
l'uno per l'altra o addirittura che si ve-
drebbero volentieri unirsi in matrimonio.
Oggi inoltre i vincoli di vicinato, i rap-
porti di amicizia, e piü ancora I'ambizio-

ne di avvicinarsi a persone di riguardo
prevalgono non di rado sui legami di pa-
renteia» (VSDI, 268).
Una volta fatta la scelta, capitava talvolta
che si aspettasse a formulare la richiesta
alia persona interessata a nascita avve-
nuta: « ...la madrina si stabiliva gia prima
della nascita, ma si chiedeva a nascita
avvenuta » (R. Riva, Roveredo, 10.5.1983).
II padrino e detto in certi luoghi compä
e la madrina rispettivamente coma
(Castaneda); I'alternanza terminologica tra
gudazz e compä, rispettivamente tra gu-
dazza e comä, e stata spiegata da un in-
tervistato nel senso che il padrino diven-
tava compä solo dopo la partecipazione
al rito (M. Baizarini, Cama, 2.5.1983)7).
Anche la levatrice ä chiamata comä in
ragione della sua presenza al rito del
battesimo (noil necessariamente avente
funzione di madrina vera e propria; v.
piü avanti).
Quando un padrino era impedito di par-
tecipare alia cerimonia se ne poteva
prendere uno in pe, un supplente, un so-
stituto (E. Peduzzi, Verdabbio, 24.6.1983).
Infine, colui che era richiesto come
padrino era tenuto ad accettare: non si
poteva rifiutare, sarebbe stato fare un grave
torto a chi aveva chiesto8).

6) Si potrebbe fare una statistica per vedere
quanti gudazz erano scelti tra i familiari

(fratelli, nonni, zii) e quanti erano
invece scelti nell'ambito dei conoscenti.
Si otterrebbe cosi probabilmente un coef-
ficiente del bisogno di coesione sociale
con altre famiglie rispetto a quello in
seno al parentado. Ma ciö richiederebbe
un supplemento d'indagine.

') G. Cattaneo (in Modi di dire del dialetto
di Roveredo, AMC (1971), p. 192) afferma
che comar e compaa fu appellativo dato
alia madrina e al padrino dai genitori
del piccolo se la scelta cadeva «fuori
dalla prossima parentela». E aggiunge
che in quel caso «non davan loro del
tu ma del voi».

8) Rifiutarsi di fare il gudazz era un affron-
to, perche voleva dire sottrarsi all'invito
di creare vincoli sociali piü stretti. La
comunitä non accetta ciö e per difendersi
da questa eventualitä sancisce la norma
sociale (rifiutare costituisce un affronto).



292

Scelta del nome

Non si puö negare che la tradizione
avesse un peso predominante nel deter-
minare la scelta del nome da dare al na-
scituro. Puö essere interessante, a que-
sto proposita, fornire i dati, purtroppo
ottenuti su una campionatura abbastanza
ridotta — quella dei nostri intervistati —
concernenti i suggeritori del nome da dare

al bambino (I'indagine si e limitata a
tentare di scoprire le modalitä di attribu-
zione del primo dei tre nomi solitamente
imposti).
Su dieci intervistati, per I'assegnazione
in totale di dodici nomi, due nomi sono
stati suggeriti dalla madre, due dal papä,
uno dai nonni, uno da altra persona e un
intervistato ha detto di avere avuto per
nome quello del Santo del giorno di bat-
tesimo: «Tanti davano i nomi di famiglia.
II mio av era anche Maurizio e sono stato
battezzato il giorno di San Maurizio, si

guardava anche il santo del giorno; non
abbiamo mai tirato a sorte » (M. Balzarini,
Cama, 2.5.1983).
Alcuni intervistati, pur non specificando
da chi fu scelto il nome, hanno perö as-
sicurato che il nome era stato scelto in
sintonia con la tradizione. II dato piü si-
gnificativo e perciö torse che in tutti i

dodici casi in cui il problema della scelta
del nome e stato solievato, implicitamen-
te, ma piü spesso esplicitamente, si e
fatto riferimento alia tradizione. Appare
perciö curioso il caso di quel bambino di
Castaneda il cui nome — Giorgio — e
stato suggerito dalla postina perche nome
del Santo patrono di Lostallo: caso
interessante anche perche a suggerire il
nome e una persona estranea al paren-
tado, seppure, e da presumere, arnica
della madre. Se in definitiva la scelta
spettava ai genitori pesavano perö su di
essa i pareri dei nonni e dei parenti (si
racconta di un parente rimasto offeso
perche il nascituro non era stato battezzato

con il suo nome).
E' pure da menzionare I'usanza di attri¬

bute al neonato il nome del padrino di
battesimo. « Talvolta davano anche il nome

del gudazz. Mio padre aveva non so
quanti figliocci, e diversi si chiamavano
Eugenio » (C. Campelli, Lostallo, 14.6.1983;
v. anche E. Bianchi, S. Vittore, 1.5.1983).
Secondo la signora Corfu di Mesocco il
nome del gudazz (o della gudazza) era
sempre presente almeno come uno dei
tre nomi (M. Corfu, Mesocco, 23.10.1983).
II clero, in una societä in cui tutti pas-
savano attraverso il rito battesimale, fun-
geva certo, direttamente o indirettamente,
da filtro e a volte da censore, anche per
quanto riguarda I'attribuzione dei nomi,
come indica I'episodio emblematico rac-
contato da R. Riva, Roveredo, (15.4.1983):
«Cera una famiglia italiana che stava
qui a Rore e hanno portato il figlio a bat-
tezzare; il prete chiese: «Cosa volete
chiamarlo ». « Lo chiamiamo Ferdinan-
do, il nome dell'lmperatore I». «No, —
disse il prete —, quel nome li non lo si
deve proprio usare: o Pedro, o Paol, o
send toghi su el vos musciaret e ne a

cat». E' successo: lo dicevano giä i nostri

poveri vecchi ».
Un'usanza che merita ancora di essere
segnalata — sebbene sia ancora oggi in

auge — e quella che consisteva nell'at-
tribuire al nascituro il nome di un parente
morto di recente9).

9) Nelle carte dell'Atlas der Schweizerischen

Volkskunde (ASV), compilate, per
quanto riguarda la Svizzera italiana a
partire dalle ricerche degli anni 1941-43,
ne figurano alcune che hanno trattenuto
la nostra attenzione perche direttamente
pertinenti al tema dell'attribuzione del
nome. La carta II 206 reca infatti le ri-
sposte, per diverse localitä sparse di tut-
ta la Confederazione, alia domanda Chi
sceglie il nome (domanda 103 del Que-
stionario che ne comprende 150). I tre
punti prescelti per I'indagine nel Moe-
sano furono Roveredo, Rossa e Mesocco;
le rispettive risposte furono:
Roveredo: i genitori
Rossa: i genitori
Mesocco: in prevalenza la madre
Alia risposta 105: Nomi piü frequenti per
ragazzi e ragazze, le risposte furono le



293

Un piccolo Tonolla,
Lostallo, 1921.
E' una delle rare
fotografie illustranti
un battesimo d'altri tempi.
Ben visibile il portinfant.

La cerimonia

La cerimonia era preceduta dalla prepa-
razione del piccolo nato, cioe in pratica
dalla sua pulizia e vestizione comune-
mente compiuto dalla comarina.
Alia cerimonia, prima del Concilio Vati-
cano II, per lo piii non partecipavano i

genitori: non la madre comunque, costret-
ta a letto. Inoltre, anche qualora la madre
fosse stata in forze per partecipare, una
consuetudine ecclesiastica voieva che
prima di entrare in chiesa dopo il parto
la donna si sottoponesse ad una sempli-
ce cerimonia di purificazione (v. piü avan-
ti).
II rito era dunque concepito in modo che
la presenza del padre non fosse indispen-
sabile.

* * *

Do qui di seguito una descrizione dei
gesti compiuti durante la cerimonia nel
rito preconciliare. Sulle trascuratezze e
inesattezze nel modo di impartire il
Sacramento rinvio alle pagine del VDSI (pp.
271-72, 273).
Ad accompagnare il piccolo in chiesa
erano il padrino, la madrina e I'imman-
cabile comare. Spesso fino alia porta del-
la chiesa era la comarina a portare il

piccolo. «In alcune localitä (ad es. a
Soazza), il padrino e la madrina proce-
devano I'uno alia destra, I'altra alia sinistra

della comare» (VDSI, 270); mentre
in chiesa era quasi sempre la madrina a
tenerlo10). Che fosse la madrina a tenere

seguenti (in ordine decrescente):
Maschili
Roveredo: Giovanni, Luigi, Giacomo,

Giuseppe
Rossa: Antonio, Giovanni, Paolo,

Pietro
Mesocco: Antonio, Francesco, Pietro,

Giuseppe
Femminili
Roveredo: Maria, Lucia
Rossa: Maria, Giuseppina, Lucia
Mesocco: Maria, Maddalena
(Carte: per i nomi maschili: II 209-211;
per quelli femminili: II 212-213).
Questa dunque la situazione nel 1943,
sulla scorta di dati raccolti, come dice
R. Weiss, (Einführung in den Atlas der
Schweizerischen Volkskunde, Basel 1950)
in base alle dichiarazioni di due persone
di fiducia per localitä.

io) Perche e quasi sempre la gudazza e non
il gudazz a tenere il piccolo Nella scel-
ta della Chiesa di attribuire alia gudazza,
cioe alia componente femmimle dei pa-
drini, il compito di tenere il piccolo
durante la cerimonia battesimale mi sem-
bra avvertibile l'intenzione di riconoscere
alia donna le sue qualitä di delicatezza
in questo frangente.



294

il piccolo risulta, per la Calanca, a Selma
(v. N. Negretti, 11.7.1983), dove tuttavia e
specificato che il padrino posava la mano
sul piccolo al momento del versamento
dell'acqua. La funzione del padrino era
inoitre di tenere in mano il cero. Se que-
sta era la prassi corrente, ci risulta
tuttavia che ad Arvigo non fosse la madrina,
bensi per lo piü la levatrice a tenere il
piccolo (v. Denicolä, Arvigo, 11.7.1983).
II gruppetto di persone, dunque, con il
piccolo portato dalla comarina, una volta
giunto davanti alia porta della chiesa tro-
vava il curato ad aspettare. Li aveva luo-
go una cerimonia preliminare consistente
negli scongiuri. II sacerdote posava poi
la stola sul bambino e lo introduceva in
chiesa fino al fönte battesimale. Giä sulla
porta il piccolo veniva unto con I'olio dei
catecumeni. II rito continuava poi in modo
non dissimile da quello che si celebra an-
cora oggi. Una delle differenze tra il rito
attuale e quello di un tempo ö la soppres-
sione del pizzico di sale che si poneva
sulle labbra del battezzando (v. Int. D. R.

Maranta, 30.5.1983). Una credenza, sulla
quale torneremo nel prossimo capitolo,
voleva che la brancheta de saa servisse
a far diventare intelligente il bambino (inf.
di C. Mazzoni, Sta. Domenica, comuni-
cazione orale del 12.7.1983).
Una volta compiuto il rito vero e proprio
si recitavano alcune orazioni: il Credo, il
Pater e I'Ave Maria.
Poteva talvolta essere la comarina a di-
rigere queste orazioni (Sta. Maria); con
che viene una volta di piü confermato il
suo ruolo, a metä strada tra I'arte medica
e quello di prima mediatrice della socia-
lizzazione religiosa, cui ho giä avuto mo-
do di accennare.
Frequente I'uso di recarsi, a cerimonia
terminata, all'altare della Madonna a pre-
gare: era allora per lo piü la madrina a
tenere il piccolo. Alcune credenze ac-
compagnavano queste recitazioni: a Ro-
veredo, ad esempio, « la difettosa recita-
zione del Credo era indicata come una
delle cause delle balbuzie» (VDSI, 272),

s'intende, del piccolo.
Al pianto del bambino, che si verificava
sia per il versamento del pizzico di sale
sulla bocca, sia per il versamento
dell'acqua, si usava attribuire un significato,
o diversi significati nei diversi paesi. Era
di solito auspicato che il bambino stril-
lasse; ciö era considerato « indizio di ro-
busta costituzione e quindi di costante
buona salute» (Roveredo)11); «garanzia
di sopravvivenza »: « Se il bambino pian-
geva dicevano: questo campa pronda, piü
a lungo» (R. Peduzzi, Sta. Maria, 25.4.
1983). AI contrario « ...chi rimaneva inerte
0 silenzioso si temeva che crescesse mu-
to o di carattere tetro (Grono) o dovesse
morire infante (V. Calanca) » (VDSI, 272).
Queste credenze ripropongono, una volta
ancora, il problema, molto sentito nella
societä tradizionale, dell'adeguarsi ai rit-
mi della natura. Infatti, se e naturale che
1 bambini appena nati piangano, quando
questo non si verifica ciö puö significare
grave danno per il piccolo.

I vestiti

Nel vestiario, come d'altronde nella scel-
ta dei padrini (v. VDSI, 268), si manife-
stavano giä un tempo le disparitä tra ceti
borghesi e gente di scarse risorse eco-
nomiche. E' soprattutto a questi Ultimi
che vogliamo fare riferimento.
L'abbigliamento del piccolo era solita-
mente costituito da una vestina bianca
e da una cuffietta che potevano apparte-
nere alia famiglia oppurd, piü spesso,
erano portate dalla levatrice. Fino all'epo-
ca della fasciatura, la copertura di base
consisteva nelle fasce, mentre solo in se-
guito subentrarono gli indumenti soliti:
giponinett, mutandine e pannolini. Sulla
cuffietta e il caso di fermare un momento

la nostra attenzione: essa poteva essere
bianca (Lostallo), ma piü spesso era va-
riamente ornata con nastrini, pizzi e ri-
cami. A Selma, ad esempio, sembra che
i nastrini fossero tradizionalmente di un

H) VDSI, 272; v. anche F. Bassi, Usi..., 86.



295

bei rosso e verde, mentre ad Augio ed
anche altrove la cuffietta era ricamata in
modo simile alle cuffie del costume fem-
minile adulto (in che si potrebbe vedere
una conferma all' ipotesi che tenden-
zialmente la societä tradizionale non ri-
conoscesse all'infanzia uno statuto parti-
colare e privilegiato come viceversa fa
la societä moderna).
Non era raro che i capi di vestiario si
tramandassero da una generazione all'al-
tra: « ...la mia nonna ha voluto che por-
tassi la cuffietta del battesimo che aveva
portato mio papä. Sa che gli angiolitt Ii

seppejlivano in chiesa una volta Sotto
i banchi delle donne, nella parte esterna,
c'era un sepolcro, dove erano stati sep-
peliiti gli angelitt. Sono andata a vedere
(in occasione dei restauri delia chiesa,
n.d.r.) e c'erano le cuffiette, molto ben
conservate: tutte portavano i nastrini ros-
si e verdi» (N. Negretti, Selma, 11.7.1983).
Non meraviglia che proprio sulla cuffietta
si concentrasse maggiormente l'abilitä e
la creativitä delle donne di un tempo:
l'indumento infatti e piccolo e la testa,
sempre visibile ed esposta, e perciö
maggiormente atta ad essere abbeliita. Anche
la vestina poteva all'occorrenza essere
prestata a terzi e servire ad innumerevoli
battesimi dei bambini di parecchie ge-
nerazioni.
Alla tradizionale vestina bianca e alia
cuffietta si deve poi aggiungere che in
certi paesi (Augio ad es.) esisteva I'uso
di avvolgere il piccolo, giä coperto con
la vestina, con dei veli multicolori di seta
(v. P. De Francesco, Augio). In Valle in-
vece si usava un giponinätt, ossia un in-
dumento costituito da un « pizzo grande
con sotto un trasparente: per i maschi
celeste; per le femmine rosa » (E. Bian-
chi, S. Vittore, 7.7.1983).
A Mesocco, anticamente, « gli si metteva
in testa el capuscin, cuffietta di seta o
di pizzo all'uncinetto ornata di nastri. Sul
petto gli si legava el stumighireu pure di
seta o di pizzo. Si adagiava il bimbo nel¬

la culla, lo si copriva con la linzoletta
riccamente ornata di pizzi. L'archetto
(archei) teneva poi sollevato dal capino
del bimbo el quertü, copertina di seta
bianca o a colori, che copriva poi tutta
la culla» (Lampietti, Mesocco... p. 99).
Questo per quanto riguarda l'abbigiia-
mento vero e proprio. Se si vuole com-
pletare il quadro del la cerimonia si puö
aggiungere che il piccolo era( sovente
portato in braccio e sorretto, oppure ap-
poggiato in chiesa, sul portinfant: si tra-
ta di un cuscino variamente decorato che
serviva alio scopo che si e detto ma che
aveva essenzialmente anche una funzione
ornamentale. Stando al nome e ad alcu-
ne testimonianze, sembra che si debba
la sua introduzione agli emigranti trances

i.
E qui meriterebbe di essere abbondante-
mente illustrata la pratica concernente
Mesocco, di ricamare di nero le federe
(fodrätt) che servivano a coprire il bambino

se la famiglia era stata di recente
colpita da un lutto (Inf. della ma. O. De-
nicolä, Arvigo).

II ritorno a casa

Diversamente dall'AIta Valle, nella Bassa
Valle scarse sono le testimonianze di
particolaritä inerenti il ritorno a casa (e
pressoche ovunque la comarina o la ma-
drina che riporta il piccolo, e non il pa-
drino; il percorso, anch'esso, non varia).
Ad Arvigo si diceva: « a turnä indre dal
batesim i nava svelt a cä par fa diventä
svelt ol fiöö a lavurä» (ritornando dal
battesimo andavano in fretta a casa per
far diventare veloce il figlio a lavorare)
(VDSI, 274). Cosi appunto la credenza ci-
tata «determinava per la madrina l'ob-
bligo di andare di buon passo, perche in
tal modo il figlioccio saprä fare altret-
tanto nella vita (VDSI, 274)12).

12) Lurati afferma che la credenza « rientra
nella vasta categoria dei similia simili-
bus»; VDSI, 274.



296

A Mesocco era invece la giovinetta (una
parente o un'amica, una vicina) che ave-
va accompagnato il piccolo alia chiesa
che si incaricava, sola, di riportarlo a
casa, ricevendo per questo servigio un
piccolo compenso: « un cartoccio con
alcuni bottel de zuccher (un bottel e un
grumo, piü che una zolletta), cannen de
canella e una branca de garofen » (alcu-
ne cannucce di cannella e un pizzico di
chiodi di garofano; Lampietti, Mesocco...,
p. 100; ripreso in VDSI, 274).

Scampanate e lancio di monetine

Dalle interviste risulta un quadro abba-
stanza confuso per quanto riguarda que-
st'uso; d'altra parte il dato interessante
a questo riguardo, piü che I'uso singolar-
mente accertato, e la presenza di una
grande differenziazione locale, vero spec-
chio della varietä regionale.
Suonare le campane a testa si diceva e
si dice rebatt (Augio, rabatt; Roveredo,
cordaa; Cama e Verdabbio, sonä in cam-
panin; Braggio, faa campand, suonare in
allegria, C. Paggi, Braggio, 1.7.1983): un
particolare modo di suonare consistente
nell'azionare almeno una, delle due o tre
campane impiegate, direttamente dal
campanile (in seguito ail'elettrizzazione degli
Ultimi anni non e piü stato possibile, in
genere, suonare cosi).
Ma non dappertutto per il battesimo i
rebateva. A Lostallo, ad esempio, « non
suonavano in campanin, no, suonavano
due campane, come fanno oggi quando
suonano per la Messa » (C. Campelli,
Lostallo, 14.6.1983).
Come rileva Lurati: « Grida e scampanii
avevano lo scopo di allontanare gli spi-
riti malefici in agguato: ora sono sentiti
soprattutto come manifestazione di gioia»
(VDSI, 274).
Quando si suonava A Grono e S. Vit-
tore a cerimonia ultimata. Viceversa il
suono delle campane in Calanca aveva
inizio dal momento che il sacerdote ver-
sava I'acqua in capo al bambino13). Ciö

che ulteriormente diversificava i paesi di
valle era il numero di tocchi e il tipo di
campane impiegate per annunciare la na-
scita di un maschietto, rispettivamente di
una temminuccia. A S. Vittore si usava
suonare una campana, la mezzana, per
un maschio, e, pure la mezzana insieme
alia campanäla, per le bambine. Se la

campana e le campane erano suonate
un po' a lungo la gente capiva che el gu-
dazz aveva dato una buona mancia al

moneg (E. Bianchi, 11.5.1983; E. Tamö,
comunicazione orale giugno 1983)14). A
Sta. Maria si suonava tre volte il campa-
none, a tre riprese (R. Peduzzi). A Ca-
staneda le campane erano suonate tre
volte. A Cama le si suonava a distesa
(Int. M. Balzarini, 21.6.1983). Ad Augio
sembra non si facesse differenza, come
del resto a Roveredo, tra maschi e fern-
mine (cosi secondo Togni-Braguglia, 24.5.
1983; di avviso diverso e concorde con
Lurati, e la signora P. Losa, che sostiene
che per il maschio si suonasse il campa-
non mentre per la temminuccia la
mezzana; VDSI, 274).
«A Landarenca cant ch'om o bateze i
sono i campann, se I'e on matt i sono tre
segn e se I'e ono mata i scüsü con dü,
quando facciamo un battesimo, suonano
le campane, se e un bambino suonano
tre segni e se e una bambina si accon-
tentano di due; a Cauco quand i 'bateza
na mata i rebatt tre segn e quand I'e n
matt, quatar e quand I'e n bastard i sona
mia, quando battezzano una bambina bat-
tono tre rintocchi e quando e un maschio
quattro e per un illegittimo non suonano.
Di solito sono i giovani del paese che
suonano: saranno poi invitati all'osteria
o riceveranno una mancia dal padrino,
raramente dal padre; a Roveredo si spie-
ga che il suono delle campane sarä piü

13) F. Bassi, Usi..., 85.
14) Monegh (Mesocco: monigh) e parola che

in tutto il territorio serviva, e forse serve,
a designare il sacrestano; oggi e spesso
sostituita da sacrista. Fa eccezione Rossa,
dove giä un tempo si usava sacrista.



297

o meno prolungato, segond come i vonc
la görda, secondo che ungono la corda,
a seconda della mancia » (VDSI, 274-75).
II fatto che per un illegittimo non si suo-
nasse trova conferma, un po' ovunque,
in numerose testimonianze.
Anche a Lostallo, per un maschio si suo-
nava piü a lungo ed erano spesso i gio-
vanotti del paese, un tempo, a farlo.
A suonare le campane era generalmente
el monich, il sacrista, eventualmente coa-
diuvato per I'occasione da un gruppetto
di ragazzi o giovanotti (la monigheria, con
termine di Selma, v. N. Negretti; non ri-
scontrato altrove). Era il gudazz che per
lo piü provvedeva a dare un compenso
al monich per I'ufficio svolto. Tale
compenso veniva elargito prima della ceri-
monia — di solito — in modo che, come
e provato da numerose testimonianze, il
sacrista prolungava appunto il concerto
secondo la generositä dell'offerta. Fa ec-
cezione a questo riguardo I'Alta Valle,
dove, a suonare le campane, anziehe es-
sere il sacrista o dei giovanotti erano i

padrini stessi. II campanone, rispettiva-
mente la campanella annunciavano la na-
scita di un bambino, rispettivamente di
una bambina (Lampietti, Mesocco..., p. 99).
Un'altra usanza, forse anticamente pre-
sente anche altrove nel Moesano, ma at-
tualmente riscontrata solo a San Vittore,
consisteva nel gesto effettuato dal padri-
no di gettare una o piü manciate di mo-
netine davanti alia chiesa, sul sagrato13).
Nell'ambito degli usi intesi ad accogliere
nel dovuto modo il piccolo in seno alia
comunitä, Lurati cita I'usanza, attestata
unicamente a S. Vittore, di erigere il
maieu: «A S. Vittore, in segno di con-
gratulazione veniva eretto il maieu, pro-
priamente usato in tutto il Moesano in
occasione di nozze: una lunga pertica
sormontata da un piccolo abete ornato
di fiori e ghirlande che si allestiva notte-
tempo e si piantava prima dell'alba. II

padre dell'infante si sentiva in obbligo di
offrire il giorno seguente una bicchierata
ai giovanotti che I'avevano preparato >>16).

La marenda

II carattere festoso della cerimonia bat-
tesimale trovava il suo epilogo nella
marenda17).

Come emerge da pressoche tutte le
testimonianze raccolte, si trattava di un ri-
trovo cui partecipavano: i familiari, el
gudazz, la gudazza, la levatrice, eventual-
mente il prete (ma non a Braggio, v. Int.
E. Patritti, 1.7.1983), spesso el monich e
i suoi aiutanti (secondo la signora P. Losa
invece il monich a Roveredo non era in-
vitato), eventualmente altri parenti e ami-
ci. Era in genere una festicciola conte-
nuta, anche per rispetto della madre che,
non lo si dimentichi, era reduce dal parto
e si trovava quindi indebolita.
Tanto nella Bassa Valle come in Calanca

15) A Roveredo il lancio delle monetine av-
veniva invece in chiesa: ma non per il
battesimo, bensi in occasione della festa
dell'Epifania; era il curato don Tini a
lanciarle (v. P. Losa, Roveredo, 6.7.1983).
«L'uso di lanciare qualche manciata di
soldi e di confetti sul sagrato oggi si con-
serva soltanto nel Moesano: in tale di-
stribuzione, come nella merenda che
segue il battesimo, oggi non si vede che
un segno di soddisfazione e di gioia, ma
effettivamente essa aveva lo scopo di
accogliere il neonato con larghezza quale
auspicio di duratura prosperitä e di sug-
gellare con solennitä la sua entrata nella

comunitä » (VDSI, 275).
Se tale e senza dubbio il significato pro-
fondo dell'uso, bisogna supporre che, specie

in tempi recenti, esso assumeva (ed
assume) anche un significato pratico,
quello di convogliare alia cerimonia un
buon numero di ragazzetti che contri-
buiscono cosi ad animarla e a rallegrar-
la. (Ringrazio il mo. L. Corfu per questo
suggerimento).

16) VDSI, 275. Dell'uso di erigere il maieu,
ma, si badi bene, per il matrimonio, ho
trovato tracce solo in Calanca e a Cama
(v. M. Balzarini, 21.6.1983), non in altri
paesi della Mesolcina.

17) Marenda e non, poniamo, pranzo o cena.
Di fatto si trattava a volte di piü che di
un semplice spuntino, ma nel linguaggio
la civiltä delle nostre valli ha preferito
conservare a quest'usanza un carattere
dimesso, di frugalitä.



298

la marenda aveva sempre luogo in casa:
« Dopo il battesimo facevano tutti la
marenda, facevano festa grande, a casa: a

quei tempi non c'era tanto movimento di
andare nei ristoranti. Non correva tanto
il denaro come oggi. In generale erano
tutti di quel Ii che avevano la loro roba
salata: uccidevano tutti il maiale e
avevano la loro roba salata; facevano un bei
piatto di roba salata: magari un po' di
formaggio. E la torta: chi poteva la com-
perava, altrimenti facevano loro la pasta
frolla» (E. Bianchi, S. Vittore, 11.5.1983).
In Calanca, ma solo sporadicamente, e
in tempi recenti, ma pure sporadicamente
in Mesolcina, vigeva I'uso di recarsi al
ristorante, a marenda ultimata, coinvol-
gendo nella festa gli avventori: gli amici
e la gente del paese18).
In Calanca bisogna ritenere che questo
uso di recarsi al ristorante fosse originato
dal fatto che i Calanchini, non posseden-
do vigneti in proprio, consumavano uni-
camente il vino che acquistavano: biso-
gnava per forza andare al ristorante se
si voleva rallegrare la festa. Si puö anche
supporre, nell'evoluzione dei costumi fe-
stivi, un' influenza esercitata dagli emi-
granti (specie di quel I i in Francia), mag-
giormente abituati a frequentare i ristoranti,

soprattutto nelle ricorrenze festive.
Se d'abitudine, come si e visto, durante
la marenda si consumavano i prodotti
nostrani, annaffiandoli con un po' di vino
o di gazzosa, a Selma era invece d'uso
bere la cioccolata.
Come giä si e detto il prete e la comarina
erano quasi sempre invitati al rinfresco:
«Se io ero invitata Sempre. E guai a
non andare: capitava magari di avere un
battesimo in un posto ed un altro in un
altro, allora si doveva scappare via. Quasi

sempre facevano il broncio perche non
era giusto. Se invitavano il prete In que-
sti Ultimi anni, da quando io esercitavo,
mi pare di si. In generale veniva» (E.
Bianchi, S. Vittore, 11.5.1983).
E' pure da ricordare I'usanza, di cui ho
perö trovato traccia solo ad Arvigo, se-

condo la quale i gudazz — dopo la
marenda in casa con i familiari — esegui-
vano un giro di tutte le tre-quattro osterie
del paese, per una bicerada.
Sempre a proposito del la marenda, ä an-
cora da ricordare I'uso di portare a co-
loro che per una ragione o per I'altra
non avevano potuto presenziare alia fe-
sticciola, qualche bocconcino del pasto
consumato insieme: una fetta di torta per
esempio: « Se abbiamo fatto la marenda?
Dal F. i padrini avevano portato una torta,

ma dalla J. non abbiamo fatto niente.
Pensare che di quella torta ne avevamo
avanzato un bei po', che I'avrei avuta
bisogno da mangiare con il caffe, invece
il mio marito I'ha data alia comarina, la
quale e andata subito a portarla alia Maria

G., andava sempre dalla Maria» (C.
Peduzzi-A. Succetti, S. Vittore, 9.6.1983).

Doni

Lo scambio di doni caratterizza, e piü
caratterizzava come noto, nel passato, in
societä tradizionali con vincoli sociali
forti, i momenti salienti della vita di ogni
comunitä. Essi avevano lo scopo di raf-
forzarne la coesione. La maggioranza de-
gli intervistati e stata tuttavia in un primo
momento dubbiosa sulla reale consisten-
za di questi doni, minimizzandone la por-
tata e lasciando intravvedere la consueta
trama di strettezze economiche. Oltre a
questo stato di cose, variabile da fami-
glia a famiglia, bisogna aggiungere che
la prassi variava abbastanza da paese a

paese e — e da presumere — da un
periodo storico all'altro.
Doni al piccolo: L'uso antico, quando i

piccoli erano ancora fasciati, era che i

padrini o i genitori introducessero nelle

18) L'uso di accompagnare i momenti signi-
ficativi della vita sociale con spuntini e
libagioni, risulta tra l'altro anche da un
documento pubblicato dal Motta: Usanze
nuziali e funebri in Valle Calanca (Gri-
gioni) in « Schw. Arch. f. Volkskunde »,
14 (1910), 71-75. V. anche VDSI, 276.



299

fasce una moneta — talvolta, specie nel-
le famiglie non proprio povere, un ma-
rengo — avvolta in un pezzetto di carta.
Non era raro il caso che, a cerimonia
ultimata, la comarina consegnasse al pre-
te I'offerta, estraendo la moneta dalle
fasce. In seguito spettö generalmente al
padrino di dare qualcosa al prete e ai
bambini che servivano.
L'uso di introdurre una moneta di 5 fr.
— eventualmente un marengo — nelle
fasce del piccolo — o di depositarli nel-
la culla — e attestato un po' ovunque in
Valle, compresa I' Alta Valle (Lampietti,
Mesocco..., p. 99). «/ gudazz qualcosa
al piccolo lo davano sempre. Qualcuno
gli comperava magari una catenella o

una medaglia, qualcuno gli dava denari:
secondo le possibilitä» (E. Bianchi, San
Vittore, 11.5.1983).
L'uso di dare denaro si riscontra anche
a Castaneda. Piü generale, sicuramente
attestato a Roveredo e Castaneda, l'uso
di regalare al piccolo qualche vestitino,
o cuffietta o calzerotto (questo regalo non
va perö confuso con quello, pure di un
vestito, che il padrino fa al figlioccio in
occasione del la cresima). « A Buseno di
norma (il padrino, n.d.r.) da i gipunitt,
celest a n matö e rosa o bianch a na
mata, e pö vint franch da bonaman, i

giubboncini, celesti al bambino e rosa o
bianchi a una bambina, e venti franchi di
buonamano » (VDSI, 277). Ne va tralascia-
to l'uso attestato a Braggio di un regalo
da parte del padrino consistente addirit-
tura — ma quante volte sarä successo
— in un appezzamento di terra (VDSI,
277).
Mancia al monegh: L'uso di dare al mo-
negh una congrua mancia, giä lo si e
detto, era pressoche generalizzato. Quasi

sempre infatti il monegh prestava il suo
servizio, anche quando a suonare era
coadiuvato o sostituito dai ragazzi o dai
giovanotti del paese.
Offerta al prete: Non si ä riusciti a rin-
tracciare un modo unico di ricompensare
il curato per il servizio reso nella cele-

brazione del battesimo e ciö e dovuto al

fatto che per amministrare il battesimo
la Chiesa non esigeva il pagamento di
una quota fissa. Vigeva l'uso di un'offerta
libera (Comunicazione orale di Don Loren-

zi, Sta. Maria) a discrezione di chi paga-
va e delle sue possibilitä economiche.
Bisogna ritenere che in passato (ma fino
a quando essa potesse consistere
anche in beni in natura. Poteva anche darsi
che il curato acconsentisse, come nella
Int. a N. Negretti, Selma, (11.7.1983), al-
I'invito alia marenda e di quella magari
si accontentasse. A Sta. Maria, mi e
anche stato detto che si riteneva non valido
un battesimo che fosse stato pagato; dove

tuttavia, e presumibilmente da vedere
un atteggiamento di velata polemica verso
le vere o presunte ricchezze della Chiesa
piü che un uso invalso (E. Pesenti, Sta.
Maria, 25.4.1983).
L'offerta consegnata al prete poteva es-
sere un'offerta generica alia parrocchia
oppure poteva essere data con qualche
intenzione particolare (Messe per i de-
funti, ad es.; v. C. Prandi Cama, 17.5.'83).
Per approfondire questo argomento sa-
rebbe indispensabile compulsare i libri
parrocchiali, sperando nella diligenza di
parroci che tenessero nota delle loro en-
trate. Oltre alle Offerte, non si potrebbe
tacere, con Lurati (VDSI, 275), l'uso di
fare dono al prete di un fazzoletto bianco;

uso che Lurati attribuisce generica-
mente al Moesano ma di cui noi abbia-
mo trovato traccia solo a Roveredo (v.

anche P. Losa, Roveredo, 6.7.1983). Questo

dono tuttavia poteva venir sostituito
da un'offerta in denaro, generalmente
sborsata dal padrino (VDSI, 275).
A Roveredo pure era uso donare al
padrino un fazzoletto, offerto dai genitori
(VDSI, 278).
Doni ai e tra i padrini: Per i doni tra
padrini si segnala un unico caso, quello
ricordato dalla signora P. Losa, Roveredo:

« Per il battesimo il padrino regalava
un fazzoletto da naso alia madrina...»
(6.7.1983).



300

Bambino soggetto a cativ öcc

Come ho ricordato introducendo queste
righe sul battesimo, tra i motivi che spin-
gevano ad una sua veloce impartizione
c'era la credenza che il piccolo potesse
essere in qualche modo preda e vittima
delle forze del male. L'argomento del cativ

öcc si inscrive precisamente in questo
quadro: ossia nella credenza che la de-
bolezza — anche 'spirituale' — del neo-
nato lo esponesse ai rischi di influenze
negative esercitate su di lui da chissisia.
Le uniche testimonianze in nostro pos-
sesso provengono, forse non a caso, dal-
la Calanca. Ad esse rinvio (v. Int. C. Ri-
ghettoni, Castaneda, 27.4.1983; v. Int. L.

Peduzzi, Castaneda, 27.4.1983)19).

Un angelo in Paradiso

Se ci si accorgeva che il piccolo era vi-
cino al trapasso chiunque, ma in partico-
lar modo la levatrice, aveva facoltä di
impartire al piccolo il battesimo d'emer-
genza (v. E. Bianchi, S. Vittore, 1.5.1983).
Se la morte del piccolo avveniva dopo
che questi era stato battezzato ci si con-
solava del la perdita pensando che si aveva

un angioletto in Paradiso, un angelo
orante (discorso che rinvia al rispetto e
al culto per i defunti).
La morte di un non battezzato era con-
siderata come una delle peggiori sciagu-
re. I piccoli che morivano non ancora
battezzati erano tra I'altro seppelliti in
un angolo del cimitero (v. Balzarini, Ca-
ma, 21.6.1983). Cid doveva comunque ve-
rificarsi assai di raro in quanto chiunque,
e specie ia comarina, era tenuto e aveva
facoltä di battezzare il piccolo se questi
dava segni di infermitä.
A conferma di quanto sto dicendo: a Lo-
stallo mi e capitato che I'intervistata aves-
se ricevuto dalla nonna in punto di mor¬

te un anello20) che, se portato al dito,
garantiva di poter condurre a buon fine
la gravidanza, nonche, eventualmente, di

avere il tempo di battezzare il piccolo
prima che morisse (v. foto, p. 47).

Appendice: Benedizione dopo il parto

Un'implicita credenza voleva che I'impu-
ritä del piccolo contaminasse anche la
madre. Ecco allora che, ancora fino a

una trentina d'anni fa, ma talora anche
fino a tempi piii recenti, esisteva la con-
suetudine che la madre, dopo il parto, si

recasse dal curato in chiesa per ottenere
una benedizione speciale (in Calanca si

usava dire: i najeva a signass (F. Bassi,
Usi..., p. 86). Prima di aver ottenuto que-
sta benedizione la mamma non poteva
recarsi in chiesa. La cerimonia si svolge-
va nel seguente modo: « La mamma
aspettava sulla soglia della chiesa; veni-

19) Puö pure rientrare nel fenomeno del
cativ öcc l'uso, secondo una testimonian-
za di Verdabbio, di coprire il pane quan-
do dal forno lo si portava a casa, perche
avrebbe potuto essere maledetto (E.
Peduzzi, Verdabbio, 24.6.1983): «La mamma,
quando portava a casa il pane che avevo
fatto io, diceva di coprirlo perche qual-
cuno poteva maledirlo ». Un'usanza simile,

sempre a Verdabbio, per quanto ri-
guarda i pannolini (se lasciati all'esterno
durante la notte potevano essere male-
detti da qualcuno). Mi sembra che in
queste usanze emerga un tratto, abba-
stanza caratteristico della civiltä conta-
dina, per cui chi ha (in questo caso il
pane; ma so che altrove si applica la
stessa regola del nascondere anche agli
ortaggi) prova una specie di pudore a
farlo sapere, forse per rispetto di chi non
ha: per non destare insomma negli altri
gelosia ed invidia.

2») Si tratta di un anello pesante, (probabil-
mente) argentato, recante (in doppio) un
simbolo con un cuore da cui escono tre
frecce e (pure in doppio) il monogramma
di Cristo (IHS). L'anello appartiene ad
un tipo di anelli protettivi (o magici), su
cui esiste una copiosa bibliografia.



301

va il prete con cotta e stola — I'ho fatto
ancora anch'io —; poi il prete aveva una
candela, dava come una particolare be-
nedizione. Data questa benedizione anda-
vano con la candela in mano verso I'al-
tare; c'era ancora una preghiera. lo I'ho
fatto anni e anni fa... » (D. R. Maranta, S.

Vittore, 30.5.1983)21).
E' questo un esempio di prassi decaduta
in seguito al progressivo venir meno del-
la pratica religiosa; discorso che rinvia
alia progressiva secolarizzazione della
societä.

2i) E' forse curioso ed interessante riporta-
re alcune affermazioni che le interessate
hanno dato rispondendo alia domanda
sul significato dell'uso della benedizione
dopo il parto.
Per M. Sciaranetti, Verdabbio, il significato

consisteva nel « domandare perdono
al Signore del peccato che si aveva com-
messo. Del peccato di avere questo figlio
(ride) », mentre per la signora C. Righet-
toni, Castaneda, « la donna doveva anda-
re a farsi benedire per togliere il
peccato... come si chiamava... il peccato
originale ».
Specie quest'ultima risposta, ma anche
l'altra (e gli esempi si potrebbero molti-
plicare) rivela una cultura religiosa, nel-
la fattispecie, almeno approssimativa se
non decisamente errata. Non si vuole ge-
neralizzare. Tuttavia, pur tenendo conto
che le risposte sono state fornite senza
che le intervistate avessero molto tempo
per meditare sul problema, mi sembra
che le risposte possano essere, nel loro
limitato valore di casi individuali, assun-
te quali esempi di come l'intervista per-
metta sovente di cogliere degli spunti
rivelatori, in questo caso, della mentali-
tä religiosa.
II significato corretto del rito era che la
donna, avendo avuto contatto con un
essere non battezzato e perciö impuro,
doveva a sua volta purificarsi.

II significato del battesimo

4.1. II discorso

4.2. II cerimoniale

4.3. II significato religioso

4.4. II significato sociale

4.5. Resta da dire

Fin qui abbiamo considerato il battesimo
nella sua sequela di gesti e di momenti.
Ci tocca ora passare da una descrizione
(prevalentemente) esteriore ad un'indagi-
ne sul suo significato. Per fare ciö mi

atterrö il piü possibile al significato o ai

significati che la comunitä stessa soleva
attribuire al rito: significati leggibili spe-
cialmente in particolari fc/mule ed enun-
ciati cristallizzatisi nel ccrso del tempo.
Si tratterä di tentare un discorso
interpretative che tenga conto deile due sfac-
cettature del rito: quella sociale e quella
religiosa. Si dovrä naturalmente anche
tener presente quanto detto sin qui.
Che cos'e il battesimo La risposta a

questa domanda dipende dal punto di
vista dal quale ci si colloca. Per taluni in-
fatti il battesimo costituisce I'imposizione
del nome al piccolo; per altri un rito di
purificazione, per altri ancora il momento
dell'entrata del piccolo nella comunitä.
Sappiamo che tutti questi elementi sono
pertinenti al battesimo. Senza entrare nel
merito delle discussioni che occupano
ancor oggi gli antropologi, possiamo dire
che il battesimo in quanto rito si compo-
ne sempre di due elementi: di un discorso

(che rinvia ad un testo)1) e di gesti,
ovvero di un cerimoniale.

i) V. VALERI, Rito in Enciclopedia Einau-
di, Torino 1981, pp. 210-243.



302

II discorso

Giova considerare qui unicamente la
formula cardine del rito, tralasciando tanto
la benedizione pronunciata con gli scon-
giuri sulla soglia della chiesa, quanto le
formule di rinuncia (Abrenuntio...) dei fe-
deli (in particolare padrino e madrina che
rispondono per il piccolo).
II nucieo, necessario e sufficiente all'am-
ministrazione del battesimo, consiste nella
nota formula: « lo ti battezzo, nel Nome
del Padre, del Figlio, e dello Spirito Santo,

Amen » (in latino un tempo). La
formula, nel suo riferimento al mistero tri-
nitario (Padre, Figlio e Spirito Santo),
allude al mistero della morte e risurrezione
di Cristo. Nel mistero trinitario infatti si
compendia e dal mistero trinitario scatu-
risce tutta la storia della salvezza che ha
il suo apice appunto in Cristo. La
benedizione impartita al piccolo pronunciando
la formula rituale lo assimila e coinvolge
in questa storia.

II cerimoniale

Giä I'abbiamo ricordato: il bambino veni-
va portato fin sulla soglia della chiesa
per la benedizione e gli scongiuri del
sacerdote. Questi posava poi sul piccolo
la stola e lo accompagnava fino al fonte
battesimale. Sulla porta della chiesa il
bambino veniva unto con I'olio dei cate-
cumeni. Soffermiamo la nostra attenzione
sugli elementi di maggior rilievo del
cerimoniale.
II rituale battesimale propriamente detto
vedeva come protagonisti principali il

bambino, il sacerdote, i padrini ed un
insieme di elementi simbolici. Si vuole
qui richiamare I'attenzione sul fatto che
il linguaggio simbolico agisce sulla
persona ad un altro livello del linguaggio
naturale e del ragionamento (sebbene
possieda una sua logica interna): e un
linguaggio che e stato detto universale
perche chiama in causa esperienze pri-
mordiali, di tutti gli uomini.

La nostra attenzione e stata attirata da
questi elementi simbolici del cerimoniale:

I'unzione della fronte con I'olio (« sa-
cro crisma»); I'abluzione con I'acqua; il

pizzico di sale sulle labbra del bambino
(scomparso) e la presenza di un cero ac-
ceso. A ciö si deve aggiungere I'uso di
ricoprire il bambino con una veste bian-
ca a cerimonia ultimata.
Olio, acqua, sale, luce (e veste bianca),
in quanto elementi costitutivi del battesimo,

sono altrettanti elementi simbolici che
rinviano ad un significato. II significato,
cosi come le formule rituali non mancano
di mettere in evidenza, ancora una volta,
non e altri che Cristo. Egli stesso si sot-
topose al battesimo di Giovanni; fu defi-
nito (Cfr. Giovanni, 1,4) la luce del mon-
do e almeno una parabola parla di sale,
di quel sale che se diventa scipito e da
buttare via (Vang, di Luca; i passaggi e

gli esempi si potrebbero naturalmente
moltiplicare).
Scopo del cerimoniale e dunque, ancora
una volta, di mettere in contatto bambino,
padrini e comunitä con un insieme di
simboli che ricordano il mistero della
morte e risurrezione di Cristo. E' ciö che
si puö chiamare «far memoria ».

II significato religioso del battesimo

II significato religioso del battesimo e di
assimilare il bambino alia figura di Cristo,
in modo che egli muoia simbolicamente
con Lui (le rinuncie a Satana erano fatte,
in vece del bambino, dai padrini) per ri-
nascere con Lui, grazie al sacrificio da
Lui compiuto, a vita nuova.
Cosi insegna la teologia cattolica.
Ma che tale significato non fosse avulso
dalla coscienza religiosa della gente mi
sembra possa essere dichiarato se solo
si pone attenzione a questa formula tra-
dizionale.
« La madrina, di ritorno dal battesimo, ri-
consegnando il figlio alia madre, le dice-
va: Bonasera, comar, a fo portö vi on
pagan e a fo sciä on fedel cristian; mo's



303

Quadro di autore ignoto (prob. 1700), giä di proprietä Famiglia aMarca, Mesocco.
Ora proprietä G. P. Rovati, Roveredo. (Foto P. Binda, Locarno)

so imprescte la feda, Idio on la conser-
vaga fin a la mort (Buonasera comare,
Vi ho portato via un pagano e ho qui un
fedele cristiano; ci siamo scambiata la
fede; Iddio ce la conservi fino alia mor-
te) »2).

Interessante il particolare significato che
assume qui il verbo imprestass. Se la
correttezza terminologica riveste qualche
importanza, qui siamo in presenza di un
corretto significato teologlco riferito al
battesimo. Difatti la teologia insegna che
la fede e un dono di Dio: non puö di
conseguenza essere ceduia da qualcuno.
E' perciö corretto dire che la madrina la
da, ma solo in prestito, in pegno, al pic¬

colo; al quale spetterä di farla fruttifica-
re3).

2) F. BASSI, Usi..., p. 85; VDSI, p. 273.
Non ho per contro trovato traccia delta
usanza citata da Lurati (VDSI, 274), se-
condo la quale la madre non avrebbe
baciato il figlio finche non fosse stato
battezzato, ritenendolo appunto impuro.
L'aggettivo pagan compare, come indica
una scorsa ai Mat. VDSI, nell'area della
Svizzera italiana anche altrove: per es.
in Blenio; pejr pagan e « il primo pelo
dell'uomo, la lanuggine» (Buchmann J.,
II dialetto di Blenio, Paris 1924, p. 118).

3) Sulla pietä dei semplici v. G. POZZI,
Come pregava la gente in «Archivio Sto-
rico Ticinese», 91 (1982), 5-76.



304

II significato sociale del battesimo

II battesimo ha perö anche un altro
significato: comporta infatti l'imposizione
del nome. Sebbene questo fatto potesse
avere piü d'un rapporto con la mentalitä
religiosa (scelta di nomi in osservanza
della tradizione familiäre e di nomi di san-
ti) direi che il nome sia anzitutto da con-
siderare come espressione di un'identitä
sociale.
II nome veniva iscritto nei registri parroc-
chiali. E' interessante notare a questo
proposito che fino alia Rivoluzione fran-
cese, da noi forse qualche anno piü tar-
di4), i registri parrocchiali costituivano in
pratica un vero e proprio atto di stato
civile (in mancanza degli appositi registri).
Fino ad una data epoca, anche dal punto
di vista giuridico, societä civile e societä
religiosa si sovrapposero.
Anche l'ipotesi di un passaggio del
piccolo da uno stato di impuritä (peccato
originale) ad uno di purezza, vale altret-
tanto bene per l'inserimento neila comu-
nitä sociale (come in quella religiosa).
Bisogna naturalmente intendersi: il
passaggio da uno stato di impuritä a uno di
purezza era parte del rito nei suo
significato socializzante alla condizione, che
qui e supposta data (il discorso sarebbe
ben diverso per l'oggi), che la societä
fosse effettivamente una societä religiosa.
II rito costituiva in fondo una festa, una
celebrazione-festa comunitaria (avente come

epilogo, non per nulla, la marenda).
Secondo le ipotesi avanzate da alcuni
antropologi5) il significato della celebra-
zione festiva e sempre in qualche modo
quello di un'autocelebrazione della comu-
nitä stessa.
Possiamo dunque parlare del battesimo
(globalmente considerato) neila societä
tradizionale come di un rito, civile e re-
ligioso, che serviva, ad un tempo, ad in-
serire il piccolo neila comunitä civile e

religiosa, e alla comunitä a rappresentare
se stessa. Protagonista del battesimo non

e infatti unicamente il bambino, ma, in-
sieme ed attorno a lui, altre persone; i

padrini, la levatrice, i parenti, il sacer-
dote. Ed infine la comunitä di villaggio6).
Tutte queste persone si rapportano ad
una serie di elementi simbolici — arti-
colati in un cerimoniale — il cui significato

e di ribadire la soliditä della comunitä

e la sua destinazione (anche) ultra-
terrena7).

Resta da dire

Certo il battesimo non e tutto qui, neila
sua configurazione teoiogica. E' anche
— e se ne e fatto un cenno nei capitolo
precedente — nelle svariate credenze che
ne costellano i preparativi, a cominciare
da quelle relative alla scelta dei padrini,
a quelle relative alia recitazione del Credo

latino alla fine della cerimonia; a quelle,

per cosi dire piü scontate, relative al

pianto del piccolo, sempre durante la
cerimonia; a quelle, molto interessanti, sul
ritorno a casa, ecc.
Non mi sembra invece necessariamente
appartenere alia categoria del le credenze

quella che il piccolo nato, se muore
avendo ricevuto il battesimo, diventa un

4) I libri di battesimo, cosi come quelli di
cresima, matrimonio e morti, vennero
ordinati dal vescovo di Coira nei 1633
(disposizione del Concilio di Trento), ma
entrarono in funzione solo qualche anno
piü tardi; a Roveredo nei 1640. I Registri

per le nascite risalgono anzi solo al
1669.

5) F. CARDINI, I giorni del sacro. II libro
delle feste, Novara 1983, p. 260.

6) U. BERNARDI, Comunitä come bisogno,
Milano 19..

7) Se il significato religioso consiste nei mo-
rire con il Cristo e con lui rinascere; se
quello sociale abbiamo visto essere che
la comunitä, celebrando il battesimo, fa
memoria di Cristo e si riconosce miste-
riosamente legata a lui, ci troveremmo in
presenza di un vero e proprio cristocen-
trismo. Cosa che tuttavia non va in al-
cun modo sopravvalutata, in quanto co-
nosciamo l'imponente mole del culto ma-
riano e ai santi.



305

angiol in Paradis. Che I'anima del picco-
10 battezzato vada in Paradiso fa parte
degli insegnamenti delia teologia cattoli-
ca. L'elemento eventualmente popolare —
ma siamo piü che mai nel campo delle
ipotesi — qui consiste tutt'al piü ne! voler
rappresentare I'anima in forma concreta
con I'immagine dell'angelo8).
« Dicevano i vecchi che bisognava battez-
zarli perche si aveva in casa un pagan.
Qui di solito aspettavano otto giorni. Poi
dicevano che il battesimo e quello che
aiuta al bagai, al bastrucch per vigni inanz:
che il battesimo evitava tanti malesseri,
tante cose; questa era I'idea dei vecchi »

(M. Zibetta, Castaneda, 11.5.1983).
Battesimo come mezzo terapeutico pre-
ventivo, dunque.
Tale atteggiamento, come pure la creden-
za che voleva che la brancheta de saa
che il prete posava sulle labbra del
piccolo servisse a farlo diventare piü
intelligente, se non immediatamente ricondu-
cibile ai principali e corretti significati
teologici — purificazione dal peccato
originale — enumerati sopra, neppure e qua-
lificabile di vera e propria superstizione.
Esisteva insomma — e probabilmente esi-
ste tutt'ora — una vasta fascia di creden-
ze che non appartengono piü all'universo
di valori della teologia ufficiale senza per
altro poter esser tacciate di deviazioni
appariscenti da questa.
11 fatto e che e sempre esistita una me-
diazione tra teologia insegnata e fede
vissuta — e forse viceversa — e quindi
una fascia di comportamenti difficilmente
qualificabili.
Merita infine un cenno I'uso, sebbene non
esclusivo dell'area geografica considera-
ta, che fosse la levatrice e, piü antica-
mente, la donna che aveva aiutato nel
parto, a portare il piccolo fin sulla soglia
della chiesa. Mi sembra che in cid sia
palese I'intento di creare una continuitä
tra nascita naturale e rinascita spirituale,
continuitä assicurata appunto dalla
persona che aveva aiutato nel parto.

* * *

E che dire del patrinato Illuminanti con-
siderazioni ci vengono a questo riguardo
da un saggio di J. Bossy9).
L'autore vi sostiene essenzialmente la te-
si dei patrinato come forma-istituzione di
reciprocitä-alleanza sociale (p. 446), indi-
viduando nell'istituzione del patrinato cinque

caratteristiche. « Le prime tre sem-
brano intrinseche ad essa, mentre le altre
due sembrano piü specificamente legate
al cattolicesimo del medioevo e della prima

etä moderna. Le caratteristiche sono
queste: primo, si tratta di un rapporto di
parentela; in secondo luogo, ne sono
esclusi i genitori naturali; in terzo luogo,
i padrini sono piü di uno. La quarta ca-
ratteristica e che il rapporto di parentela
non e solo col bambino ma si estende,
attraverso di lui, anche ai suoi parenti
naturali, come anche tra un padrino e I'altro
(principio di compaternitas e varie forme
simili). La quinta e che aN'intemo dell'in-
tero gruppo cosi costituitosi e vietato spo-
sarsi » (pp. 441-42).
Dove viene da chiedersi se il divieto di
scegliere come madrina una donna in-
cinta non sia da mettere in relazione a
queste normative, presenti invero su sca-
la molto piü vasta (ed anche su durate
molto lunghe).
Perche il padrino (o la madrina) non po-

8) Per una raffigurazione dell'anima in for¬
ma antropomorfa (I'anima del buon la-
drone sostenuta da un Angelo che la
porta in Paradiso) v. affreschi di Santa
Maria delle Grazie a Bellinzona; per una
riproduzione del particolare v. voce Ani-
ma in VDSI, p. 180.

9) BOSSY J., Padrini e madrine: un'istitu-
zione sociale del cristianesimo popolare
in Occidente in « Quaderni storici», 41
(1979), pp. 448-449.
Se il patrinato ha direttamente o indi-
rettamente la funzione di rafforzare i
legami sociali — o familiari — e ben
comprensibile che la scelta di uno piut-
tosto che dell'altro congiunto potesse si-
gnificare, per chi rimaneva escluso dalla
scelta, una esclusione deliberata e perciö
tanto piü difficile da accettare.



306

teva essere la stessa persona del genito-
re naturale Bossy risponde tratteggian-
do l'evaluzione storica del patrinato e
mostrando come sin dalle origini il
patrinato sia stato associato all'idea di co-
gnatio spiritualis (pp. 442-43). La ragione
di questo impedimento non risiede per-
ciö solo in motivi di ordine pratico (in
caso di morte del genitore il piccolo po-
teva far capo, col padrino, ad una specie
di suo sostituto) ma anche per ragioni,
diremmo, strutturali: la primitiva neces-
sitä che paternitä naturale e paternitä
spiritual non si confondano in alcun modo.
Bossy si sofferma poi sulle ragioni del la
scelta di un padrino povero, o viceversa,
ricco o almeno benestante e dice:
«• Nel descrivere un effetto sociale del
patrinato si usa normalmente il termine
amicizia, e penso che si possa conside-
rare il patrinato come un caso particola-
re di amicizia, piuttosto che viceversa »

(pp. 444-45). II primato spetta insomma
alia creazione di nuovi vincoli sociali.
Cosi si sceglieva — simbolicamente —
un padrino povero, appartenente ad una
classe piü bassa, in forza dell'idea che
il patrinato « creava un'amicizia cristiana
tra gente tra cui, altrimenti, avrebbe po-
tuto non esservi rapporto» (p. 445). O

ancora: « La scelta dei nonni sembra
essere stata una soluzione comune al pro-
blema del conciliare parentela naturale
e parentela cristiana ».

Mancando per noi dati statistici rilevanti
relativi all'uso di scegliere i nonni come
padrini (se non mi sbaglio, un solo caso
rilevato, quello di N. Negretti, Selma, 11.

7.1983), non si puö tuttavia non interro-
garsi sul significato dell'uso, invece in-
valso, di scegliere spesso e volentieri una
persona appartenente ad un ceto piü alto;
di cui la scelta del parroco, in Calanca,
quale padrino, e un caso tra gli altri.

Prima infanzia (fino ai 7 enni)

5.1. Allattamento

5.2. II baliatico

5.3. Prima alimentazione

5.4. Condizioni di esistenza

5.5. Malattie infantili e loro rimedi

5.6. Paure infantili

5.7. L'educazione dei figli
5.8. Rispetto dei genitori
5.9. Vu, pä

5.10. Doveri infantili

5.11. La vita scolastica

5.12. La socializzazione religiosa

Allattamento

Allattare si diceva e si dice daa teta (Ro-
veredo); daa teta (Castaneda, Cama); dagh
et lacc (Cama). In merito a questo tema,
la nostra attenzione si soffermerä dap-
prima sulla frequenza e la durata del-
l'allattamento, per poi vedere quali pre-
cauzioni venivano prese per non perdere
il latte e quali cibi erano favorevoli o
meno alla lattazione; ci soffermeremo in-
fine su alcuni espedienti riguardanti lo
svezzamento e sulla pratica della cessio-
ne dei figli a balia.
Difficile dire se sia vero, come affermato
da alcune intervistate, che le donne ave-
vano in generale piü latte di oggi. Certo,



307

se I'avevano, difficilmente cercavano di
diminuirne artificialmente il flusso, come
invece avviene oggigiomo. L'allattamento
durava spesso piü di sei mesi, forse an-
che 8-10 mesi, un anno. Ma ho sentito
di bambini che hanno succhiato il latte
fino a 4-5 anni (v. C. Righettoni, Casta-
neda, 27.4.1983): certo, casi eccezionali.
Le donne cercavano di avere riguardo
per non perdere il latte: essenziale a
questo scopo era non bagnare le mani
e non prendere freddo. Va rilevato che, a
quanto sembra, la Cassa Malati, da un
certo momento in poi (quando diede
un compenso alle donne che allattavano.
« Per non perdere il latte dicevano che
non dovevano bagnarsi le mani, ne prendere

freddo. Ma quello di non bagnarsi
le marfi era un po' brutto, perche di
macchine da lavare non ce n'erano an-
cora. La mamma non aveva di solito un
solo bambino, ne aveva magari due, ne
aveva magari tre, ne aveva magari quat-
tro e doveva lavare » (E. Bianchi, S. Vit-
tore, 11.5.1983).
Giova aggiungere che spesso l'allattamento

avveniva durante le pause del la-
voro, nei campi, all'aria aperta: dove ca-
pitava. E' naturalmente un aspetto del
problema che rimanda alle severe e
diverse condizioni lavorative e di vita.
Una serie di cibi favoriva la lattazione,
sebbene non bastassero i buoni cibi, perche

una I'ha da vegh la vena del lacc (Ca-
staneda). Favoriva l'attivitä della ghiando-
la mammaria, ad esempio, il bere birra.
Si diceva che le rape bianche (Verdabbio)
e i fiocchi d'avena favorissero la
lattazione; e cosi pure I'orzo (Verdabbio) e il

finocchio (M. Bacchetti, Verdabbio, 19.4.

1983); si raccomandava anche di bere
molto, non vino perö (Castaneda).
« Ricordo che quando si faceva la mine-
stra d'orzo, Yordiada con i fagioli, si
faceva piü latte. Noi I'orzo lo coltivavamo
noi, poi lo portavamo a fare pestare per
togliere la bula, I'involucro. In tempo di

guerra facevamo anche il risotto con I'ordi.

Si metteva a bagno la sera precedente,
ma bisognava farlo cuocere piü del riso.
Veniva buono e sostanzioso. In tempo di

guerra non si trovava neppure lo zaffera-
no, noi avevamo potuto avere dei semi e
10 coltivavamo» (A. Togni, Roveredo, 29.

4.1983).
Cibi considerati al contrario negativi per
la secrezione del latte erano: I'insalata
« perche I'aceto dava cattivo gusto al latte

e anche noi I'evitavamo » (C. Righettoni,

Castaneda, 27.4.1983), le verze
(Verdabbio), e, per lo stesso motivo, la cioc-
colata e la roba piccante (Castaneda; v.
anche E. Peduzzi, Verdabbio, 24.6.1983).
Le fatiche del duro lavoro non erano pro-
pizie ad un'abbondante secrezione di latte:

« A furia di lavorare, il latte andava,
restava solamente acqua: dopo davano
pan cött e latte, o di vacca o di capra,
quello che avevano. Cos'aiutava a fare il
latte L'Ovomaltine, dicevano, uova sbat-
tute con un po' di Vermuth: altro niente »

(M. Sciaranetti, Verdabbio, 3.5.1983).
Si dava il latte, allora come oggi, ogni
3-4 ore: ma anche piü spesso se il bambino

piangeva.
Lo svezzamento consisteva nel passare
dal seno al poppatoio, detto el peston
(Castaneda) o el piston (Cama), la mä-
mol, la mamolina (Castaneda), e da que-
st'ultimo ad un'alimentazione piü varia.
Per diminuire e poi annullare definitiva-
mente il flusso del latte si spalmava un
po' di vaselina canforata sul seno e lo
si legava stretto; «oppure si tritava il

prezzemolo e si faceva un bei cataplasma
di prezzemolo e si legava su. lo dicevo
tante volte: mettete tanto prezzemolo nel-
la minestra. Fate un po' di salsa verde.
11 prezzemolo tronca proprio la secrezione

lattea. Dopo sono poi venute le pasti-
glie... Poi, con stare senza succhiare, il

latte va via da solo » (E. Bianchi, S. Vit-
tore, 11.5.1983; v. E. Peduzzi, Verdabbio,
24.6.1983). Anche gli impacchi d'aceto
alia mammella erano — e sono — favo-
revoli alia perdita del latte (v. I. Paccia-
relli, Sta. Maria, 1.7.1983).



308

II baliatico

Non si vuoie qui entrare nel merito di
questa prassi, un tempo esistita ma non
si sa quanto diffusa1).
In un solo caso un'intervistata ha ricor-
dato che sua madre teneva un bambino
a bälia, nel senso che lo allattava piü
volte al giorno, non perö che lo teneva
continuamente in casa con lei (v. A. Suc-
cetti, S. Vittore, 9.6.1983).
«II fanciullo allattato dalla bälia era il

baiadigh: vegnid grand col lacc di altri.
Era abbastanza frequente » (Informazione
di T. Tamo, S. Vittore, giugno 1983).

Prima alimentazione

Esisteva un'alimentazione specifics della
prima infanzia Alcuni intervistati sem-
bra quasi abbiano voluto negarlo, affer-
mando che il piccolo mangiava quello
che mangiava la madre. Si deve comun-
que presumere che nella maggioranza dei
casi il passaggio ai cibi duri avvenisse
progressivamente, e che lo svezzamento
comportasse il passaggio attraverso il

poppatoio riempito di latte di mucca —
o di capra — (piü tardi latte condensato,
o in polvere) mischiato ad acqua. A Ca-
staneda esisteva I'usanza di preparare ai
piccoli el lacc cöcc. « Facevano anche
el lacc cöcc: farina bianca, la tostavano
un po', appena un po' con il burro, poi
mettevano I'acqua e scioglievano: di quelle

piattate mangiavano. Semolina anche,
dopo il lacc cöcc. Non la rinvlgniva con
it burro: solo giü il latte e poi la semolina,

cosi. Invece oggi tutti i vasetti » (M.
Zibetta, Castaneda, 11.5.1983). Un po'
ovunque si preparava poi il pan cött e le
patate in pure, oltre la giä citata semolina.

Si ricordano anche i fiocchi d'avena
(minestra di fiocchi d'avena), la minestra
di riso ecc. « Dopo 4-5 mesi comincia-
vano con le pappette: facevano il pan-
cotto, I'acqua di riso, riso ben cotto ma-
cinato ben bene, poi il pure di patate.
Poi sto buia de segla come gli dicevano:

la pappa di segale » (M. Sciaranetti, Ver-
dabbio, 3.5.1983).

Condizioni di esistenza

Un discorso approfondito sulla prima
infanzia richiederebbe che si disponesse di
dati sicuri e precisi sul numero di figli
per famiglia — dal numero spesso di-
pendevano le condizioni stesse di esistenza

— sulle modalitä abitative2) e via di
seguito.
Per quanto riguarda la primissima infanzia

pub essere utile soffermarsi anzitutto
sulle condizioni materiali d'esistenza dei
bambini.
Giä si e detto dell'alimentazione. Dove
dormiva il piccolo A quanto sembra,
spesso nella camera insieme al papä e
alia mamma: in un lettino a parte, o nella

culla, o in una cesta (v. M. Zibetta,
Castaneda, 11.5.1983) o nella cavagna
(Castaneda).

« II piccolo dormiva nella culla o nella
carrozzina. Erano giä passati i tempi che
lo tenevano in letto insieme. Anticamente
invece li tenevano nel letto insieme. Le
famiglie di povera gente, che avevano
magari un figlio dietro I'altro, li tenevano
magari nel letto » (E. Bianchi, S. Vittore,
11.5.1983; v. anche R. Riva, Roveredo, 10.
5.1983).
Nella societä tradizionale, diversamente
da ciö che avviene attualmente, il piccolo,

il fanciullo, non godeva di una posi-
zione privilegiata. II bambino era, si, fat-
to oggetto di cure, ma si deve ritenere
che fosse molto piü lasciato a se stesso
di quanto non avvenga oggi.
Secondo la totalitä degli intervistati i piccoli

seguivano i genitori in aperta cam-

1) Dice 1'aMarca (Compendio...., 1938, pp. 20-
21): « Raramente e solo in casi d'estrema
necessitä le madri mesolcinesi affidavano
le loro proli a bälie, motivo per cui i
fanciulli sono generalmente di buona riu-
scita ».

2) M. Reinhard-Felice, La casa rurale in Val
Calanca, in «Ricerche», 1 (1983), 37-69.



309

pagna non appena era possibile portarli
all'esterno, cioe a poche settimane dalla
nascita3). Oppure, alternativa molto fre-
quente, i figli erano lasciati a casa per
essere curati sia dalla suocera, sia da
uno maggiore dei fratelli.
Se e vero che il piccolo cresceva in un
ambiente — la comunitä di villaggio —
che gli diveniva a poco a poco familiare,
(dove certo i pericoli non erano rappre-
sentati, come oggi, dalle automobili) un
altro tratto, e forse non il meno signifi-
cativo, che distingue la vita dei bambini
di un tempo rispetto a quella di oggi e
che la quasi totalitä dei bambini cresceva
a diretto contatto con gli animali. Ne ab-
biamo testimonianza in numerose inter-
viste: « Noi eravamo cresciuti insieme alle

capre e alle vacche, capre pecore e
vacche. lo a sette anni mungevo giä. Noi
gli volevamo bene, perche ogni capra
aveva il suo nome, ogni vacca aveva il
suo nome. Avevamo proprio un contatto,
un piacere con queste bestiole. Tante
volte le picchiavamo perö... quando scap-
pavano. Perö si aveva sempre quel
contatto con le bestie » (R. Peduzzi, Sta. Maria,

11.5.1983).

Malattie infantil! e loro rimedi

Questo capitolo non costituisce in realtä
che un paragrafo di quello piü vasto del-
la medicina popolare; non si pretende
d'altra parte di esaurire un tema cosi
complesso4).
Esistevano, un tempo, specifiche malattie
dell'infanzia
Si deve presumere di si: penso ad esem-
pio alle malformazioni provocate dal fa-
sciare i piccoli che, secondo le testimo-
nianze di numerose intervistate, erano
abbastanza frequenti.
Appartengono invece alle comuni — ma
non perciö meno temute — malattie
dell'infanzia la difterite, detta ovunque el
gropp, gli orecchioni, detti oregion o gre-
gion, il morbillo, detto ravüsc (Castane-
da), vairusc (Verdabbio), raviusc (Rovere-

do), la scarlattina, detta scarlatina, ecc.
Per tutte esisteva un rimedio naturale,
anche se il principio generale era che
la malattia doveva essere lasciata sfoga-
re, doveva fare il suo corso. In caso di
morbillo, «se il morbillo tardava a ma-
nifestarsi, avvolgevano il bambino in uno
scialle rosso di lana; dicevano che il rosso

aveva I'effetto di fare uscire piü in
fretta il morbillo» (G. Capriroli, Augio,
21.6.1983). Sempre per i ravüsc, il
morbillo, «dovevano stare a letto, ben co-
perti ». (Castaneda).
Per gli orecchioni esistevano due cure:
una a base di cipolle, I'altra a base di
lana di pecora sporca non digrassata,
che un'intervistata ha cosi descritto: « Per
curare gli orecchioni si usava la cipolla:
fatta cuocere nella carta di giornale o
nella carta alu, stagnola di cioccolata,
perche una volta I'alu non c'era. Si sca-
vava nella cenere bollente, poi mettevi la
cipolla nella carta di cioccolata, la la-
sciavi un quarto d'ora-20 minuti. Poi la
smezzavi: non bisognava applicarla bol-

3) « I bambini si prendevano subito con se
nei lavori agricoli, in un gerlo o in una
cassetta; nella gerla si metteva sul fondo
della foglia di granoturco per farli stare
un po' sollevati (M. Peduzzi, Verdabbio,
27.4.1983; v. anche C. Righettoni, Castaneda,

27.4.1983). Merita certo attenzione,
in un contesto di frequenti spostamenti
(da casa in campagna, sui monti, all'alpe,
ecc.) il modo come venivano portati i
bambini. Su quest'aspetto v. ad es. G.
Capriroli, Augio.
Numerosi erano i casi di bambini lasciati

soli nella culla per ore e ore. Bisogna
pensare che era radicalmente diversa la
struttura della societä; la famiglia costi-
tuiva la cellula anche produttiva ed era
quindi d'obbligo che tutte le sue compo-
nenti, non appena fossero in grado, par-
tecipassero ai processi lavorativi.

4) Per un elenco di malattie v. G. Cattaneo,
Modi di dire del dialetto di Roveredo in
« AMC », 33 (1970), p. 100; 34 (1971), p. 99.

5) « ...le corregge per le gerle, cadole, gam-
bacc e brente (di salice o castagno) van-
no torte fin che son verdi», G. Cattaneo,
Modi di dire del dialetto di Roveredo in
« AMC », 38 (1975), p. 96.



310

lente; metä da una parte, metä dall'altra;
sopra, un fazzoletto che la tenesse ben
contro. Prendevano anche la cenere del
focolare: prendevano un sacchetto di tela

di quel Ii bianchi, che facevano loro,
di lino; mettevano dentro la cenere poi
legavano il sacchetto. Quindi mettevano
il sacchetto sulla mano (del bambino) per
vedere se non era troppo caldo, se po-
teva applicarlo sulla gregia (orecchia).
Parlo per esperienza perche quando ero
bambino e successa a me: era la mamma

che faceva quel mestiere Ii. Erano di
quei dolori gli orecchioni. C'erano di
quelli che diventavano gonfi sotto le orec-
chie (c'e il mal d'orecchie, come mi spie-
ga la signora Zibetta, e ci sono i gregion,
che colpiscono un po' sotto le orecchie).
Appena sentivano che c'era qualcosa che
non funzionava nelle orecchie, facevano
quei rimedi Ii. Inoltre per gli orecchioni
applicavano la lana del le pecore sporca:
per gli orecchioni e per il mal di gola:
la lana di pecora non lavata intorno al
collo. E si andava a dormire con quello »

(M. Zibetta, Castaneda, 11.5.1983). La cu-
ra degli orecchioni con la lana di pecora
trova riscontro anche a Verdabbio (v. M.
Peduzzi, 27.4.1983).
La lana sporca di pecora — cioe non di-
grassata — serviva dunque anche per
curare il mal di gola.
Per la cura dei variusc era raccomandato
di starsene a letto; era indicato I'olio di
ricino (v. A. Togni, Roveredo, 29.4.1983).
L'olio di ricino (öli de ricin) e l'ö// de pa-
rafina servivano pure quali purganti, men-
tre I' olio di merluzzo {öli de merluzz)
serviva quale ricostituente.
Contro i raffreddori si faceva il the de tei,
il the di tiglio (Verdabbio). Contro la feb-
bre, sempre a Verdabbio, usavano il ge-
nepin raccolto in alta montagna (v. M.
Peduzzi, Verdabbio). Contro il mal di
testa era indicata I'erba livia (Verdabbio)
oppure raccoglievano el bon maister, I'as-
senzio. Contro il mal di stomaco era
indicata I'altea, una specie di malva
(Verdabbio). II sambuco era invece indicato

per purificare il sangue, quale rimedio
contro I'acne.
Pur se non malattia specificamente infantile,

si puö citare ancora I'appendicite,
detto maa del miserere (S. Vittore, Sta.
Maria; o anche dolor colic) per la buona
ragione che per chi ne era affetto non
c'era piü nulla da fare.

Paure infantil!

Che ruolo giuocava la paura nell'educa-
zione di un tempo In che misura con-
dizionava I'educazione dei giovani
Stando ai racconti di alcuni nostri inter-
vistati, non si trattava di una parte da
poco. Per impedire ai bambini di andare
in giro la sera si diceva che c'erano in
giro /' strioi (soprattutto in Calanca; v. G.

Capriroli, Augio, 21.6.1983); oppure, se un
bambino non faceva il bravo, lo si mi-
nacciava dicendogli che veniva la Quata
(S. Vittore), o la Vegia.
« Quando eravamo bambini e dovevamo
andare in Val Cama ci dicevano di stare
attenti perche c'era la strega, la Vegia »

(M. Baccetti, Verdabbio, 19.4.1983). Altro-
ve, come a Soazza, era la Cativoriae) ad
incutere timore e terrore, anche se I'in-
cutere timore ai bambini con storie di
streghe e stregoni non era sempre, im-
mediatamente, finalizzato aM'ottenimento
dell'ubbidienza, mediante la paura. Si
vuole insomma dire che se di solito i ge-
nitori sorridevano di queste figure, i pic-
coli ne erano naturalmente impressionati.
II discorso sulle paure infantili confina
con quello sulle streghe e gli stregoni, e

quest'ultimo a sua volta con quello sulla
«fisica », da un lato; con le leggende di

6) « Cativdria a Soazza; Mesocco: Cativdra:
specie di strega. Si diceva ai bambini
che veniva la C, la sera dopo 1' Ave»
(Mat. VDSI). A Mesocco era pure temu-
to il Ciampin (v. O. Denicolä, Arvigo, 11.
7.1983). Questo Ciampin e probabilmente
la stessa figura che altrove e chiamata
Ciapin, nome che ad esempio in Val Ver-
zasca si usava per designare il Diavolo
(forse dal verbo ciapaa: prendere).



311

animali e personaggi paurosi (orchi ecc.)
dall'altro. Non e possibile qui che accen-
nare al problema (ma v. Int. E. Bogana,
Sta. Maria, 1.7.1983; v. I. Piller, Castane-
da, 1.7.1983).
I racconti di streghe7), o dell'influenza
da esse esercitata (v. cativ öcc), erano
verosimilmente all'ordine del giorno.
Collegata alia credenza nell'esistenza di
streghe e stregoni la consuetudine di non
lasciar uscire i ragazzi dopo suonata
I'Ave Maria. Se proprio era necessario
uscire, la consuetudine imponeva ai
ragazzi— e agli adulti — di fare prima il

segno della croce. « Nella Calanca interna

tutta la gente, non solo i bambini, non
usciva di casa senza essersi segnata, dopo

I'Ave Maria » (F. Bassi, Grono, 16.6.'83).

L'educazione dei figli

L'educazione, come e noto, rappresenta
nella vita di una piccola o grande comu-
nitä il momento della trasmissione dei
valori e delle pratiche che servono alia
vita. Chi si incaricava, in seno alia fa-
miglia, di svolgere questa funzione di
« cinghia di trasmissione»? In altre
parole: che importanza avevano padre, ma-
dre, nonno, nonna, fratelli, zii, ecc. nello
sviluppo della personalitä dei bambini
S'impone anzitutto una doppia considera-
zione; dato che sovente il padre era emi-
grato, oppure era assente per lavori (si
pensi alia grande mobilitä, al nomadismo
spesso praticato dai nostri avi) la madre
avrebbe dovuto svolgere la funzione edu-
cativa che si e detto. E, in molti casi,
bisogna ammettere che sia avvenuto cosi.
Tuttavia, proprio per I'assenza del padre,
alia madre toccava farsi carico dei pid
diversi lavori, cid che significava inevita-
bilmente un suo allontanamento da casa.
Si capisce perciö come in questa situa-
zione fossero in pratica i nonni, e specie
la nonna, I'ava8), coadiuvata magari dai
fratelli maggiori, ad occuparsi dei bambini

piii piccoli: ipotesi questa che trova
conferma in numerose testimonianze. Al¬

ia domanda rivolta ai nostri intervistati:
« Chi ailevava — tirava grand — i figli »,
molti (6 su 10 in un calcolo limitato ad
un campione di 10 intervistati) hanno ri-
sposto che era in primo luogo I'ava; poi
veniva la mamma. « Era sempre I'ava in
fondo: e I'ava che stava in casa. Era I'ava
che insegnava le prime preghiere. Faceva
tanto » (R. Peduzzi, Sta. Maria, 11.5.1983).
I nonni, e I'ava in particolare, erano dun-

7) Oltre alle streghe, un altro genere di
racconti atti ad incutere timore era quel-
10 relativo all'apparizione dei morti (v.
G. Capriroli, Augio).
11 discorso suite streghe sarebbe troppo
lungo. Troppo lungo nell'economia di un
lavoro come questo.
Si puö naturalmente porre il problema
se esistessero davvero le streghe, delle
vere streghe o stregoni, cioe uomini e
donne con particolari poteri malefici.
Sul problema delle streghe esiste una
vasta bibliografia, anche solo per quanto
riguarda la Svizzera italiana. Mi limito
a citare:
a) nei «Quaderni»: XXXII, 2, p. 158;
XXXIII, 4, p. 309; XXVI, 3, p. 215;
XXXI, 2, p. 141; XXXIII, 4, p. 295.
b) nel « Bollettino st. d. Svizz. italiana »:
E. Motta, Le streghe nella Riviera (1575-
1721) con aggiunta dei processi della Val-
le Mesolcina, I (1879), in particolare: pp.
13-17; 134-136; 158-161; 188-191; 221-224.
Inoltre, sempre del Motta: Streghe in
Mesolcina, XXVII (1905), pp. 136-140.
Si veda inoltre Vieli, Storia della
Mesolcina, Bellinzona, 1930. II Vieli cita,
tra gli altri malefici attribuiti o attribui-
tisi dagli « stregoni», anche un caso di
cativ öcc: « fatto... morire il bambino al
tale dei tali» (p. 163).
Si vedano inoltre, per una regione quasi
limitrofa alia nostra, i regesti dei
processi di stregoneria della Leventina in
« Arch. St. d. Svizz. it. ». Sempre per il
Canton Ticino vedi anche Cairoli A. -
Chiaberto G., La strega i corpi la terra.
Lettura di processi di stregoneria nei ba-
liaggi di Mendrisio (1536-1615) in «AST»
79 (1979), pp. 183-248.

8) Che l'av o I'ava in certe famiglie co-
mandasse troppo, e che la mamma po-
tesse a volte sentirsi soffocata dalla suo-
cera e un dato che non si fatica a
credere se si pensa alia frequente coabita-
zione sotto uno stesso tetto.



312

que importanti per I'educazione dei bambini:

questo sul piano della trasmissione
dei valori (discorso che verrä toccato piü
direttamente a proposito dell'educazione
religiosa).
Sul piano invece della trasmissione delle
conoscenze pratiche e probabile che i

genitori, o altri familiari attivi, avessero
in genere un peso maggiore.

Rispetto dei genitori

Naturalmente collegato alia realtä educa-

tiva il probiema del rispetto dei genitori;
rispetto che confinava non di rado nella
soggezione (v. E. Pesenti, Sta. Maria, 25.
4.1983) e nel timore (v. E. Bianchi,
S. Vittore, 11.5.1983). « Ricordo che quan-
do e morto il nonno io avevo 16 anni;
gli altri, uno I'anno, erano dopo di me.
II nonno era rigoroso, non si poteva ri-
spondergli, cosi eravamo abituati a ub-
bidire, anche da adulta non ero capace
di dire di no al mio pä » (A. Togni, Ro-
veredo, 29.4.1983). II rispetto verso i ge-



313

nitori era considerato — lo e ancora —
tra le varie norme sancite dal la mentalita
comune, come la cosa piü sacra.
Per cercare di spiegarsi questo fatto bi-
sogna porre mente a due realtä distinte,
seppure in qualche modo collegate: I'in-
discussa autoritä era funzionale ad un ti-
po di famiglia che, non lo si dimentichi,
era, oltre che cellula sociale, anche cel-
lula produttiva9). I figli infatti erano in
qualche modo anche dei dipendenti del
proprio genitore — almeno fin che aves-
sero raggiunto la maggiore etä — e do-
vevano stare ai suoi ordini. Era inoltre
sentito in modo molto piü forte di oggi
i! radicamento nella famiglia; essa era
«forte », diciamo cosi, quanto piü il capo
era forte. D'altra parte questo stato di cose

era evidentemente voiuto e rafforzato
dalla Chiesa, che nei suoi comandamenti
recita di « onorare il padre e la madre »

(ed impone per altro ai genitori di amare
e rispettare i figli).

Vu, pä

Chi dava, e fino a quando, del vu al
genitore

Non si puö certo dire di avere trovato
una modalitä d'uso univoca di questo pro-
nome personale: valida cioe per tutti i

paesi, per i diversi rapporti interpersonali
(figli-padre; figli-madre; bambini-estranei)
e le diverse epoche storiche. Non si puö
neppure dire con precisione quali localitä
hanno conservato piü a lungo quest'abi-
tudine, anche se quelle periferiche, come
Verdabbio e probabilmente Mesocco, sem-
brano distinguersi per un maggior conser-
vativismo anche in questo campo. Ne
il quadro che emerge dalle interviste in
Calanca appare piü chiaro.
Risulta comunque che, a Verdabbio, gli
Ultimi genitori cui si dava del vu sono
morti attorno al 1950, mentre a Roveredo
un'intervistata (Ma. Braguglia) dice che
mentre i fratelli usavano ancora rivolger-
si ai genitori con il vu, lei aveva abban-
donato quest'uso. In generale ho trovato

che frequentemente si dava del vu al papa,

del ti alia mamma. II che viene in-
direttamente a confermare, se ce ne fosse

bisogno, I'ipotesi di un rapporto piü
distaccato e formale verso il padre che
non verso la madre.
II caso di prassi diverse per diversi tra
i figli del la stessa famiglia non e isolato:
« I miei fratelli maggiori davano del voi
al padre, poiche egli emigrava e stava
assente due anni senza tornare a casa,
di modo che era per loro quasi un fore-
stiero. Invece io e la mia sorella Ida gli
davamo del tu, perche dopo la mia na-
scita egli non e piü ripartito e viveva in

famiglia» (C. Paggi, Braggio, 1.7.1983).
Si puö dire che perlomeno giä all'inizio
del secolo (anni '10), I'uso di rivolgersi
con la formula vu era in decadimento un
po' in tutta la regione, con premanenza
piü a lungo nelle zone citate.
Si deve ancora aggiungere che in alcune
famigiie i figli, raggiunta una certa etä,
erano gradatamente abituati al vu (si ve-
da il bellissimo ricordo in proposito nel-
I'intervista alia Ma. F. Bassi, Grono, 16.

6.1983).

Doveri infantili

Andare a prender legna, aiutare nella
stalla, naa a proved, curare il bestiame
grosso e minuto, foraggiarlo, partecipare
alia fienagione: ecco alcune delle molte
attivitä che anche i ragazzetti erano in

grado di praticare.
E' certo che i bambini erano tenuti a col-
laborare al lavoro degli adulti. Talvolta
per coltivare in loro I'inclinazione al
lavoro agricolo gli si costruiva piccoli stru-
menti adatti alia loro statura: cadoline,
gerletti, ecc.
Uno dei dati di fatto piü rilevanti messi
in evidenza dall'indagine, e la scoperta o

9) « Chi cas lassa comandä dai maton / i
mangia scendra e carbon», cosi senten-
zia un proverbio raccolto dal mo. C. Ri-
ghetti a Castaneda (« AMC », 1962, p. 93).



314

la conferma che il lavoro minorile aveva
un'importanza veramente rilevante. Le
testimonialize sono inequivocabili in questo
senso: a 6-7 anni i bambini erano spesso
giä inseriti nel processo produttivo, con
compiti a volte non solo marginali: posso
citare qui il caso di R. Peduzzi (25.4.'83),
che a 7 anni mungeva e accudiva alle
capre; o quello di M. Peduzzi (27.4.1983)
che pure a 7 anni mungeva giä, tenendo
il secchio in terra poiche non riusciva a
tenerlo tra le gambe.
G_iä si e accennato alia motivazione emi-
nentemente economica di questo fatto.
E' difficile dare un giudizio complessivo
sul lavoro minorile in rapporto alle con-
seguenze sul piano deila salute dei gio-
vani. Se si trascurano g!i eccessi, che
pure ci saranno stati, sembra di poter dire

(e gli intervistati concordano abbastan-
za su questo punto) che in realtä il

lavoro minorile rappresentava un'utile pro-
pedeutica alia vita lavorativa, un graduale
inserimento nella vita adulta. In alcuni
casi, poteva rappresentare anche una
fonte di gratificazione psicologica per i

giovani che, cosi, si sentivano inseriti a

pieno titolo nell'assetto familiäre e
sociale.

II tema dei doveri infantili e delle sue
implicazioni per la vita adulta potrebbe
essere con profitto ulteriormente indaga-
to. Qui basti accennare all'importanza dei
fanciulli nei servizi resi ai genitori, an-
dando, spesso lontano, a bottega. Non
si dimentichi che, ad es. Verdabbio, fu
privo di bottega fino al 1949. Una situa-
zione anaioga esisteva a Castaneda.
Ritroveremo il tema dei doveri infantili
parlando del la scuola.
L'inizio del lavoro retribuito, variava ne-
cessariamente secondo il tipo di econo-
mia familiare nel quale il giovane era
inserito e poteva avvenire anche molto
tardi. Ne si puö tacere la realtä del
lavoro svolto in seno all'azienda familiare

e che non veniva retribuito; cost come
non e da dimenticare che in realtä i pri-
mi anni di lavoro retribuito erano contras-
segnati dal la regolare cessione del la pa-
ga ai genitori: cose abbastanza lontane
dalla realtä dei nostri tempi, in questo
contesto non si puö fare a meno di
accennare ad una pratica, quella del naa a

giornada, che meriterebbe un'indagine a

parte (sarebbe interessante, ma ad altri
il compito di fario sapere a che etä,
mediamente, i nostri intervistati hanno ri-
cevuto per la prima volta qualche moneta
di denaro; e che rapporto con il denaro
intrattenessero).

La vita scolastica

Non e compito di questa ricerca affron-
tare secondo I'angolatura storica le pro-
blematiche connesse alia scuola10), tut-

10) Suite vicende storiche del formarsi delle
scuole nelle due valli, dai primi tentativi
ad opera dei «novatori» a Mesocco, a
quelli di S. Carlo (1583), quindi a quelli
settecenteschi ad opera dei facoltosi ar-
chitetti emigranti in Germania (Riva,
De Gabrieli), fino alia legge cantonale
del 1846 che rese obbligatoria la scuola
anche per le ragazze, e oltre, v. R.
Boldini, Tentativo di storia della scuola me-
solcinese in « QGI », XVI (1946), 1-2, 23-
33, 119-125.
Furono le suore di Menzingen — si legge

in quell'articolo — a gestire, a partire
dal 1850, le scuole obbligatorie nella mag-
gior parte dei Comuni di valle. Sempre
in quell'articolo e contenuta l'interessan-
te informazione che in Calanca, grazie
all'intervento di un prete, don S. Silva, la
scuola elementare nel 1840 era ad uno
stadio di sviluppo piü avanzato che in
Mesolcina.
Un discorso a parte resterebbe da fare
sull'insegnamento scolastico dal secolo
passato fino ai nostri giorni: i libri di
testo al riguardo sarebbero preziose fon-
ti di informazione (v. ad es. quello di E.
Albertini, Libro di lettura per le scuole
del Grigioni Italiano, pubblicato dal Piccolo

Consiglio, Poschiavo Menghini, 1912;
oppure: L'abecedario per uso dei
fanciulli, Coira, B. Otto, 1812).



315

Mesocco. L'inserimento nella vita lavorativa non tardava

(Pr. Arturo Albertini, Mesocco-Bellinzona)

tavia una panoramica sul mondo dell'in-
fanzia non poteva prescindere dal toccare
anche questo tema.
Le testimonianze si sono incentrate attor-
no a tre temi: la socialitä scolastica; i

rapporti coi docenti; i « compiti ».

La socialitä all'interno delta scuola: Mes-
si a parte I'elemento delle classi nume-
rose e «pluriclasse», come si direbbe
oggi, parecchi intervistati hanno portato
il discorso su un e'emento che, per quan-
to secondario, mi sembra interessante.
Alludo al modo di riscaldare I'aula
scolastica, durante l'inverno. II Comune met-

teva infatti a disposizione i locali per la

scuola, ma al loro riscaldamento dove-

vano provvedere direttamente gli Scolari

stessi. Cosi, giornalmente gli allievi erano
tenuti a portare un paio di scaltegn (Ca-

staneda, Roveredo) o scalpegn (Sta. Maria)

che servivano ad accendere la stu-
fa11).

il) Una stela e un tondin spaed in quattro
(Riva). « Ciascuno dei pezzi risultanti da

un legno da ardere spaccato, della lun-
ghezza e spessore adatti per il focolare »,

Raveglia, Vocabolario, p. 201.



316

Questa, a sua volta, era accesa, ogni
mattina, un paio d'ore prima che soprag-
giungessero maestri e allievi. Gli allievi
si dedicavano a turno, una settimana cia-
scuno, a questo servizio. Non mi sembra
superfluo rilevare come tale pratica, certo
motivata da esigenze materiali e non pe-
dagogiche, fosse in realtä un proficuo ap-
prendistato alia vita collettiva e rappre-
sentasse un esempio ante litteram di ge-
stione collettiva delia scuoia, di respon-
sabilizzazione civica degli allievi.
II rapporto col docente: Quanto si e det-
to a proposito del rapporto con i genitori
vale anche per il rapporto con i maestri.
Come numerosi intervistati hanno affer-
mato, il ruolo del maestro si estendeva
anche al di lä delle pareti scolastiche e
nei loro confronti il rispetto perdurava
anche al di lä dell'etä scolastica.
I compiti: Come si conciliava I'impegno
scolastico con le numerose minute attivi-
tä domestiche affidate ai ragazzi C'e
da scommettere — ed e confermato —
che sovente era la scuoia ad essere tra-
scurata nei confronti del lavoro. Ne era
raro il caso di chi anzitempo doveva
interrompere la scuoia per iniziare a la-
vorare (M. Peduzzi, Verdabbio, 27.4.'83)12).
Risulta dalle testimonianze raccolte che
i ragazzi non facevano quasi mai i compiti

di ritorno da scuoia: prima c'era da
aiutare nella stalla, o c'era da andare a
raccogliere il fieno, o si era occupati in
mille altre attivita, come quella di recarsi
a Grono (o altrove) a prendere il pane
(penso evidentemente a Sta. Maria, v. Int.
R. Peduzzi, 25.4.1983).
I compiti erano solitamente svolti dopo
la cena, o dopo il rosario; bisogna anche
pensare al fatto che mancava, almeno in
Calanca (fino al 1928) la luce elettrica,
ciö che rendeva ancor piü gravoso il fare
i compiti. C'era cosi chi si alzava il mat-
tino a ripassare la lezione.

Socializzazione religiosa

Direi che il venir meno di certe pratiche
(le preghiere, le celebrazioni, il Rosario,
ecc.) o di certi usi (le processioni, la

benedizione dopo il parto, le rogazioni,
i pellegrinaggi di devozione o votivi: tutte
pratiche « di massa » un tempo)13) abbia
coinciso con una serie di fattori conco-
mitanti. Due mi sembrano essere i fattori
principali:
1) II progressivo declino del la civi Ita tra-
dizionale che per secoli si era retta su
un equilibrio faticosamente conquistato e

mantenuto. Semplificando molto si po-
trebbe dire che si trattava in fondo di

una societä (relativamente, ma senz'altro
se paragonata a quella attuale) chiusa:
quindi tendenzialmente autosufficiente e

conservatrice.
2) L'irrompere, attraverso vari canali, del-
la societä industriale e dell'informazione.
Penso all'avvento di mezzi meccanici qua-
li la macchina (chi sarä ancora andato a
Re a piedi dopo I'introduzione del le mac-
chine la radio e piü tardi la teievisio-
ne. E penso, naturalmente, al progressivo
irrompere del mito — o della realtä —
del benessere. E' soprattutto da vedere
in quest'ultimo aspetto — la corsa ad un
benessere prima inimmaginabile — la

causa principale del progressivo venir
meno della mentalitä tradizionale e, con
essa, del cattolicesimo.

Fine

12) L'opera di Don Lorenzo Milani, ma cer¬
to, rimanendo in « casa nostra», anche
quella di quel sacerdote italiano che nei
lontano 1840 introdusse le prime lezioni
scolastiche in Val Calanca, e li a testi-
moniare della gravitä del problema del-
l'alfabetizzazione dei contadini.

13) II declino delle confraternite si iscrive
precisamente in questo quadro. V. Boldini

R., Piccole banche in Calanca, ov-
vero della funzione sociale delle confraternite

iq « Quaderni Grigionitaliani »,
XXXIV, 3 (1965), pp. 210-222.



317

Le fotografie

AM'illustrazione del lavoro provvedono do-
cumenti fotografici raccolti in Valle, in

genere presso i nostri intervistati.
Si e pensato, dopo visti i materiali, di
dare alle illustrazioni uno svolgimento te-
matico; svolgimento che non ha tuttavia
la pretesa di commentare puntualmente
il lavoro.
Si e cercato di privilegiare le fotografie
provenienti dai gabinetti fotografici del
Bellinzonese (trascurando quelle, nume-
rose, venute da Parigi, Milano, ecc. per
mano degli emigranti) anche perche so-
litamente risulta piü facile I'identificazio-
ne delie persone.
Un' osservazione in merito al tema del
ritratto singolo:

rare risultano essere le fotografie, pro-
dotte da fotografi della regione, che raf-
figurano bambini piccolissimi, almeno fi-
no agli anni '30-'40 (quando compaiono
con una certa diffusione le macchine fo-
tografiche nelle case di qualche bene-
stante o di qualche appassionato); men-
tre nelle fotografie provenienti daM'estero
i ritratti dei matonitt sono piü numerosi:
segno che in Valle il fotografo arrivava
quando arrivava.

Un grazie particolare va a tutti quanti
hanno dato in prestito le fotografie, come
pure a Giovanni Gobbi, Roveredo, per la

riproduzione deN'anello (propr. Famiglia
Campelli, Lostallo).


	L'albero della vita

