Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani
Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 51 (1982)

Heft: 2

Artikel: Santi ed eretici, credenti e miscredenti della letteratura Italiana
Autor: Roedel, Reto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-39929

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-39929
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RETO ROEDEL

Santi ed eretici, credenti
e miscredenti della letteratura Italiana

Xl

Tommaso Campanella

Nato a Stilo in Calabria nel 1568, entrd giovanissimo nell’ordine dei do-
menicani, subito dimostrandosi insofferente di Aristotile e di ogni autorita
tradizionale, smanioso di combattere quella che lui chiamava la «trina
bugia », cioé, sotto le loro varie forme, la tirannide, i sofismi, la ipocrisia.
Ma il rigore controriformistico di quegli anni getta un freno ai suoi slanci,
e non di rado le formulazioni sue che giungeranno ad anticipare alcuni
importanti motivi della filosofia moderna, vengono a soffrire di un’ambi-
guita tortuosa nella quale non & sempre facile stabilire quanta parte abbia
la verita e quanta la dissimulazione.

Comunque & presto un fervente sostenitore della filosofia naturale di
Bernardino Telesio, e ne propugna l'esperienza sensibile gia nella sua
Philosophia sensibus demonstrata, poi in vari altri scritti, che superano
tutti assieme il centinaio. Ma appunto quella aperta adesione a una filo-
sofia decisamente antiaristotelica, altrettanto presto lo portd sui banchi
dei processi di eresia, il primo, non grave, a Napoli nel 1592, altri subito
dopo, assai piu gravi, a Padova fra il 1593 e il 1594, indi a Roma nel 1595,
da cui si salvd grazie ad alcune opere assolutamente ortodosse che nel
frattempo aveva curato di scrivere, e alle quali aggiunse, appena sciolto
dalle imputazioni del tribunale romano, un Dialogo politico contro Lute-
rani et Calvinisti ed altri heretici, per i quali propone il rogo o per lo meno
I'infamia.

Ma il Campanella, natura estremamente estrosa, si era convinto di essere
nato per attuare una grande missione, e aveva pienamente accolto le
previsioni di un astrologo, amico degli anni giovanili, ’'ebreo Abraham,
il quale gli aveva rivelato che la sua nascita, faustissimo evento, era stata



158

favorita da sette pianeti ascendenti, due di piu di quelli che avevano pro-
piziato la nativita di Cristo. E in tutte le azioni del Nostro fremeva qualcosa
di messianico.

L’azione sua piu spettacolare — il termine € dei nostri giorni, ma si ad-
dice al caso — fu quella da lui ordita — anche questo altro termine si
addice al caso — quando tornato in Calabria, si approssimava I’anno 1600,
anno che & composto, dice lui, «del settinario e del novenario, numeri
fatali di ogni Monarchia, come scrisse Pitagora e Platone... € Dio in nu-
mero ogni cosa fece. Dunque €& indizio di gran mancamento e augumento
o variamento in tutte le cose, questo tempo ». E senz’altro egli si presenta
quale messia di una nuova futura repubblica ideale, una repubblica in cui
il cristianesimo si riaffermera e si rinnovera, affrancandosi dalle assurde
credenze nei sacramenti e in tutto quanto va oltre il vero e naturale culto
del Dio unico e supremo. Occorreva intanto liberare ia Calabria dagli
Spagnoli, che aliora I'occupavano, e intorno ad essa si sarebbero poi
redenti tutti gli altri stati. Il filosofo profeta, che aveva anche precisato il
suo pensiero in uno scritto Segnali della morte del mondo, trovd seguaci,
reclutd partigiani, fra i quali, non pochi monaci dissoluti, dei criminali ri-
fugiati nei conventi, dei fatui sognatori sedotti dalle profezie di un mondo
rinnovato. A capo di un manipolo di armati, Maurizio De Rinaldis, nominato
capitano, avrebbe occupato Catanzaro, mentre dal mare i Turchi, coi quali
venne stretto un effettivo accordo, avrebbero sbarcato truppe occupando
le terre del littorale. Tutto bene, senonché ci fu chi informo gli Spagnoli,
e i congiurati vennero fatti prigionieri, ivi compreso il Campanella che fu
arrestato il 6 settembre 1599. Le galere turche si erano regolarmenie pre-
sentate di fronte alla marina di Stilo, avevano sbarcato un cinquecento
uomini, i quali, dopo una scaramuccia con gli Spagnoli, resisi conto del
fallimento dell’impresa, si erano ritirati. Tommaso Campanella dall’ 8 no-
vembre 1599 e, come vedremo, per ben ventisette anni, rimase prigioniero,
chiuso nei sotteranei del carcere napoletano di Castel Nuovo.

Ma non per questo smise di filosofare e di scrivere, di affidare alle carte
i suoi pensieri e le sue elucubrazioni, e nel raccoglimento dell’'infame
prigione, nacquero, fra altro, ia Metafisica, la grandiosa Teologia, le Sal-
modie metafisicali. Al naturalismo telesiano, si sforzdo di conferire un
senso finalistico determinato da azione divina, non senza interventi che
diremmo occultistici. E Campanella va olire le affermazioni telesiane an-
che in quanto per lui la conoscenza non € un dato oggettivo passivo,
bensi pub essere una partecipazione attiva, cosciente, insomma pud rap-
presentare quell’autocoscienza che ha una sua precisa parte nella filo-
sofia moderna. In base a questa dote innata, costitutrice di certezze, fu-
gatrice d’ogni dubbio, e a un tempo testimone della nostra propria limi-
tatezza, si pud giungere alla intuizione del divino. Dove il sensismo del
Campanella si riallaccia al neoplatonismo. Comunque, secondo R. Amerio,
c'é perfetta coincidenza fra i caratteri della religione naturale e quelli della



159

religione positiva. Per quanto si riferisca poi alle idee politiche religiose
sociali, grande importanza ha I'astrologia e la sua applicazione pratica
in tutte le situazioni della vita.

Precipua attenzione all’astrologia & data anche dalla Citta del sole, nella
quale & sviluppato senza esitazione il suo riformismo politico religioso.
E’ forse uno dei testi suoi pil conosciuti. Composta durante i lunghi anni
di carcere, fu stesa in due redazioni in italiano e almeno in altre due in
latino, e fu pubblicata dapprima in latino a Francoforte. L'opera che ha
qualche punto di contatto con I'Utopia di Tommaso Moro, e si rifa in par-
ticolar modo agli ideali della Repubblica di Platone, & la presentazione
di una perfetta comunita ideale, che vive in un’isola, Taprobane, sotto la
illuminata guida del « Metafisico » che si chiama Hoh, e di tre capi Pon,
Sin, Mor, cui rispettivamente spetta la cura dell’esercito, degli studi, della
generazione e puericoltura. La proprieta privata, che suscitando amor
proprio ed egoismo danneggerebbe la comunita, & abolita. Non vi sono
servi e padroni, ma tutto vi & regolato per il meglio, anche i matrimoni che
vengono predisposti da apposita commissione. E tutto & attuato per il
miglioramento morale e fisico della comunita. Per il Campanella due sono
i principi delle cose, I'essere e il non essere. L'essere € da identificare
in Dio ma le cose terrene non sono estranee al non essere. Le tre supreme
manifestazioni dell’essere, forza saggezza e amore, sono impersonate,
nella Citta del sole, dai tre ministri del Gran Metafisico, che sovrainten-
dono alla attuazione ideale della vita solare.

Come vedremo meglio, in queste cogitazioni I'utopia € manifestamente
scoperta, e coloro che ne volessero difendere I'impossibile attuazione,
mostrerebbero di fraintendere il valore della Citta del sole, che vuole es-
sere un proposito di farci uscir idealmente dalle strettoie terrene, per
condurci appunto negli spazi sereni dell’idea. In questa fuga verso un idea-
le sta la sua nobilta. Essa € uno dei punti di arrivo di una delle aspirazioni
umanistiche e rinascimentali, aspirazione alla comunita esemplare, alla
convivenza perfetta, con annullamento degli egoismi e delle intemperanze,
insomma alla citta modello. Naturalmente fra la formulazione di un’idea e
la sua pratica attuazione insorgono difficolta varie, e le campanelliane
risoluzioni, non da tutti accettabili, risulteranno veramente utopiche (eti-
mologicamente « utopia », dal greco u, che € un bravo «non», a topos
che vuol dire « luogo », significa « luogo che non esiste »), ma per questo
non viene mai meno, oltre che la logica, la ragion poetica del testo.

Il cristianesimo, anzi il cattolicesimo non vi & escluso, anzi vi & accolto,
ma, diremmo, in edizione riveduta e corretta. La dottrina dei cittadini della
Citta del sole si adegua a quella cristiana, ma fondandosi sulla ragione.
Essi « adorano Dio in Trinitate, dicendo ch’¢ somma Possanza, da cui
procede somma Sapienza, e d’essi entrambi, sommo Amore. Ma non co-

noscono le persone distinte € nominate al modo nostro, perché non eb-
bero revelazione, ma sanno ch’in Dio ci € processione e relazione di



160

sé a sé; e cosi tutte cose compongono di possanza, sapienza e amore,
in quanto han l'essere; d’'impotenza, insipienza e disamore, in quanto
pendeno del non essere. E per quelle meritano, per queste peccano ».
Dalle quali considerazioni si pud derivare che «la vera legge € la cri-
stiana, e che, tolti gli abusi, sara signora del mondo ». Grossa ammissione,
ma con altrettanto grossa riserva: «tolti gli abusi». E gli abusi risultano
molti, cominciando da quella bubbola che per Iui & il peccato d’Adamo:
« Dicono ch’¢e felice il cristiano, che si contenta di credere che sia avve-
nuto per il peccato d’Adamo tanto scompiglio, e credeno che dai padri
a’ figli corre il male piu della pena che della colpa. Ma dai figli al padre
torna la colpa, perché trascuraro la generazione, la fecero fuor di tempo
e luoco, e in peccato, e senza scelta di genitori ». Sicuro, la razionale,
razionalissima cura di una efficiente generazione &€ uno dei punti fonda-
mentali della Citta del sole. « Nulla femina si sottopone al maschio se
non arriva a dicinov’anni, né il maschio si mette alla generazione inanti
alli vintiuno, e piu si € di complessione bianco (intende debole, linfatico).
(...) Sendo ben lavati, si donano al coito ogni tre sere; e non accoppiano
se non le femine grandi e belle alli grandi e virtuosi, e le grasse a’ macri,
e le macre alli grassi, per far temperie (per conseguire contemperamento).
(...) Né si pongono al coito, se non quando hanno digerito, e prima fanno
orazione, e hanno belle statue di uomini illustri, dove le donne mirano.
Poi escono alla finestra e pregono Dio del Cielo che li doni prole buona ».
E, ben s’intende, le ore della congiunzione amorosa sono determinate da
questa o quella situazione degli astri.

Va da sé che, con la vita regolata da ogni possibile previdenza, i citta-
dini della utopica citta, sono in assoluta prevalenza sani. « Tra loro non
ci € podagre, né chiragre, né catarri, né sciatiche, né doglie coliche, né
flati, perché questi nascono dalla distillazione e inflazione, ed essi (i cit-
tadini solari) per I'esercizio purgano ogni flato e umore. Onde & tenuto a
vergogna che uno si vegga sputare, dicendo che questo nasce da poco
esercizio, da poltroneria 0 da mangiar ingordo. Patiscono piu tosto d’in-
fiammazioni e spasmi secchi alli quali con la copia del buon cibo e bagni
sovvengono; e all'etica (all’etisia) con bagni dolci e latticini, e star in
campagne amene in bello esercizio. Morbo venereo non pud allignare,
perché si lavano spesso li corpi con vino e ogli aromatici; e il sudore
anche leva quell’infetto vapore, che putrefa il sangue e le midolle». E an-
che su questo argomento, il Campanella disquisisce sino ad essere esau-
riente, senza dimenticare che i suoi «solari», «di rado vengono a me-
dicine purganti ». Povero Campanella: chiuso nel carcere del Castel Nuovo
napoletano, e sottoposto piu volte alla tortura, invece di concepire la vita
come tutta guasta e nera, se ne crea una, immaginaria, sana e riscattata.
Considerato cio, riflettiamo. Che Tommaso Campanella, reo convinto di
ribellione agli Spagnuoli, capo della grossa insurrezione che avrebbe do-
vuto liberare la Calabria, che Tommaso Campanella, oltre che i tribunali



161

laici, dovesse interessare anche quelii ecciesiactici della Controriforma,
e di tutta evidenza. Anche dalla sola Citia del Sole, I'opera pilu innocente
del nostro fervido pensatore, risulta che lui, credente si, procedeva per
strade decisamente divergenti da quelle della Chiesa costituita. D’altron-
de nella produzione scientifica e pseudoscientifica sua, altrettanto ple-
torica quanto originale, pagine di pura religiosita non sono facilmente
reperibili. Cido nemmeno quando si sfogliassero le non poche sue opere
rigorosamente ortodosse, anzi iervidamente apologetiche, le quali perod
0 erano legate a propositi di discoipa, o sottointendevano il pensiero che,
non gia il pontefice, bensi lui, proprio lui, Campanella, era I'eletio del
Signore, il futuro assettatore cristiano delle complesse cose di questa
terra.

Per trovare accenti di una religiosita sincera, talvolta appassionata, in-
somma non soltanto dichiarata o programmatica, una religiositd che in
lui dunque c’era, € forse necessario uscire da tutta la imponente sua
produzione dottrinaria, sia cosmologica, morale, politica, e prendere in
considerazione testi apparentemente molto minori, certe disgiunte e pur
costanti invocazioni affidate, con la irrefrenabilita di una effusione o di
un grido, a qualcuno dei suoi molti versi, a un breve madrigale, a un
sonetto, alla poesia che il Croce disse «incondita ma vigorosa, come di
un fra’ Jacopone dei nuovi tempi». Voci dell’anima, vive durante la di-
sperata e tenace sua resistenza in Castel Nuovo, dove, oltretutto, co-
nobbe i vari generi di tortura, dalia veglia, ai tratti di corda, al polledro,
e non cedette.

Leggiamo ad esempio un sonetto, uno fra i molti, in cui, se il giudizio
contro i religiosi del tempo, da lui visti come i suoi carcerieri, & aspris-
simo, aperta € l'accorata attestazione di esser lui, Campanella, un mai
conosciuto — « mal cognito » — amico di Cristo, lui che sente impron-
tate del segno di Gesu la sua stessa vita e la sua passione.

| tuo’ segquaci, a chi ti crocifisse,

pitt che a te crocifisso, simiglianti,

son oggi, o buon Gesu, del tutto erranti

da’ costumi, che 'l tuo senno prescrisse.
Lussurie, ingiurie, tradimenti e risse
van procacciando i piu stimati santi;
tormenti inusitati, orrori e pianti
(tante piaghe non ha I’Apocalisse),

armi contra tuoi mal cogniti amici,

come son io, tu il sai, se vedi il cuore:

mia vita e passion son pur tuo segno.
Se torni in terra, armato vien’, Signore;
ch’altre croci apparecchianti i nemici,
non Turchi, non Giudei: que’ del tuo Regno.



162

Che un tal sonetto abbia non comune vigoria, nessuno mettera in dubbio.
Ma, quel che a noi preme sentire, esso vuole essere l'attestazione di
un vero anche se misconosciuto cristiano, di un cristiano da giudicare
considerando il cuore: «se vedi il cuore». E occorre riconoscere che,
per quanto riguarda il Cristianesimo non parrebbe di dover nulla ecce-
pire quando, fra varie altre, si legga la seguente parafrasi del «Padre
nostro »:

Padre, che stai nel ciel, santificato

perché sia il nhome tuo, venga oramai

il regno tuo; che in terra sia osservato

il tuo voler, si come in ciel fatto hai.

E ’I cibo all’alma ed al corpo pregiato

danne oggi; e ci perdona obblighi e guai,

come noi perdoniamo agli altri ancora.

Né ci tentar; ma d’ogni mal siam fuora.

Si ricordera che, all’inizio dell’'undicesimo canto del Purgatorio, anche
Dante fa pronunciare, dai superbi, la preghiera degli umili, ma nemmeno
lui riesce a rendere piu alta o piu intensa I'orazione che, nel suo testo
originario, € inadeguabile. Certo essa, nella formulazione campanelliana
— molto piu rapida, pit concisa, di quella di Dante — non & priva di
suggestione.

Altri molti di questi brevi componimenti del Campanella ci rivelano quelli
che, nella miseria dell'indomo carcerato, dovettero essere gli unici grandi
conforti. Cosi questo sonetto dedicato all’Ostia consacrata, o insomma
alla Santa Comunione, a cui anche il recluso a vita poteva accostarsi:

Titulo di vittoria, pan di vita,
d’uom vero e vero Dio sostanza e segno
della gloria immortal, donato in pegno
ad ogni alma di te guaggit nutrita,
non potea ritrovar la via infinita
delli secoli eterni umano ingegno
senza l'aiuto tuo, senza il sostegno:
tanto la perdizion I'avea impedita.

Chi a te s’accosta, sente alzarsi a volo

(secreto dei miracoli divini!)

gustando te, fin al celeste suolo.
Degno si, Signor mio, ch’a te s’inchini
il ciel, la terra e 'l Tartaro; ché solo,
vincitor, passi tutti i lor confini.

Specialmente gli ultimi versi, le due terzine, col loro ansioso accenno
allo « alzarsi a volo » « fin al celeste suolo », danno verace testimonianza
di un goduto abbandono, di un’estasi mistica sentita.

Ma né le estasi, né le preghiere risolvevano la angosciosa situazione del



163

prigioniero. Ed egli continuera a poetare, a comporre quelle che, con
virile e potente oggettivita, a ciglio asciutto, definisce « queste sotterra
ed in silenzio nate / rime mie sventurate, / pria che nascan, sepolte »,
continuera a scriver versi, che troveranno anche negli infami sotterranei
di Castel Nuovo, dove sta marcendo, qualche lettore, qualche estimatore,
un frate Pietro Ponzio, compagno di pena, il riformato Cristoforo Pflug
che poi, liberato, grazie ai semi gettatigli nell’anima dal Campanella, si
convertira al cattolicesimo. E anche nelle ore, certo non poche, in cui
la pit cupa disperazione sembrava vincerlo, anche quando egli si chie-
deva se davvero i suoi peccati non fossero stati eccessivi, se pure le sue
preghiere non fossero blasfeme, anche allora sapeva avvertire un afflato
di grazia divina, e credere e confidare:

Signor, troppo peccai, troppo, il conosco;

Signor, pit non m’ammiro

del mio atroce martiro.

Né le mie abbominevoli preghiere

di medicina, ma di mortal tosco

fur degne. Ahi, stolto e losco !

Dissi: — Giudica, Dio — non — Miserere. —

Ma l'alta tua benigna sofferenza,

per cui pit volte non mi fulminasti,

mi da qualche credenza

che perdonanza alfin mi riserbasti.

La testimonianza esplicita del suo affidarsi a Dio e del sentirsene corri-
sposto & formulata in questi versi:
Chi dagli effetti Dio conoscer brama
per seco unijrsi a lodarlo, sia certo,
come in me sono esperto,
delle sue colpe segreto perdono
conseguisce e scienza dell’incerto.
Dio osserva la pariglia: ama chi I'ama,
e risponde a chi il chiama.
Odia, disprezza il mal, sendo uno e buono;
chi a lui si dona, lo guadagna in dono.

Se si riflette che con questi versi il Campanella, 'uomo sempre pieno
d’impeti di ribellione, il recluso a vita uso ai piu espliciti giudizi verso i
suoi carcerieri, luminosamente assevera di avvertire la bonta di Dio, non
mi pare si possa metter in dubbio la forza della sua intima fede.

Quella forza era in lui tanta, che talora forse assecondd gli atteggiamenti
messianici o comunque superbi che minano non poca parte della esu-
berante vulcanica produzione. Ma €& a quella forza che comunque dob-
biamo, non soltanto la sua sovrumana resistenza, anche certi sonetti
possenti, mirabilmente saldi e impavidi. Si ascolti:



164

Sciolto e legato, accompagnato e solo,

gridando cheto, il fiero stuol confondo:
folle allocchio mortal del basso mondo,
saggio al Senno divin dell’alto polo.

Con vanni in terra oppressi al ciel men volo,
in mesta carne d’animo giocondo;

e, se talor m’abbassa il grave pondo,

I'ale pur m’alzan sopra il duro suolo.

La dubbia guerra fa le virta conte.

Breve é verso I'eterno ogn’altro tempo,
e nulla & piu leggier ch’'un grave peso.

Porto dell’amor mio I'imago in fronte,
sicuro d’arrivar lieto per tempo
ove io senza parlar sia sempre inteso.

Questo sonetto, tutto contrapposizioni e contrasti, ma limpido e consi-
stente, che si solleva con irrefrenabile colpo d’ala sull’abiezione nella
quale il poeta & stato gettato, alto sulle avversita contro le quali si di-
batte, questo sonetto che « confonde » il «fiero stuolo » dei giudici ter-
reni ed esalta « I'amor mio », cioé Dio, del quale il Poeta sente 'immagine
impressa nella carne, «in fronte », questo sonetto che dichiara come il
Campanella, ad onta delle condanne, si sentisse sicuro della salvezza
celeste, « sicuro d’arrivar lieto per tempo / ove io senza parlar sia sempre
inteso », questi quattordici versi, forse superbi, forse arditi, ma pieni
d’'indomita fede, sono, come mi par fuor di dubbio, una delle piu ga-
gliarde cose che la poesia di quei tempi abbia dato.

Rendiamo grazie alla suora, la soave Eleoncra Barisana, che nella igno-
bile prigione di Castel Nuovo, fornendo libri e carte, diede modo al titano
incatenato di placarsi nello studio, di sfogarsi nello scrivere.

Egli non si considerd mai eretico, e nelle sue lettere, pur riconoscendosi
peccatore, lancia il disperato grido: «assicuro coram Deo che io non
sono eretico né ribello, e che mai per ostinata volonta ho errato ». E il
6 aprile 1629, dunque dopo 27 anni, Urbano VIll gli concesse la grazia.
Allora, dalla tenebra di Castel Nuovo ritorno alla luce, a quella luce che
lui, nelle sue suppliche, aveva sempre invocata come specchio di Dio:
« Mi faccia venire alla luce che il Padre celeste spande sopra i buoni ed
i mali, ed io solo che tanto investigai il cielo, ne sono privo, tanto ch’in-
vidio alle mosche ed ai serpi questa mirabile grazia, e veramente di di-
vinita apparenza mirabilissima ». Ma riacquistata quella luce, sempre
ancora, e forse fondatamente, temette di perderla, e nel 1633, abbando-
nata I'ltalia, ripard a Parigi, dove, per gli ultimi suoi sei anni di vita, si
senti al sicuro, protetto dal re e dal cardinale Richelieu.

Indubbiamente compromesso di fronte alla Chiesa del suo tempo, il Cam-
panella fu altrettantc indubbiamente intento a cercare e a guardare verso
Dio.



165

XIl

Galileo Galilei

A proposito della fondamentale disputa sui sistemi tolemaico e coper-
nicano, la disputa per cui le sue teorie furono dichiarate eretiche, Galileo
scrisse fra l'altro quanto segue: « Fannosi liti e dispute sopra l'interpre-
tazione d’alcune parole del testamento d’'un tale, perché il testatore &
morto; che se fosse vivo sarebbe pazzia ricorrere ad altri che a lui me-
desimo per la determinazione del senso di quanto egli aveva scritto. Ed
in simil guisa & semplicita I'andar cercando i sensi delle cose della na-
tura nelle carte di questo o di quello, piu che nell’opera della natura, la
quale vive sempre, ed operante ci sta presente avanti agli occhi, veridica
ed immutabile in tutte le cose sue ».

Sono parole, oltre che evidentemente fondate, anche argute, le quali, se
allora non bastavano a dirimere la grande disputa, avrebbero dovuto
servire a metterla su una strada pit sensata. Ma invano: chiarezza e ar-
guzia non facevano che accrescere l'avversione. Soltanto negli anni no-
stri anche la Chiesa penso alla riabilitazione — chiamiamola cosi — del
grande Galilei.

E verso Galileo, se da parte di non pochi scienziati i riconoscimenti e
I'ammirazione non furono lesinati, da parte degli aristotelici, quindi anche
della piu intransigente Chiesa, I'avversione fu non poca. Né si pud dire
che egli facesse molto per evitarla. Una certa ostilita aveva cominciato
a destarla fin da quando, nell’ambiente accademico pisano, dove appena
venticinquenne fu lettore di matematica, scrisse e diffuse un suo capi-
tolo, del resto non eccelso, intitolato /n biasimo della toga, nel quale si
sfogava contro la toga accademica, quella dei suoi e forse di tutti i
tempi, in quanto, appunto come certi precetti aristotelici, « ti s’attraversa,
t'impaccia e t’intrica », insomma t'impedisce di procedere liberamente.
Ma sempre in merito al grosso problema del copernicanesimo, ascoltia-
molo ancora. In una pagina del Dialogo sui due massimi sistemi egli
narro di come se ne interessasse: « Essendo assai giovinetto, che appena
avevo finito il corso della filosofia,... occorse che certo tramontano, e
credo che il suo nome fosse Cristiano Vurstizio (Wursteisen), seguace del-
I'opinione del Copernico, capitd in queste bande, ed in un’Accademia
fece due o ver tre lezioni in questa materia:... io perd non V’intervenni,
avendo una fissa impressione che tale opinione non potesse essere altro



166

che una solenne pazzia. Interrogati poi, alcuni che vi erano stati, sentii
tutti burlarsene, eccettuatone uno, che mi disse che ’| negozio non era
ridicolo del tutto; e perché questo era reputato da me per uomo intelli-
gente assai e molto circospetto, pentitomi di non vi essere andato, co-
minciai da quel tempo in qua, secondo che m’incontravo in alcuno che
tenesse l'opinione copernicana, a domandare se egli era stato sempre
dell’istesso parere: né per molti ch’io n'abbia interrogati, ho trovato pur
un solo, che non m’abbia detto d’esser stato lungo tempo dell’opinione
contraria, ma d’essere passato in questa mosso dalla forza delle ragioni
che la persuadono: esaminatigli poi ad uno ad uno, per veder gquanto
bene e’ possedesser le ragioni dell’altra parte, gli ho trovati tutti averle
prontissime, tal che non ho potuto veramente dire che per ignoranza o
per vanita o per far, come si dice, il bello spirito, si siano gettati in que-
sta opinione. All'incontro, di quanti io abbia interrogati dei Peripatetici
e Tolemaici (cioé della parte avversa) — che per curiositd ne ho inter-
rogati molti — quale studio abbiano fatto del libro di Copernico, ho tro-
vato pochissimi che appena I’abbiano veduto, ma di quelli che io credo
che I'abbiano inteso, nessuno... Laonde, considerando io come nessun
a che segua l'opinion di Copernico, che non sia stato prima della con-
traria e che non sia benissimo informato delle ragioni di Aristotele e di
Tolomeo, e che all'incontro nissuno & dei seguaci di Tolomeo e di Ari-
stotele, che sia stato per I'addietro dell’opinione di Copernico e questa
abbia lasciata per venire in quella di Aristotile, considerando, dico, que-
ste cose, cominciai a credere che uno che lascia un’opinione imbevuta
col latte e seguita da infiniti, per venire in un’altra da pochissimi seguita,
e negata da tutte le scuole e che veramente sembra un paradosso gran-
dissimo, bisognasse per necessita che fusse mosso, per non dir forzato,
da ragioni piu efficaci ».

L'importanza di Galileo nel campo della scienza & come si sa, somma,
per le diverse rilevantissime scoperte, per le conquiste da lui conseguite
soprattutto in astronomia, in meccanica, e nella vera e propria dinamica,
ma & forse ancora piu considerevole per le innovazioni che egli ha in-
trodotte e affermate nel metodo della ricerca, che respingeva in ogni
caso il principio di autorita, per sostituirlo con quello dell’esperienza,
fondando cosi la moderna scienza della natura, disciplina autonoma, che
assurge alle sue verita nell’indagine diretta delle cose e degii eventi, non
influenzabile da dottrine valevoli in altri campi. E quando nel 1604 osservo
una nuova stella della costellazione del Sagittario, non si peritd di tenere
alcune lezioni, allora nello studio padovano, informate a concetti tutt’altro
che collimanti con i canoni aristotelici della incorruttibilita e immutabilita
dei cieli, canoni allora indiscussi e indiscutibili. E, sempre in contrasto
con quei principi e con i loro assoluti sostenitori, nel 1612 spiegava le
macchie solari come effettive alterazioni della fotosfera. E quando, nel
1613, padre Benedetto Castelli, suo fedele discepolo, ebbe a discutere



167

sul moto della terra in relazione a quanto afferma la Sacra Scrittura,
Galileo gl’indirizzd una lettera, con la quale intendeva suggerire la linea
di demarcazione che si poteva e si doveva fissare fra la scienza e la
fede, opponendosi al « fermarsi sempre nel puro significato delle parole
dei libri sacri», i quali non hanno inteso insegnare la scienza, ma la
fede, stabilendo che & « ofizio dei saggi espositori affaticarsi per trovare
i veri sensi de’ luoghi sacri », e giungendo anche, attraverso a precise
considerazioni astronomiche, a suggerire che la invocazione di Giosué
che il sole si fermi, se mai, sarebbe stata spiegabile, non con il sistema
tolemaico, ma con quello copernicano. Nella lettera viene a dire: «lo
crederei che l'autoritd delle Sacre Lettere avesse avuto solamente la
mira a persuadere agli uomini quegli articoli (intende gli articoli di fede)
e proposizioni, che, sendo necessarie per la salute loro e superando ogni
umano discorso, non potevano per altra scienza né per altro mezzo far-
cisi credibili, che per la bocca dell'istesso Spirito Santo. Ma che quel
medesimo Dio che ci ha dotati di sensi, di discorso (cioé di ragione) e
d’intelletto, abbia voluto posponendo l'uso di questi, darci con altro
mezzo le notizie che per quelli possiamo conseguire, non penso che sia
necessario il crederlo, e massime in quelle scienze delle quali una mi-
nima particella e in conclusioni divise (cioé in sentenze sporadiche, non
in nessi scientifici), se ne legge nella Scrittura; qual appunto & l'astro-
nomia di cui ve n’é cosi piccola parte, che non vi si trovano né pur no-
minati i pianeti. Perd se i primi scrittori sacri avesser auto pensiero di
persuader al popolo le disposizioni e movimenti de’ corpi celesti, non
ne avrebbon trattato cosi poco, che € come niente in comparazione del-
I'infinite conclusioni altissime e ammirande che in tale scienza si con-
tengono ». E, a proposito della invocazione di Giosué che avrebbe fer-
mato il sole, Galileo non esita a dichiarare: « Non & credibile che Iddio
fermasse il Sole solamente, lasciando scorrer I'altre sfere; perché senza
necessita nessuna avrebbe alterato e permutato tutto I'ordine, gli aspetti
e le disposizioni delle altre stelle rispetto al Sole, € grandemente pertur-
bato tutto il corso della natura: ma & credibile che Egli fermasse tutto
il sistema delle celesti sfere, le quali, dopo quel tempo della quiete in-
terposta, ritornassero concordemente alle lor opre senza confusione o
alterazione alcuna. Ma perché gia siamo convenuti, non doversi alterar
il senso delle parole del testo (intende delle parole della Sacra Scrittura),
€ necessario ricorrere ad altra costituzione delle parti del mondo (intende
che e necessario ricorrere alla costituzione, non tolemaica, ma coperni-
cana), e vedere se conforme a quella il sentimento nudo delle parole
cammina rettamente e senza intoppo, si come veramente si scorge av-
venire. Avendo io dunque scoperto e necessariamente dimostrato, il
globo del Sole rivolgersi in se stesso, facendo un’intera conversione in
un mese lunare in circa, per quel verso appunto che si fanno tutte le
altre conversioni celesti; ed essendo, di pilt molto probabile e ragione-



168

vole che il Sole, come strumento e ministro massimo della natura, quasi
cuor del mondo, dia non solamente, come egli chiaramente da, luce,
ma il moto ancora a tutti i pianeti che intorno se gli raggirano; se con-
forme alla posizion del Copernico (intende, conforme alla tesi di Co-
pernico), noi attribuirem alla Terra principalmente la conversion diurna:
chi non vede che per fermar tutto il sistema, onde senza punto alterare
il restante delle scambievoli relazioni dei pianeti, solo si prolungasse
lo spazio e il tempo della diurna illuminazione, bastd che fusse fermatc
il Scle, come appunto suonan le parole del sacro testo ? Ecco, dunque,
il modo secondo il quale, senza introdur confusione alcuna fra le parti
del mondo e senz'alterazion delle parole della Scrittura, si pudg, col
fermar il Sole, allungar il giorno in Terra ».

Stupefacente a dirsi, ma la lettura fece scandalo, e denunziata nel 1615
al S. Uffizio, diede occasione al primo processo contro il Galilei. Invero,
nel clima di allarme che allora, in piena Controriforma, regnava nei ri-
guardi del libero esame, la stupefazione non ha luogo d’essere. In quel
clima, la lettura era una flagrante intromissione laica in materia allora
rigorosamente riservata ai teologi. E, subito incriminata, venne persino
diffusa, con palese intento diffamatorio, in copie nemmeno sempre fedeli.
Gia I'anno prima, dal pulpito del Monastero di San Marco in Firenze,
si era predicato contro Galileo: ora, dal pulpito di Santa Maria Novella,
si proclamo « che i matematici, come autori di tutte le eresie, dovreb-
bero essere cacciati da tutti gli Stati ». Galileo, visto I'andazzo delle
cose, mando a Roma, perché fosse giudicata, una copia fedele della let-
tera, e scrisse poi a Monsignor Pietro Dini, eminente prelato a lui devoto,
che « non dovrebbero i ministri e professori di teolcgia arrogarsi autorita
di sentenziare nelle professioni non esercitate né studiate da loro; per-
ché questo sarebbe come se un principe assoluto, conoscendo di poter
liberamente comandare e farsi ubbidire, volesse, non essendo egli né
medico né architetto, che si medicasse e fabbricasse a modo suo, con
grave pericolo della vita de’ miseri infermi, & manifesta rovina degli
edifici ».

Ma, tali erano i tempi, le oscure e melio manifeste manovre, mosse ai
suoi danni, non potevano piu essere impedite. Nel novembre 1615 I'lnqui-
sitore di Firenze iniziava un’inchiesta e circa nello stesso tempo la Con-
gregazione del Santo Uffizio sottoponeva a particolare esame le Lettere
sulle macchie solari. Galilec chiese ed ottenne di andare a Roma a
spiegarsi. Venne anche preso in formale considerazione, ma il risultato
fu che il 25 marzo 1616 ¢li venne solennemente intimato di cessare dal
sostenere la dottrina copernicana. Non importa che, prima di lasciare
Roma, Galileo ottenesse dal Cardinale Beliarmino una dichiarazione dalla
quale si poteva desumere che egli non aveva rinnegato le sue idee: la
Chiesa si era perd pronunciata, aveva preso posizione nel campo nel
quale, non la teologia, ma la scienza, essa sola, poteva pronunciarsi; e



169

fu un errore che la Chiesa seppe poi anche riconoscere, ma soltanto
dopo.

Intanto il Nostro avvertiva il pericolo, e perd il pensiero e gli studi suoi,
anche se allarmati, non potevano cambiare direzione. E se ne ebbe ampia
conferma nel Dialogo di Galileo Galilei dove nei congressi di quattro
giornate si discorre sopra i due massimi sistemi del mondo tolemaico e
copernicano; proponendo indeterminatamente le ragioni filosofiche tanto
per l'una quanto per l'altra parte, quale era il titolo originale di quelio
che poi venne detto /I dialogo de’ massimi sistemi. In esso, pur con
qualche cautela, la validita della teoria copernicana & pienamente riaf-
fermata. Uno dei dialoganti, riferendosi alla capacita di intendere che
pud avere I'uomo, dice: «l'intendere si pud pigliare in due modi, cioé
intensive o vero extensive (termini scolastici latini per intensivamente
ed estensivamente); e che extensive, cioé quanto alla moltitudine degli
intelligibili, che sono infiniti, I'intender umano & come nullo, quando
bene egli intendesse mille proposizioni perché mille rispetto all’infinita &
come uno zero: ma pigliando I'intendere intensive, in quanto cotal termine
importa intensivamente, cioé perfettamente, alcuna proposizione, dico
che Tlintelletto umano ne intende alcune cosi perfettamente, e ne ha
cosi assoluta certezza, quanto se n’abbia I'istessa natura; e tali sono le
scienze matematiche pure, cioé la geometria e l'aritmetica, delle quali
intelletto divino ne sa bene infinite proposizioni di piu, perché le sa
tutte, ma di quelle poche intese dalFintelletto umano credo che la co-
gnizione agguagli la divina nella certezza obiettiva, poiché arriva a com-
prendere la necessitd, sopra la quale non par che possa essere sicurezza
maggiore ». Dove certo sapere umano, anche se limitato, nella cerchia
delle matematiche e delle cognizioni che possono dare una certezza
obiettiva, viene detto pari a quello divino.

Il 19 ottobre 1632 si ingiunse a Galileo di presentarsi a Roma ad affron-
tare un processo di fronte al Santo Uffizio. Galileo, settantenne e in cat-
tive condizioni di salute, si illuse di poterlo evitare: il nuovo Papa, Ur-
bano VIII, gli si era dimostrato amico, ma ora, forse anche in seguito
a sobillazioni e calunnie, gli si. era tramutato in nemico.' Dopo vari
tentativi di rinvio, nel gennaio del 1633, il grande vecchio dovette af-
frontare il viaggio, reso piu disagevole dalle quarantene che linfierire
di una estesa epidemia di peste imponeva, e insomma dovette presen-
tarsi ai non spassionati giudici.

L’istruttoria fu condotta in forma riservatissima, e il 12 aprile fu aperto
il processo, i cui atti furono poi resi noti. La sentenza venne pronunciata
il 22 giugno nella grande sala del Convento della Minerva. Firmata da
sette cardinali, cosi, fra I'altro, si esprimeva: « Diciamo, pronunziamo,
sentenziamo e dichiariamo che tu, Galileo suddetto, per le cose dette in
processo e da te confessate come sopra, ti sei reso a questo S.° Off.0
vehementemente sospetto di eresia, cioé d’aver tenuta e creduta dot-



170

trina falsa e contraria alle Sacre e divine Scritture, che il sole sia centro
della terra e che non si muova da oriente a occidente, e che la terra si
muova e non sia centro del mondo e che si possa tener e difendere per pro-
babile un’opinione dopo essere stata dichiarata e definita per contraria alla
Sacra Scrittura; e conseguentemente sei incorso in tutte le censure e pene
dei sacri canoni e altre costituzioni generali... imposte e promulgate. Dalle
quali siamo contenti sii assoluto, pur che prima, con cuor sincero e fede non
finta, avanti di noi abiuri, maledica e detesti |i suddetti errori ed eresie,
e qualunque altro errore ed eresia contraria alla Cattolica ed Apostolica
Chiesa, nel modo e forma che da noi ti sara dato. Ti condanniamo al
carcere formale di questo S.° Off. ad arbitrio nostro; e per penitenze
salutari t'imponiamo che per tre anni a venire tu dica una volta la set-
timana i sette Salmi penitenziali; riservando a noi la facolta di moderare,
e mutare, e levare in tutto o in parte, le suddette pene e penitenze ».

in realta Galileo non fu costretto al carcere, ma a quello che oggi si de-
finirebbe domicilio coatto. Perd la coazione, di cui la stessa sentenza
del S. Uffizio & documento, segno ugualmente una delle date infauste
dell’epoca: con quella condanna si era fatta violenza alla coscienza, e a
quale coscienza. Il grande vecchio, malato, fisicamente schiantato, do-
vette piegarsi. Rilascido la seguente dichiarazione: «lo Galileo... inginoc-
chiato avanti di Voi Em.mi/e Rev.mi cardinali... con cuor sincero e fede
non finta abiuro, maledico e detesto i suddetti errori ed heresie, e ge-
neralmente ogni e qualunque altro errore, heresia e setta contraria alla
S.ta Chiesa; e giuro che per I'avvenire non dird mai pilt né asseriro, in
voce o in scritto, cose tali per le quali si possa avere di me simile
sospetto... ».

I rimanenti nove anni della sua ormai amara esistenza li trascorse ancora
sempre dedicandosi ai suoi studi e ad ancora qualche nuova pubblica-
zione, una, i Discorsi intorno a due nuove scienze, stampata a Leida nel
1638. L’anno dopo la sentenza del S. Uffizio gli era morta una figliola,
amatissima, suora in un convento vicino alla villa di Arcetri, dove gli
era stato concesso di ritirarsi, pur sempre sorvegliatissimo. Lo spirito
resiste, il corpo sempre piu declina. Il 2 gennaio 1638, al ginevrino Elia
Donati, col quale ha scambiato parecchie lettere, scrive: «In risposta
all’'ultima gratissima di V. S. molt’illustre delli 20 novembre, intorno al
primo punto ch’ella mi domanda, attenente allo stato della mia sanita,
le dico che, quanto al corpo, ero ritornato in assai mediocre costituzione
di forze (che qui significa discreto stato di forze); ma ahimé, Signor mio,
il Galileo, vostro caro amico e servitore, & fatto irreparabilmente, da un
mese in qua, del tutto cieco. Or pensi V. S. in quale afflizione io mi
ritrovo, mentre che vo considerando che quel cielo, quel mondo e quello
universo, che io con mie maravigliose osservazioni e chiare dimostrazioni
avevo ampliato per cento e mille volte piu del comunemente veduto da’
sapienti di tutti i secoli passati, ora per me s’¢ si diminuito e ristretto,



171

ch’e’ non & maggiore di quel che occupa la persona mia ».

E la condanna per la pretesa eresia non era ancora annullata, né lo
sarebbe stata, lui vivente. E’ nota la leggenda, secondo la quale il Ga-
lilei, firmata I'abiura cui venne costretto, si sarebbe rivolto ai giudici, e
diremmo ai posteri, esclamando « Eppur si muove ». Forse questa non
e che, appunto, leggenda, ma inconfutabili sono le parole che un giorno
egli vergd di suo pugno su un esemplare, che ancora si possiede, del
famoso Dialogo dei massimi sistemi. Con esse egli chiedeva: « E chi
dubita che la nuova introduzione, del voler che gl’intelletti creati liberi
da Dio, si facciano schiavi dell’altrui volonta, non sia per partorire scan-
dali gravissimi ? E che volere che altri neghi i propri sensi e gli posponga
all’arbitrio di altri ? E che I'ammettere che persone ignorantissime d'una
scienza o arte abbiano ad essere giudici sopra gl’intelligenti, e per l'au-
toritd concedutagli sian potenti a volergli a modo loro ? ». Sono domande
che egli ha rivolte all’ora che stava volgendo, ma anche ai tempi a venire,
domande certo ancor piu vibranti dell’esclamazione che al grande vec-
chio attribuiva la coscienza dei posteri.

(Continua)



	Santi ed eretici, credenti e miscredenti della letteratura Italiana

