
Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani

Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 51 (1982)

Heft: 2

Artikel: Santi ed eretici, credenti e miscredenti della letteratura Italiana

Autor: Roedel, Reto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-39929

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-39929
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RETO ROEDEL

Santi ed eretici, credenti
e miscredenti della letteratura Italiana

XII

Tommaso Campanella

Nato a Stilo in Calabria nel 1568, entrö giovanissimo nell'ordine dei do-
menicani, subito dimostrandosi insofferente di Aristotile e di ogni autoritä
tradizionale, smanioso di combattere quella che lui chiamava la «trina
bugia », cioe, sotto le loro varie forme, la tirannide, i sofismi, la ipocrisia.
Ma il rigore controriformistico di quegli anni getta un freno ai suoi slanci,
e non di rado le formulazioni sue che giungeranno ad anticipare alcuni
importanti motivi della filosofia moderna, vengono a soffrire di un'ambi-
guitä tortuosa nella quale non e sempre facile stabilire quanta parte abbia
la veritä e quanta la dissimulazione.
Comunque e presto un fervente sostenitore della filosofia naturale di
Bernardino Telesio, e ne propugna l'esperienza sensibile giä nella sua
Philosophia sensibus demonstrata, poi in vari altri scritti, che superano
tutti assieme il centinaio. Ma appunto quella aperta adesione a una
filosofia decisamente antiaristotelica, altrettanto presto lo portö sui banchi
dei processi di eresia, il primo, non grave, a Napoli nel 1592, altri subito
dopo, assai piü gravi, a Padova fra il 1593 e il 1594, indi a Roma nel 1595,
da cui si salvö grazie ad alcune opere assolutamente ortodosse che nel

frattempo aveva curato di scrivere, e alle quali aggiunse, appena sciolto
dalle imputazioni del tribunale romano, un Dialogo politico contro Lute-
rani et Calvinisti ed altri heretici, per i quali propone il rogo o per lo meno
I'infamia.
Ma il Campanella, natura estremamente estrosa, si era convinto di essere
nato per attuare una grande missione, e aveva pienamente accolto le

previsioni di un astrologo, amico degli anni giovanili, I'ebreo Abraham,
il quale gli aveva rivelato che la sua nascita, faustissimo evento, era stata



158

favorita da sette pianeti ascendenti, due di piü di quelli che avevano pro-
piziato la nativitä di Cristo. E in tutte le azioni del Nostro fremeva qualcosa
di messianico.
L'azione sua piü spettacolare •— il termine e dei nostri giorni, ma si ad-
dice al caso — fu quella da lui ordita — anche questo altro termine si
addice al caso — quando tomato in Calabria, si approssimava I'anno 1600,
anno che e composto, dice lui, «del settinario e del novenario, numeri
fatali di ogni Monarchia, come scrisse Pitagora e Piatone... e Dio in nu-
mero ogni cosa fece. Dunque e indizio di gran mancamento e augumento
0 variamento in tutte le cose, questo tempo ». E senz'altro egli si presents
quale messia di una nuova futura repubblica ideale, una repubblica in cui
il cristianesimo si riaffermerä e si rinnoverä, affrancandosi dalle assurde
credenze nei sacramenti e in tutto quanto va oltre il vero e naturale culto
del Dio unico e supremo. Occorreva intanto liberare la Calabria dagli
Spagnoli, che allora I'occupavano, e intorno ad essa si sarebbero poi
redenti tutti gli altri stati. II filosofo profeta, che aveva anche precisato il
suo pensiero in uno scritto Segnali della morte del mondo, trovö seguaci,
reclutö partigiani, fra i quali, non pochi monaci dissoluti, dei criminali ri-
fugiati nei conventi, dei fatui sognatori sedotti dalle profezie di un mondo
rinnovato. A capo di un manipolo di armati, Maurizio De Rinaldis, nominato
capitano, avrebbe occupato Catanzaro, mentre dal mare i Turchi, coi quaii
venne stretto un effettivo accordo, avrebbero sbarcato truppe occupando
le terre del littorale. Tutto bene, senonche ci fu chi informb gli Spagnoli,
e i congiurati vennero fatti prigionieri, ivi compreso il Campanella che fu
arrestato il 6 settembre 1599. Le galere turche si erano regolarmente pre-
sentate di fronte alia marina di Stilo, avevano sbarcato un Cinquecento
uomini, i quali, dopo una scaramuccia con gli Spagnoli, resisi conto del
fallimento dell'impresa, si erano ritirati. Tommaso Campanella dall' 8 no-
vembre 1599 e, come vedremo, per ben ventisette anni, rimase prigioniero,
chiuso nei sotteranei del carcere napoletano di Castel Nuovo.
Ma non per q.uesto smise di filosofare e di scrivere, di affidare alle carte
1 suoi pensieri e le sue elucubrazioni, e nei raccoglimento dell'infame
prigione, nacquero, fra altro, la Metafisica, la grandiosa Teologia, le Sal-
modie metafisicali. Al naturalismo telesiano, si sforzb di conferire un
senso finalistico determinate da azione divina, non senza interventi che
diremmo occultistici. E Campanella va oltre le affermazioni telesiane
anche in quanto per lui la conoscenza non e un dato oggettivo passivo,
bensi pub essere una partecipazione attiva, cosciente, insomma pub rap-
presentare quell'autocoscienza che ha una sua precisa parte nella filo-
sofia moderna. In base a questa dote innata, costitutrice di certezze, fu-
gatrice d'ogni dubbio, e a un tempo testimone della nostra propria limi-
tatezza, si pub giungere alia intuizione del divino. Dove il sensismo del
Campanella si riallaccia al neoplatonismo. Comunque, secondo R. Amerio,
c'e perfetta coincidenza fra i caratteri della religione naturale e quelli della



159

religione positiva. Per quanto si riferisca poi alle idee politiche religiose
sociali, grande importanza ha I'astrologia e la sua applicazione pratica
in tutte le situazioni della vita.
Precipua attenzione all'astrologia e data anche dalla Cittä del sole, nella
quale e sviluppato senza esitazione il suo riformismo politico religioso.
E' forse uno dei testi suoi piü conosciuti. Composta durante i lunghi anni
di carcere, fu stesa in due redazioni in italiano e almeno in altre due in
latino, e fu pubblicata dapprima in latino a Francoforte. L'opera che ha
qualche punto di contatto con I'Utopia di Tommaso Moro, e si rifä in par-
ticoiar modo agli ideali della Repubblica di Piatone, e la presentazione
di una perfetta comunitä ideale, che vive in un'isola, Taprobane, sotto la
illuminata guida del « Metafisico » che si chiama Höh, e di tre capi Pon,
Sin, Mor, cui rispettivamente spetta la cura deU'esercito, degli studi, della
generazione e puericoltura. La propriety privata, che suscitando amor
proprio ed egoismo danneggerebbe la comunitä, e abolita. Non vi sono
servi e padroni, ma tutto vi e regolato per il meglio, anche i matrimoni che
vengono predisposti da apposita commissione. E tutto e attuato per il

miglioramento morale e fisico della comunitä. Per il Campanella due sono
i principi delle cose, I'essere e il non essere. L'essere e da identificare
in Dio ma le cose terrene non sono estranee al non essere. Le tre supreme
manifestazioni dell'essere, forza saggezza e amore, sono impersonate,
nella Cittä del sole, dai tre ministri del Gran Metafisico, che sovrainten-
dono alia attuazione ideale della vita solare.
Come vedremo meglio, in queste cogitazioni Vutopia e manifestamente
scoperta, e coloro che ne volessero difendere I'impossibile attuazione,
mostrerebbero di fraintendere il valore della Cittä del sole, che vuole
essere un proposito di farci uscir idealmente dalle strettoie terrene, per
condurci appunto negli spazi sereni dell'idea. In q,uesta fuga verso un ideale

sta la sua nobiltä. Essa e uno dei punti di arrivo di una delle aspirazioni
umanistiche e rinascimentali, aspirazione alia comunitä esemplare, alia
convivenza perfetta, con annullamento degli egoismi e delle intemperanze,
insomma alia cittä modello. Naturalmente fra la formulazione di un'idea e
la sua pratica attuazione insorgono difficoltä varie, e le campanelliane
risoluzioni, non da tutti accettabili, risulteranno veramente utopiche (eti-
mologicamente «utopia», dal greco u, che e un bravo «non», a topos
che vuol dire « luogo », significa « luogo che non esiste »), ma per questo
non viene mai meno, oltre che la Iogica, la ragion poetica del testo.
II cristianesimo, anzi il cattolicesimo non vi e escluso, anzi vi e accolto,
ma, diremmo, in edizione riveduta e corretta. La dottrina dei cittadini della
Cittä del sole si adegua a quella cristiana, ma fondandosi sulla ragione.
Essi « adorano Dio in Trinitate, dicendo ch'e somma Possanza, da cui
procede somma Sapienza, e d'essi entrambi, sommo Amore. Ma non co-
noscono le persone distinte e nominate al modo nostro, perche non eb-
bero revelazione, ma sanno ch'in Dio ci e processione e relazione di



160

se a se; e cosi tutte cose compongono di possanza, sapienza e amore,
in quanto han I'essere; d'impotenza, insipienza e disamore, in quanto
pendeno del non essere. E per quelle meritano, per queste peccano ».
Dalle quali considerazioni si puö derivare che « la vera legge e la cri-
stiana, e che, tolti gli abusi, sarä signora del mondo ». Grossa ammissione,
ma con altrettanto grossa riserva: «tolti gli abusi ». E gli abusi risultano
molti, cominciando da quella bubbola che per lui e il peccato d'Adamo:
« Dicono ch'e felice il cristiano, che si contenta di credere che sia awe-
nuto per il peccato d'Adamo tanto scompiglio, e credeno che dai padri
a' figli corre il male piü del la pena che della colpa. Ma dai figli al padre
torna la colpa, perche trascuraro la generazione, la fecero fuor di tempo
e luoco, e in peccato, e senza scelta di genitori ». Sicuro, la razionale,
razionalissima cura di una efficiente generazione e uno dei punti fonda-
mentali della Cittä del sole. « Nulla femina si sottopone al maschio se
non arriva a dicinov'anni, ne il maschio si mette alia generazione inanti
alii vintiuno, e piu si e di complessione bianco (intende debole, lintatico).

Sendo ben lavati, si donano al coito ogni tre sere; e non accoppiano
se non le femine grandi e belle alii grandi e virtuosi, e le grasse a' macri,
e le macre alii grassi, per far temperie (per conseguire contemperamento).

Ne si pongono al coito, se non quando hanno digerito, e prima fanno
orazione, e hanno belle statue di uomini illustri, dove le donne mirano.
Poi escono alia finestra e pregono Dio del Cielo che Ii doni prole buona ».

E, ben s'intende, le ore della congiunzione amorosa sono determinate da
questa o quella situazione degli astri.
Va da se che, con la vita regolata da ogni possibile previdenza, i citta-
dini della utopica cittä, sono in assoluta prevalenza sani. «Tra loro non
ci e podagre, ne chiragre, ne catarri, ne sciatiche, ne doglie coliche, ne
flati, perche questi nascono dal la distillazione e inflazione, ed essi (i cit-
tadini solari) per I'esercizio purgano ogni flato e umore. Onde e tenuto a

vergogna che uno si vegga sputare, dicendo che questo nasce da poco
esercizio, da poltroneria o da mangiar ingordo. Patiscono piü tosto d'in-
fiammazioni e spasmi secchi alii quali con la copia del buon cibo e bagni
sovvengono; e all'etica (aH'etisia) con bagni dolci e latticini, e star in

campagne amene in bello esercizio. Morbo venereo non pud allignare,
perche si lavano spesso Ii corpi con vino e ogli aromatici; e il sudore
anche leva quell'infetto vapore, che putrefä il sangue e le midolle». E an-
che su questo argomento, il Campanella disquisisce sino ad essere esau-
riente, senza dimenticare che i suoi « solari », « di rado vengono a
medicine purganti ». Povero Campanella: chiuso nel carcere del Castel Nuovo
napoletano, e sottoposto piü volte alia tortura, invece di concepire la vita
come tutta guasta e nera, se ne crea una, immaginaria, sana e riscattata.
Considerato cio, riflettiamo. Che Tommaso Campanella, reo convinto di
ribellione agli Spagnuoli, capo della grossa insurrezione che avrebbe do-
vuto liberare la Calabria, che Tommaso Campanella, oltre che i tribunali



161

laici, dovesse interessare anche quelii ecciesiastici della Controriforma,
e di tutta evidenza. Anche dalla sola Cittä del Sole, I'opera pill innocente
del nostro fervido pensatore, risulta che lui, credente si, procedeva per
strade decisamente divergenti da quelle della Chiesa costituita. D'altron-
de nella produzione scientifica e pseudoscientifica sua, altrettanto ple-
torica quanto originale, pagine di pura religiosita non sono facilmente
reperibili. Cid nemmeno quando si sfogliassero le non poche sue opere
rigorosamente ortodosse, anzi fervidamente apologetiche, le quali perö
o erano legate a propositi di discoipa, o sottointendevano il pensiero che,
non giä il pontefice, bensi lui, proprio lui, Campanella, era I'eletto del
Signore, il futuro assettatore cristiano del le complesse cose di questa
terra.
Per trovare accenti di una rel igiosita sincera, talvolta appassionata, in-
somma non soltanto dichiarata o programmatica, una rel igiosita. che in
lui dunque c'era, e forse necessario uscire da tutta la imponente sua
produzione dottrinaria, sia cosmologica, morale, politica, e prendere in
considerazione testi apparentemente molto minori, certe disgiunte e pur
costanti invocazioni affidate, con la irrefrenabilitä di una effusione o di
un grido, a qualcuno dei suoi moiti versi, a un breve madrigale, a un
sonetto, alia poesia che il Croce disse « incondita ma vigorosa, come di
un fra' Jacopone dei nuovi tempi ». Voci dell'anima, vive durante la di-
sperata e tenace sua resistenza in Castel Nuovo, dove, oltretutto, co-
nobbe i vari generi di tortura, dalla veglia, ai tratti di corda, al polledro,
e non cedette.
Leggiamo ad esempio un sonetto, uno fra i moiti, in cui, se il giudizio
contro i religiosi del tempo, da lui visti come i suoi carcerieri, e aspris-
simo, aperta e I'accorata attestazione di esser lui, Campanella, un mai
conosciuto — « mal cognito » — amico di Cristo, lui che sente impron-
tate del segno di Gesü la sua stessa vita e la sua passione.

I tuo' seguaci, a chi ti crocifisse,
piü che a te crocifisso, simiglianti,
son oggi, o buon Gesü, del tutto erranti
da' costumi, che 'I tuo senno prescrisse.

Lussurie, ingiurie, tradimenti e risse
van procacciando i piü stimati santi;
tormenti inusitati, orrori e pianti
(tante piaghe non ha I'Apocalisse),

armi contra tuoi mal cogniti amici,
come son h, tu il sai, se vedi il cuore:
mia vita e passion son pur tuo segno.

Se torni in terra, armato vien', Signore;
ch'altre croci apparecchianti i nemici,
non Turchi, non Giudei: que' del tuo Regno.



162

Che un tal sonetto abbia non comune vigoria, nessuno metterä in dubbio.
Ma, quel che a noi preme sentire, esso vuole essere l'attestazione di
un vero anche se misconosciuto cristiano, di un cristiano da giudicare
considerando il cuore: « se vedi il cuore ». E occorre riconoscere che,
per quanto riguarda il Cristianesimo non parrebbe di dover nulla ecce-
pire quando, fra varie altre, si legga la seguente parafrasi del « Padre
nostro »:

Padre, che stai nel ciel, santificato
perche sia il nome tuo, venga oramai
il regno tuo; che in terra sia osservato
il tuo voler, si come in ciel fatto hai.
E 'I cibo all'alma ed al corpo pregiato
danne oggi; e ci perdona obblighi e guai,
come noi perdoniamo agli altri ancora.
Ne ci tentar; ma d'ogni mal siam fuora.

Si ricorderä che, all'inizio dell'undicesimo canto del Purgatorio, anche
Dante fa pronunciare, dai superbi, la preghiera degli umili, ma nemmeno
lui riesce a rendere piü alta o piü intensa l'orazione che, nel suo testo
originario, e inadeguabile. Certo essa, nella formulazione campanelliana
— molto piü rapida, piü concisa, di quella di Dante — non e priva di
suggestione.
Altri molti di questi brevi componimenti del Campanella ci rivelano quelli
che, nella miseria deM'indomo carcerato, dovettero essere gli unici grandi
conforti. Cos! questo sonetto dedicato all'Ostia consacrata, o insomma
alla Santa Comunione, a cui anche il recluso a vita poteva accostarsi:

Titulo di vittoria, pan di vita,
d'uom vero e vero Dio sostanza e segno
della gloria immortal, donato in pegno
ad ogni alma di te guaggiü nutrita,

non potea ritrovar la via infinita
delli secoli eterni umano ingegno
senza l'aiuto tuo, senza il sostegno:
tanto la perdizion l'avea impedita.

Chi a te s'accosta, sente alzarsi a volo
(secreto dei miracoli divini!)
gustando te, fin al celeste suolo.

Degno si, Signor mio, ch'a te s'inchini
il ciel, la terra e 'I Tartaro; che solo,
vincitor, passi tutti i lor confini.

Specialmente gli Ultimi versi, le due terzine, col loro ansioso accenno
alio « alzarsi a volo » «fin al celeste suolo », danno verace testimonianza
di un goduto abbandono, di un'estasi mistica sentita.
Ma ne le estasi, ne le preghiere risolvevano la angosciosa situazione del



163

prigioniero. Ed egli continuerä a poetare, a comporre quelle che, con
virile e potente oggettivitä, a ciglio asciutto, definisce « queste sotterra
ed in silenzio nate / rime mi© sventurate, / pria che nascan, sepolte »,
continuerä a scriver versi, che troveranno anche negli infami sotterranei
di Castel Nuovo, dove sta marcendo, qualche lettore, qualche estimatore,
un frate Pietro Ponzio, compagno di pena, il riformato Cristoforo Pflug
che poi, liberato, grazie ai semi gettatiglf nell'anima dal Campanella, si
convertirä al cattolicesimo. E anche nelle ore, certo non poche, in cui
la piu cupa disperazione sembrava vincerlo, anche q,uando egli si chie-
deva se davvero i suoi peccati non fossero stati eccessivi, se pure le sue
preghiere non fossero blasfeme, anche allora sapeva avvertire un afflato
di grazia divina, e credere e confidare:

Signor, troppo peccai, troppo, il conosco;
Signor, piü non m'ammiro
del mio atroce martiro.
Ne le mie abbominevoli preghiere
di medicina, ma di mortal tosco
fur degne. Ahi, stolto e Iosco
Dissi: — Giudica, Dio — non — Miserere. —
Ma i'aita tua benigna sofferenza,
per cui piü volte non mi fulminasti,
mi da qualche credenza
che perdonanza alfin mi riserbasti.

La testimonianza esplicita del suo affidarsi a Dio e del sentirsene corri-
sposto e formulata in questi versi:

Chi dagli effetti Dio conoscer brama
per seco unirsi a lodarlo, sia certo,
come in me sono esperto,
delle sue colpe segreto perdono
conseguisce e scienza dell'incerto.
Dio osserva la pariglia: ama chi I'ama,
e risponde a chi il chiama.
Odia, disprezza il mal, sendo uno e buono;
chi a lui si dona, lo guadagna in dono.

Se si riflette che con questi versi il Campanella, I'uomo sempre pieno
d'impeti di ribellione, il recluso a vita uso ai piü espliciti giudizi verso i

suoi carcerieri, luminosamente assevera di avvertire la bontä di Dio, non
mi pare si possa metter in dubbio la forza della sua intima fede.
Quella forza era in lui tanta, che talora forse assecondd gli atteggiamenti
messianici o comunque superbi che minano non poca parte della esu-
berante vulcanica produzione. Ma e a quella forza che comunque dob-
biamo, non soltanto la sua sovrumana resistenza, anche certi sonetti
possenti, mirabilmente saldi e impavidi. Si ascolti:



164

Sciolto e legato, accompagnato e solo,
gridando cheto, il Hero stuol confondo:
folle all'occhio mortal del basso mondo,
saggio al Senno divin dell'alto polo.

Con vanni in terra oppressi al ciel men volo,
in mesta carne d'animo giocondo;
e, se talor m'abbassa il grave pondo,
I'ale pur m'alzan sopra il duro suolo.

La dubbia guerra fa le virtü conte.
Breve e verso I'eterno ogn'altro tempo,
e nulla e piü leggier ch'un grave peso.

Porto dell'amor mio l'imago in fronte,
sicuro d'arrivar lieto per tempo
ove io senza parlar sia sempre inteso.

Questo sonetto, tutto contrapposizioni e contrasti, ma limpido e consi-
stente, che si solleva con irrefrenabile colpo d'ala suH'abiezione nella
quale il poeta e stato gettato, alto sulle avversitä contro le quali si di-
batte, q,uesto sonetto che « confonde » il « fiero stuolo » dei giudici ter-
reni ed esalta « I'amor mio », cioe Dio, del quale il Poeta sente rimmagine
impressa nella carne, « in fronte », questo sonetto che dichiara come il

Campanella, ad onta delle condanne, si sentisse sicuro del la salvezza
celeste, « sicuro d'arrivar lieto per tempo / ove io senza parlar sia sempre
inteso», questi quattordici versi, forse superbi, forse arditi, ma pieni
d'indomita fede, sono, come mi par fuor di dubbio, una delle piü ga-
gliarde cose che la poesia di quei tempi abbia dato.
Rendiamo grazie alia suora, la soave Eleonora Barisana, che nella igno-
bile prigione di Castel Nuovo, fornendo libri e carte, diede modo al titano
incatenato di placarsi nello studio, di sfogarsi neJIo scrivere.
Egli non si considerö mai eretico, e nelle sue lettere, pur riconoscendosi
peccatore, lancia il disperato grido: « assicuro coram Deo che io non
sono eretico ne ribello, e che mai per ostinata volontä ho errato ». E il
6 aprile 1629, dunque dopo 27 anni, Urbano VIII gli concesse la grazia.
Allora, dalla tenebra di Castel Nuovo ritornö alia luce, a quella luce che
lui, nelle sue suppliche, aveva sempre invocata come specchio di Dio:
« Mi faccia venire alia luce che il Padre celeste spande sopra i buoni ed
i mali, ed io solo che tanto investigai il cielo, ne sono privo, tanto ch'in-
vidio alle mosche ed ai serpi questa mirabile grazia, e veramente di di-
vinitä apparenza mirabilissima». Ma riacquistata quella luce, sempre
ancora, e forse fondatamente, temette di perderla, e nel 1633, abbando-
nata I'ltalia, ripard a Parigi, dove, per gli Ultimi suoi sei anni di vita, si
senti al sicuro, protetto dal re e dal cardinale Richelieu.
Indubbiamente compromesso di fronte alia Chiesa del suo tempo, il
Campanella fu altrettanto indubbiamente intento a cercare e a guardare verso
Dio.



165

XIII

Galileo Galilei

A proposito del la fondamentale disputa sui sistemi tolemaico e coper-
nicano, la disputa per cui le sue teorie furono dichiarate eretiche, Galileo
scrisse fra l'altro quanto segue: « Fannosi liti e dispute sopra l'interpre-
tazione d'alcurie parole del testamento d'un tale, perche il testatore e
morto; che se fosse vivo sarebbe pazzia ricorrere ad altri che a lui me-
desimo per la determinazione del senso di quanto egli aveva scritto. Ed
in simil guisa e semplicitä l'andar cercando i sensi delle cose della
natura nelle carte di questo o di quello, piü che nell'opera della natura, la
quale vive sempre, ed operante ci sta presente avanti agli occhi, veridica
ed immutabile in tutte le cose sue ».
Sono parole, oltre che evidentemente fondate, anche argute, le quali, se
allora non bastavano a dirimere la grande disputa, avrebbero dovuto
servire a metterla su una strada piü sensata. Ma invano: chiarezza e ar-
guzia non facevano che accrescere l'avversione. Soltanto negli anni no-
stri anche la Chiesa pensö alia riabilitazione — chiamiamola cosi — del
grande Galilei.
E verso Galileo, se da parte di non pochi scienziati i riconoscimenti e
l'ammirazione non furono lesinati, da parte degli aristotelici, quindi anche
della piü intransigente Chiesa, l'avversione fu non poca. Ne si puö dire
che egli facesse molto per evitarla. Una certa ostilitä aveva cominciato
a destarla fin da quando, nell'ambiente accademico pisano, dove appena
venticinquenne fu lettore di matematica, scrisse e diffuse un suo capi-
tolo, del resto non eccelso, intitolato In biasimo della toga, nel quale si

sfogava contro la toga accademica, quella dei suoi e forse di tutti i

tempi, in quanto, appunto come certi precetti aristotelici, «ti s'attraversa,
t'impaccia e t'intrica », insomma t'impedisce di procedere liberamente.
Ma sempre in merito al grosso problema del copernicanesimo, ascoltia-
molo ancora. In una pagina del Dialogo sui due massimi sistemi egli
narrö di come se ne interessasse: « Essendo assai giovinetto, che appena
avevo finito il corso della filosofia,... occorse che certo tramontano, e
credo che il suo nome fosse Cristiano Vurstizio (Wursteisen), seguace del-
l'opinione del Copernico, capitö in queste bände, ed in un'Accademia
fece due o ver tre lezioni in questa materia:... io perö non v'intervenni,
avendo una fissa impressione che tale opinione non potesse essere altro



166

che una solenne pazzia. Interrogati poi, alcuni che vi erano stati, sentii
tutti burlarsene, eccettuatone uno, che mi disse che 'I negozio non era
ridicolo del tutto; e perche questo era reputato da me per uomo intelligente

assai e molto circospetto, pentitomi di non vi essere andato, co-
minciai da quel tempo in qua, secondo che m'incontravo in alcuno che
tenesse l'opinione copernicana, a domandare se egli era stato sempre
dell'istesso parere: ne per molti ch'io n'abbia interrogati, ho trovato pur
un solo, che non m'abbia detto d'esser stato lungo tempo dell'opinione
contraria, ma d'essere passato in questa mosso dalla forza delle ragioni
che la persuadono: esaminatigli poi ad uno ad uno, per veder quanto
bene e' possedesser le ragioni dell'altra parte, gli ho trovati tutti averle
prontissime, tal che non ho potuto veramente dire che per ignoranza o
per vanitä o per far, come si dice, il bello spirito, si siano gettati in questa

opinione. AM'incontro, di quanti io abbia interrogati dei Peripatetici
e Tolemaici (cioe della parte avversa) — che per curiositä ne ho
interrogati molti — quale studio abbiano fatto del libro di Copernico, ho
trovato pochissimi che appena I'abbiano veduto, ma di quelli che io credo
che I'abbiano inteso, nessuno... Laonde, considerando io come nessun
ä che segua l'opinion di Copernico, che non sia stato prima della
contraria e che non sia benissimo informato delle ragioni di Aristotele e di
Tolomeo, e che all'incontro nissuno e dei seguaci di Tolomeo e di
Aristotele, che sia stato per l'addietro dell'opinione di Copernico e questa
abbia lasciata per venire in quella di Aristotile, considerando, dico, que-
ste cose, cominciai a credere che uno che lascia un'opinione imbevuta
col latte e seguita da infiniti, per venire in un'altra da pochissimi seguita,
e negata da tutte le scuole e che veramente sembra un paradosso gran-
dissimo, bisognasse per necessitä che fusse mosso, per non dir forzato,
da ragioni piü efficaci ».

L'importanza di Galileo nel campo della scienza e, come si sa, somma,
per le diverse rilevantissime scoperte, per le conquiste da lui conseguite
soprattutto in astronomia, in meccanica, e nella vera e propria dinamica,
ma e forse ancora piü considerevole per le innovazioni che egli ha in-
trodotte e affermate nel metodo della ricerca, che respingeva in ogni
caso il principio di autoritä, per sostituirlo con quello dell'esperienza,
fondando cosi la moderna scienza della natura, disciplina autonoma, che
assurge alle sue veritä neH'indagine diretta delle cose e degli eventi, non
influenzabile da dottrine valevoli in altri campi. E q,uando nel 1604 osservö
una nuova Stella della costellazione del Sagittario, non si peritö di tenere
alcune.lezioni, allora nello studio padovano, informate a concetti tutt'altro
che collimanti con i canoni aristotelici della incorruttibilitä e immutabilitä
dei cieli, canoni allora indiscussi e indiscutibili. E, sempre in contrasto
con quei principi e con i loro assoluti sostenitori, nel 1612 spiegava le
macchie solari come effettive alterazioni della fotosfera, E quando, nel
1613, padre Benedetto Castelli, suo fedele discepolo, ebbe a discutere



167

sul moto della terra in relazione a quanto afferma la Sacra Scrittura,
Galileo gl'indirizzö una lettera, con la quale intendeva suggerire la linea
di demarcazione che si poteva e si doveva fissare fra la scienza e la
fede, opponendosi al «fermarsi sempre nel puro significato delle parole
dei libri sacri », i quali non hanno inteso insegnare la scienza, ma la
fede, stabilendo che e « ofizio dei saggi espositori affaticarsi per trovare
i veri sensi de' luoghi sacri », e giungendo anche, attraverso a precise
considerazioni astronomiche, a suggerire che la invocazione di Giosue
che il sole si fermi, se mai, sarebbe stata spiegabile, non con il sistema
tolemaico, ma con quello copernicano. Nella lettera viene a dire: « lo
crederei che l'autoritä del le Sacre Lettere avesse avuto solamente la
mira a persuadere agli uomini quegli articoli (intende gli articoli di fede)
e proposizioni, che, sendo necessarie per la salute loro e superando ogni
umano discorso, non potevano per altra scienza ne per altro mezzo far-
cisi credibili, che per la bocca dell'istesso Spirito Santo. Ma che quel
medesimo Dio che ci ha dotati di sensi, di discorso (cioe di ragione) e
d'intelletto, abbia voluto posponendo I'uso di questi, darcl con altro
mezzo le notizie che per q.uelli possiamo conseguire, non penso che sia
necessario il crederlo, e massime in quelle scienze delle quali una
minima particella e in conclusioni divise (cioe in sentenze sporadiche, non
in nessi scientific/'), se ne legge nella Scrittura; qual appunto e I'astro-
nomia di cui ve n'e cosi piccola parte, che non vi si trovano ne pur no-
minati i pianeti. Perö se i primi scrittori sacri avesser auto pensiero di
persuader al popolo le disposizioni e movimenti de' corpi celesti, non
ne avrebbon trattato cosl poco, che e come niente in comparazione del-
I'infinite conclusioni altissime e ammirande che in tale scienza si con-
tengono ». E, a proposito della invocazione di Giosue che avrebbe fer-
mato il sole, Galileo non esita a dichiarare: « Non e credibile che Iddio
fermasse il Sole solamente, lasciando scorrer I'altre sfere; perche senza
necessitä nessuna avrebbe alterato e permutato tutto I'ordine, gli aspetti
e le disposizioni delle altre stelle rispetto al Sole, e grandemente pertur-
bato tutto il corso della natura: ma e credibile che Egli fermasse tutto
il sistema delle celesti sfere, le quali, dopo quel tempo della quiete in-
terposta, ritornassero concordemente alle lor opre senza confusione o
alterazione alcuna. Ma perche giä siamo convenuti, non doversi alterar
il senso delle parole del testo (intende delle parole della Sacra Scrittura),
e necessario ricorrere ad altra costituzione delle parti del mondo (intende
che e necessario ricorrere alia costituzione, non tolemaica, ma coperni-
cana), e vedere se conforme a quella il sentimento nudo delle parole
cammina rettamente e senza intoppo, si come veramente si scorge av-
venire. Avendo io dunque scoperto e necessariamente dimostrato, il
globo del Sole rivolgersi in se stesso, facendo un'intera conversione in
un mese lunare in circa, per quel verso appunto che si fanno tutte le
altre conversioni celesti; ed essendo, di piü molto probabile e ragione-



168

vole che il Sole, come strumento e ministro massimo della natura, quasi
cuor del mondo, dia non solamente, come egli chiaramente da, luce,
ma il moto ancora a tutti i pianeti che intorno se gli raggirano; se con-
forme alia posizion del Copernico (intende, conforme alia tesi di Co-
pernico), noi attribuirem alia Terra principalmente la conversion diurna:
chi non vede che per fermar tutto il sistema, onde senza punto alterare
il restante delle scambievoli relazioni dei pianeti, solo si prolungasse
10 spazio e il tempo della diurna illuminazione, bastö che fusse fermato
11 Sole, come appunto suonan le parole del sacro testo Ecco, dunque,
il modo secondo il quale, senza introdur confusione alcuna fra le parti
del mondo e senz'alterazion delle parole della Scrittura, si puo, col
fermar II Sole, allungar il giorno in Terra ».

Stupefacente a dirsi, ma la lettura fece scandalo, e denunziata nel 1615
al S. Uffizio, diede occasione al primo processo contro il Galilei. Invero,
nel clima di allarme che allora, in piena Controriforma, regnava nei ri-
guardi del libero esame, la stupefazione non ha luogo d'essere. In quel
clima, la lettura era una flagrante intromissione laica in materia allora
rigorosamente riservata ai teologi. E, subito incriminata, venne persino
diffusa, con palese intento diffamatorio, in copie nemmeno sempre fedeli.
Giä I'anno prima, dal pulpito del Monastero di San Marco in Firenze,
si era predicato contro Galileo: ora, dal pulpito di Santa Maria Novella,
si proclamö « che i matematici, come autori di tutte le eresie, dovreb-
bero essere cacciati da tutti gli Stati ». Galileo, visto I'andazzo delle
cose, mandö a Roma, perche fosse giudicata, una copia fedele della
letters, e scrisse poi a Monsignor Pietro Dini, eminente prelato a lui devoto,
che « non dovrebbero i ministri e professori di teologia arrogarsi autoritä
di sentenziare nelle professioni non esercitate ne studiate da loro; perche

questo sarebbe come se un principe assoluto, conoscendo di poter
liberamente comandare e farsi ubbidire, volesse, non essendo egli ne
medico ne architetto, che si medicasse e fabbricasse a modo suo, con
grave pericolo della vita de' miseri infermi, e manifesta rovina degli
edifici ».
Ma, tali erano i tempi, le oscure e molto manifeste manovre, mosse ai
suoi danni, non potevano piü essere impedite. Nel novembre 1615 I'lnqui-
sitore di Firenze iniziava un'inchiesta e circa nello stesso tempo la Con-
gregazione del Santo Uffizio sottoponeva a particolare esame le Lettere
sulle macchie solari. Galileo chiese ed ottenne di andare a Roma a

spiegarsi. Venne anche preso in formale considerazione, ma il risultato
fu che II 25 marzo 1616 gli venne solennemente intimato di cessare dal
sostenere la dottrina copern'cana. Non imports che, prima di lasciare
Roma, Galileo ottenesse dal Cardinale Bellarmino una dichiarazione dalla
qualei si poteva desumere che egli non aveva rinnegato le sue idee: la
Chiesa si era pero pronunciata, aveva preso posizione nel campo nel
quale, non la teologia, ma la scienza, essa sola, poteva pronunciarsi; e



169

fu un errore che la Chiesa seppe poi anche riconoscere, ma soltanto
dopo.
Intanto il Nostra avvertiva il pericolo, e perö il pensiero e gli studi suoi,
anche se allarmati, non potevano cambiare direzione. E se ne ebbe ampia
conferma nel Dialogo di Galileo Galilei dove nei congressi di quattro
giornate si discorre sopra i due massimi sistemi del mondo tolemaico e

copernicano; proponendo indeterminatamente le ragioni filosofiche tanto
per I'una quanto per I'altra parte, quale era il tltolo originale di quello
che poi venne detto II dialogo de' massimi sistemi. In esso, pur con
qualche cautela, la validitä della teoria copernicana e pienamente riaf-
fermata. Uno dei dialoganti, riferendosi alia capacitä di intendere che
puö avere I'uomo, dice: « I'intendere si pub pigliare in due modi, cioe
intensive o vera extensive (termini scoiastici latini per intensivamente
ed estensivamente); e che extensive, cioe quanto alia moltitudine degli
intelligibili, che sono infiniti, I'intender umano e come nullo, quando
bene egli intendesse mille proposizioni perche mille rispetto all'infinitä e
come uno zero: ma pigliando I'intendere intensive, in quanto cotal termine
importa intensivamente, cioe pertettamente, alcuna proposizione, dico
che I'intelletto umano ne intende alcune cosi pertettamente, e ne ha
cosi assoluta certezza, quanto se n'abbia l'istessa natura; e tali sono le
scienze matematiche pure, cioe la geometria e I'aritmetica, delle quali
I'intelletto divino ne sa bene infinite proposizioni di piü, perche le sa
tutte, ma di q,uelle poche intese dall'intelletto umano credo che la co-
gnizione agguagli la divina nella certezza obiettiva, poiche arriva a com-
prendere la necessitä, sopra la quale non par che possa essere sicurezza
maggiore ». Dove certo sapere umano, anche se limitato, nella cerchia
delle matematiche e delle cognizioni che possono dare una certezza
obiettiva, viene detto pari a quello divino.
II 1° ottobre 1632 si ingiunse a Galileo di presentarsi a Roma ad affron-
tare un processo di fronte al Santo Uffizio. Galileo, settantenne e in cat-
tive condizioni di salute, si illuse di poterlo evitare: il nuovo Papa, Ur-
bano VIII, gli si era dimostrato amico, ma ora, forse anche in seguito
a sobillazioni e calunnie, gli si era tramutato in nemico.' Dopo vari
tentativi di rinvio, nel gennaio del 1633, il grande vecchio dovette af-
frontare il viaggio, reso piü disagevole dalle quarantene che I'infierire
di una estesa epidemia di peste imponeva, e insomma dovette presentarsi

ai non spassionati giudici.
L'istruttoria fu condotta in forma riservatissima, e il 12 aprile fu aperto
il processo, i cui atti furono poi resi noti. La sentenza venne pronunciata
il 22 giugno nella grande sala del Convento della Minerva. Firmata da
sette cardinali, cosi, fra I'altro, si esprimeva: « Diciamo, pronunziamo,
sentenziamo e dichiariamo che tu, Galileo suddetto, per le cose dette in

processo e da te confessate come sopra, ti sei reso a questo S.° Off.0
vehementemente sospetto di eresia, cioe d'aver tenuta e creduta dot-



170

trina falsa e contraria alle Sacre e divine Scritture, che il sole sia centro
della terra e che non si muova da Oriente a occidente, e che la terra si
muova e non sia centro del mondo e che si possa tener e difendere per pro-
babile un'opinione dopo essere stata dichiarata e definita per contraria alia
Sacra Scrittura; e conseguentemente sei incorso in tutte le censure e pene
dei sacri canoni e altre costituzioni generali... imposte e promulgate. Dalle
quali siamo contenti sii assoluto, pur che prima, con cuor sincero e fede non
finta, avanti di noi abiuri, maledica e detesti Ii suddetti errori ed eresie,
e qualunque altro errore ed eresia contraria alia Cattolica ed Apostolica
Chiesa, nel modo e forma che da noi ti sarä dato. Ti condanniamo al

carcere formale di questo S.° Off.0 ad arbitrio nostro; e per penitenze
salutari t'imponiamo che per tre anni a venire tu dica una volta la set-
timana i sette Salmi penitenziali; riservando a noi la facoltä di moderare,
e mutare, e levare in tutto o in parte, le suddette pene e penitenze ».
In realtä Galileo non fu costretto al carcere, ma a quello che oggi si de-
finirebbe domicilio coatto. Perb la coazione, di cui la stessa sentenza
del S. Uffizio e documento, segno ugualmente una delle date infauste
dell'epoca: con quella condanna si era fatta violenza alia coscienza, e a
quale coscienza. II grande vecchio, malato, fisicamente schiantato, do-
vette piegarsi. Rilasciö la seguente dichiarazione: « lo Galileo... inginoc-
chiato avanti di Voi Em.mi/e Rev.mi cardinali... con cuor sincero e fede
non finta abiuro, maledico e detesto i suddetti errori ed heresie, e ge-
neralmente ogni e qualunque altro errore, heresia e setta contraria alia
S.ta Chiesa; e giuro che per l'avvenire non dirö mai piü ne asserirö, in
voce o in scritto, cose tali per le quali si possa avere di me Siimile
sospetto... ».
I rimanenti nove anni della sua ormai amara esistenza Ii trascorse ancora
sempre dedicandosi ai suoi studi e ad ancora qualche nuova pubblica-
zione, una, i Discorsi intorno a due nuove scienze, stampata a Leida nel
1638. L'anno dopo la sentenza del S. Uffizio gli era morta una figliola,
amatissima, suora in un convento vicino alia villa di Arcetri, dove gli
era stato concesso di ritirarsi, pur sempre sorvegliatissimo. Lo spirito
resiste, il corpo sempre piü declina. II 2 gennaio 1638, al ginevrino Elia
Donati, col quale ha scambiato parecchie lettere, scrive: « In risposta
all'ultima gratissima di V. S. molt'illustre delli 20 novembre, intorno al
primo punto ch'ella mi domanda, attenente alio stato della mia sanitä,
le dico che, quanto al corpo, ero ritornato in assai mediocre costituzione
di forze (che qui signifies discreto stato di forze); ma ahime, Signor mio,
il Galileo, vostro caro amico e servitore, e fatto irreparabilmente, da un
mese in qua, del tutto cieco. Or pensi V. S. in quale afflizione io mi
ritrovo, mentre che vo considerando che quel cielo, quel mondo e quello
universo, che io con mie maravigliose osservazioni e chiare dimostrazioni
avevo ampliato per cento e rnille volte piü del comunemente veduto da'
sapienti di tutti i secoli passati, ora per me s'e si diminuito e ristretto,



171

ch'e' non e maggiore di quel che occupa la persona mia ».
E la condanna per la pretesa eresia non era ancora annullata, ne lo
sarebbe stata, lui vivente. E' nota la leggenda, secondo la quale il
Galilei, firmata I'abiura cui venne costretto, si sarebbe rivolto ai giudici, e
diremmo ai posteri, esclamando « Eppur si muove ». Forse questa non
e che, appunto, leggenda, ma inconfutabili sono le parole che un giorno
egli vergö di suo pugno su un esemplare, che ancora si possiede, del
famoso Dialogo dei massimi sistemi. Con esse egli chiedeva: « E chi
dubita che la nuova introduzione, del voler che gl'intelletti creati liberi
da Dio, si facciano schiavi dell'altrui volontä, non sia per partorire scan-
dali gravissimi E che volere che altri neghi i propri sensi e gli posponga
all'arbitrio di altri E che l'ammettere che persone ignorantissime d'una
scienza o arte abbiano ad essere giudici sopra gl'intelligenti, e per I'au-
toritä concedutagli sian potenti a volergli a modo loro ». Sono domande
che egli ha rivolte all'ora che stava volgendo, ma anche ai tempi a venire,
domande certo ancor piü vibranti deM'esclamazione che al grande vec-
chio attribuiva la coscienza dei posteri.

(Continua)


	Santi ed eretici, credenti e miscredenti della letteratura Italiana

