Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani
Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 51 (1982)

Heft: 1

Artikel: Santi ed eretici, credenti e miscredenti della letteratura Italiana
Autor: Roedel, Reto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-39916

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-39916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RETO ROEDEL

Santi ed eretici, credenti
e miscredenti della letteratura ltaliana

Torquato Tasso

Prendendo in considerazione quanto avveniva «di gia verso la meta del
secolo XVl », Federico Chabod affermava che «lo stato d’animo della Con-
troriforma prevaleva ». Precisava: « Come un poeta, Francesco Petrarca,
aveva per primo espresso, pur tra i dubbi e i pentimenti della sua anima
travagliata, che nuovo centro dell’universo era diventato 'uomo, cosi ora
un altro poeta, Torquato Tasso, esprimeva invece, il tormento nuovamente
sopravvenuto nell'uomo e nell’anima sua, ricondotta all’angoscia del pec-
cato ».

E Lanfranco Caretti precisa: «La storia della poesia tassiana rispecchia
piuttosto I'intero arco della crisi e ne riflette tutto il cammino variamente
accidentato: dal momento vivo e positivo, che nei suoi aspetti drammatici
e intensi era gia stato suggestivamente espresso dall’opera di Michelan-
gelo, al momento della chiusura piu rigida della restaurazione cattolica.
Cid che conta percio € tenere d’occhio non I'atto ultimo della resa, quando
la voce del Tasso si confonde e veramente si annulla nei colori grigi del
tempo, ma il lungo e generoso periodo della resistenza attiva al disgre-



43

garsi d'un mondo che era pur sembrato tanto saldo e sicuro di sé. In que-
sto periodo, che giunge almeno al compimento della Liberata, il Tasso of-
fre 'esempio d’una singolare autonomia intellettuale, di un impegno umano
ed artistico commovente, di una ostinazione orgogliosa, di una applica-
zione intrepida, di una perspicua lucidita critica, di una buona fede schietta
e fervida. E il periodo in cui la poesia tassiana riflette il caldo riverbero
dell’eredita rinascimentale, ancora operante nelle coscienze dei suoi con-
temporanei, e viene arditamente innestandovi lo spiritc nuovo e inquieto
d’'una eta percossa dall’urto violento della Riforma e intimamente deside-
rosa d’una sincera renovatio morale. In questo generoso tentativo di con-
ciliazione del classicismo con la moderna ansieta religiosa, il Tasso non
muoveva perdo da una posizione gia chiara e sicura, come era accaduto
all’Ariosto, ma stando egli stesso nel mezzo della corrente perigliosa e
partecipando cosi, di volta in volta, a tutti gli slanci e alle speranze, ma
anche alle incertezze e confusioni sentimentali che caratterizzarono quell’
epoca di rottura, di autentico bifrontismo spirituale ». E, preso in esame
I'ambiente nel quale il Tasso viveva, quello della corte ferrarese, il Ca-
retti continua: «1l Tasso conobbe tutte le insidie del compromesso, le sug-
gestioni di una vita brillante ma esteriore, le lusinghe del successo facile,
delle evasioni idilliche, delle compiacenze erotiche. E certo non mancd
anche egli di fare frequenti concessioni a quei morbidi inviti, a quelle
leggiadre finzioni. Ma non si dovra indugiare troppo su questi aspetti mi-
nori di umana debolezza di fronte alla lungamente protratta fedelta del
poeta alla parte migliore di se stesso. Per molti anni, infatti, il Tasso non
cesso di difendere un’immagine alta della poesia confidando di poter an-
cora mutare la realta, a cui non voleva interamente arrendersi, col rappre-
sentare ai suoi contemporanei un mondo di nobili passioni e di eroiche
virtl ».

Proponendoci di tener presenti in noi queste inequivocabili premesse,
ma accostando ora il nostro piu preciso tema, diremo che forse il primo
inconscio stimolo a scrivere un poema sulla liberazione del Santo Sepol-
cro il Tasso lo ebbe quando, ancora fanciullo, giungendo insieme al padre
a Cava dei Tirreni, era salito nel monastero dei Benedettini Cassinesi,
nel monastero legato alla memoria di Papa Urbano Il che aveva bandito
la prima crociata contro gl'infedeli. Contro quegli infedeli dei quali il
fanciullo Torquato aveva costernanti ricordi: era quattordicenne quando,
nel 1558, si era diffusa la notizia di Sorrento assalita dai Turchi, dell’ec-
cidio che ne era seguito, al quale aveva potuto sottrarsi sua sorella Cor-
nelia. E del resto, occorre rammentare che quel tema, della fede trion-
fante, era nell’ aria, veniva costantemente sbandierato, esigenza degli
anni in cui la Chiesa, in piena Controriforma, puntava alla sua costante
riaffermazione.

Torquato, appena quindicenne, forse per esortazione di certi suoi consi-
glieri, Danese Cataneo o Giovan Maria Verdizzotti, incomincia a scrivere:



44

«L’armi pietose io canto, e l'alta impresa / di Gotifredo, e de’ cristiani
eroi, / da cui Gierusalem fu cinta e presa / e n’ebbe impero illustre origin
poi ». Sgorgano cioé le 116 ottave del Gierusalemme, in cui, almeno per
quanto riguarda I'avvio, c’é il primo germe della Liberata, le ottave per
scrivere le quali, anziché invocare come di prammatica ispirazione dalla
musa, il Tasso invoca fede da Dio: «Tu, re del Ciel, come al tuo fuoco
accesa / la mente fu di quei fedeli tuoi, / tal me n’accendi, e se tua santa
luce / fu lor ne 'opre, a me nel dir sia lucei».

Quando scrivera la Liberata, quella invocazione persistera, ma allora il
Poeta avra piena esperienza che «la corre il mondo, ove piu versi / di
sue dolcezze il lusinghier Parnaso », e, fra I'uno e I'altro richiamo, fra
'uno e Tl'aitro polo, gli accadra di smarrirsi. Non & questa la sede per
analizzare le sue crisi, che ebbero anche altre cause, che furono pro-
fonde e giunsero a essere paurose. Ma occorre pur ricordare che, durante
la prigionia nel cosiddetto Ospedale di Sant’Anna, la prigionia impostagli
dal duca d’Este Alfonso Il, e durata dal 1579 al 1586, sette lunghi anni,
il Tasso, nell’intento di ottenere assistenza, scrisse una lettera, davvero
sconvolgente, a un famoso medico, Girolamo Mercuriale: «Sono alcuni
anni ch’io sono infermo, e I'infermitd mia non &€ conosciuta da me: nondi-
meno io ho certa opinione di essere stato ammaliato (cioé stregato). Ma,
qualunque sia stata la cagione del mio male, gli effetti sono questi: rodi-
mento d’intestino, con un poco di flusso di sangue: tintinni ne gli orecchi
e ne la testa, alcuna volta si forti che mi pare di averci uno di questi
orioli da corda; imaginazione continua di varie cose, e tutte spiacevoli;
la qual mi perturba in modo, ch’io non posso applicare la mente e gli
studi pur un sestodecimo d’ora (cioé nemmeno un minuto);, e quanto piu
mi sforzo di tenervela intenta, tanto pit sono distratto da varie immagi-
nazioni, e qualche volta da sdegni grandissimi, i quali si muovono in me
secondo le varie fantasie che mi nascono. Oltra a cio, sempre dopo il
mangiare, la testa mi fuma fuor di modo, e si riscalda grandemente; ed
in tutto cid ch’io odo, vo, per cosi dire, fingendo con la fantasia (cioé
immaginando, anzi avvertendo) alcuna voce umana, di maniera che mi
pare assai spesso che parlino le cose inanimate; e la notte sono perturbato
da vari sogni; e talora sono stato rapito dall’immaginazione in modo, che
mi pare d’aver udito (se pur non voglio dire d’aver udito certo) alcune
cose, le quali io ho conferite co’l padre fra Marco capuccino, apportator
de la presente, e con altri padri e laici con irquali ho parlato del mio male:
il quale essendo non solo grande, ma spiacevole sovra ciascun altro (cioé
pit di ogni altro), ha bisogno di possente rimedio. E benché niun miglior
rimedio si possa aspettar di quel che ci viene da la grazia d’lddio, il
guale non abbandona mai chi fermamente crede in lui; nondimeno, perché
la sua divina misericordia ci concede che noi, i quali uomini siamo, pos-
siamo ricercare ancora rimedi umani, io ricorro a Vostra Signoria eccel-
lentissima per consiglio e per aiuto; e la prego che, non potendo mandare



45

i medicamenti istessi, come io vorrei, mi scriva almeno il suo parere;
del quale io feci sempre grandissima stima, ed ora piu volentieri mi ci
atterrei che a quel di molti altri.»

| prodromi delle sue crisi — scatti d’ira, ribellioni, impulsi violenti —
erano stati piuttosto evidenti, qualcuno, subdolo, perturbante, riguardava
la paventata eterodossia. Quando appena ha compiuto la Liberata, forse
sfibrato e spossato, lui che conosce i rigori del tempo, per chiarirsi dei
suoi dubbi, dichiara: «lo voglio andare a starmene con I'lnquisitore fer-
rarese ». E, non appagato, sentira I'urgenza di essere ascoltato dai Car-
dinali della Suprema Inquisizione: « Torquato Tasso... supplica Vostre
Signorie lllustrissime, acciocché... possa venirsene a Roma, a purgarsi
e a soddisfare al suo onore, e a la sua quiete ». E di quegli anni una sua
lunga confessione che costituisce forse la testimonianza pil caratteri-
stica, a un tempo del sincero anelito alla religione, e insieme della pro-
fonda crisi che insidiava il suo spirito. Rivolto al Signore Iddio, egli dice:
«Dunque non mi scuso io, Signore, ma mi accuso, che tutto dentro e
fuori lordo e infetto de’ vizi de la carne e de la caligine del mondo, andava
pensando di te non altramente di quel che solessi talvolta pensare a
I'idee di Platone e agli atomi di Democrito... o ad altre si fatte cose de’
filosofi; le quali, il piu de le volte, sono pilu tosto fattura de la loro imma-
ginazione, che opera de le tue mani... Non &€ meraviglia, dunque, s’io ti
conosceva solo come una certa cagione de l'universo, la quale, amata e
desiderata, tira a sé tutte le cose... Ma dubitava poi oltramodo, se tu avessi
creato il mondo, o se pur ab eterno egli da te dipendesse: dubitava, se
tu avessi dotato 'uomo d’anima immortale, e se tu fossi disceso a vestirti
d’'umanita; e dubitava di molte cose che da queste fonti, quasi fiumi de-
rivano. Perciocché come potevo io fermamente credere ne i sacramenti,
o ne l'autoritda del tuo pontefice, o ne l'inferno, o nel purgatorio, se de
i'incarnazione del tuo Figliuolo e de la immortalita de I'anima era dub-
bio?» E I'indagine di questa sua miscredenza continua totale, dati i tem-
pi, spaventosamente impavida, fin che perd giunge, ma quasi per sforzo
di volonta, a dichiarare I'accettazione del dogma in tutta la sua specificata
estensione: « Crederd dunque che sia Dio; e crederd di lui quel di piu che
per rivelazione se ne sa; ch’egli sia trino e uno; e che il verbo nel ventre
verginale di Maria si vestisse d’'umanita; e ch’egli ascendesse in cielo,
e che lasciasse Piero, vicario in terra; e crederd che la vera e certa deter-
minazione cosi di questi, come di tutti gli altri articoli de la fede, si debba
prender da’ pontefici romani, che sono di Pietro legittimi successori... »
Parole di piena sottomissione, ma fino a che punto valide, probanti ?...
su di esse grava I'enorme ombra delle confessioni precedenti, e vi &
accampato lo sgomento delle frasi fatte ripetute come tali, senza aggiun-
gere che una tale ripetizione, a uno spirito quale quello del Tasso, doveva
costare non poco. In un simile stato d’animo, il Poeta, intimamente tor-
mentato e travagliato avra nella religione un tema che, in un modo o nell’



46

altro, costantemente lo dominera.

Quando giungera a fornire la seconda stesura del suo capolavoro, la
Conquistata, la quasi totalita delle sostanziali varianti saranno dettate da
quel tema. Non & il caso di richiamarle nemmeno in parte: esse sono della
natura, tanto per fare un esempio, di quanto succede a Rinaldo che, se
nel canto XV!II della Liberata, combatteva e vinceva le malie della selva
incantata, con I’esclusivo suo valore, insomma con la sua spada, altro
gli avviene, per conseguire lo stesso intento, nella Conquistata. 1l lungo
episodio si risolveva con I'ottava 37 del canto diciottesimo della Liberata:
«Sopra il turbato ciel, sotto la terra / tuona: e fulmina quello, e trema
questa; / vengono i venti e le procelle in guerra, / e gli soffiano al volto
aspra tempesta. / Ma pur mai colpo il cavalier non erra, / né per tanto
furor punto s’arresta; / tronca la noce: & noce, e mirto parve. / Qui I'in-
canto forni, sparir le larve ». Nella Conquistata invece, tanta vittoria sara
concessa non alla intrepidezza dell’eroe, non alla potenza del suo braccio,
bensi alla virtu della croce: «E la croce innalzo, chinando il ferro, / lu-
cida fiammeggiando opposta a l'ombre. / Ratto allora sparir I'orride
larve ». E un solo esempio, ma ripetiamo, nella Conquistata, di simili ade-
guazioni ai precetti religiosi, varianti senza interiore fremito, senza vero
respiro, ve n’é a profusione, troppe. Come del resto gia, di una devozione
senza fiamma, risultavano, anche nella Liberata, non pochi voluti appigli a
una programmatica religiosita: cosi il «pio Goffredo», « augusto in volto
ed in sermon sonoro», se ha I'eloquenza che si addice a lui gran capi-
tano, & piuttosto privo di quelle umane e liriche perplessita, di quei fre-
miti effettivamente interiori, che rendono vivi altri cavalieri crociati.
Tutta propositi religiosi € I'ultima ininterrotta produzione del Tasso, dalle
ottave del Monte Oliveto, agli sciolti delle Sette giornate del mondo crea-
to, alla Vita di San Benedetto, ad altri scritti. Ma qui il Poeta si sente
ormai proprio alla vigilia del distacco supremo, avverte pit intensamente
che mai la vanita dei sogni umani, € puo talora darci, anche se solo a
frammenti, accenti appassionati. Cosi nel Monte Oliveto, il rifuggire dal
mondo, il rifugiarsi nella fede, € espresso con versi vigorosi e degni, con
fervida schiettezza: « Questo & fuggir: sapere ove ritrarsi / e sovra il corpo
e sovra il mondo alzarsi. / Questo & fuggir: morire al falso mondo / e
nascondere in Dio la propria vita, / in quel mare ove mai pensier profondo
/ o mente umana in contemplando ardita / ritrovar non poteo la riva o
il fondo». E, pur fra parti niente piu che retoriche in certi frammenti del
poemetto Le lacrime di Maria, sincera & I'eco della stanchezza mortale che
ha invaso I’'animo del Poeta e che gli fa invocare, desioso, ansioso, I'altra
vita. Si senta come intensa suoni la voce di Maria che piange solitaria e
chiede di ricongiungersi a Gesu: «E piangendo dicea: Oh! com’é lunga
/ la mia dimora, anzi I'esiglio, la terra! / Deh, sara mai che a te ritorni
e giunga, / pur come da tempesta o d’aspra guerra? / Bramo esser teco
o figlio... / Deh, non soffrir che si consumi ed arda, / tra speranze e desiri,



47

il cor penoso, / odi la madre, che si lagna e tarda, / odi la madre pia,
figlio pietoso...»

Le sette giornate del mondo creato, che abbandonano I'esperto metro
della ottava, per accogliere quello del verso sciolto, forniscono endeca-
sillabi che, considerati a se stanti, sono certo fra i pit belli che il secolo
abbia avuto, ma il poema, dalla biblica grandiosa architettura, infarcito
di erudizione, risulta turgido e tumido, virtuosamente apologetico del teo-
logismo cattolico, dove il tema ricorrente della Provvidenza che « in ogni
parte / trapassa e giunge», & quasi sempre soltanto aridamente ragionato.
Il poeta sopravvive qua e 1a nel patetismo di qualche singolo particolare,
nei momenti in cui un appiglio alle vicende sue personali sopraggiunge,
soprattutto quando ancora una volta, preso dall’ansia del supremo riposo,
invoca che il Mondo, il nostro vecchio e stanco mondo, consegua alfine,
in grembo a Dio, la eterna pace: «Abbia riposo alfin lo stanco veglio /
mondo, che piu s’attempa, e in te s’eterni, / si che sempre non sia vo-
lubil tempio, / ma di tua gloria alfin costante albergo ».

Ma perché c’indugiamo a richiamare isolati versi di testi poco noti? La
religiosita del Tasso, la religiosita perseguita e conseguita, espressa nei
moedi piu veri e piu avvincenti, la troviamo nella Liberata. Gli esempi non
sono pochi; a noi uno solo, eccelso, potra bastare.

Nel canto XlI Clorinda che, con Argante, si appresta a raggiungere la
grande torre dei Cristiani e ad incendiarla, riceve dal vecchio servo Ar-
sete, in una lunga confessione, la rivelazione che & nata cristiana e che
il Cielo ancora esige che sia battezzata. E un racconto presago, rispec-
chiante un sogno che pure Clorinda ha avuto. La bella guerriera, ormai in
potere di una volonta non piu sua, corre con Argante all’ardua impresa.
La torre viene incendiata, ma a Clorinda, coinvolta nella mischia che ne
e sorta, quasi per forza di fato, non & dato di rientrare in Gerusalemme,
e ben tosto si trovera a combattere con Tancredi che crede di vedere
in lei, chiusa in un’armatura rugginosa, non la donna amata, ma un guer-
riero pagano. Fiero, durissimo lo scontro: nella notte «tre volte il cava-
lier la donna stringe / con le robuste braccia; ed altrettante / da quei
nodi tenaci ella si scinge», e passa, nei versi, un brivido di sensualita e
un presagio di morte. Si ha anzi, in quei versi, la precisa sensazione che
Clorinda, piu che uccidere, vuol morire. Infatti

« ecco omai 'ora fatale é giunta,

che il viver di Clorinda al suo fin deve,
spinge egli il ferro nel bel sen di punta,
che vi s'immerge, e il sangue avido beve;
e la vesta che d’or vago trapunta

le mammelle stringea tenera e leve,

I'empie d’un caldo fiume. Ella gia sente
morirsi; e il pié le manca egro e languente.



48

Clorinda morira, ma la poesia del Tasso, usa agli inestinguibili abban-
doni voluttuosi, non urlera, accarezzera compiaciuta I'atroce sorte della
bella donna, e, cid che riguarda il nostro tema, porra sulle sue labbra
« parole ch’a lei novo uno spirto ditta, / spirto di fe’, di carita, di speme;
/ virtt ch’or Dio le infonde; e se rubella / in vita fu, la vuole in morte
ancella». E saranno parole di carita cristiana suprema, vibranti di ineffa-
bile commozione, parole che, se favorite dagli spiriti controriformistici
del tempo, sono perd pienamente tassesche, ineffabilmente poetiche:

«Amico, hai vinto: jo ti perdon: perdona
tu ancora: al corpo no, che nulla pave,
all’alma si: deh! per lei prega; e dona
battesimo a me ch’ogni mia colpa lave ».

E Tancredi, ancora ignaro della identita della guerriera morente, si ap-
presta ad appagare la sua richiesta:

«Poco quindi lontan nel sen del monte
scaturia mormorando un picciol rio.

Egli v’accorse, e I'elmo empié nel fonte,

e tornd mesto al grande ufficio e pio.
Tremar senti la man, mentre la fronte

non conosciuta ancor sciolse e scoprio.

La vide, e la conobbe; e restd senza

e voce e moto. Ahi vista! ahi conoscenza!

Non mori gia; ché sue virtudi accolse

tutte in quel punto, e in guardia al cor le mise:
e, premendo il suo affanno, a dar si volse

vita con I'acqua a chi col ferro uccise.

Mentre egli il suon de’ sacri detti sciolse,

colei di gioia trasmutossi e rise;

e in atto di morir lieto e vivace,

dir parea: S’apre il cielo; io vado in pace.

D’un bel pallore ha il bianco volto asperso,
come a gigli sarian miste viole:

e gli occhi al cielo affisa; e in lei converso
sembra per la pietate il cielo e il sole:

e la man nuda e fredda alzando verso

il cavaliero, in vece di parole

gli da pegno di pace. In questa forma
passa la bella donna, e par che dorma.



49

L'episodio si & mosso ed & cadcnzato secondo le aspirazioni del tempo ?
Chi se ne avvede ? La poesia del Tasso evitato ogni inceppo patetico
deteriore, ha raggiunto qui tonalita pure e profonde. Il canto proseguira
narrando, oltre che la disperazione ed esaltazione di Tancredi, anche la
vicenda postuma di Clorinda nella luce del cielo. Ma ha ragione chi af-
ferma che se il Tasso non avesse scritto altri versi che quelli che abbiamo
riportati, per essi meriterebbe I'immortalita.

La lettera che il Poeta scrisse ad Antonio Costantini pochi giorni prima
di morire € ancora ingombra del ricordo di tante avversita terrene, ma,
nell’affidamento alla fede, nella religiosita ora limpida e profonda, elimina
ogni residua ombra: «Non & piu tempo ch’io parli de la mia ostinata for-
tuna, per non dire de l'ingratitudine del mondo, la quale ha pur voluto
aver la vittoria di condurmi a la sepoltura mendico; quando io pensava
che quella gloria che, mal grado di chi non vuole, avra queso secolo da i
miei scritti, non fusse per lasciarmi in alcun modo senza guiderdone. Mi
sono fatto condurre in questo munisterio di Sant’'Onofrio, non solo perché
I'aria & lodata da medici, pit che d’alcun’altra parte di Roma, ma quasi
per cominciare da questo luogo eminente, e con la conversazione di que-
sti divoti padri, la mia conversazione in cielo. Pregate Iddio per me: e
siate sicuro che, si come vi ho amato ed onorato sempre ne la presente
vita, cosi fard per voi ne l'altra piu vera, cid che a la non finta, ma verace
carita s’appartiene. Ed a la Divina Grazia raccomando voi e me stesso ».
Qui, quando scrive queste righe, il Tasso & finalmente davvero placato e,
dalla sua fede, ora piena e viva, & rasserenato; direi, se la parola al suo
insidiato caso si addice, & redento.



50

Giordano Bruno

All'accostamento e alla penetrazione del pensiero di colui che in campo
filosofico fu la piu grande figura della Rinascenza, provvidero poi tutti i
maggiori filosofi, da Spinoza a Leibnitz a Schelling a Hegel, ai massimi
pensatori dei giorni nostri. Ma sulla vita di Giordano Bruno, sulle vicende
della sua agitata esistenza, si ha una conoscenza in piu di un caso soltanto
relativa, e si tratta di vicende non sempre trascurabili. Praticamente, sino
agli inizi del nostro secolo non si sapeva molto piu di quanto risuita dal
vasto e tuttavia incompleto studio di Domenico Berti Giordano Bruno da
Nola (I" edizione 1868, Il7 accresciuta 1889), che per primo riveld impor-
tanti documenti veneziani e romani, cioé dei due centri dove il Nostro
subi processi di eresia. Di biografie posteriori ce ne furono parecchie,
anche recenti, ma, quando non libelliste in questo o in quel senso, quasi
tutte, salvo una di cui diremo, piu o meno rifacentisi all’opera del Berti.
Sulla residenza in Inghilterra in Francia e in Germania fornirono qualche
particolare notizia studiosi di quei paesi. Poi, nel 1921/22 furono pubbli-
cati due volumi di una Vita di Giordano Bruno di Vincenzo Spampanato
che, cltre a radunare i risultati delle precedenti ricerche, aggiunsero non
poche notizie nuove, ma insomma non tutte quelle che ancora si atten-
dono. Furono notizie derivanti da documenti napoletani, precedentemente
ignorati, che intanto consentirono di vedere con maggiore chiarezza e
sicurezza quelli che furono gli anni dalla nascita, il 1548 (il giorno preciso
rimane pur sempre ignoto), al 1576, cioé alle prime avvisaglie di una lotta
che avrebbe finito per far salire il Bruno sul rogo. Appunto in quell’anno,
il 1576, in reazione alle formulazioni che egli, inteso a conciliare il cristia-
nesimo ortodosso con il neoplatonismo, aveva pronunciate, lo si doveva
processare a Napoli; ma a quel primo giudizio riusci a sottrarsi dapprin-
cipio andando a Roma, poi deponendo l'abito, e, da allora, per vivere,
adattandosi per alcun tempo, come egli stesso informd, a «insegnar la
gramatica a putti», «a leggere la sfera» a discepoli occasionali, in giro
per I'ltalia e per I'Europa.

Ma anche questi nuovi validi apporti dello Spampanato non giungono a far
luce su tutti i momenti della esistenza del Bruno, e tanto meno su parti-
colari insinuazioni e accuse che gli furono mosse. Indugiarci & vano. Di
quelle accuse ricorderemo un solo caso, irrisolto anch’esso. Dalle carte
del tribunale veneto che, come vedremo a suo tempo, inizid nei riguardi
del Bruno I'estremo giudizio, da quelle carte risulta che il patrizio Gioanni



51

Mocenigo, ultimo suo discepols e suo denunziatore al Santo Uffizio, riferi
una frase che il Bruno avrebbe pronunciata, secondo la quale egli avrebbe
« gettato in Tevere chi I'accuso a I'lnquisizione in Roma».

Il denunziatore Zuane o Gioanni Mocenigo avrebbe voluto che il Bruno
gl'insegnasse «[’arte della memoria », la mnemo-tecnica, curioso inse-
gnamento, attuato allora e poi, e per questo, con fior di promesse, aveva
fatto venire 'uomo, ormai noto in tutta Europa, da Francoforte a Venezia;
ma quando il Bruno, stancatosi dell’allievo inetto, aveva deciso di ritor-
narsene a Francoforte dove aveva altri impegni, Zuane Mocenigo, lo trat-
tenne con la forza e ne fece un suo ostaggio, consegnandolo, corpo ed
opere, al tribunale del Sant’Uffizio.

Con molta probabilita la frase accusatrice del Mocenigo non ha fonda-
mento di verita e forse non & che sfogo di delatore, ma intorno ad essa,
contro il Bruno, si imbastirono accuse che, pur non trovando documenta-
zione, gravarono sul giudizio che di lui si volle dare. Né piena luce & stata
fatta su altri momenti della sua singolare vita: non si spiega una sua im-
provvisa e precipitata partenza da Parigi — a motivo di una pronunciata
ostilita degli studenti ? — dove dalla cattedra della Sorbona tenne lezioni
ordinarie nel 1586; ancor meno si spiega come mai, nel 1591, trovandosi a
Francoforte, impegnato con lo stampatore che stava pubblicando opere
sue, subitamente abbia deciso di raggiungere Venezia, per insegnare la
memoria a Zuane Mocenigo. Questi e altri vuoti nella biografia bruniana
hanno indotio a illazioni e fomentato insinuazioni. E pero, a parte certi
ignobili libelli, anche i veri e propri testi d’accusa a lui avversi, quelli della
Chiesa giudicante, tanto le carte del processo di Venezia quanto di quello
definitivo di Roma, come del resto tutto il rimanente materiale biografico
bruniano, il materiale ginevrino parigino tedesco, non danno in nessun
modo sostegno ad accuse che vadano oltre quella del pensiero, cioé di
eresia. Anzi, la biografia del Bruno, quale la si pud ricostruire oltre i vuoti
di cui dicemmo, pur essendo in gran parte fondata su materiale provve-
duto dalla parte avversa, finisce per fornire un’immagine di integrita so-
lenne.

Perché il Sant’Uffizio lo condannd ? perché, consegnandolo al braccio se-
colare lo fece ardere, e arse i libri suoi? La Chiesa, nel corso dei secoli,
si & riconciliata con non poche delle sue vittime: non col Bruno. Perché?
ia risposta & forse una sola: il filosofo nolano, pur esplicitamente contrap-
ponendosi a Melantone, a Lutero, a Calvino, a novatori che, a suo giudi-
zio, rimanevano impaniati in esclusive controversie religiose e teologiche,
intendeva acquistare piena e totale autonomia di pensiero, un’autonomia
assoluta che, agli occhi e secondo le norme della Chiesa d’allora, non
poteva non risultare eretica, che anzi rappresentava nel modo piu pa-
tente l'eresia.

Pretendere di illustrare quella filosofia in cosi ristretti limiti & assurdo. Ci
bastino alcuni accenni. Naturalmente c’era religione anche in quella filo-



52

sofia, ma una religione sottomessa, assorbita dalla filosofia. Il Bruno ri-
nunciava ad ogni speculazione teologica, e indirizzava ogni sua indagine
al mondo naturale, nel quale, si sente la presenza del divino, ma identi-
ficato in tutti gli aspetti della natura. Giunge cosi a una considerazione,
di carattere infinito e divino, che & di schietto sapore panteistico. Con il
Bruno la trascendenza si dissolve nell'immanenza, e Dio non & piu fuori
delle cose: materia e forma si trovano strette in una individualita potenziale
per cui anche cielo e terra non costituiscono dualita ma una infinita unita,
e il complesso della «natura naturata» risolve le sue contraddizioni e
si unifica nella «natura naturante», cioé in Dio panteisticamente presente
in tutte le cose. Il pensiero bruniano si levava dunque in decisa opposi-
zione ai dogmi, chiudeva irrevocabilmente gli accessi alla metafisica
trascendente e li apriva alla considerazione di una realta naturale domi-
nante ed infinita. Traducendo da un testo latino, Camoeracensis acroti-
smus, leggiamo: «La natura & essenza sempiterna ed individua... agente
per insita sapienza: la quale benché tutto diriga a certo fine, non & con-
dotta da alcuna visione o proponimento. E dalle cose meno perfette pro-
gredendo alle piu perfette nel produrre il mondo, se stessa produce.....
E I'Universo & uno infinito composto di sostanza incorporea e corporea,
sensibile ed insensibile; I’ente piu capace e perfetto di tutto, la cui so-
stanza intelligibile & tutta e sola sempre e dovunque, insofferente d’ogni
divisione, costituita sopra la provvidenza». E si ascolti ancora come nel
processo subito a Venezia egli avrebbe riassunto la sua dottrina: «lo tengo
un infinito universo, cioe eifetto della divina potentia, perché io stimavo
cosa indegna della divina bonta et potentia, che possendo produr oltra
guesto mondo un altro, et altri infiniti, precducesse un mondo finito, si che
io ho dichiarato infiniti mondi particulari simili a questo della terra, la
quale con Pitagora intendo uno Astro, simile allo quale € la Luna, altri
pianeti ed altre stelle, le qual sono infinite; e che tutti questi corpi sono
mondi e senza numero, li quali costituiscono poi la universalita infinita
in uno spazio infinito, e questo se chiama Universo infinito, nel quale
sono mondi innumerabili: di sorte che & doppia sorte de infinitudine, di
grandezza dell’'universo e di moltitudine di mondi, onde indirettamente
s’intende essere repugnata la verita secondo la fede. Di piu in questo Uni-
verso metto una providenza universale in virtu della quale ogni cosa vive,
vegeta et si move e sta nella sua perfezione ». Inutile aggiungere che, dal
problema cosmologico che cosi si pronuncia, viene posta una nuova
esigenza gnoseologica che € anche un imperativo morale: assai piu che la
possibile verita di una dottrina e di un sistema, si pronuncia l'esigenza
dell’autonomia e della sovraniia del pensiero. Ogni pia devozionale sotto-
missione & subissata. In un sonetto del Bruno «In lode de I'asino », & detto:
« O sant’asinita, sant’ignoranza, / santa stolticia e pia divozione, / qual sola
puoi far I'anime si buone, / ch’'uman ingegno e studic non l'avanza; //
...Che vi val, curiosi, il studiare, / voler saper quel che fa la natura... // La



53

santa asinita di cid non cura; / ma con man gionte e 'n ginocchion vuol
stare, / aspettando da Dio la sua ventura.» Versi d’ironia mordente, cui si
contrappone la totale serieta con la quale definisce «I’amore », che per lui
e I'eroico furore con cui il pensiero penetra I'universo: « Amor, per cui tant’
alto il ver discerno, / ch’apre le porte di diamante e nere, / per gli occhi
entra il mio nume; e per vedere / nasce, vive, si nutre, ha regno eterno. //
Fa scorger quant’ha il ciel terr'ed inferno, / fa presente d’absenti effigie
vere, / ...0 dunque, volgo vile, al vero attendi, / porgi 'orecchio al mio
dir non fallace, / apri, apri, se puoi, gli occhi, insano e bieco. // Fanciullo
il credi (intende 'amore, quell’amore) perché poco intendi; / perché ratto
ti cangi ei par fugace; / per esser orbo tu, lo chiami cieco ».

Questi pochi accenni al pensiero bruniano e alla sua risolutezza baste-
ranno a far intendere che ogni astorica considerazione sarebbe assoluta-
mente fuori luogo: intendiamo che, secondo le norme giurisdizionali del
tempo, la Chiesa, alla quale il Bruno fu denunciato, doveva reagire. Che
quella reazione, nella situazione d’allora, potesse concludersi come si &
conclusa, & fatto che ancora riempie di sgomento.

I Bruno, a ben considerare, si era dapprima intellettualmente formato
nei dieci anni della sua vita claustrale, e aveva consolidato il suo sistema,
ribattendo e confutando, appena rientrato nel mondo, ma il suo era anche
stato un faticoso insegnare e perorare in questo e in quel paese, di fronte a
pubblici non sempre preparati e non sempre disposti, tenacemente affron-
tando le piu chiuse ostilita. Nella Proemiale epistola al De I'Infinito Uni-
verso e Mondi, leggiamo: « Se io contrattasse I'aratro, pascesse un gregge,
coltivasse un orto, rassettasse un vestimento, nessuno mi guarderebbe,
pochi m’oservarebono, da rari sarei ripreso e facilmente potrei piacere
a tutti. Ma per essere delineatore del campo de la natura, sollecito circa
la pastura de I'alma, vago de la coltura de I'ingegno e dedalo (cioé arte-
fice esperto) circa gli abiti de l'intelletto, ecco che chi adocchiato me
minaccia, chi osservato m’assale, chi giunto mi morde, chi compreso mi
vora; non & uno, non son pochi, son molti, son quasi tutti. Se volete in-
tendere onde sia questo, vi dico che la cagione & l'universitade (cioé /a
massa) che mi dispiace, il volgo ch’odio, la moltitudine che non mi con-
tenta; una che m’innamora (cioé una sola cosa che mi soddisfa): quella
per cui son libero in suggezione, contento in pena, ricco ne la necessitade
e vivo ne la morte; quella per cui non invidio a quei che son servi nella
liberta, han pena nei piaceri, son poveri ne le ricchezze e morti ne la vita,
perché nel corpo han la catena che le stringe, nel spirto I'inferno che le
deprime, ne I'alma I’errore che le ammala, ne la mente il letargo che le
uccide; non essendo magnanimita che le delibere, non longanimita che le
inalze, non splendor che le illustre, non scienza che le avvive. Indi accade
che non ritrao, come lasso, il piede da I'arduo camino né, come desidioso,
dismetto le braccia da I'opra che si presenta; né, qual disperato, volgo
le spalli al nemico che mi contrasta; né, come abbagliato, diverto gli



54

occhi dal divino oggetto; mentre, per il pit, mi sento riputato sofista, piu
studioso d’apparir sottile che di esser verace; ambizioso, che piu studia
di suscitar nova e falsa setta che di confirmar I'antica e vera; ucellatore,
che va procacciando splendor di gloria con porre avanti le tenebre d’er-
rori; spirito inquieto che subverte gli edificii de buone discipline e si fa
fondator di machine di perversitade. Cossi gli santi numi disperdano da
me que’ tutti che ingiustamente m’odiano, cossi mi sia propicio sempre il
mio Dio, cossi favorevoli mi sieno tutti governatori dal nostro mondo, cossi
gli astri mi faccian tale il seme al campo ed il campo al seme ch’appaia
al mondo utile e glorioso frutto del mio lavoro col risvegliar il spirto ed
aprir il sentimento a quei che son privi di lume: come io certissimamente
non fingo e, se erro, non credo veramente errare e, parlando e scrivendo,
non disputo per amor de la vittoria per se stessa (perché ogni riputa-
zione e vittoria stimo nemica a Dio, vilissima e senza punto di onore, dove
non & la veritd), ma per amor della vera sapienza e studio della vera
contemplazione m’affatico, mi crucio, mi tormento ».

| suoi primissimi scritti, pitu che rivelare la vera fermentazione di un pen-
siero originale, erano stati lavori d’occasione, derivati da lezioni impartite
al fine di procurarsi i mezzi per vivere. Vennero poi varie opere, sia di
indirizzo critico morale, in parte piu letterarie che filosofiche, fra le altre
la commedia I/ candelaio, cupa e sferzante accusa contro un mondo che
dell’amore faceva bestialita, della scienza superstizione, della letteratura
pedanteria: sia d’indirizzo neoplatonico e mnemonico-lulliano, come il
De umbris idearum. La parte veramente originale del pensiero del Bruno
e forse da ricercare soprattutto nella triade La cena delle ceneri, De |a
causa Principio et Uno e De I'Infinito Universo e Mondi, opere che risul-
tano pubblicate, la prima a Parigi, le altre due a Venezia, ma che uscirono
tutte e tre a Londra nel 1584. Esse costituirono il momento capitale del
pensiero bruniano. Seguirono scritti di ricapitolazione e di conclusione.
Tutt’assieme un complesso imponente pensato e concretato in condizioni
tutt’altro che di agio, e in uno sviluppo di tempo oltremodo breve: quando
fu imprigionato, e la penna gli fu sottratta, Giordano Bruno non aveva
raggiunto i quarantacinque anni.

| suoi sono testi dalla stesura estrosa che, anche se talvolta scombuiati,
abbacinati e abbacinanti, talora scopertamente arbitrari, magari contrad-
ditori, insomma bizzarri nella forma e nel contenuto, sono perd sempre
sorretti da un fondamentale « furore » di verita, illuminati da un senso
di totale consonanza interiore e di armonia cosmica; anche sotto I'aspetto
letterario sono testi dei piu originali e vigorosi del nostro Rinascimento.
Dichiarato e mordente ¢ il disdegno ch’essi nutrono per quella che anche
allora era la cultura accademica convenzionale. In De la causa principio
e uno dice: « Di tre fontane, che sono nell’Universita, all’'una hanno impo-
sto nome Fons Aristotelis, I’altra dicono Fons Phitagorae, |'altra chiamano
Fons Platonis. Da queste tre fonti traendosi I'acqua per far la birra e la



55

cervosa (de la qual acqua pure non mancano di bere i buoi e i cavalli),
conseguentemente non €& persona, che, con esser dimorata meno che tre
0 quattro giorni in que’ studi e collegii, non vegna ad esser imbibito non
solamente del fonte di Aristotele, ma e oltre di Pitagora e di Platone. (...)
Quindi aviene che li dottori vanno a buon mercato come le sardelle, per-
ché come con poca fatica si creano, si trovano, si pescano, cossi con
pocCo prezzo si comprano ».

Altro & I'impegno di chi indaga per la vera verita. Ancora in De la Causa
Principio e Uno, promuovendo l'uomo a penetrare il cielo, a « scoprire
I'infinito effetto de I'infinita causa », & detto: « Dalla quale contemplazione,
se vi saremmo attenti, avverra, che nullo strano accidente ne dismetta per
doglia o timore, e nessuna fortuna per piacere o speranza ne estoglia:
onde aremo la via vera alla vera moralita, saremo magnanimi, spregiatori
di quel che fanciulleschi pensieri stimano; e verremo certamente pil
grandi che que’ dei, che il cieco volgo adora, perché dovenerremo veri
contemplatori dell’istoria della natura, la quale & scritta in noi medesimi,
e regolati executori delle divine leggi, che nel centro del nostro core son
iscolpite. Conosceremo che non € altro volare da qua al cielo, cha dal
cielo a qua; non altro ascendere da qua a la, che da la a qua. Noi non
siamo piu circonferenziali a essi cieli, ch’essi a noi... E mentre consideria-
mo piu profondamente I'essere e sustanza di quello in cui siamo immuta-
bili, trovaremo non esser morte non solo per noi, ma né per veruna su-
stanza; mentre nulla sustanzialmente si sminuisce, ma tutto, per infinito
spacio discorrendo, cangia il volto. E perché tutti soggiacemo ad ottimo
efficiente, non doviamo credere, stimare e sperare altro, eccetto che,
come tutto € da buono, cossi tutto € buono, per buono e a buono; da
bene per bene, a bene ». Attraverso le quali non chiarissime ma intense
e persuase esortazioni ed asserzioni, un miraggio luminoso si profila, di
rendere lo spirito nostro, sia di fronte allo sconfinato mistero della natura,
sia di fronte all’altrettanto grosso mistero di noi stessi, libero, e pronto
e saldo, aperto alla agognata piu vera verita.

Se nel processo a Venezia, davanti a giudici che non disponevano di
competenza per una condanna capitale, Giordano Bruno, come risulta,
scese ad alcune ritrattazioni ed ammissioni, a Roma, dove il duello si
faceva mortale, egli, da quanto risulta, si irrigidi nella piu indomita intran-
sigenza, fu incrollabile, assoluto. E quando si giunse alla sentenza, pacato
e meditabondo avrebbe rivolto ai giudici le parole: « Maiori forsan cum
timore sententiam in me fertis, qual ego accipiam », « Forse provate mag-
gior timore voi a pronunciare la vostra sentenza contro di me, che non
io nel riceverla». Quelle parole erano insieme un estremo riallacciarsi
a concetti di serenita superiore e una suprema riaffermazione della in-
dipendenza del pensiero; certo esse dichiaravano nella piu solenne ma-
niera che egli era pienamente conscio sia della fatalita che lo travolgeva,
sia dell’insegnamento che da essa si levava.



56

Xl

Paolo Sarpi

Che Paolo Sarpi, nato a Venezia nel 1552, sia l'autore della Istoria del
Concilio Tridentino, tutti sanno, e nessuno ignora che con quella storia
il Sarpi, disquisitore freddo e lucido, ha composto un vastissimo affresco,
documentato non senza spunti critici. Si sa che a quella del Sarpi la
Chiesa considerd opportuno opporre una storia «ortodossa », alla cui
stesura provvide, a suo modo e non senza confronti polemici e lenocini
letterari, il cardinale Pietro Sforza Pallavicino. Forse la prima idea nel
Sarpi era nata quando, diciannovenne e gia appartenente all’ordine dei
Serviti, a Mantova, aveva conosciuto un tale Camillo Olivo, che, segre-
tario del cardinale Ercole, aveva assistito personalmente al Concilio di
Trento. Quel testimone oculare gli aveva certamente esposto molte cose
conosciute per esperienza diretta; senonché era un testimone alquanto
particolare: contro di lui aveva dovuto intervenire I'lnquisizione, ed & pre-
sumibile che i suoi giudizi sul Concilio non fossero dei piu spassionati.
Ma Paolo Sarpi sapeva giudicare assolutamente al di sopra dei facili in-
flussi, cosi come non si adattava ai semplici encomi solenni.

La natura, diremmo i propositi e le conclusioni del suo scritto, gia ci sem-
brano palesi nel proemio o introduzione che, fra altro, dice: « Racconterd
le cause e li maneggi d’'una convocazione ecclesiastica, nel corso di
ventidue anni, per diversi fini e con vari mezzi da chi procacciata e sol-
lecitata, da chi impedita e differita, e per altri anni diciotto ora adunata,
ora disciolta, sempre celebrata con vari fini, e che ha sortita forma e com-
pimento tutto contrario al disegno di chi I'ha procurata, e al timore di chi
con ogni studio I'ha disturbata: chiaro documento di rassegnare li pen-
sieri in Dio, e non fidarsi della prudenza umana. Imperocché questo Con-
cilio, desiderato e procurato dagli uomini pii per riunire la Chiesa che
cominciava a dividersi, ha cosi stabilito lo scisma ed ostinate le parti che
ha fatto le discordie irreconciliabili; e maneggiato da li principi per ri-
forma dell’ordine ecclesiastico, ha causato la maggior deformazione che
sia mai stata da che vive il nome cristiano (cioé ha provocato la separa-
zione definitiva dei cristiani in due campi); e dalli vescovi sperato per
racquistar l'autorita episcopale, passata in gran parte nel solo pontefice
romano, I’ha fatta loro perdere tutta intieramente, riducendoli a maggior
servitu. Nel contrario, temuto e sfuggito dalla corte di Roma, come effi-
cace mezzo per moderare la esorbitante potenza da piccioli principi per-
venuta con vari progressi ad un eccesso illimitato, giiel’ha talmente sta-



57

bilita e confermata sopra la parte restatagli soggetta, che non fu mai tanta,
né cosi ben radicata. Non sara pero inconveniente chiamarlo (il Concilio)
la Iliade del secolo nostro: nella esplicazione della quale seguird dritta-
mente la verita; non essendo io posseduto da passione che mi possi far
deviare ». E 'uomo, di immensa cultura e di adamantini propositi morali,
nella stesura della sua storia, procedette con una oggettivita, che gli
suggeri posizioni antipapali, evidentemente contrarie alla struttura giuri-
dico politica delle gerarchie ecclesiastiche dominanti, in difesa della pu-
rezza spirituale, suprema forza tutrice del Cristianesimo. Invero cioé, con
ineccepibile profonda unita e saldo organismo, la Storia del Sarpi tende
a dimostrare che il Concilio & venuto meno al suo compito fondamentale,
di ricostituire sulle strutture evangeliche I'unita cristiana, e rinsaldando
I'esigenza teocratica del papato, ha reso irreparabile la divisione fra i
Cristiani.

Il libro, che fu I'opera, si pud dire, di tutta la sua vita, e particolarmente
degli anni piu tardi, e che mette in viva evidenza le sue qualita di storico,
di pensatore, di teologo, fu pubblicato contro il suo volere, nel 1619, a
Londra, a cura di un sacerdote apostata e transfuga, il vescovo Marcanto-
nio de Dominis. Ma allora le disposizioni della Chiesa, avverse al Nostro,
avevano gia avuto altre precise ragioni di pronunciarsi. Vediamo quando,
come € perché.

Paolo Sarpi, veneziano, dopo un primo soggiorno a Mantova, dove ancor
giovinetto aveva sostenuto 309 tesi di filosofia e teologia con tale suc-
cesso da essere nominato lettore in teologia, era rimasto per pochi anni
a Milano, in stretto contatto con Carlo Borromeo, per poi raggiungere
nella veste di provinciale del suo ordine, che era dei Serviti, Venezia, e
tosto trasferirsi, quale procuratore generale, a Roma, dove strinse ami-
chevole relazione con Roberto Bellarmino, I'’eminente padre gesuita, uno
dei massimi esponenti del cattolicesimo controriformista, e contribui in
maniera particolare alla composizione delle nuove costituzioni dell’ordine.
Insomma, Padre Paole, come veniva chiamato, dotato di enciclopedica
vastissima severa cultura, nonostante taluni atteggiamenti indipendenti,
era assurto tosto ad alte cariche ecclesiastiche. Sempre dedito ad ap-
passionati studi, vi si tuffo perdutamente quando poté rientrare e rima-
nere nella sua Venezia. Oltre che alla storia ecclesiastica e alla filosofia
morale, si addentrd nel campo delle scienze matematiche (Galileo che gli
fu amico, disse che pochi 'uguagliavano), in quello dell’anatomia, in par-
ticolare dell’occhio, in quello della circolazione del sangue, e insomma
ebbe spirito aperto, non soltanto alla meditazione, anche alla viva ed attiva
indagine. Uomo libero, non si perita di avere contatti anche con ambienti
non « ortodossi », e I'epistolario lo rivela in relazione con protestanti di
questo e di quel paese, da Giovanni Diodati, a Jéréme Groslot de I'lsle,
a Isaac Casaubon a parecchi altri. Pero frate era, e frate volle rimanere.
Intanto, nel convento dei Serviti, passavano anche per lui gli anni. Ma



58

ecco che quando ha appena superato la cinquantina, una inattesa « oc-
casione » (cosi la chiama egli stesso) lo trae dalla sua relativa quiete, lo
getta nelia mischia di una asprissima contesa, in una mischia alla quale
egli sa far fronte con pacatissimo imperturbabile e inequivocabile animo.
Nella sua millenaria storia, Venezia, gelosa della propria indipendenza
politica, era incorsa non una volta sola nei fulmini del Papa. Ed ora ci
ricadeva. Nel 1605 si era trovata nella condizione di dover procedere
giuridicamente contro due sacerdoti, Scipione Saraceni e Marcantonio
Brandolino, rei di delitti comuni. Ma Paolo V, da Roma, esigeva che i due
fossero deferiti a tribunale ecclesiastico. Di piu, Paolo V pretendeva che
fosse annullato un decreto che la Repubblica veneta aveva liberamente
emanato, secondo il quale, senza il consenso della Repubblica stessa,
non era ammesso che si erigessero e si moltiplicassero su territorio vene-
ziano nuove chiese. La Repubblica di Venezia e il suo Doge, pur dichia-
rando piena fedelta alla Chiesa cattolica, ma serbando fede anche alle
proprie leggi, non intendevano cedere alle richieste del Papa, e nel 1606,
nominato Consultore della Repubblica Paolo Sarti, ne richiedevano il
parere. Tutt’ltalia, anzi tutta Europa seguivano con estrema tensione l'ar-
duo conflitto. E il nostro uomo, che poi avrebbe anche steso, a fatti com-
piuti, la diffusa narrazione di quella insolita contesa, fornisce intanto alla
Serenissima, a mano a mano che gliene é fatta richiesta, il suo avviso,
che, sempre documentatissimo e ponderatissimo, € in netta opposizione
alle pretese della Santa Sede.

Per quanto riguarda il giudizio che la Repubblica si riserva di pronunciare
nel caso dei due preti rei di delitti comuni, il Sarpi, passata in rassegna
tutta la giurisprudenza sacra e profana, con diffusione di ragionamenti,
definisce che «li ecclesiastici non sono esenti dalli giudici secolari nelle
cause temporali, cosi civili, come criminali ».

Per cid che riguarda poi la seconda questione, quella del decreto dogale
inteso a vigilare sul moltiplicarsi in territorio veneziano di nuove chiese,
ancora con vasta e minuta dissertazione, il Sarpi viene a dire « Fabricar
chiese dove e quando conviene, € buona cosa: dove, quando e come non
conviene, & peccato. Tale & il farlo contro la proibizione del principe, al
quale pertiene giudicare in quali luoghi convenga al ben pubblico che ci
sii chiesa. (...) Il dire che alli signori temporali non convenga alcuna po-
testa sopra li beni ecclesiastici, non € cosi assolutamente vero, e ne
meno piacerebbe alli ecclesiastici stessi. Imperocché se il principe non
avesse sopra di quelli ius defensionis, non potrebbe opponersi con ra-
gione a chi volesse occuparli; né potrebbe mantenere in possesso gli
ecclesiastici ». Inoltre, citando il teologo Domingo De Soto, a convalida
del suo giudizio sui due casi, ricorda: « Gli ecclesiastici né per legge di-
vina, né per legge umana sono in tutto esenti dalle leggi civili, imperoc-
ché, non ostante il clericato sono cittadini e membri della repubblica
civile, la quale non governandosi se non con le leggi delli principi, in



59

quanto queste guardano la pace e tranquillita publica, gli ecclesiastici
sono obligati ad obedirle ».

Alle tanto impegnative dichiarazioni, il Sarpi aggiunge una insistita at-
testazione che non & priva d’'importanza e che occorre conoscere: « Que-
ste ragioni ed allegazioni io fra’ Paclo de’ Servi, umilissimo e devotissimo
servo di Vostra Serenita, ho raccolte in una mia scrittura latina, presen-
tata alli eccellentissimi signori Savi, per comandamento dei quali I'ho
portata in questa lengua commune, avendo ricevuto la grazia singolare
d'aver avuto faculta di spendere in cosi degna opera il mio debole ta-
lento. Imperciocché nissuna cosa ho desiderato pil ardentemente alla
vita mia che di poter esser atto in qualche maniera di servire la Sere-
nita vostra, mio principe, sotto il quale son nato in questa inclita citta.
Non perd mai ho alzato il mio pensiero tanto, che ardissi sperare poter
far altro che adoperarmi con le orazioni appresso a Dio nostro Signore
per la felicita di questa serenissima republica: il che anco ho assidua-
mente fatto, sodisfacendo con questo quanto poteva al mio interno af-
fetto. Ma la divina Maesta ha insperatamente aperta la strada al mio
desiderio, essendo piaciuto alla Serenita vostra valersi dell’'umil opera
mia: quale che li sii riuscita grata, & stato effetto solamente dell’indicibil
sua benignita. Del che non solo la mia lengua, ma né quella di qualsi-
voglia eloquentissimo sarebbe atta a rendergli grazie. L’'onore che la
Serenita vostra m’ha fatto ricevendomi sotto la sua protezione ed al suo
servizio, conoscendo non averlo meritato, lo ricevero in anticipata mer-
cede di quello che doverd con tutto il mio potere sforzarmi di operare,
non perdonando manco alla vita propria, in servizio della Serenita vo-
stra, rendendomi sicuro che, protetto dalla sua benignita, si come nelle
mie scritture sino al presente non ho portato se non dottrina chiara e
indubitata, cosi all’avvenire potrdo dire ingenuamente tutto quelio che
sentird essere dottrina cristiana e cattolica. Il che mi sara facile di fare,
poiché la Serenita vostra non ha altra mira che il servizio divino, al quale
sta inseparabilmente congiunta la prosperita e dignita di questa serenis-
sima republica. Alla cui grazia umilissimamente m’inchino ».

Ma mentre Venezia, anche in ragione di quanto dimostrava il suo con-
sultore, non recedeva dal sostenere il suo buon diritto, Paclo V si sca-
tenava: contro la repubblica lanciava l'interdetto e contro Paolo Sarpi
la scomunica. Senonché, tanto la Repubblica quanto Paolo Sarpi non
cedevano. Cosi da una parte si aveva tutto uno Stato che veniva messo
al bando dalla societa cristiana, il quale perd proclamava lillegalita
della condanna e chiedeva ai suoi sacerdoti di continuare a celebrare
le regolari funzioni liturgiche, come continud a celebrarle la singolare
figura di monaco che aveva messo a disposizione dello Stato la non
indifferente sua erudizione e la sua interiore persuasione; dall’altra parte
c'era la insofferenza di un pontefice che aveva posto in gioco nella
vertenza il suo prestigio e 'efficacia stessa delle sue deliberazioni. Paolo



60

Sarpi, ancora per sollecitazione della Repubblica, forni una Scrittura
sopra la forza e validita della scomunica giusta ed ingiusta, e sopra li
remedi de iure e de facto da usare contro le censure ingiuste. In essa,
fra molto altro, diceva: « Conoscendo che le censure del pontefice sono
e saranno ingiuste e nulle appresso a Dio e appresso la chiesa, non le
ricevere, non le ubidire, ed impedire la publicazione e la esecuzione.
Questo rimedio & de jure naturali, che chi ingiustamente & assalito possi
vim vi repellere (respingere la forza con la forza). Concede Dio e la
natura che quando l'avversario contro ragione usa la forza, la ragione
nostra sii sostentata colla forza. Non nelle sole armi sta la forza, ma
nelle parole ancora: per il che Baldo (un giureconsulto del Trecento)
consiglia che quando il papa abusi la somma potesta, se li faccia re-
sistenza e di parole e di fatti ». E quando il Sarpi scrivera, come diremo,
la Istoria dell’interdetto, parlera della « guerra fatta con scritture, offen-
siva dal canto del pontefice, e difensiva dal canto della repubblira,
trattata da ambo le parti con ardore assai grande: e fu di molto momento
alla negoziazione che si trattava imperocché certo & che il pontefice fu
esso il primo ad assaltare la repubblica con questa sorte d’armi. Restd
nondimeno tanto al de sotto nel maneggiarla, che questo fu potentissima
causa di far che 'accomodamento si concludesse presto, patendo assai
pit nella riputazione la corte romana per l'offesa che le scritture le fa-
cevano, che la repubblica per le censure che continuavano ».

Ma prima che si concludesse, e diremo come, il conflitto si trascino
per un tre anni, appassionando e sommuovendo tutta Italia, interessando
I'intera Europa. Si rifletta a come I'azione ponteficale e la reazione della
Repubblica veneziana dovettero destare l'avido interesse dell’Europa ri-
formata, e si sappia che del resto durante il dissidio non si escluse di
dar luogo a una vera e propria guerra: gli opposti interessi di opposti
paesi si pronunciarono. Nella Istoria particolare delle cose passate tra
‘I sommo pontefice Paolo V e la serenissima repubblica di Venezia, gli
anni MDCV, MDCVI, MDCVII, ossia in quella che piu normalmente viene
detta la Storia dell’Interdetto, che il Sarpi, a cose concluse, scrisse per
fornire una precisa relazione, c’€ continua ed estesa menzione delle me-
ne di questo e di quel paese, mene che toccarono da vicino, per as-
soldare milizie, per ottenere o vietare liberta di passo, anche la Svizzera,
i Grigioni ed altre parti, molto spesso citate. Insomma I'Europa era in
subbuglio. Ma la Francia di Enrico IV si adoperd egregiamente per giun-
gere alla composizione del dissidio, e dato che Venezia acconsenti di
consegnare alla giustizia francese i due ecclesiastici incriminati, i due
che Roma intendeva sottrarre ai giudici veneziani, Paolo V si dichiard
soddisfatto e ritird l'interdetto, non la scomunica inflitta al Sarpi. Fu
quello l'ultimo interdetto che la Santa Sede abbia lanciato contro uno
Stato.

Paolo Sarpi perd continud e rimase sino all’'ultimo I'ascoltatissimo con-



61

sulente giuridico della Repubblica, ed ebbe ancora agio di pronunciare
altre volte la sua avversione alle ingerenze della curia nella vita civica
veneziana. E se le grandi giornate del suo « momento » particolare erano
passate, non tanto presto ne erano svaniti gli strascichi. Una notte, men-
tre rincasava lungo le strette calli di Venezia, una mano sacrilega lo
colpi con un pugnale: ci fu chi intervenne e lo salvo. Da allora la Repub-
blica gli mise a disposizione una gondola con la quale poteva trasferirsi,
meno in pericolo, da un punto all’altro di Venezia, e alla pietra del bando,
presso la porta del Palazzo, venne affisso un proclama col quale la
Repubblica poneva una taglia sugli insidiatori del « benemerito Padre,
persona di prestante dottrina, di gran valore, virtu, e di bonta esemplare ».
Di salute delicatissimo e strenuo lavoratore, visse nel suo convento ve-
neziano sino al 1623, superando cosi i settantun anni. Sebbene scomu-
nicato, di una scomunica che egli non riteneva valida, non cessd mai di
celebrare la messa. Nell’annuncio della sua morte che il Senato vene-
ziano faceva giungere ai suoi ambasciatori presso i governi esteri, era
detto fra l'altro: « Oltre I'aver egli stesso consegnato in mano del Priore
del suo Monastero tutto cido che gli era ad uso concesso, ed aver ri-
chiesti e ricevuti li Santissimi Sagramenti con ogni maggior pieta per
mano del medesimo priore con l'intervento di tutto il Capitolo, rese lo
spirito a Dio dando segni evidenti di edificazione a tutti i frati che con
affettuose orazioni e copiosissime lacrime gli assistevano. Alla sepol-
tura vi sono concorse le quattro Religioni dei mendicanti, Domenicani,
Francescani, Eremitani e Carmelitani, ciascuna in copioso numero € con
gran concorso di popoli di tuita la citta, che spontaneamente lo ha voluto
accompagnare ».

Ma i rapporti che egli ebbe, non con uno solo, con molti e dei piu emi-
nenti rappresentanti della riforma protestante ? Il suo epistolario |li do-
cumenta. Il burgravio Cristoph von Dohna, inviato del principe Christian
von Anhalt, era giunto a Venezia con propositi di legare la Repubblica
al’lUnione dei principi riformati, e il Sarpi gli dimostrd amicizia, e la
confermd poi con lettere magari anche singolari. Il 3 febbraio 1609 gli
scriveva: « Bisogna dire essere opera divina solamente che si introduce
concordia ne’ principi d’Allemagna, per le ragioni appunto che V.S. tocca
et massime per la Religione riformata. Et se anco tra i principi riformati
d’Allemagna et Venezia si faccia qualche cosa, haveremo gran materia
di lodar Dio. (...) Qui vengono certi avisi che i Gesuiti seminino discordia
tra gli Svizzeri et che sino al presente vi sij guerra, con morti et prigioni
per la religione riformata, et che le cose di Matthia, vanno male. Se per
questa causa succedesse nuovo in luoghi vicini a Venezia, sarebbe buon
principio per far unione coi principi protestanti d’Allemagna. Tra Venezia
e il papa la concordia va male forse piu che mai, con buona speranza
che sij impossibile un accordo. In questo mentre la materia sta disposta
alle buone forme che potrebbero introdurvisi ». Al rappresentante del lu-



62

terano duca di Pfolz-Neuburg, giunto anch’esso in missione a Venezia,
il Sarpi dichiarava di riconoscere nella loro confessione « veram et san-
ctam theologicam simplicitatem ». All'inviato da Praga in qualita di am-
basciatore dichiarava che la confessione boema gli risultava « composta
da persone molto dotte e molto prudenti, perché tratta tutti gli articoli
in tal maniera, che li luterani possono dire esser secondo la loro dottrina,
e li calvinisti similmente secondo la loro, con parole e sensi cosi bene
accomodati, che nessuna parte pud dire che vi manchi niente della dot-
trina sua, né alcuna si pud dolere che I'altra sia avvantaggiata. lo con-
fesso di non aver visto scrittura cosi discreta e prudente ». Ma dunque ?
...fra espressioni di rispetto teorico ed altre di consenso piu esplicito,
ci si domanda quale fosse la vera posizione del Sarpi. Certo gli occhi
dei riformati erano ansiosamente rivolti a lui; ma aveva ragione Giovanni
Diodati, che a Ginevra gli aveva tradotto in francese la Istoria del Con-
cilio Tridentino, il quale disse: « Je ne juge point qu’il soit jamais pour don-
ner le coup de pétard ». D’altronde non si dimentichi che, se il nostro
padre Paolo, nel suo guardare a tutto e a tutti, non trascurava di pren-
dere in considerazione con lintera oggettivita possibile i riformati, per
conto suo aveva detto e coi fatti confermava: «Dio per sua singolare
grazia ci ha posti in questa chiesa cattolica, apostolica, Romana, santa
e buona, perd devesi cid riconoscere, per divino favore. Niuno infortunio
piu grave ci pud dall’ira sua essere rilasciato che il dipartirsene. E se
vi sono degli abusi, non & cio colpa della religione vera e santa, ma di
chi ne abusa ».

Quando Paolo Sarpi, il « Reverendo Padre Maestro Servita Teologo », si
trovd sul letto di morte, le ultime due parole che pronuncid furono « Esto
perpetua ! » Che cosa volevano dire ? ...Che durasse perpetuamente la
Chiesa ? o la Repubblica di Venezia? ..0 non piuttosto la umana Ili-
berta ? la liberta di cui Venezia era paladina ? la liberta di cui lui, frate
servita, con la sua incrollabilita austera, aveva voluto essere ed era l’in-
confondibile fautore.



	Santi ed eretici, credenti e miscredenti della letteratura Italiana

