Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani
Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 39 (1970)

Heft: 2

Artikel: L™Infinito" di Leopardi : ricordando la mia casa materna
Autor: Gir, Paolo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-30544

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-30544
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PAOLO GIR

L’«Infinito» di Leopardi

Ricordando la mia casa materna

Sempre caro mi fu quest’ ermo colle,

E questa siepe, che da tanta parte
Dell’ ultimo orizzonte il guardo esclude.
Ma sedendo e mirando, interminati
Spazi di la da quella, e sovrumani
Silenzi, e profondissima quiete

lo nel pensier mi fingo; ove per poco
Il cor non si spaura. E come il vento
Odo stormir tra queste piante, io quello
Infinito silenzio a questa voce

Vo comparando: e mi sovvien I’ eterno,
E le morte stagioni, e la presente

E viva, e il suon di lei. Cosi tra questa
Immensita s’ annega il pensier mio;

E il naufragar m’é dolce in questo mare.

I1 Croce, distinguendo 1’ espressione
poetica dalle altre espressioni (da quel-
la prosastica e da quella oratoria ecc.),
si esprime nei seguenti termini:

« Che cpsa é dunque I’ espressione poe-
tica, che placa e trasfigura il sentimen-
to? E, come si & detto, diversamente
dal sentimento una teoresi, un conosce-
re, e percio stesso, laddove il sentimen-
to aderisce al particolare, per alto e no-
bile che sia nella sua scaturigine, si
muove necessariamente nella unilatera-
lita della passione, nell’antinomia del
bene e del male e nell’ansia del godere
e del soffrire, la poesia riannoda il par-
ticolare all’universale, accoglie sorpas-
sandoli del pari dolore e piacere, e di

sopra il cozzare delle parti innalza la
visione delle parti nel tutto, sul contra-
sto Uarmonia, sull’ angustia del finito
la distesa dell’ infinito ». 1)

Questa osservazione del Croce circa la
espressione poetica innalzante le parti
del tutto e attuante « sull’angustia del
finito la distesa dell’infinito » & conva-
lidata — per eccellenza — dall’esempio
concreto e vivente della poesia « L’ in-
finito » qui riprodotta.

Infatti, Pimpressione immediata che ci
da la lettura dell’ « Infinito » & di es-
sere effettivamente sollevati dal mondo
del colle e della siepe, che esclude «tan-
ta parte dell’ultimo orizzonte » e dal
timore dinanzi ai «sovrumani silenzi»
e dalla tacita angoscia di fronte al pas-
sare delle stagioni, e di sentirci — per
tanto — (in conformita alla tesi crocia-
na, secondo la quale la poesia «rianno-
da il particolare all’universale») libe-
rati e piu leggeri. E liberazione & inve-
ro I’ « Infinito » per quel suo ampio re-
spiro che lo rigenera perennemente e
per quel suo trasformare gli eventi e le
cose e i sentimenti in una limpida, se-
rena e sostanziale visione che & (con-
fermando in concreto I’essenza dell’ar-
te) orientamento unico e assoluto. L’im-
pressione, dunque, che si ha della lirica

1) B. Croce: «Filosofia, poesia, storia» pagine
tratte da tutte le opere a cura dell’autore, pag.
252 (Riccardo Ricciardi Editore, Milano - Na-
poli, 1955).



qui trascritta é di orientarsi guardando
il mondo da alture sempre piu solitarie
e sempre piu remote. Essendo ora o-
rientamento liberazione dalla confusio-
ne e dal caos, I’ « Infinito » & essenzial-
mente evasione. Queste nostre osserva-
zioni circa l'alito liberatore dei versi
suddetti e circa la sua potenza di orien-
tamento del non- finito, acquistano evi-
denza e consistenza se tentiamo di af-
ferrare nella presente visione leopar-
diana i motivi tipici di tutta la poesia
del Leopardi, prima e dopo la compo-
sizione dell’ « Infinito ». Infatti, quasi
appena punteggiato o adombrato dal-
I’alone dell’accenno e dell’allusione, v’é
in questa poesia la sintesi di quello che
fu il travaglio interno del poeta di fron-
te all’enigma favoloso e arcano dell’u-
niverso. Quasi a titolo di prologo o di
introduzione al suo itinerario spiritua-
le, troviamo nell’ « Infinito », viventi e
organicamente connesse fra di loro, le
grandi antitesi del pensiero leopardiano
costituite dai binomi «uomo-natura »,
« sogno-risveglio », «illusione-realta» e
« amore-indifferenza ». Ma detti motivi
del pensiero del Leopardi, oltre ad aver
perso nella nostra lirica la loro fredda
e crudele angolosita, vivono di un unico
e caldo respiro, attraverso il quale —
quasi a guisa di vasti ondeggiamenti —
Iamore della dimora, I’angoscia del si-
lenzio, I'incommensurabilita dello spa-
zio e il trascorrere delle cose si succe-
dono ritmicamente e trasparenti, per fi-
nire con «l’essere amoroso colloquio
con la natura, un soggiacere al suo po-
tere arcano, un naufragare nell’infini-
to ». 2)

2) Luigi Russo: «La critica letteraria contem-
poranea», pag. 130, vol. II (Bari, Gius. La-
terza e Figli, 1946)

113

La dimora

Sempre caro mi fu quest’ ermo colle,
E questa siepe, che tanta parte
Dell’ ultimo orizzonte il guardo esclude.

L’ «ermo colle» (il colle solitario) 3) e
la siepe che gli si aggira attorno sono
cari al poeta. Cié vuol dire: il colle e la
siepe acquistano per I’animo del Leo-
pardi — grazie alla loro quiete e alla
loro solitudine — il valore di dimora e
di casa. Ora, detta dimora o detto rifu-
gio &, al pari di tutte le dimore e di tut-
te le case, limitato e protetto da una
siepe, ossia da una parete, da un riparo
o da un tramezzo. Ogni dimora essen-
do appunto limitata e avendo un ripa-
ro, esclude, taglia, toglie e spezza qual-
cosa. Ma cio costituisce essenzialmente
la casa, ossia il luogo della pace e del
riposo, il quale ¢ — al pari tempo —
limitazione e segregazione dal mondo o
anche eremitaggio.

La dimora &, per tale ragione, anche
luogo di ascesi e di meditazione. A ben
guardare, si fa allusione, gia in questi
versi, a una caratteristica predominan-
te nell’intinerario spirituale del poeta:
al bivio o alla diramazione che costitui-
ra gran parte della problematica esi-
stenziale dell’autore. Da un lato, infat-
ti, s’apre la dimora con la siepe e con
la tranquillita, dall’altro lato crescono
la solitudine, I’esclusione, I'impedimen-
to e lo sharramento. Il colle & casa e
prigione allo stesso tempo.

Ma per sentire e capire bene la portata
del bivio esistenziale nel Leopardi, e
indispensabile fermare la nostra atten-

3) Si tratta del colle Tabor in Recanati. Il
Leopardi scrive I’« Infinito» mnel 1819, cioé
all’eta di 21 anni.



114

zione sulla caratteristica fisica del col-
le, dal quale, a causa della siepe che lo
circonda, I’ «ultima parte dell’orizzon-
te» & esclusa allo sguardo. La caratte-
ristica € costituita, cercando piu adden-
tro il significato decisivo del verso, dal-
la espressione

« ultimo orizzonte »,

vale a dire da quello spazio e da quella
dimensione, per cui 'uomo si sente in
contatto con I’estremo, con l'infinito e
— di conseguenza — con I'idea dell’il-
limitato e del vuoto. A cagione della
dimora e della siepe (cioé a cagione del
rifugio) il poeta sente I’eco dell’immen-
so0, dell’arcano e dell’ultimo spazio.
Considerando 1’ osservazione, espressa
nel preambolo di questo saggio, circa la
sintesi della vicenda spirituale del Leo-
pardi contenuta ne 1’ «Infinito», non
sara difficile scorgere qui I’allusione
lieve e appena velata fatta all’impor-
tanza e alla fatalita della casa e della
stazione per il cammino del poeta nel
mondo.

Il colle e la siepe, per cui 'ultimo oriz-
zonte gli rimane precluso, sono la casa
che il Leopardi, sempre e in qualsiasi
situazione si trovi, ricostruisce e tenta
di abitare. Anticipando, come tutti i
poeti, il pensiero esistenzialista riferen-
tesi all’esilio (Heimatlosigkeit) e alla
necessita di cercare nel deserto del
mondo una dimora, la quale ci ripari
dalla insensatezza delle cose e dal fred-
do del nulla, il nostro autore, distrugge
e rifa continuamente nella sua opera
una sua casa, un suo tetto, una sua stan-
za. Ricostruendo in ispirito la casa del-
la sua infanzia, il poeta dice:

Viene il vento recando il suon dell ora
Dalla torre del borgo. Era conforto

Questo suon, mi rimembra, alle mie notti,
Quando fanciullo, nella buiq stanza,
Per assidut terrori io vigilava,
Sospirando il mattin. Qui non é cosa
Ch’io vegga o senta, onde un’immagin
[dentro
Non tornt, e un dolce rimembrar non sorga.

(Le Ricordanze)

Ma lo sforzo immane del poeta di sem-
pre e costantemente ricostruirsi in qual-
che modo il suo nido & espresso nel
seguente passo della lettera a Pietro
Giordani del 17 dicembre 1819:

« Ma ora io piango linfelicita degli
schiavi e de’ tiranni, degli oppressi e
degli oppressori, de’ buoni e de’ catti-
vi; e nella mia tristezza non é piu scin-
tilla d’ira, e questa vita non mi par pii
degna di esser contesa. E molto meno
ho forza di conservar mal animo con-
tro sciocchi e gl’ignoranti, cot quali an-
zi procuro di confondermi; e perché
Pandamento e le usanze e gli avveni-
menti e i luoghi di questa mia vita sono
ancora infantili, io tengo afferrati con
ambe le mani questi ultimi avanzi e
queste ombre di quel benedetto e bea-
to tempo dov’io sperava e sognava la
felicita, e sperando e sognando la go-
deva ».

Spazio e silenzio

Ma sedendo e mirando, interminati
Spazi di la da quella, e sovrumani
Silenzi, e profondissima quiete

lo nel pensier mi fingo; ove per poco
Il cor non si spaura.

Questi versi si possono capire nella
pienezza del loro significato soltanto
in riferimento alla siepe 'de « I’ ermo



colle », per cui, come abbiamo visto,
é tolto al poeta di scorgere la distesa
dell’ultimo orizzonte.

L’invisibilita dell’ultimo orizzonte fa
si che nella mente del Leopardi I'eco
degli spazi nascosti crescono e s’ingi-
gantiscono all’infinito e che la loro lon-
tananza acquista un che d’arcano e di
misterioso. Il bivio & varcato e la via
conduce il Leopardi al cospetto di
« interminati spazi », di « sovrumani
silenzi » e di « profondissima quiete ».
E a causa della casa e del rifugio che
’autore, contemplando nella mente I'in-
terminabile, si incontra con lo spazio,
cioé con I'anti-dimora, con cio che non
tiene, che sconfina, che sprofonda e
che in ultimo travolge.

La dimora non & mai né stabile né si-
cura. Essa & una stazione o una ferma-
ta provvisoria nell’itinerario del Leo-
pardi e di tutti noi. E se diciamo di
tutti noi intendiamo dire dell'uomo di
tutti i tempi, dell’'uvomo nella sua situa-
zione limite, per cui la sua dimora di-
venta — paradossalmente — la sua
possibile prigione e il suo angoscioso
limite.

E necessario notare qui — a titolo di
parentesi — come, grazie alla perfe-
zione simbolica dell’espressione, al suc-
cedersi delle immagini e dei quadri
fisici dello spazio e della quiete, faccia
riscontro un paesaggio interno e inti-
mamente spirituale, per cui il poeta
(e con lui I'vomo in genere) é condan-
nato a camminare, a conoscere, a spe-
rimentare. E appunto per la carica li-
rica della poesia qui trascritta, che il
lento sorgere della voce di « sovrumani
silenzi » e di « interminati spazi », ab-
bracciando tutto quanto il Leopardi,
anticipa in modo meraviglioso i suo1i
pellegrinaggi terrestri e i suoi viaggi

115

spirituali, interrotti, di quando in quan-
do, da brevi soste nella radura del
« formidabile deserto del mondo ». %)
Gli spazi incommensurabili e i sovru-
mani silenzi e la grande quiete che il
poeta immagina e sogna («si finge »)
«sedendo e mirando », alludono gia ora
alla luce e all’ aria degli abissi che con-
tinueranno a dare al Leopardi quel sen-
so di vertigine di chi si trova, appunto,
come lui, staccato, solo e condannato a
star in bilico su un « punto di luce ne-
bulosa» oppure «su questo globo ove
I'uomo & nulla ». (La Ginestra). %)

La rinnovata interrogazione dinanzi al-
I’enigma dell’universo e la sua muta ri-
sposta sono espresse nei seguenti versi
del « Canto notturno di un pastore er-
rante dell’ Asia»:

« A che tante facelle ?

Che fa I’ aria infinita, e quel profondo
Infinito seren ? che vuol dir questa
Solitudine immensa ? ed io che sono ? »

Ma il senso della lontananza attraver-
so «interminati spazi» e il sentimento
del distacco promosso dalla «profon-

4) Si veda la lettera al Giordani del 17 di-
cembre 1819.

5) La costatazione della situazione umana &
simile a quella del Pascal. Ambedue, il Leo-
pardi e il Pascal (I’'uno superando il raziona-
lismo cartesiano, l’altro opponendosi all’otti-
mismo illuminista) danno fisionomia indele-
bile alla domanda centrale di tutti i tempi e
riguardante, appunto, la situazione-limite del-
I"'uomo.

Dice il Pascal: « Tout ce monde visible n’est
qu’un trait imperceptible dans ’ample sein de
la nature. Nulle idée n’en approche. Nous a-
vons beau enfler nos conceptions au dela des
espaces imaginables, nous n’enfantons que des
atomes, au prix de la réalité des Choses ».

(Pensées 600)



116

dissima quiete » riempiono di continuo
con la loro greve vacuita l'intimo del
cuore del poeta. Ed infatti, ovunque il
Leopardi si trovi e in qualsiasi situa-
zione il suo cammino lo porti, dapper-
tutto succede alla contemplazione e al
sogno I'immancabile risveglio, I'immane
scoperta. In una lettera del 6 marzo
1820, indirizzata al Giordani, il Leo-
pardi dira tra altro:

«Sto anch’io sospirando caldamente la
bella primavera come l'unica speranza
di medicina che rimanga allo sfinimen-
to dell’animo mio; e poche sere addie-
tro, prima di coricarmi, aperta la fine-
stra della mia stanza, e vedendo un cie-
lo puro, un bel raggio di luna, e sen-
tendo un’aria tepida e certi cani che
abbaiavano da lontano, mi svegliarono
alcune immagini antiche, e mi parve di
sentire un moto al cuore, onde mi posi
a gridare come un forsennato, doman-
dando misericordia alla natura, la cui
voce mi pareva di udire dopo tanto
tempo. E in quel momento dando uno
sguardo alla mia condizione passata, al-
la quale ero certo di ritornare subito
dopo, com’ & seguito, m’ agghiacciai dal-
lo spavento, non arrivando a compren-
dere come si possa tollerare la vita sen-
za illusioni e affetti vivi, e senza im-
maginazione ed entusiasmo; delle quali
cose un anno addietro si componeva
tutto il mio tempo, e mi facevano cosi
beato, non ostante i miei travagli ». %)

6) Si osservi la impressionante somiglianza del-
le due situazioni: alla stanza e alla finestra
corrisponde la «dimora» del monte Tabor.
La finestra che il poeta apre & il superare la
siepe per incontrare e scoprire linfinito. Al-
Iangoscioso risveglio (all’agghiacciarsi dallo
spavento davanti alla realtid) fa capo ’ombra
del timore che il silenzio e lo spazio spando-
no nell’animo del Leopardi.

LLa voce del silenzio

E come il vento
Odo stormir tra queste piante, io quello
Infinito silenzio a questa voce
Vo comparando: e mi sovvien eterno,
E le morte stagioni, e la presente

E viva, e il suon di lei.

La dimora de I’ « ermo colle », sprofon-.
data nella voragine di dimensioni so-
vrumane, tanto che il cuore «per poco
non si spaura», si amplia, si allunga e
si dilaga, abbracciando e rinchiudendo
in sé l'universo con la sua voce di ven-
to. Ma codesto voltarsi o piegarsi delle
sconfinate latitudini, codesto loro «ri-
torno » verso il centro, cioé verso la di-
mora, si attua quasi per incanto, senza
angolose interruzioni o sterzature, e di-
rei organicamente, ma non senza qual-
che accento di sorpresa. La congiunzio-
ne « E », introducendo il motivo acusti-
co dello stormire del vento tra le pian-
te, superando qui il suo significato pu-
ramente funzionale (di congiunzione)
assume il senso di congiungimento e di
comunicazione arcani, per cui il cosmo
si svolge, si apre e si svela. Nella vaga
solitudine e nell’abbandono stagnanti
nel cuore del poeta, entrano, con lar-
ghezza fluviale, il murmure e lo stormi-
re tipici della casa e della stanza ancora
umane e domestiche. L’«infinito si-
lenzio » acquista voce e diventa tutt’u-
no con la dimora risonante e fremente
del mondo. Usando una immagine piu
colorita, si potrebbe dire che le latitu-
dini, finora immerse nel deserto degli
spazi, pulsano ora per una circolazione
sanguigna comune a tutto I'universo e
a tutto il mondo. Dalla «staticita» dei
silenzi si passa al movimento, alla cir-



colazione e alla roteazione. La lonta-
nanza, lo spazio, il cosmo tutto, viven-
do di un solo respiro col mondo e con
la dimora, diventano parti integranti e
anche determinanti il movimento inte-
riore del poeta. La situazione umana (e
cio e tipico per il Leopardi) si orienta
sempre di fronte al paesaggio cosmico,
ottenendo poi da detto paesaggio la ri-
sposta muta o sonora o deludente o ne-
gativa o vaga circa i limiti e le possi-
bilita dell’ esistenza.

Ne « L’infinito », e precisamente nella
terza fase da noi qui contemplata, I’«in-
finito silenzio » viene acquistando voce
e — in consonanza col fatto or ora co-
statato — esso rispecchia cio che piu
sopra chiamavamo movimento. Movi-
mento che induce il poeta a ricordarsi
della condizione sua e nostra, cioe del-
I’essere noi eternamente portati e ab-
bandonati in un giro cosmico fatale.

...:e mi sovvien I’ eterno,
E le morte stagioni, e la presente

e viva, e il suon di lei.

Guidate da un filo conduttore superio-
re a qualsiasi logica razionale (se per
razionale intendiamo inerente alla con-
venzionalita) le visioni anche qui s1
snodano I'una dall’altra quasi per in-
cantesimo e nello stesso tempo natural-
mente, come di cose che debbano, per
necessita, seguire, svilupparsi e svelar-
si. Anche qui, come nei versi preceden-
ti, assistiamo al riversarsi e allo span-
dersi di una fiumana in una nuova e
piu ampia conca o bacino scavato nel
paesaggio interiore del poeta. Alla am-
piezza della conca corrispondono la
grandezza, la gravita e 'importanza
dell’immagine. Infatti, dietro I’ « eter-

117

no » ’) le «morte stagioni» e la «pre-
sente e viva» e il «suon di lei» si apre
la veduta di una realta cosmica costi-
tuente il perenne limite contro cui la
nostra esistenza si infrange: l'inesora-
bile passare delle cose. Pascal, sconfi-
nato sul punto d’incrocio tra il macro-
cosmo e il microcosmo, esclama: « C’est
une chose horrible, de sentir s’ écouler
tout ce qu’on posséde ».8)

Ma in corrispondenza alla caratteristi-
ca (gia notata) de I’ «Infinito» — di
appena alludere o accennare alle situa-
zioni - limite dell’esistenza - le im-
magini raffiguranti la caducita costante
delle cose e il loro perpetuo moto, sono
notate, o meglio - enumerate con ras-
seznata e serena distanza. Ma v’é di
pit: in corrispondenza all’ampliarsi del
paesaggio interiore del poeta, ’animo
del Leopardi si abbandona gradatamen-
te nel tutto fino al punto di farsi por-
tare o perfino cullare dalla sfera del-
I’universo, nella quale e per la quale,
citando ancora un suggerimento pasca-
liano, le cose «si moltiplicano infinita-
mente ».

7) L’espressione 1’ « eterno», dando il senso
della « durata» perenne, diventa — nonostan-
te e a cagione della sua incommensurabilita
— il circolo o la sfera reggente 1’ esistenza.
L’ «eterno» diventa in questi versi — in an-
titesi alla chiarezza fredda dell’ infinito —
qualcosa di oscuro, bensi, ma pure di caldo e
di indistinto. Esso & I'involucro protettore del
poeta e di noi tutti contro la ruvidezza dello
spazio.

8) B. Pascal: « Les Pensées », 492.



118

L’infinito

Cosi tra questa
Immensita s"annega il pensier mio;

E il naufragar m’é dolce in questo mare.

Se nei versi precedenti la voce del mon-
do si prolunga tanto da essere abbrac-
ciata e inserita nella sfera dell’infinito
silenzio degli «spazi di la», diventando
I’eco di incommensurabili latitudini e
di immani ordini, i versi qui citati se-
gnano la fase estrema del trapasso dal
finito al non-finito. L’attuarsi di detta
fase di movimenti verso l'illimitato &
resa evidente e naturale dalla congiun-
zione « Cosi», la quale, — pel nesso de-
licato di relazioni organiche nel corpo
della poesia —, assume in detti con-
fronti carattere consecutivo e anche
causale.

Invero, I’accumularsi e l’intensificarsi
del senso deil'infinito e il suo dilagare
(a guida di infinite acque) non poteva
altro che travolgere ancora I'unico re-
siduo del finito, cioé I'uomo.

« Cosi »... (percio, per questo) abban-
donando il Leopardi la sua posizione
mentale (il suo pensiero dinanzi all’in-
finito) egli si confonde, si mescola, si
perde e si estingue ne I’ « immensita ».
La posizione di resistenza sempre di
nuovo occupata dal Leopardi di fronte
alla instabilita e all’assurdo dell’univer-
so, e sempre di nuovo perduta, si dile-
gua qui travolta e soverchiata dall’im-
menso, per divenire, essa pure, parte
e unita della natura, definitivamente.
Il senso dell’oblio nell’abbandono é re-
so evidente dall’ « eterno »; esso diven-
ta, col perdersi nell’incommensurabile,
senso di liberazione.

L’importanza dell’abbandono e dell’an-

negamento del poeta nell’infinito puo
essere soltanto capita e degnarmente va-
lutata in tutta la sua gravita se ci ren-

diamo conto che 'uvomo & un infinito

limitato. Tale condizione umana, carat-
terizzata da Pascal con la formula
« grandezza e miseria dell’'uvomo » e co-
stituente l'incentivo per la ricerca del
logos, vien costantemente vissuta e sen-
tita dal Leopardi. Essa crea 'occasione
del suo perenne dissidio tra natura e
uomo.

Ripensando alle speranze e ai soavi
pensieri della sua prima giovinezza,
I’autore, all’istante del risveglio dinanzi
all'inganno del tempo e delle cose,

chiede:

« O natura, o natura,

Perché non rendi poi

Quel prometti allor ? perché di tanto
Inganni i figli tuoi ? » (A Silvia)
La condizione umana, costituita dalla
grandezza dell’'uomo (in quanto questi
possiede un senso dell’eterno e dell’in-
finito) e dalla sua miseria (in quanto
la coscienza della propria grandezza
gli rivela la sua mediocrita) imprigiona
il poeta tra due abissi: tra il vuoto co-
stituito dall’immenso del cosmo, da un
lato, e dal carattere transitorio, con-
venzionale e fallace dell’individuo e
della societa, dall’altro lato. Questa si-
tuazione tra due limiti é espressa nella
lettera del 6 maggio 1825 al Giordani

nei seguenti termini:

« Mi compiaccio di sempre meglio sco-
prire e toccar con mano la miseria de-
gli uomini e delle cose, e d’inorridire
freddamente, speculando questo arcano
infelice e terribile della vita dell’uni-
verso ».



La casa del poeta fatta di illusioni e di
sogni, & sempre scossa dalla perenne in-

terrogazione circa il senso dell’esisten-.

za e dell’'universo, e il pensiero, inca-
pace di costruirsi una dimora sicura e
stabile di fronte al caos e all’indefini-
bile, crolla sopraffatto dall’immane on-
da del movimento cosmico. Lo scompa-
rire della posizione dell’'uomo e del suo
pensiero, condannati a rifare perenne-
mente — con la fatica di Sisifo — il
punto di orientamento nel mondo, si
manifesta perdo in questi ultimi versi,
piuttosto che uno sciogliersi, un tra-
smutarsi nel non misurabile, nel non -
finito e nell’eterno. Si noti I'atteggia-
mento passivo assunto dal poeta dinan-
zi alla potenza travolgente del cosmo e
il suo subire estaticamente, come da-
vanti a un miraggio, 'unirsi del pro-
prio io, cioé della sua personalita, al-
I’ incommensurabile. Il travolgimento
dell’'uomo nelle acque dell’infinito & ac-
cettato con ’abbandono e con la rasse-
gnazione pacata di chi si libera, scon-
finando in un nirvana. Lo stato di com-
piacente passivita di fronte allo sfocia-
re della personalita nell’oceano dell’in-
finito, ¢ accentuato mirabilmente nel-
I'ultimo verso della lirica:

E il naufragar m’é dolce in questo
mare.

La volutta del naufragare, espressa con
la parola «dolce », indica il desiderio
del poeta di rifugiarsi, finalmente, nel-
la dimora dell’infinito. Richiamando al-
la mente la dimora de I’«ermo colle »
che gli fu sempre « caro », ci sembra
di fare ritorno, in compagnia del Leo-
pardi, ad una abitazione piu ampia e
piu stabile e piu sicura: la dimora del-
I'infinito. Codesto cadere nell’infinito e

119

bensi espresso dal poeta con termini
indicanti la sciagura e la catastrofe, ché
la posizione dell’io, attaccato alla pro-
pria casa, sempre soffre dinanzi alla si-
tuazione - limite, sia essa concepita co-
me morte, come colpa o come impo-
tenza dinanzi all’inoppugnabile. Ma il
naufragio e I'annegamento, per se stes-
si termini significanti ’atto del perire,
diventano qui — al cospetto dell’illimi-
tato — atti di liberazione e di salvezza.
Ma per chi sa ascoltare la voce piu in-
tima e pil recondita de I’ « Infinito »,
e in modo particolare il suggerimento
contenuto negli ultimi versi, all’atteg-
giamento passivo del Leopardi fa ri-
scontro un atteggiamento che potremo
chiamare attivo e affermativo. Dall’at-
to passivo si passa — bene ascoltando
— all’allusione di un’anima che brama,
che desidera e che vuole. L’atmosfera
dell’abbandono e della passivita espres-
sa negli ultimi versi ¢ — tenendo conto
dell'importanza del sogno per il poeta
— un modo o una forma o un mezzo
per tenere fermo e costante, appunto,
tale sogno o vagheggiamento.

Il Leopardi, concentrando ne « L’In-
finito» il dramma della vita, esprime
in «forma passiva» cio che costituisce
I'incentivo del suo canto e della sua il-
lusione: il ritorno alla intimita della di-
mora che lo protegge e che gli da tre-
gua. Dappertutto, nelle sue lettere e
nelle sue poesie ed anche nei suoi pen-
sieri, sono espressi il desiderio e anche
la costatazione di cio che nel mondo —
nonostante le tenebre — traluce, si ac-
cende e illumina: il caldo del ricordo,
la natura nella purezza del suo oblio e
I’amore per la semplicita e per l'inge-
nuita delle cose abbandonate. E se cosi
non fosse, come potrebbe il Leopardi
essere poeta ? Ché la poesia come ogni



120

altra manifestazione artistica sono sol-
tanto possibili se sullo sfondo del dram-
ma umano v’e la fiamma che lo illumi-
na e che lo scolpisce.

Si vedano, a illustrazione di quanto ora
detto, i seguenti versi.

« D’ in su la vetta della torre antica,
Passero solitario, alla campagna

Cantando vai finché non muore il giorno;
Ed erra 'armonia per questa valle.
Primavera dintorno

Brilla nell’aria, e per li campi esulta,

Si ¢k’ a mirarla intenerisce il core ».

(Il passero solitario)

L’autodistruzione «passiva» del poeta
nell’ « Infinito » diventa I’atto che an-
nulla I'ostilita cosmica, senza pero che
I’autore affoghi nell'indifferenza. As-
sistiamo ne « L’infinito » alla concilia-
zione dell’'uomo con I'universo median-
te I'atto passivo (I’essere portato il poe-
ta nel mare dell’infinito) e per mezzo
dell’atto attivo, consistente nella tacita,
ma vibrante affermazione dell’armonia
del tutto. Il Leopardi, concedendosi al
sovrumano e all’eterno, afferma — in
pari tempo — ¢io che in essi v’e di ar-
cano, di magico, di grande e di clemen-

te. Venendo cosi ad essere sospesa la
situazione umana dell’ «infinito limita-
to », si annullano, per conseguenza, pu-
re i due abissi (cosmo e societa) costi-
tuenti la cosiddetta situazione - limite
dell’individuo.

Ma, oltre ad essere « L’infinito » la ri-
conciliazione con 'universo, esso & pu-
re — a cagione di detta riconciliazione
o di detto rinserimento nel tutto — la
espressione di una fase di purificazione
e di rinnovamento in seno all'incom-
mensurabile. L’atto di unirsi ad esso in
modo da diventarne parte e sostanza,
equivale a un abbandonarsi alla bonta
¢ alla maesta della terra e dei cieli. In
tale senso il naufragare nel mare del-
I'infinito ¢ un atto di adesione, di col-
legamento e di relegamento al non - fi-
nito, cioé al sovrumano e all’ultramon-
dano. Se la religiosita ¢ contrassegnata
dal desiderio di unificazione col tutto,
se essa ¢ l'opposto di parzialita e di
relativita, il Leopardi ne «L’infinito »
rivela, unendosi all’'universo, la tipica
religiosita del poeta che é vate. Ora,
detta sua religiosita, lontana dall’essere
« inautenticitd » o « fuga estetica » di-
nanzi all’atto etico, ¢ affermazione
dell’amore che circola e pulsa nel co-
SmMo.



	L'"Infinito" di Leopardi : ricordando la mia casa materna

