
Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani

Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 38 (1969)

Heft: 4

Artikel: Machiavelli e il machiavellismo

Autor: Gir, Paolo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-29790

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-29790
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PAOLO GIR

Machiavelli e il machiavellismo

AI nome di Machiavelli il pensiero dei piü corre — quasi maechina'l-
mente — al machiavellismo. E non c'e da stupire, che il machiavellismo,
ossia la dottrina secondo la quale il « fine giustifica i mezzi » e stata consi-
derata da secoli la base e il sostegno su cui s'impernia e poggia l'opera e la
personalitä del Segretario fiorentino. Uno sguardo, dato di sfuggita, alla sto-
ria dell'interpretazione del pensiero del Machiavelli ci mostra, infatti, come
fino agli inizi del secolo 19° il « Principe » e gli altri scritti del nostro au-
tore costituivano la pietra d'inciampo o la ricetta gradita e sola autorevole
per l'azione politica di condottieri, di ministri e di monarchi influenti. Ba-
sta ricordare, in detti confronti, 1'«Antimachiavel» di Federico il Grande
di Prussia, nel quale leggiamo a proposito del «Principe» come segue: «II
Principe di Machiavelli e per la morale cio che l'opera di Spinoza e per la
fede; Machiavelli abhatte i fondamenti della fede, mirando al erollo e alio
sfacelo delle basi su cui poggia la religione; Machiavelli sparse il seme della
rovina nello stato, distruggendo e annientando le regole della giusta e solida
moralitä ». x)

Ma l'antimachiavellismo si feee sentire clamoroso e deciso giä a par-
tire dalla meta del secolo 16°, quando, per ragioni inerenti all'etica cristiana
e per motivi di natura politica (Riforma e Controriforma), si condannava
aspramente il principio, secondo il quale un fine — fosse esso pur ritenuto
saero — poteva e doveva giustificare l'uso di tutti i mezzi idonei e necessari
alia sua realizzazione e al suo conseguimento. Caratteristiehe, per l'illustra-
zione della via accidentata su cui doveva camminare il «Principe», sono,
aocanto a innumerevoli polemiche contro l'«infamia» del machiavellismo,
la proibizione del «Principe per ordine di Paolo IV (1559) e la famosa con-
danna degli scritti del Machiavelli espressa nel 1576 dal Gentilett nell'opu-
scolo intitolato «Discours sur les moyens de bien gouverner et maintenir en
bonne paix un royaume... contre Nicolas Machiavel le florentin».2)

Allievi e seguaei del Machiavelli sono considerati gli esponenti piü te-
muti e piü ambiziosi del potere politico-religioso di allora e dei tempi che
seguirono. Ne danno testimonianza i nomi di Caterina de' Medici, del Maz-
zarino, di Pietro il Grande, di Luigi XIV e dello stesso Federico il Grande

Gfr. « Ausgewählte Werke Friedrich des Grossen », II. Band, Berlin 1916, S. 3.
2) Si veda a proposito lo scritto polemico « Vindiciae contra tyrannos » pubblicato a

Ginevra nel 1579.

241



di Prussia, il quale, come abbiamo visto, dannava col suo «Antimachiavel»
l'immoralitä dell'autore del «Principe». Considerata qui brevemente l'im-
pressionante influenza esercitata dal Segretario fiorentino sugli evcnti sto-
rici dei secoli seguenti la sua morte (il secolo XX non escluso non ci puö
stupire il fatto che Machiavelli e ancora sempre ritenuto (nonostante gli
studi del De Sanctis, del Tommasini, del Ritter, del Ridolfi, del Villari, del
v. Muralt, del Kaegi e di altri) identico col machiavellismo.

Infatti, chi puö negare che l'atteggiamento pratico e teorico dei tiranni
e dei grandi condottieri di tutti i tempi non corrispondesse per filo e per
segno al seguente avvertimento dello statista fiorentino sul modo di procu-
rarsi la sicurezza interna ed esterna dello stato

Dice il Machiavelli:

« Essendo adunque un principe necessitato sapere usare la bestia,
debbe di quella pigliare la volpe ed il lione; perche il lione non si
difende dai lacci: la volpe non si difende da' lupi. Bisogna adunque
esser volpe a conoscere i lacci, e lione a sbigottire i lupi. Coloro che

stanno semplicemente in sul lione non se ne intendono. Non puö
pertanto un signore prudente, ne debbe osservare la fede, quando
tale osservanza gli torni contro, e che sono spente le cagioni che la
fecero promettere. E se gli uomini fussero tutti buoni, questo pre-
cetto non sarebbe buono; ma perche sono tristi, e non l'osserverebbero
a te, tu ancora non l'hai da osservare a loro ».

Principe, XVIII

Eppure il Machiavelli non finisce e non si esaurisce col machiavellismo.
Un numero considerevole di Italiani emigrati in Svizzera — verso la metä
del 16° secolo — per motivi di fede (tra i quali vanno annoverati Celio
Secundo Curione, lo stampatore Perna, Francesco Burlamacchi e Filippo de'
Nerli) scorsero nel Machiavelli il promotore e il sostenitore della indipen-
denza italiana, della repubblica e della riforma dei costumi. Ispirati dai passi
del «Principe» e dei «Discorsi» in cui si esortano gli Italiani a liberare
I'Italia dagli stranieri, trascinati dalla capacitä e dalla volontä del Machiavelli

di distinguere tra temporalitä e spirituality e trasportati dal desiderio
dell'autore di indurre i suoi concittadini ad una vita piü sobria, piü virile e

piu rispondente alia esistenza civile dello stato, gli esuli italiani diedero
inizio a quella che, attraverso i tempi, doveva essere una interpretazione piü
oggettiva, piü ampia e anche piü umana delle opere del nostro scrittore. 3)

3) Cfr. Delio Cantimori: « Eretici Italiani del Cinquecento », Firenze 1940.
A Basilea apparve nel 1560, nelle Officine del Perna, la traduzione latina del « Principe

» per opera di Silvestro Tegli da Foligno. La traduzione ebbe inizio dopo che i Ge-
suiti avevano fatto bruciare a Ingolstadt una immagine del M., motivando il loro atto
come segue: « Quoniam fuit homo vafer ac subdolus, diabolicarum cogitationum faber
optimus, cacadaemonis auxiliator. » (P. Villari: « N. M. e i suoi tempi»).

242



Ma nonostante l'ingente numero di studi machiavelliani apparsi finora,
nessun tentativo di distinguere il machiavellismo (piü o meno volgare) dal
Machiavelli e dal suo pensiero puo essere ritenuto superfluo e superato. Se

qualsiasi indirizzo di pensiero e obb'ligato, per ragioni di praticitä e di abi-
tudine, a riassumersi in una formula o in una dottrina o in un credo, va
tenuto tuttavia presente che una rigida dottrina non solo non rida mai la
veduta spirituale di chi ne e l'autore, ma quasi sempre, con l'andar degli
anni, la altera, la contamina e la falsifica. Chi vorrebbe, infatti, pretendere
che il freudismo sia tutto Freud o che il marxismo sia tutto Marx o che il
Superuomo sia tutto quanto Nietzsche

AI fine di ricondurre perennemente il machiavellismo alia sua origine,
cioe al Machiavelli, e necessario accostarsi di continuo alia personalitä e

all'opera dell'autore e interrogarla. Ora, interrogare significa:
ascoltare la voce dello scrittore attraverso l'atmosfera intellettuale ed

etica del suo tempo, al fine di illuminare e di scoprire sempre di nuovo cio
che puo essere il suo piü segreto e piü dimenticato messaggio.

BISOGNO E CAPACITÄ DI ESPERIENZA

Ascoltare la lezione di Machiavelli attraverso l'atmosfera del suo tempo
vuol dire afferrare e capire 1'atteggiamento dell'uomo rinascimentale di fronte

ai problemi della natura, della societä, del pensiero e della religione. La
caratteristica piü saliente del pensiero del Rinascimento e rappresentata
dal bisogno e dal'la capacita di osservare mediante l'esperienza. La necessita
di penetrare nelle cose umane e naturali per mezzo della esperienza e della
prova e condizionata dal senso e dalla coscienza di responsabilitä personale
dinanzi all'obbligo di conoscere e di operare. Non v'e nulla che sia troppo
alto o troppo eecelso o troppo enigmatico per essere oggetto dello spirito
che indaga e che scopre e che conclude. Alia rassegnazione dinanzi al fato
e al vago pessimismo aristocratico deirUmanesimo subentra l'imperativo ca-
tegorico del conoscere, del provare, dell'esaminare e del rendersi conto —
cosi facendo — della situazione dell'uomo e delle cose nel mondo.

Ora, tale coscienza della propria situazione e espressa da Leonardo nel-
la seguente massima:

« La esperienza non falla mai, ma sol fallano i nostri giudizi, pro-
mettendosi da lei cose che non sono in sua potestä.
A torto si lamentan li omini della isperienza, la quale con somme

rampogne, quella accusano esser fallace. Ma lasciano stare essa
esperienza, e voltate tale lamentazione contro alia vostra ignoranzia, la
quale vi fa transcorrere co' vostri vani e istolti desideri a impro-
mettervi, di quella, cose che non sono in sua potenzia, dicendo quella
esser fallace ». Codex Atlanticus 154 r. c.

243



CAPACITÄ DI DISTINGUERE

L'operazione mentale condizionata dalla esperienza e l'atto del distin-
guere. Distinguere ed esperimentare si condizionano a vicenda, che dove
manca il senso della distinzione non possono esserci neanche il senso e la
volontä della esperienza. La capacitä di distinguere e di differenziare le
cose nei loro rapporti di quantitä e di qualitä — mediante la comparazione
e il discernimento critico — costituisce la « conditio sine qua non» di ogni
attivitä scientifica e di ogni seria occupazione filosofica. Nel Rinascimento
la volontä e la capacitä di differenziare costituirono il fondamento della cul-
tura moderna e la premessa indispensabile, in modo particolare, per lo svi-
luppo e per il progresso delle scienze. In antitesi al pensiero tedesco, per il
quale la libertä consisteva anzitutto nella responsabilitä morale dell'indivi-
duo dinanzi al divino (eticitä del pensiero tedesco), la libertä nel pensiero
italiano era caratterizzata dalla possibilitä sentita dall'uomo di esperimentare
e di giudicare ogni cosa spregiudicatamente e senza reticenze. 4) Questo
senso di pulizia e di franchezza nel discernere e nel separare, rivelatosi in
tutta la sua chiarezza nell'uomo del Rinascimento italiano, fu la causa del-
l'indirizzo laieista del pensiero europeo nei secoli seguenti.

Fondamentale e tipico per la necessitä di distinguere e il seguente pre-
cetto del Guicciardini:

E grande errore parlare delle cose del mondo indistintamente e asso-

lutamente, e, per cosi dire, per regola; perche quasi tutte hanno
distinzione ed eccezione per la varietä delle circumstanze, in le quali
non si possono fermare con una medesima misura; e queste distin-
zioni e eccezioni non si trovano scritte in su' libri, ma bisogna le

insegni la descrizione ». Ricordi politici e civili N. VI (5)

AFFERMAZIONE DELL' UOMO

Osservare, costatare, distinguere e confrontare sono operazioni dej-
l'uomo consapevo'le della propria libertä. Alia aulica melanconia del fata'li-
smo umanistico succede l'azione, ossia l'uomo, che conscio delle proprie fa-
coltä intellettuali e morali, foggia il proprio itinerario spirituale, indagando
e scrutando il naturale e il sovranaturale. L'individuo, a dirla col Burckhardt,
si scopre in due sensi: in senso oggettivo, facendo di tutte le cose, anche delle
piü nascoste e delle piü sacre, oggetto di osservazione e di studio, e in senso
soggettivo, riconoscendosi effettivamente libero e indipendente da ogni le-

game e da ogni barriera di razza, di societä, di corporazione e di istituzione.
Divenuto il mondo un minuscolo corpo tra innumerevoli corpi roteanti nello
spazio, l'uomo, per corrispondere alla legge del compenso e dell'equilibrio,

4) Si vedano, per es., i disegni di Leonardo.
5) Un esempio magnifico e concreto di distinzione e tutta la lettera di Galileo al

Padre Benedetto Castelli. Cfr. Opere, vol. V, p. 282 e segg.).

244



si colloca lui stesso a Centro dell'universo. La naturale conseguenza di una
simile situazione e un « capovolgimento dei valori», cioe una rinascita di valori
fino allora trascurati e non visti. Ma detta scoperta dell'uomo della Rina-
scenza non comporta soltanto una rivalutazione delle cose e dei fenomeni
terrestri e mondani; essa e pure il movente, per cui 1'uomo si sente responsable

dinanzi a leggi trascendenti qualsiasi valore e qualsiasi potenza pura-
mente pratici e scientifici. Cio vuol dire: la libertä provata e sentita dall'in-
dividuo implica una responsabilitä asso'luta di fronte a se stesso e 'di fronte
alle cose e alia societä. La nuova in'dipendenza abbraccia e coinvolge tutte
le facoltä dell'uomo: quelle intellettuali e quelle etiche. La caratteristica del
Rinascimento e percio un bisogno categorico di riforma e di rinnovamento
spirituali e morali. A prova di detto nuovo indirizzo etico siano fatti i nomi
di Yittoria Colonna, di Michelangelo, 'di Galeazzo Caracciolo, di Marsilio da

Padova, di Bernardino Ochino e di Savonarola.
Pico della Mirandola fa dire a Dio:

« La natura limitata dagli altri e contenuta entro leggi da me
prescribe. Tu (Adamo) te la determinerai da nessuna barriera costretto,
secondo il tuo arbitrio, alia cui potestä ti consegnai. Ti posi nel mezzo
del mondo, perche di lä meglio tu scorgessi tutto cid che e nel mondo.
Non ti ho fatto ne celeste ne terreno, ne mortale ne immortale, perche,

di te stesso quasi libero e sovrano artefice, ti plasmassi e ti scol-

pissi nella forma che avresti prescelto ».

« De hominis dignitate »

Ma ritorniamo al Machiavelli. Le caratteristiche spirituali del Rinascimento,

costatate ora, si riscontrano — concretate ed evidenti — nei seguenti
indirizzi di pensiero dello statista fiorentino:

« La plebe: sua natura e rallegrarsi del male ».

Storie, II, 34

« il popolo molte volte ingannato da una falsa immagine di bene
desidera la rovina sua; e se non gli e fatto capace come quello sia

male, e quale sia il bene da alcuno in chi esso abbia fede, si pone in
la repubblica infiniti pericoli e danni. E quando la sorte fa che il
popolo non abbia fede in alcuno, come qualche volta occorre, sendo

stato ingannato, per lo addietro o dalle cose o dagli uomini, si viene
alia rovina di necessitä. Discorsi, I, 53

« Ad un principe, adunque, non e necessario avere tutte le sopra-
scritte qualitä (fede e integritä), ma e ben necessario parere d'averle.
Anzi ardiro di dire questo, che avendole ed osservandole sempre, sono
dannose, e parendo d'averle, sono utili; come parere pietoso, fedele,
umano, religioso, intiero, ed essere; ma stare in modo edificato con
l'animo, che bisognando non essere, tu possa o sappia mutare il
contrario ». Principe, 18

245



Alio sguardo del Machiavelli le cose, gli avvenimentl e le situazioni di-

ventano oggetto di esame e di confronto. Non c'e nulla che gli sfugge; ne per
motivi di qualitä, ne per forza di pregiudizio. La natura della plebe e fissata
in cinque parole con la stessa limpidezza e con la stessa precisione come la
descrizione fatta delle imprese di Agatocle o del tradimento ordito e consu-
mato da Oliverotto da Fermo contro Giovanni Fogliani, il suo protettore e

amico. Ciö facendo, il Machiavelli attua la « potenza oggettiva » dell'uomo
rinascimentale e da alle cose e ai fatti una cornice, un contorno e un limite.
Le cose, al suo sguardo, vengono riflesse e si scoprono. Cid significa: i fatti
e gli avvenimenti, osservati, misurati e paragonati con altre cose e altri feno-
meni, cessano di essere soltanto fatalitä (stati di cose irremovibili), diven-
tando mezzi e occasioni di nozione, di conoscenza, di riflessione e di espe-
rienza. II popolo «ingannato da una falsa immagine» e che «desidera la
rovina sua » diventa — coll'essere veduto in questa sua natura e fatalitä —
mezzo e possibilitä di coscienza, di conoscenza e quindi di orientamento. Dal
fatto (mediante la costatazione) si passa alia riflessione e dalla riflessione
al superamento del fatto stesso. II fatto, riflesso, veduto e costatato perde
della sua fatalitä e, se vogliamo, della sua terribilitä, per diventare curiositä,
fenomeno e dato di esperienza. II fatto — grazie alia osservazione empirica —
puö essere, in avvenire, perfino evitato, sostituito e abolito.

Ma la plebe non e soltanto un oggetto capace di « rallegrarsi del male »;
essa sta pure in rapporto col principe o con chi e a capo dello stato; essa

sta in relazione colle leggi, coi costumi e colle tradizioni di una civiltä e di
una nazione. In altre parole: sia il popolo che il principe, ambedue vogliono,
desiderano, attuano e si muovono. Non c'e da meravigliarsi, dunque, se il
Machiavelli, conoscendo la natura della plebe, conosce pure i rapporti di
potere e di interesse tra sudditi e governante. Dalla costatazione di fatti (ne'l

presente caso dell'aspetto morale della plebe) si passa alia costatazione di
attivitä, di tensioni, di avvenimenti e di azioni. Ma la sola costatazione di
rapporti politici tra popolo e principe non basta. II Machiavelli, grazie alio
spirito critico e indagatore suo proprio, diventa ammonitore, esortatore,
consigliere e mentore. Egli, fatta la costatazione (la diagnosi), dä la ricetta.
«Non si curi il principe d'incorrere nell'infamia », egli dice; oppure: «...non
e necessario avere tutte le soprascritte qualitä (fede e integritä), ma e ben
necessario parere d'averle ».

Sembra che il Machiavelli, scrivendo queste famose frasi, per cui vien
chiamato il padre della massima «il fine giustifica i mezzi», suggerisca ancora
al lettore le seguenti parole: dato che volete lo stato e dato che lo stato e

una necessitä, le cose, signori miei, stanno cosi! Ciö dovrebbe bastare per
far capire che lo statista di Firenze non fece altro che scoprire e mettere in
evidenza il machiavellismo giä esistente prima di Machiavelli.

Ma ritorniamo all'idea espressa piü sopra, che la costatazione chiara ed

oggettiva di un fatto o di una cosa sia giä il superamento di detto fatto o

di detta cosa. Tenendo ora presente tale veritä, le ricette scritte dal Machia-

246



velli per ben governare e «lirigere i popoli, assumono un aspetto tutto di-
verso da quello tradizionale del machiave'llismo piatto e volgare. Infatti, i
precetti per il comportamento del principe verso i sudditi non sono meno
illuminanti nei riguardi della realtä effettiva delle cose delle costatazioni
chiare e precise sulla psicologia del popolo, sulla natura dello stato e sul
carattere della repubblica. Sembra, per chi bene ascolti, che l'autore sugge-
risca al lettore ancora una Cosa, e cioe: volendo e dovendo il principe re-
gnare, egli non puö — purtroppo — « osservare la fede, quando tale osser-
vanza gli torni contro». La situazione storica in cui si trova il Machiavelli
e la costellazione morale dei popoli non gli consentono di dare dei consigli
e dei precetti meno crudi e meno disumani.

Ciö premesso, non ci sembra troppo azzardato pretendere che, grazie
alio speechio messo 'da Machiavelli dinanzi alle cose e ai fatti umani, il pen-
siero politico dei secoli susseguenti pote attuare (anche se parzialmente) il
superamento del «machiavellismo» e indirizzarsi verso un principio di con-
vivenza sociale sostenuto dal diritto, dalla costituzione e da postulati di uma-
nitä. Si pensi in detti confronti al Montesquieu, a Kant, a Humboldt e a

Mazzini.
A conforto di queste nostre considerazioni valga il seguente pensiero

del Prof. Werner Kaegi: « II rapporto del Machiavelli col machiavellismo e

il rapporto di uno scienziato verso un fenomeno naturale e non quello di un
Creatore nei riguardi di una sua opera. Machiavelli e uno scopritore e non
un inventore ». 6)

« Egli e cosa verissima, come tutte le cose del mondo hanno il ter-
mine della vita loro. Ma quelle vanno tutto il corso che e loro ordinato
dal cielo generalmente, che non disordinano il corpo loro, ma tengonlo
in modo ordinato, o che non altera, o s'egli altera e a salute e non a

danno suo. E percfe io parlo de' corpi misti, come sono le repubbliche
e le sette (religioni), dico che quelle alterazioni sono a salute, che

le riducono verso i principij loro. E perö quelle sono meglio ordinate,
ed hanno piü lunga vita, ciie mediante gli ordini suoi si possono spes-
so rinnovare, ovvero che per accidente, fuori di detto ordine, ven-

gono a detta rinnovaaioae. Ed e cosa piü chiara che la luce, che non
si rinnovando questi corpi, non durano. II modo di rinnovarli e, com'e

detto, ridurli verso i principj suoi; perche tutti i principj delle sette e

delle repubbliche e de' regni conviene che abbiano in se qualche
bontä, mediante la quale ripigliano la prima riputazione ed il primo
augumento loro ». Discorsi III, 1

6) Werner Kaegi: « Historische Meditationen», Fretz Wasmuth Verlag AG Zürich,
1942, p. 93.

247



La conseguenza logica del realismo critico e il senso del limite. L'accerta-
mento dei fatti attraverso l'osservazione empirica e la costatazione delle si-
tuazioni e delle condizioni mediante l'esperienza e lo studio fanno scoprire
le differenze sostanziali tra i diversi generi di attivitä umane. Ora, grazie
al continuo lavoro di osservazione e di comparazione svolto dal Machiavelli,
e naturale che la sua opera segna una svolta decisiva sul cammino del lai-
cismo 7) politico europeo.

Partendo da un laicismo a priori, caratterizzato da una spregiudicata
indagine delle vicende umane e delle loro relazioni nei confronti dello stato,
il Machiavelli assurge ad una veduta di valore e di portata universale. E cioe:
alla costatazione di due attivitä differenti dell'uomo: dell'attivitä pratico-
politica e dell'attivitä etico-religiosa. Da un laicismo sottinteso e de facto,
costituito da una presa di posizione nettamente terrestre e realistica di fronte
al popolo e alto stato, il nostro autore, distinguendo tra i principi a cui
bisogna «ridurre» i corpi misti delle repubbliche e delle sette, arriva ad

esprimere un proprio credo e un proprio principio. Ma il Machiavelli, vista
la necessitä di ridurre le repubbliche e le sette ai loro «principj», potrebbe
anche non curarsi piü delle sette, che, come abbiamo visto, il suo interesse
e la sua attenzione sono rivolti anzitutto alio stato e alia sua salute. La
distinzione tra attivitä naturale e soprannaturale potrebbe anche essere sol-
tanto frutto di quella pulizia e di quella veracitä mentali tanto caratteristi-
che dell'uomo abituato a pensare e a riflettere scientificamente. Ma il
Machiavelli va oltre. Egli, affermando il laicismo politico, dä — intenzional-
mente — rilievo alle facoltä spirituali, etiche e religiose dell'individuo. Que-
sta asserzione vien confortata dall'elogio che il nostro autore fa a San Francesco

e a San Domenico (Discorsi III, 1) per avere questi «con la povertä
e con l'esempio della vita di Cristo » ricondotta la religione « verso il suo
principio». Un altro documento della volontä e della capacitä del Machiavelli

di distinguere tra obblighi temporali e obblighi spirituali-religiosi e

costituente una vera professione di fede politico-religiosa e il capitolo XII del
primo dei Discorsi. L'autore vi dice fra altro: se la religione «nei principj
della repubblica cristiana si fusse mantenuta, secondo che dal datore d'essa

ne fu ordinato, sarebbero gli Stati e le repubbliche cristiane piü unite e piü
felici assai eh'eile non sono ». 8)

La veracitä e la franchezza mentali di chi osserva ed esperimenta —
lontano dall'essere soltanto qualitä riguardanti la scienza — sono premesse
importanti per il rinnovamento e per lo sviluppo spirituali dei popoli e delle

7) Con questo termine si intende il principio deH'autonomia delle attivitä umane,
cioe l'esigenza che tali attivitä si svolgano secondo regole proprie, che non siano ad esse
imposte dall'esterno, per fini o interessi diversi da quelli cui esse si inspirano. Questo
principio e universale e puö essere legittimamente invocato in nome di qualsiasi attivitä
umana legittima: intendendosi per attivitä « legittima » ogni attivitä che non ostacoli,
distrugga o renda impossibile le altre. »

(N. Abbagnano: « Dizionario di Filosofia », p. 504).
Per l'importanza assegnata dal M. alla religione e all'etica si vedano i seguenti

capitoli: Discorsi I, 11, Discorsi I, 55, Principe XII, Principe XI.

248



nazioni. Considerato, dunque, il laicismo del Machiavelli come un indirizzo
fondato su principi di ordine etico, non sarä difficile annoverare il Segre-
tario della Repubblica fiorentina (pur con alcune riserve) tra eminenti pro-
pugnatori del laicismo politico-religioso quali Arnaldo da Brescia, Dante e
Marsilio da Padova.

Mediante la distinzione e la separazione fatte tra fini temporali e fini
spirituali, il Machiavelli liberö due poteri di natura diversa da una loro reci-
proca interdipendenza e da una confusione che non potevano non essere di
impedimento all'evoluzione spirituale dell'uomo moderno. L'analogia coll'in-
dirizzo promosso da Galileo e (nonostante la differenza di attivitä e di og-
getto) evidente. Ambedue, infatti, liberando il pensiero critico da principi e
da dogmi appartenenti al regno della trascendenza, inaugurarono una era
piü propizia aH'approfondimento etico-religioso e piü utile alio svolgimento
razionale dell'uomo. II laicismo politico che — sviluppandosi e prendendo
coscienza di se nel corso dei secoli — doveva trovare in Cavour uno dei suoi
piü convinti assertori (libera Chiesa in libero Stato), ebbe evidentemente in
Machiavelli un deciso e importante promotore.

« Perche gli e ufficio d'uomo buono, quel bene che per la malignitä
dei tempi e della fortuna tu non hai potuto operare, insegnarlo ad

altri, acciocche sendone molti capaci, alcuno di quelli piü amati dal
cielo possa operarlo ». Discorsi II, Introduzione

Accanto all'umanesimo (inteso questo come qualsiasi movimento filo-
sofico che assuma a suo fondamento la natura umana o i limiti e gli interessi
dell'uomo) v'e nel nostro autore anche l'umanita.

Ora, detta umanitä si manifesta nel Machiavelli colpendo egli diretta-
mente il «tu», ossia il contro o l'asse deH'individuo. E il fatto non ci deve

meravigliare, poiche leggendo le opere del nostro autore, e specialmente i
Discorsi, non ci puo sfuggire la ricchezza di concetti etici mediante i quali
egli valorizza i rapporti del cittadino verso lo stato e verso la societa. Dap-
pertutto troviamo nella sua opera parole come virtü, bontä, liberalitä, fede,
onestä, umanitä, scelleratezza, infamia, vizio e ingratitudine. Si veda a pro-
posito il capitolo 10 del I Libro dei Discorsi, in cui il Machiavelli rimprove-
ra gli uomini «infami e detestabili, destruttori delle religioni, dissipatori
de' regni e delle repubbliche, inimici delle virtü, delle lettere, e d'ogni altra
arte che arrechi utilitä e onore alia umana generazione, come sono gli empj
e violenti, gl'ignoranti, gli oziosi, i vili e i da poco ». La realtä descritta dal
Machiavelli circa la situazione politica di allora e circa l'abiezione di molti
dei suoi concittadini non poteva non mettere in risalto e elogiare quelle virtü
che fanno la humanitas e per cui le repubbliche avrebbero potuto stabilirsi
e fortificarsi.

Si puo obiettare che il Machiavelli, pur non stancandosi di esortare alla
bontä, alla liberalitä, alla fede e alla costumatezza, rimane in fondo il pro-

249



pugnatore perseverante e convinto della « ragion di stato ». Si puö anche

osservare, che il principio dell'autore del Principe sia lo statalismo e nul-
l'altro. Partendo dalla costatazione che «gli uomini non operano mai nulla
bene se non per necessitä» (Discorsi I, 3), il Machiavelli afferma l'indispen-
sabilitä absoluta dello stato, il quale — grazie alle sue leggi — pud indurre
il cittadino a tralasciare il male e a fare il bene. Per il Machiavelli la legge
ha senso educativo e terapeutico.

Attestando la necessitä dei tumulti, perche questi promuovono « le leggi
che si fanno in favore della libertä» (Discorsi I, 14), l'autore continua: «Ne
si puo chiamare in alcun modo con ragione una repubblica inordinata (si
riferisce all'epoca che va dai Tarquini ai Gracchi), dove sieno tanti esempj
di virtu, perche i buoni esempj nascono dalla buona educazione, la buona
educazione dalle buone leggi...» Ora, pero, se le «buone leggi» sono indispen-
sabili alia buona educazione, non e men vero che la «buona educazione» e

indispensabile per fare delle buone leggi. Questa necessitä dell'azione reci-
proca tra legge e costumi e formulata dal Machiavelli nel seguente modo:
«Perche cosi come gli buoni costumi per mantenersi banno bisogno delle
leggi, cosi le leggi per osservarsi banno bisogno de' buoni costumi».
(Discorsi I, 18).

Questa proposizione, che ha carattere di massima, indica con precisione
l'atteggiamento dell'autore di fronte aH'uomo nella sua relazione con lo stato
e viceversa. L'individuo e lo stato non sono due entitä contrastanti tra di
loro, ma formano un organismo vivente, il cui centro e l'uomo. Lo stato
rimane, secondo il Machiavelli, il mezzo attraverso il quale l'uomo si migliora.
Lo Stato, creato e voluto dall'uomo, si volge verso l'individuo costituendo in
tal modo — se pur tacitamente — il principio politico moderno, secondo il
quale lo stato non e per lo stato ma per il cittadino. Per i'l Prof. Leonhard
v. Muralt, il principio ora citato costituisce il «nucleo» del pensiero di
Machiavelli. 9)

Ma l'umanitä del Machiavelli risulta evidente anche dal concetto che
l'autore ha della libertä nello stato. Aceanto alia libertä «da qualche Cosa»
(dalla tirannide ecc.) egli afferma pure una «libertä positiva», la quale dia
al cittadino la possibilitä di coltivare le sue capacitä, di promuovere il sa-

pere, di esercitare le arti e, insomma, di progredire. L'autore dice a propo-
sito, motivando la forza di resistenza dei Sanniti contro i Romani: «Perche
tutte le terre e le provincie che vivono libere in ogni parte, come di sopra
dissi, fanno i progressi grandissimi. Perche quivi si vede maggiori popoli,
per essere i matrimonj piü liberi, e piü desiderabili dagli uomini; perche
ciascuno proerea volentieri quelli figliuoli che crede poter nutrire, non dubi-

9) « In der Erkenntnis, dass das Ethos der eigentliche Grund des Staates ist, sowohl
sein Urheber wie sein Zweck, in der Erkenntnis der notwendigen Wechselwirkung zwischen
Ethos und Staat, liegt der Kerngedanke Machiavellis. »

L. v. Muralt: « Machiavellis Staatsgedanke » (Benno Schwabe & Co. — Verlag, Basel
1945, pag. 93).

250



taiulo che il patrimonio gli sia tolto, che e' conosce non solamente che nä-
scono liberi e non schiavi, ma che possono mediante la virtu loro diventare
principi; veggendosi le riechezze moltiplicare in maggior numero, e quelle
che vengono dalla cultura, e quelle che vengono dalle arti». (Discorsi II, 2)

Se l'importanza del Machiavelli del Principe e di aver messo a nudo il
machiavellismo — esistente giä prima di Machiavelli — la grandezza dell'au-
tore dei Discorsi consiste nell'aver egli alluso a ciö che, tre secoli dopo circa,
Guglielmo von Humboldt riteneva il fine unico dello stato, e cioe: dare al
cittadino (con la «libertä negativa» e con la «libertä positiva») tutte le possi-
bilita materiali e spirituali, affinche egli, sviluppandosi eticamente e intel-
lettualmente, possa conseguire la meta che gli spetta come uomo.

* * *

Ma il machiavellismo della massima «lo scopo giustifica i mezzi» esiste

ancora oggi, e perfino la dove non ci sono neanche piü fini «buoni» per giu-
stificare certi mezzi. Ora, combattere an tale machiavellismo senza distrug-
gere i presupposti stessi del machiavellismo, e una intrapresa assurda. Non
si puo togliere la pianta senza estirpare la radice. Ed estirpare la radice vuol
dire: fare in modo che l'uomo diventi lo stato, ossia che la personality umana
divenga il contenuto, la causa e il fine dello stato. Alcuni — facendo prova
di una fatale superficialitä — dicono: lo stato siamo noi. Ma cio e soltanto
vero se l'uomo e il cittadino, impegnando tutta la loro persona e tutte le loro
qualitä umane, costituiscono veramente lo stato e le sue leggi. II punto di
partenza deve essere sempre l'uomo, che soltanto attraverso l'uomo ci
possono essere leggi umane e soltanto attraverso leggi umane ci poträ essere
l'uomo. In altri termini: e necessario superare il machiavellismo della ri-
cetta per governare col machiavellismo piü vero, piü profondo e piü frut-
tuoso del modo di vivere: cosi facendo, lo stato come «male necessario»
perderä un po' della sua crudezza e della sua fatalitä.

251



11 palazzo Castelmur, visto da sud


	Machiavelli e il machiavellismo

