Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani
Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 30 (1961)

Heft: 3

Artikel: Note sul Pellico

Autor: Fontana, Pio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-24549

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-24549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pio Fontana

NOTE SUL PELLICO

L

Il carattere straordinario dell’esperienza che Le mie prigioni testimo-
niano e da cui sono nate ha spesso indotto a sottovalutare i precedenti del-
I'opera, le premesse di essa presenti nell’attivitd dello scrittore prima d’al-
lora, facendone il risultato di una brusca conversione in cui il peso dei fatti
esterni sarebbe stato unicamente determinante, invece che il momento piu
alto di uno sviluppo che, se dai fatti ricevette indubbiamente occasione e
sprone, fu pero tutt’altro che fortuito ed era gia implicito nelle tragedie,
soprattutto, e in genere in tutta la sua produzione giovanile. Ma se ¢ ormai
superato il tempo in cui si considerava il Pellico autore di un felice libro
sortitogli dalla penna per una, si potrebbe dire, «felix culpa» dell’Austria,
e si indulgeva all’esaltazione per I'umile eroe del Risorgimento, rinunciando
alla possibilita di un oggettivo giudizio storico e critico, ci sembra non si
debba nemmeno cadere nell’eccesso opposto, come & accaduto per qualche
saggista, che ha voluto leggere Le mie prigioni interiorizzando ogni dato
dell’opera, sganciandolo da ogni occasione esterna e facendone in fondo
un libro di pura invenzione, in cui la realta non sarebbe che un simbolo
della vita dello spirito. La veridicita del Pellico, che lo Chateaubriand
cerco invano di irridere e di negare, sta a dimostrare in lui, come il suo
moralismo, una precisa intenzione nei riguardi dell’opera, che non dobbiamo
trascurare. Che poi il documento o l'intervento moralistico dello scrittore
non riescano sempre a trasfigurarsi in poesia, ¢ chiaro: al critico spettera di
stabilire in che misura; non di dichiarar tutto poesia, ma di far posto, ac-
canto alla poesia, alla letteratura, che nelle Mie prigioni non manca.

* %k k% ok

L’opera per la quale il Pellico, prima della prigionia, era gia notissimo,
se non famoso, é la Francesca da Rimini, in cui culmina la sua esperienza
di tragediografo, con la quale si era illuso di poter emulare I’Alfieri. Nella
Francesca, al dila della scelta dell’argomento scopertamente romantica, al
dila della convenzionalita scenica che il Pellico non riusci mai a superare
nella tragedia, e pur senza pervenire se non fuggevolmente alla poesia, c¢’é
un tono elegiaco, patetico, che anticipa quello delle Mie prigioni. Nel deli-
neare il personaggio di Francesca, osserva giustamente Angelo Romano, I'au-

188



tore ha superato lo psicologismo come cronaca dei moti dell’animo, per un
intimismo che & esaltazione degli affetti, della vita interiore, e che lo inclina
a «un tono di meditazione autobiografica che realizzera nel momento piu
maturo ». La sua strada é quella dell’ «analisi sapientissima e profonda del
cuore umano », per usare parole sue, in una lettera al fratello Luigi, del 1816:
ve ne & traccia nelle tragedie e in non poche lettere di quegli anni, prezio-
sissime per seguire la formazione dello scrittore. Elegia e malinconia, dunque,
anzitutto; disposizione all’autobiografia, poi (e ve lo portavano il suo stesso
temperamento e 'ambiente romantico in cui si era trovato a vivere, dopo la
fugace esperienza illuministica cui fu occasione il soggiorno in Francia, gio-
vinetto; ma si badi che "ambiente romantico, lo stesso esempio del Foscolo,
del quale fu amico, poterono stimolare in lui anche atteggiamenti di tragicita
insincera o almeno ingenua, che non rispondevano alla sua natura). La di-
sposizione autobiografica, presente dunque in lui sin da quegli anni, riaffio-
rera al tempo della prigionia (si ricordino quelle memorie scritte sul tavo-
lino), nel carcere veneziano, e poi raschiate, forse il primo abbozzo del gran-
de libro: « Queste mie meditazioni avevano un carattere piuttosto biografico.
To facea la storia di tutto il bene ed il male che in me s’erano formati dal-
I'infanzia... »), e dopo, con il capolavoro, i capitoli aggiunti, i frammenti della
Storia della mia vita.

Ma a intendere Le mie prigioni non si potra certo dimenticare nemmeno
quanto meno direttamente vi conduce: e tanto per fare un esempio, la sua
attivita di collaboratore del Conciliatore, la sua presenza in una societa let-
teraria che chiamava a un impegno politico che si tradurra nell’esigenza di
pagare di persona. Se & vero che le responsabilita intellettuali del Pellico,
anche come collaboratore della rivista, furono scarse, non é meno vero che
in questa attivita egli si prodigo indefessamente e che trovo modo di matu-
rarvi e di esprimervi quella vocazione pedagogica, di estrazione illuministica,
che resistera nel suo moralismo apostolico, dopo il ritorno alla fede. Qui
inoltre egli comincia ad aver coscienza dell’insufficienza, dell’esteriorita degli
schemi letterari accettati fino allora. Ed & movendo di qui, finalmente, che
hanno luogo gli avvenimenti decisivi della vita del Pellico: 1’adesione alla
Carboneria, I'arresto: venerdi 13 ottobre del 1820, a trentun anno. Entrava
in carcere per non uscirne che a quaranta, «languido cadavere ambulante ».

* sk ok ok Xk

Mario Apollonio ha osservato come ['esperienza di interiorizzamento
progressivo in cui si traduce per il Pellico la prigionia (che é poi un dilatarsi
dello spirito quanto piu si restringe lo spazio attorno a lui) lo conduca alia
rinuncia alle forme letterarie esterne e rettoriche che aveva fino allora ten-
tato di animare, e specie a quelle teatrali. E poiché quest’esperienza & pro-
gressiva, questa rinuncia non & totale fin dall’inizio: il Pellico ha rivissuto,
esprimendola, la sua storia, e solo cosi facendo si & liberato dei residui della
sua precedente cultura e concezione letteraria. La prigionia quindi é per lui
condizione e premessa di una conquista spirituale, che si precisa e si realizza

189



pero solo sulla pagina e nella poesia (prova ne sia il fatto che finché duro la
reclusione, anche negli ultimi anni dello Spielberg, al Pellico non riusci di
fare vera poesia: e non solo perché costretto, nei primi tempi almeno, a com-
porre a memoria non solo per difficolta esterne, ma perché l’esperienza
spirituale delle Mie prigioni non era ancora compiuta). Rinuncia, dunque,
graduale a una concezione della letteratura, a una poetica ormai superata;
in essa prevalevano le forme teatrali, e il loro sussistere e poi scomparire,
nel libro, é evidente: piu frequenti nei primi due tempi (nel carcere di Santa
Margherita, a Milano, e a Venezia; terzo tempo sara quello dello Spielberg:
e anche la scansione rigorosa e il mutamento di scena sono significativi).
«Ma — osserva acutamente Angelo Romand — & un teatro senza trama,
perduto nei suoi divertissements di libera riflessione, un teatro assorbito
nell’eco indefinita di un gesto che tende continuamente ad essere I’«unico »
gesto, il gesto senza ulteriore risposta». Non si creda pero che le forme tea-
trali siano le uniche a comparire per scomparire (e che il linguaggio quasi
laconico del Pellico abbia tanto fascino, é forse, anche per quanto di malin-
conico e di maturo ha questo estremo addio, un senso di distacco): le forme
liriche non sono infrequenti nelle Mie prigioni: la cantica e la romanza, per
es., stanno dietro I’elegia, gia un po’ troppo atteggiata, per la giovinetta
della Stiria, capo LVI. (« Quanto dolce mi sarebbe anche di sapere il tuo
nome, o giovinetta, che in un villaggio della Stiria ci seguisti in mezzo alla
turba, ecc.»). E si legga, al capo XLIV, il racconto dell’angoscia dell’otto-
bre, pieno di ricordi tristi e di pit tristi presentimenti, a Venezia, angoscia
che trova sfogo e consolazione nello scrivere, e solo in forma epistolare:
«Presa la penna, e messomi a scrivere, cido che ne risultava era sempre una
lettera piena di tenerezza e di dolore». Lettere e lettere: «...era, sotto nuova
forma, un ripetermi la mia biografia...» Altra anticipazione del libro, e altra
traccia di una forma che pure ’aveva tentato, quella epistolare: traccia di
cui non c¢’¢ qui ormai che il ricordo. Potrebb’essere materia di riflessione
anche I’abbandono o il superamento di questa forma, e tale da permettere
di intender meglio il capolavoro; forse non meno dell’esame del suo pro-
gressivo staccarsi da un’abitudine e da una «forma mentis» teatrale, che in
quanto non lo porto mai all’arte né alla sinceritad (cui almeno pervenne nel-
I’epistolario) non poté infine essere mai profonda, né tale da lasciar tracce
troppo durature.

Ma interiorizzamento non vuol dire solo questo; anzitutto significa asce-
si, rinuncia che lo porta a possedersi e a riguadagnare il cosmo e Dio. E ras-
segnazione, persuasione quasi giansenistica nell’efficacia e nel potere della
grazia, abbandono indifeso, dopo e nonostante i fieri propositi di cristiana
« filosofia ». Quanto piu s’approfondisce e procede la sua «saison», tanto
meno lo vediamo pronto a credere nelle proprie forze, a sperare nei propri
mezzi. Si ricordi episodio di quel Giuliano ch’egli vorrebbe convertire a
furia di ragionamenti e lo si paragoni con la storia della sua sublime amicizia
con Oroboni, di fronte al quale dubita della sua stessa fede, o col suo atteg-

190



giamento nei riguardi di Maroncelli, all'imprudenza e alla debolezza del quale
doveva pure la prigionia. Nell’isolamento dello Spielberg, & il tema solenne
della morte che domina: «Il carcere divenneci una tomba, nella quale nep-
pure la tranquillita della tomba c’era lasciata».

E quest’abbandono che mette alla prova dei fatti, con la personalita, la
cultura del Pellico e attraverso lui quella del suo tempo. Prova nella quale
la componente principale di questa cultura, il cattolicesimo, & la roccia cui
il Pellico si aggrappa, e che meglio resiste, che sola si salva nella sostanza
e nella forma. Il resto cade, nella sua esteriorita programmatica; & assimi-
lato e capito in quanto ha di buono, rifiutato e dimenticato in quanto ha di
caduco o di erroneo. L’illuminismo della giovanile formazione del Pellico,
vissuto in Francia come il Manzoni e altri del suo tempo, si riduce al pre-
cetto di odiare «l'ignoranza e la barbarie»; i programmi della scuola ro-
mantica gli rendono agevole disfarsi di ogni accademismo e intellettualismo,
per il gioco puro dei sentimenti; per valersi di un esempio anche piu parti-
colare e concreto, perfino la speranza, che allontana la tentazione del suicidio
e rende sopportabili le peggiori sofferenze, interpreta e capisce per quanto
per lui conta ormai, un pensiero goethiano (« Wie es auch sei, das Leben,
es ist gut»): «..le miserie della vita sono grandi, & vero; ma chi le sopporta
con nobilta d’animo e con umilta, ¢i guadagna sempre vivendo ».

Per questa via, come il suo modo morale si spoglia di ogni esteriorita,
evita ogni distrazione e si concentra nell’adempimento di poche operazioni
veramente necessarie, cosi il suo linguaggio si fa semplice, essenziale, e riesce
all’efficacia patetica e poetica delle ultime pagine sullo Spielberg, e specie
di talune celebri, impresse nella mente di tutti: la morte di Oroboni e la sua
sepoltura; la morte del vecchio Schiller, assistito dalla sua figlioccia («La
fanciulla urlava e lo inondava di lagrime. Ei gliele asciugava col fazzoletto.
Prese le mani di lei e se le pose su gli occhi. — Quegli occhi erano chiusi
per sempre»); la rosa di Maroncelli.

Quanto abbiamo detto bastera perché s’intenda di quale natura sia il
linguaggio poetico delle Mie prigioni. In esse non manca 'intervento mora-
listico e volontaristico dell’autore, a imporsi un limite, ad attuare una ri-
nuncia. Ma non tutto quanto & dettato da queste ragioni resta sul piano della
non-poesia; non di rado il Pellico riesce a far propri i limiti che si & imposti,
come riesce ad amare le proprie catene come un cilicio, e a guadagnare la
poesia, pur senza toccare il tono patetico e sublime che & di non poche delle
sue pagine migliori.

Silvio Pellico proponeva alla nazione italiana i valori morali e ideali
resistiti alla prova piu ardua; quei valori cui il Manzoni era pur pervenuto,
non per la violenza delle vicende, ma per la semplice e grande devozione
a un impegno di coerenza spirituale ed espressiva, e che avrebbe non solo
proposto, ma imposto con la dolce e vittoriosa violenza dell’arte.

191



II.

La fortuna piu esterna del capolavoro del Pellico (diffusione, eco poli-
lica e costumistica, polemica letteraria) fu enorme, in Italia e all’estero.
[l libro apparve nel 1832, presso I’editore Bocca di Torino. A distanza di
quindici giorni si doveva gia procedere a una seconda edizione; d’allora in
poi le edizioni e le ristampe si sono moltiplicate innumerevoli, specie du-
rante ’Ottocento.

La notizia della pubblicazione imminente dell’opera aveva allarmato
gli amici del Pellico, che temevano si trattasse di un libro non favorevole
alla causa del liberalismo e del patriottismo italiano, uscendo dalla penna
di un uomo che sembrava loro infiacchito e inclinato alla religione dalle
sofferenze. Timore che il Pellico definiva «risibile ». Per lui infatti la con-
versione, di cui Le mie prigioni sono in buona parte la storia, non significava
affatto ’assunzione di idee reazionarie, anche se lo inclinava a uno spirito
di tolleranza e di mansuetudine che con lui condivise il Manzoni (ed era.
osservava il De Sanctis, atteggiamento liberale anche questo, che rispondeva
del resto alla necessita di far tacere gli odi di parte per trovare unita spiri-
tuale e politica contro lo straniero). Si sa che il libro fini per valere — per
ricordare un’espressione che fu attribuita a Metternich — quanto una bat-
taglia perduta per I’Austria, che si dette da fare invano per ottenere che
fosse messo all’Indice. Ma Le mie prigioni furono alla loro apparizione vio-
lentemente accusate di tradimento nei confronti della lotta risorgimentale,
e il loro autore di assenteismo, di vilta, da parte dei liberali; né piacquero,
per contro, nemmeno ai cattolici reazionari, del tipo di Monaldo Leopardi,
che, sulla Voce della Ragione, accusava il Pellico di ipocrisia e di segreta
intesa con i nemici della religione e del trono. Della disputa, che fu aspra
¢ lunga e non poco servi a contristare gli ultimi anni di vita del povero
Pellico, numerose sono le tracce nel suo epistolario e nella pubblicistica del
tempo. Di fatto egli voleva solo dirsi cattolico, per convinzione raggiunta.
senza parteggiare né per gli amici di un tempo, di cui disapprovava ormai
le esagerazioni giacobine, né per coloro che avrebbero voluto servirsi del
«caso » della sua conversione e della sua prigionia per inveire contro i prin-
cipi per i quali era stato condannato e che aveva pur professato con convin-
zione. Significativa a questo proposito la storia dei rapporti del Pellico col
Gioberti, nei Prolegomeni del Primato, attacco i Gesuiti, pubblico una fer-
ma protesta, in cui scindeva nettamente le sue responsabilita da quelle del-
I'autore. « Madamigella Pellico» fu appellativo che gli affibbio allora vele-
nosamente il Gioberti: ed esprimeva il disprezzo non di lui solo, né solo
della sua parte. Ma per rendersi conto di quanto fosse ingiusto, basterebbe
leggere il testo di quella protesta: «...Io sono solamente un uomo di studio
¢ di riflessione; che ho letto ed esaminato; che non ho la debolezza di ren-

dermi servo delle opinioni veementi — che sorrido delle lettere anonime,
ece. ».

192



Purtroppo il giudizio frettoloso e parziale di troppi suoi contemporanei.
di un Pellico debole e rassegnato, si ¢ tramandato fino al nostro secolo;
ma se si ritorna spassionatamente a studiarlo nelle sue opere e nei suoi atteg-
giamenti, hisognera convenire che si ¢ di fronte a una personalitda di rara
coerenza e forza d’animo. che seppe reggere agli attacchi e alle calunnie
(fu perfino accusato di aver tradito e fatto arrestare ’amico suo e benefat-
tore conte Porro), come aveva resistito agli interrogatori, suscitando I’am-
mirazione dello stesso inquisitore Salvotti, e come aveva saputo sopportare
i patimenti e le umiliazioni del carcere. Il suo far per sé, del resto, non ri-
chiedeva poco coraggio: quando il Maroncelli pubblicd, per esempio, le sue
Addizioni (che vennero condannate all’Indice perché, dice il Pellico, «il
mio troppo esaltato compagno vi pretende che carboneria e religione, bene
intesa, siano la stessa cosa») egli non esitdo a rimproverarlo, accusandolo
di aver scritto su incitamento di estremisti parigini. Non ¢ vilta, & odio delle
csagerazioni, convinzione che «la vera filosofia sia quella della moderazio-
ne»: non doveva essere facile proclamarlo e sostenerlo sempre. Ed &, anche,
raggiunto senso di equilibrio. distacco dalle passioni e dalle illusioni, che
eli permette di giudicare serenamente e acutamente gli altri e se stesso, con
piena, esatta coscienza dei propri limiti.

Ma Le mie prigioni conquistavano intanto il mondo, possiamo dire. In
Francia, nel 1833, ne uscivano gia due traduzioni. una anonima, altra del
Latour, che fu adottata nei Licei e nelle Universita. Una terza versione fran-
cese era gia in corso nello stesso anno, per opera di Teobaldo Walsch, come
apprendiamo da una lettera dello stesso al Pellico. Altre seguirono e I'opera
trovo larga eco nell’opinione pubblica e negli ambienti letterari. Del Pellico
si era gia occupato in precedenza, con entusiasmo e acutezza, Stendhal; ne
scrisse, con approvazione temperata da riserva, Lamennais; se ne interesso
vivamente Chateaubriand. Questi ne parlava con entusiasmo in una lettera
del maggio 1833 a Madame Récamier, dopo la lettura delle Mie prigioni.
Recatosi poi a Venezia nello stesso anno, volle visitare i Piombi, e per amore
di scandalo e di pettegolezzo, dimenticando le sue lodi, insinud il dubbio
che il Pellico non vi avesse soggiornato come prigioniero, e scherzo con
leggerezza sui comodi delle « fameuses prisons-cachots». Se ne fece un gran
parlare nei salotti parigini e la cosa fu risaputa dal Pellico (che non poté
leggere le calunnie dello scrittore francese, perché esse non apparvero stam-
pate che nei Mémoires d’outre tombe, del 1849-50). Egli se ne indigno e scrisse
lettere di vibrante protesta agli amici di Parigi, perché lo difendessero. Ma
Chateaubriand, comportandosi come un giornalista in cerca di piccanti no-
tizie, volle rintracciare anche la Zanze e gli riusci effettivamente di scovarla.
Nei Mémoires ci appare in compagnia della madre e ormai sposata; entrambe
appena uscite dalla lettura del libro del Pellico e indignatissime, tanto da
dichiararsi pronte a ricorrere ai tribunali per far sequestrare 'opera e pu-
nire ’autore, che avrebbe spudoratamente mentito alludendo a un amore,
per quanto puro, sbocciato tra lui e la ragazza. La Zanze, anzi, ha gia pre-

193



parato il testo di una propria autodifesa, in un italiano scorrettissimo, e
Chateaubriand lo riproduce con la traduzione francese e un diffuso — e
invece alquanto retorico — commento. Non meriterebbe di essere ricordato.
I’episodio, se non ci mostrasse un altro aspetto della fortuna del Pellico:
quello pitt propriamente letterario, e di esso il momento romantico. Cha-
teaubriand trasfigura romanticamente la Zanze, di cui lo incanta il giuoco
— nel Pellico pudicissimo e sottinteso — di ingenuitd e malizia; trasfigura-
zione che avrebbe certo irritato il Pellico, se ne fosse venuto a conoscenza,
non meno della precedente calunnia (ed erano, del resto, 'una e Paltra in
armonia, nel ridurre il dramma a sognante idillio e a romantica infelicitd).
Era infatti un non intendere come il Pellico avesse di proposito rinunciato
radicalmente alla letteratura in un’accezione esteriore.

Ma gia nel ’33, per tornare alle traduzioni delle Mie prigioni, usciva la
prima versione inglese, con note; altre ne seguirono, tra cui una, nel ’36,
a cura del Maroncelli. L’opera si diffuse anche in America. In una lettera
di Federico Confalonieri a Giuseppe e Costanza Arconati, del 1836 (scritta
da New York. dove il Confalonieri viveva come deportato, dopo la libera-
zione dallo Spielberg), leggiamo infatti: «lo ho trovato le Prigioni del mio
Pellico dalla Nuova Orleans fino sul S. Lorenzo, nelle mani di tutti, e per-
fino nelle selvagge capanne dell’Alabama del Mississipi e del Michingan:
e Ientusiasmo e la venerazione vi & uguale per tutto». Del resto la lettera-
tura americana della prima metd del secolo scorso reca tracce di interesse
vivo per il Risorgimento italiano e in particolare per la figura del Pellico:
serittori e studiosi come George Ticknor, Caterina Sedgwick o il Tuckermann
ci hanno lasciato pagine vivissime di ricordo di visite compiute personal-
mente al Pellico, in occasione di loro viaggi in Italia. E con lui era consue-
tudine visitare (ma dopo di lui per fama e per importanza minore agli occhi
di quegli stranieri) il Foscolo (che del resto viveva gia a Londra) o il Monti.

La fortuna del Pellico non & perd circoscritta al mondo francese e a
quello inglese e americano. Si ebbero, delle Mie prigioni, traduzioni in al-
meno sedici lingue: dal tedesco al russo, all’olandese, al bulgaro, allo spa-
gnolo, al basco. Ma importerebbe esaminare ancora la fortuna del libro in
un significato meno esteriore, come storia del suo valore poetico, dell’eco
che raccolse e delle interpretazioni e dei giudizi che se ne sono dati.

Come osserva giustamente Angelo Romano, la fortuna pilt interna e
proficua del Pellico é tutta in una possibilita di indicazioni morali, e per
citare le sue parole, «nella discrezione con cui riesce ad insinuarsi nel cuore
di una societa e a guidarla senza parere, nell’aver isolato a poco a poco,
con movimenti né vistosi né arbitrari, il nome di certi ideali fecondi per
tutto il secolo: la libertd umana, la giustizia, la superiorita della ragione
sulle convenzioni, della dignita sul calcolo». La fusione di vita e letteratura
che egli attuo nel suo capolavoro poté parere compromesso semplicistico,
al decadentismo. Ma con esso egli seppe anche introdurre nella nostra let-
teratura il senso di intimita ricche e imprevedibili, nascoste sotto apparenze

194



modeste e mediocri, il senso riverente del mistero che & nella vita altrui e
del valore che ha la sofferenza. Il Pellico fu indubbiamente il primo scrit-
tore italiano che abbia fatto dello psicologismo. religioso ed anche amoroso.
e primo gncora del Tommaseo di Fede e bellezza (che & oramai luogo co-
mune della critica citare come primo esempio di narrativa introspettiva in
Ttalia). Ma al Pellico riconosceremo ancora. sempre d’accordo con il Romano.
il merito di aver saputo indicare ai suoi contemporanei-un modo di evasione
dalle lusinghe e dalle suggestioni pitt esteriori del romanticismo, postulando
la necessita di una presenza dolente e sofferta dello scrittore ad autenticare
la parola, a giustificarla, al di fuori e al dila di ogni programma, poetico o
nolitico, nell’opera. E questo aspetto del suo messaggio ha operato in pro-
fondo, anche su scrittori che sembrerebbero da lui lontanissimi.

La lettura del Pellico ha naturalmente risentito degli alti e bassi della
sua fortuna presso il largo pubblico e presso gli serittori. Quando essa fu
orande. si cedette all’esaltazione indiscriminata. o ci si ritrasse nello sdegno.
in un oblio vicino al disprezzo. Perfino il De Sanctis (che pure nelle lezioni
su La scuola liberale e la scuola democratica. soprattutto, non manco di
fornire dati preziosissimi per l'impostazione critica del problema) ebbe a
scrivere, in un saggio sul Settembrini: « Quando legzo Silvio Pellico. talora
mi casca il libro». E alle Mie pricioni diceva di preferire Le Ricordanze
della mia vita, che sono opera indubbiamente inferiore. L’accostamento.
si noti, fu ripreso da Croce, ma per rovesciare — e a ragione — il giudizio
conclusivo: «...le confessioni che egli ci ha lasciate — serive del Settembri-
ni in uno studio del 1911, raccolto poi nella Letteratura della nuova Italia —.
le sue lettere e specialmente le sue Ricordanze, mancano di contenuto dram-
matico. e. quantunque assai ammirate e lodate. non possono pareggiarsi ad
altri libri del medesimo genere, e alle Mie prigioni del Pellico, che sono
un dramma dell’anima ».

Durante la dittatura dannunziana, per venire a tempi pill recenti, se-
condo quanto scrive Gaetano Trombatore, dovette per forza apparir ridicolo
un libro come quello del Pellico, «in cui un martire narrava le sue vere
pene senza assumere nessun atteggiamento eroico, in una forma di cui si
segnarono tutte le improprieta, le affettazioni, le cosi dette sgrammaticature,
precludendosi oeni via a coglierne il genuino significato ». E solo degli anni
a noi piu vicini, dunque, un’attenzione provveduta e criticamente fondata
allopera del Pellico, che tuttavia non manca di esser talora ancor oggi
fraintesa, come. dicevamo cominciando questi nostri appunti.



Giovanni Serro, Neuburg s. D., Parrocchiale, 1641-45
da A. M. Zendralli: I Magistri grigioni, pag. 207



	Note sul Pellico

