
Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani

Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 30 (1961)

Heft: 3

Artikel: Note sul Pellico

Autor: Fontana, Pio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-24549

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-24549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pio Fontana

NOTE SUL PELLICO

I.

II carattere straordinario dell'esperienza che Le mie prigioni testimo-
niano e da cui sono nate ha spesso indotto a sottovalutare i precedent!
dell'opera, le premesse di essa presenti nell'attivitä dello scrittore prima d'al-
lora, facendone il risultato di una brusca conversione in cui il peso dei fatti
esterni sarebbe stato unicamente determinante, invece che il momento piü
alto di uno sviluppo che, se dai fatti ricevette indubbiamente occasione e

sprone, fu perö tutt'altro che fortuito ed era giä implicito nelle tragedie,
soprattutto, e in genere in tutta la sua produzione giovanile. Ma se e ormai
superato il tempo in cui si considerava il Pellico autore di un felice libro
sortitogli dalla penna per una, si potrebbe dire, «felix culpa» dell'Austria,
e si indulgeva all'esaltazione per l'umile eroe del Risorgimento, rinunciando
alia possibility di un oggettivo giudizio storico e critico, ci sembra non si
debba nemmeno cadere nell'eccesso opposto, come e accaduto per qualche
saggista, che ha voluto leggere Le mie prigioni interiorizzando ogni dato
dell'opera, sganciandolo da ogni occasione esterna e facendone in fondo
un libro di pura invenzione, in cui la realtä non sarebbe che un simbolo
della vita dello spirito. La veridicitä del Pellico, che lo Chateaubriand
cerco invano di irridere e di negare, sta a dimostrare in lui, come il suo
moralismo, una precisa intenzione nei riguardi dell'opera, che non dobbiamo
trascurare. Che poi il documento o l'intervento moralistico dello scrittore
non riescano sempre a trasfigurarsi in poesia, e chiaro: al critico spetterä di
stabilire in che misura; non di dichiarar tutto poesia, ma di far posto, ae-
canto alia poesia, alia letteratura, che nelle Mie prigioni non manca.

L'opera per la quale il Pellico, prima della prigionia, era giä notissimo.
se non famoso, e la Francesco da Rimini, in cui culmina la sua esperienza
di tragediografo, con la quale si era illuso di poter emulare l'Alfieri. Nella
Francesca, al dilä della scelta dell'argomento scopertamente romantica, al
dilä della convenzionalitä scenica che il Pellico non riusci mai a superare
nella tragedia, e pur senza pervenire se non fnggevolmente alia poesia, c'e

un tono elegiaco, patetico, che anticipa quello delle Mie prigioni. Nel deli-
neare il personaggio di Francesca, osserva giustamente Angelo Romano, l'au-

188



tore ha superato lo psicologismo come cronaca dei moti dell'animo, per un
intimismo che e esaltazione degli affetti, della vita interiore, e che lo inclina
a «un tono di meditazione autobiografica che realizzerä nel momento piü
maturo». La sua strada e quella dell'«analisi sapientissima e profonda del
cuore umano », per usare parole sue, in una lettera al fratello Luigi, del 1816:
ve ne e traccia nelle tragedie e in non poche lettere di quegli anni, prezio-
sissime per seguire la formazione dello scrittore. Elegia e malinconia, dunque,
anzitutto; disposizione all'autobiografia, poi (e ve lo portavano il suo stesso

temperamento e l'ambiente romantico in cui si era trovato a vivere, dopo la
fugace esperienza illuministica cui fu occasione il soggiorno in Francia, gio-
vinetto; ma si badi che l'ambiente romantico, lo stesso esempio del Foscolo,
del quale fu amico, poterono stimolare in lui anche atteggiamenti di tragicitä
insincera o alineno ingenua, che non rispondevano alia sua natura). La
disposizione autobiografica, presente dunque in lui sin da quegli anni, riaffio-
rerä al tempo della prigionia (si ricordino quelle memorie scritte sul tavo-
lino), nel carcere veneziano, e poi raschiate, forse il primo abbozzo del gran-
de libro: « Queste mie meditazioni avevano un carattere piuttosto biografico.
lo facea la storia di tutto il bene ed il male che in me s'erano formati dal-
l'infanzia...»), e dopo, con il capolavoro, i capitoli aggiunti, i frammenti della
Storia della mia vita.

Ma a intendere Le mie prigioni non si poträ certo dimenticare nemmeno
quanto ineno direttainente vi conduce: e tanto per fare un esempio, la sua
attivitä di collaboratore del Conciliatore, la sua presenza in una societä let-
leraria che chiamava a un impegno politico che si tradurrä nell'esigenza di
pagare di persona. Se e vero che le responsabilitä intellettuali del Pellico,
anche come collaboratore della rivista, furono scarse, non e meno vero che
in questa attivitä egli si prodigö indefessamente e che trovo modo di matu-
rarvi e di esprimervi quella vocazione pedagogica, di estrazione illuministica,
che resisterä nel suo moralismo apostolico, dopo il ritorno alia fede. Qui
inoltre egli comincia ad aver coscienza dell'insufficienza, dell'esterioritä degli
schemi letterari accettati fino allora. Ed e movendo di qui, finalmente, che
hanno Iuogo gli avvenimenti decisivi della vita del Pellico: l'adesione alia
Carhoneria, l'arresto: venerdi 13 ottobre del 1820, a trentun anno. Entrava
in carcere per non uscirne che a quaranta, «languido cadavere ambulante».

Mario Apollonio ha osservato come l'esperienza di interiorizzamento
progressivo in cui si traduce per il Pellico la prigionia (che e poi un dilatarsi
dello spirito quanto piü si restringe lo spazio attorno a lui) lo conduca alia
rinuncia alle forme letterarie esterne e rettoriche che aveva fino allora ten-
tato di animare, e specie a quelle teatrali. E poiche quest'esperienza e

progressiva, questa rinuncia non e totale fin dall'inizio: il Pellico ha rivissuto,
esprimendola, la sua storia, e solo cosi facendo si e liberato dei residui della
sua precedente cultura e concezione letteraria. La prigionia quindi e per lui
condizione e premessa di una conquista spirituale, che si precisa e si realizza

189



perö solo sulla pagina e nella poesia (prova ne sia il fatto che finche durö la
reclusione, anche negli ultiini anni dello Spielberg, al Pellico non riusci di
fare vera poesia: e non solo perche costretto, nei primi tempi almeno, a com-
porre a memoria non solo per difficoltä esterne, ma perche l'esperienza
spirituale delle Mie prigioni non era ancora compiuta). Rinuncia, dunque,
graduale a una concezione della letteratura, a una poetica ormai superata;
in essa prevalevano le forme teatrali, e il loro sussistere e poi scomparire,
nel libro, e evidente: piü frequenti nei primi due tempi (nel carcere di Santa
Margherita, a Milano, e a Yenezia; terzo tempo sarä quello dello Spielberg:
e anche la scansione rigorosa e il mutamento di scena sono significativi).
«Ma — osserva acutamente Angelo Romano — e un teatro senza trama,
perduto nei suoi divertissements di libera riflessione, un teatro assorbito
nell'eco indefinita di un gesto che tende continuainente ad essere 1'« unico »

gesto, il gesto senza ulteriore risposta». Non si creda perö che le forme
teatrali siano le uniche a comparire per scomparire (e che il linguaggio quasi
laconico del Pellico ahbia tanto fascino, e forse, anche per quanto di malin-
conico e di maturo ha questo estremo addio, un senso di distacco): le forme
liriche non sono infrequenti nelle Mie prigioni: la cantica e la romanza, per
es., stanno dietro l'elegia, gia un po' troppo atteggiata, per la giovinetta
della Stiria, capo LYI. («Quanto dolce mi sarebbe anche di sapere il tuo
nome, o giovinetta, che in un villaggio della Stiria ci seguisti in mezzo alia
turba, ecc.»). E si legga, al capo XLIV, il racconto dell'angoscia dell'otto-
bre, pieno di ricordi tristi e di piü tristi presentiinenti, a Venezia, angoscia
che trova sfogo e consolazione nello scrivere, e solo in forma epistolare:
« Presa la penna, e messomi a scrivere, ciö che ne risultava era sempre una
lettera piena di tenerezza e di dolore». Lettere e lettere: «...era, sotto nuova
forma, un ripetermi la mia biografia...» Altra anticipazione del libro, e altra
traccia di una forma che pure l'aveva tentato, quella epistolare: traccia di
cui non c'e qui ormai che il ricordo. Potrebb'essere materia di riflessione
anche l'abhandono o il superamento di questa forma, e tale da permettere
di intender meglio il capolavoro; forse non meno dell'esame del suo
progressive staccarsi da un'abitudine e da una «forma mentis» teatrale, che in
quanto non lo portö mai all'arte ne alia sinceritä (cui almeno pervenne nel-
l'epi8tolario) non pote infine essere mai profonda, ne tale da lasciar tracce
troppo durature.

Ma interiorizzamento non vuol dire solo questo; anzitutto significa asce-
si, rinuncia che lo porta a possedersi e a riguadagnare il cosmo e Dio. £ ras-
segnazione, persuasione quasi giansenistica nell'efficacia e nel potere della
grazia, abbandono indifeso, dopo e nonostante i fieri propositi di cristiana
«filosofia». Quanto piü s'approfondisce e procede la sua «saison», tanto
meno lo vediamo pronto a credere nelle proprie forze, a sperare nei propri
mezzi. Si ricordi l'episodio di quel Giuliano ch'egli vorrebbe convertire a

furia di ragionamenti e lo si paragoni con la storia della sua sublime amieizia
con Oroboni, di fronte al quale dubita della sua stessa fede, o col suo atteg-

190



giamento nei riguardi di Maroncelli, all'imprudenza e alia debolezza del quale
doveva pure la prigionia. Nell'isolamento dello Spielberg, e il tema solenne
della morte che domina: «II carcere divenneci una tomba, nella quale nep-
pure la tranquillitä della tomba c'era lasciata».

E quest'abbandono che mette alia prova dei fatti, con la personalitä, la
cultura del Pellico e attraverso lui quella del suo tempo. Prova nella quale
la componente principale di questa cultura, il cattolicesimo, e la roccia cui
il Pellico si aggrappa, e che meglio resiste, che sola si salva nella sostanza
e nella forma. II resto cade, nella sua esterioritä programmatica; e assimi-
lato e capito in quanto ha di buono, rifiutato e dimenticato in quanto ha di
caduco o di erroneo. L'illuminismo della giovanile formazione del Pellico,
vissuto in Francia come il Manzoni e altri del suo tempo, si riduce al pre-
cetto di odiare «l'ignoranza e la barbarie»; i programmi della scuola ro-
mantica gli rendono agevole disfarsi di ogni accademismo e intellettualismo,
per il gioco puro dei sentimenti; per valersi di un esempio anche piü parti-
colare e concreto, perfino la speranza, che allontana la tentazione del suicidio
e rende sopportahili le peggiori sofferenze, interpreta e capisce per quanto
per lui conta ormai, un pensiero goethiano («Wie es auch sei, das Leben,
es ist gut»): «...le miserie della vita sono grandi, e vero; ma chi le sopporta
con nobiltä d'animo e con umiltä, ci guadagna sempre vivendo».

Per questa via, come il suo modo morale si spoglia di ogni esterioritä,
evita ogni distrazione e si concentra nell'adempimento di poche operazioni
veramente necessarie, cosi il suo linguaggio si fa semplice, essenziale, e riesce
all'efficacia patetica e poetica delle ultime pagine sullo Spielberg, e specie
di talune celebri, impresse nella mente di tutti: la morte di Oroboni e la sua

sepoltura; la morte del vecchio Schiller, assistito dalla sua figlioccia («La
fanciulla urlava e lo inondava di lagrime. Ei gliele asciugava col fazzoletto.
Prese le mani di lei e se le pose su gli occhi. — Quegli occhi erano chiusi
per sempre»); la rosa di Maroncelli.

Quanto abbiaino detto basterä perche s'intenda di quale natura sia il
linguaggio poetico delle Mie prigioni. In esse non manca I'intervento mora-
listico e volontaristico dell'autore, a imporsi un limite, ad attuare una ri-
nuncia. Ma non tutto quanto e dettato da queste ragioni resta sul piano della
non-poesia; non di rado il Pellico riesce a far propri i limiti che si e imposti,
come riesce ad amare le proprie catene come un cilicio, e a guadagnare la
poesia, pur senza toccare il tono patetico e sublime che e di non poche delle
sue pagine migliori.

Silvio Pellico proponeva alia nazione italiana i valori morali e ideali
resistiti alia prova piü ardua; quei valori cui il Manzoni era pur pervenuto,
non per la violenza delle vicende, ma per la semplice e grande devozione
a un impegno di coerenza spirituale ed espressiva, e che avrebbe non solo

proposto, ma imposto con la dolce e vittoriosa violenza dell'arte.

191



II.

La fortuna piü esterna del eapolavoro del Pellico (diffusione, eco poll-
lica e costumistica, polemica letteraria) f» enorme, in Italia e all'estero.
II libro apparve nel 1832, presso l'editore Bocca di Torino. A distanza di
(piindici giorni si doveva giä procedere a una seconda edizione; d'allora in
poi le edizioni e le ristampe si sono inoltiplicate innnmerevoli, specie
durante l'Ottocento.

La notizia della pubblicazione imminente dell'opera aveva allarmato
gli ainici del Pellico, che temevano si trattasse di tin libro non favorevole
alla causa del liberalisino e del patriottismo italiano, uscendo dalla penna
di un uomo che setnbrava loro infiacchito e inclinato alia religione dalle
sofferenze. Timore che il Pellico definiva « risibile ». Per lui infatti la con-
versione, di cui Le mie prigioni sono in buona parte la storia, non significava
affatto l'assunzioiie di idee reazionarie, anche se lo inclinava a uno spirito
di tolleranza e di tnansuetudine che con lui condivise il Manzoni (ed era,
osservava il De Sanctis, atteggiamento liberale anche questo, che rispondeva
del resto alla necessitä di far tacere gli odi di parte per trovare unita spiri-
tuale e politica contro lo straniero). Si sa che il libro fini per valere — per
ricordare un'espressione che fu attribuita a Metternich — quanto una bat-
taglia perduta per l'Austria, che si dette da fare invano per ottenere che
fosse messo all'Indice. Ma Le mie prigioni furono alla loro apparizione vio-
lenteniente accusate di tradimento nei confronti della lotta risorgimentale,
e il loro autore di assenteismo, di viltä, da parte dei liberali; ne piacquero,
per contro, nemmeno ai cattolici reazionari, del tipo di Monaldo Leopardi,
che, sulla Voce della Ragione, accusava il Pellico di ipocrisia e di segreta
intesa con i nemici della religione e del trono. Deila disputa, che fu aspra
e lunga e non poco servi a contristare gli ultimi anni di vita del povero
Pellico, numerose sono le tracce nel suo epistolario e nella pubblicistica del

tempo. Di fatto egli voleva solo dirsi cattolico, per convinzione raggiunta.
senza parteggiare ne per gli amici di un tempo, di cui disapprovava ormai
le esagerazioni giacobine, ne per coloro che avrebbero voluto servirsi del
-< caso » della sua conversione e della sua prigionia per inveire contro i prin-
cipi per i quali era stato condannato e che aveva pur professato con convinzione.

Significativa a questo proposito la storia dei rapporti del Pellico col
Gioberti, nei Prolegomeni del Primato, attaccö i Gesuiti, pubblicö una fer-
ma protesta, in cui scindeva nettamente le sue responsabilitä da quelle del-
Lautore. «Madamigella Pellico» fu appellativo che gli affibbiö allora vele-
nosamente il Gioberti: ed esprimeva il disprezzo non di lui solo, ne solo
della sua parte. Ma per rendersi conto di quanto fosse ingiusto, basterebbe
leggere il testo di quella protesta: «...lo sono solamente un uomo di studio
e di riflessione; che ho letto ed esaminato; che non ho la debolezza di ren-
dermi servo delle opinioni veementi — che sorrido delle lettere anonime,
ecc. ».

192



Pnrtroppo il giudizio frettoloso e parziale di troppi suoi rontemporanei.
di tin Pellico debole e rassegnato. si e trainandato fino al nostro secolo;
tna se si ritorna spassionatamente a studiarlo nelle sue opere e nei suoi atteg-
giamenti, bisognerä convenire che si e di fronte a una personalitä di rara
eoerenza e forza d'animo. che seppe reggere agli attacchi e alle calunnie
ffu perfino accusato di aver tradito e fatto arrestare l'amico suo e benefat-
tore conte Porro), come aveva resistito agli interrogator!, suscitando 1'am-

mirazione dello stesso inquisitore Salvotti, e come aveva saputo sopportare
i patimenti e le umiliazioni del carcere. II suo far per se. del resto, non ri-
chiedeva poco coraggio: quando il Maroncelli pubblico, per esempio, le sue
Addizioni (che vennero condannate all'Indice perche, dice il Pellico, «il
mio troppo esaltato compagno vi pretende che carboneria e religione, bene
intesa, siano la stessa cosa») egli non esitö a rimproverarlo, accusandolo
di aver scritto su incitatnento di estremisti parigini. Non e viltä, e odio delle
esagerazioni, convinzione che «la vera filosofia sia quella della moderazio-
ue»: non doveva essere facile proclamarlo e sostenerlo sempre. Ed e, ancbe,
raggiunto senso di equilibrio, distacco dalle passioni e dalle illusioni, che
gli permette di giudicare serenamente e acutamente gli altri e se stesso, con
piena, esatta coscienza dei propri limiti.

Ma Tj? mie prigioni conquistavano intanto il mondo, possiamo dire. Tn

Francia, nel 1833, ne uscivano giä due traduzioni. una anonima, 1'altra del
Latour, che fu adottata nei Licei e nelle Universitä. Una terza versione fran-
cese era giä in corso nello stesso anno, per opera di Teobaldo Walsch, come
apprendiamo da una lettera dello stesso al Pellico. Altre seguirono e l'opera
trovö larga eco nell'opinione pubblica e negli ambienti letterari. Del Pellico
si era giä occupato in precedenza, con entusiasmo e acutezza, Stendhal; ne
scrisse, con approvazione temperata da riserva, Lamennais; se ne interesso
vivamente Chateaubriand. Questi ne parlava con entusiasmo in una lettera
del maggio 1833 a Madame Recamier, dopo la lettura delle Mie prigioni.
Recatosi poi a Yenezia nello stesso anno, volle visitare i Piombi, e per amore
di scandalo e di pettegolezzo, dimenticando le sue lodi, insinuö il dubbio
che il Pellico non vi avesse soggiornato come prigioniero, e scherzo con
leggerezza sui comodi delle «fameuses prisons-cachots». Se ne fece un gran
parlare nei salotti parigini e la cosa fu risaputa dal Pellico (che non pote
Ieggere le calunnie dello scrittore francese, perche esse non apparvero stam-
pate che nei Memoires d'outre tombe, del 1849-50). Egli se ne indigpo e scrisse
lettere di vibrante protesta agli amici di Parigi, perche lo difendessero. Ma
Chateaubriand, comportandosi come un giornalista in cerca di piccanti no-
tizie, voile rintracciare anche la Zanze e gli riusci effettivamente di scovarla.
Nei Memoires ci appare in compagnia della madre e ormai sposata; entrambe
appena uscite dalla lettura del libro del Pellico e indignatissime, tanto da

dichiararsi pronte a ricorrere ai tribunali per far sequestrare l'opera e pu-
nire l'autore, che avrehhe spudoratamente mentito alludendo a un amore,
per quanto puro, sbocciato tra lui e la ragazza. La Zanze, anzi, ha giä pre-

193



parato il testo cli una propria autodifesa, in un italiano scorrettissimo, e

Chateaubriand lo riproduce con la traduzione francese e un diffuso — e
invece alquanto retorico — commento. Non meriterebbe di essere ricordato,
1'episodio, se non ci mostrasse un altro aspetto della fortuna del Pellico:
quello piü propriamente letterario, e di esso il momento romantico.
Chateaubriand trasfigura romanticamente la Zanze, di cui lo incanta il giuoco
— nel Pellico pudicissimo e sottinteso — di ingenuitä e malizia; trasfigura-
zione che avrebbe certo irritato il Pellico, se ne fosse venuto a conoscenza,
non meno della precedente calunnia (ed erano, del resto, l'una e l'altra in
armonia, nel ridurre il dramma a sognante idillio e a romantica infelicitä).
Era infatti un non intendere come il Pellico avesse di proposito rinunciato
radicalmente alia letteratura in un'accezione esteriore.

Ma giä nel '33, per tornare alle traduzioni delle Mie prigioni, usciva la
prima versione inglese, con note; altre ne seguirono, tra cui una, nel '36,
a cura del Maroncelli. L'opera si diffuse anche in America. In una lettera
di Federico Confalonieri a Giuseppe e Costanza Arconati, del 1836 (scritta
da New York, dove il Confalonieri viveva come deportato, dopo la libera-
zione dallo Spielberg), leggiamo infatti: «lo ho trovato le Prigioni del mio
Pellico dalla Nuova Orleans fino sul S. Lorenzo, nelle mani di tutti, e per-
fino nelle selvagge capanne dell'AIabama del Mississipi e del Michingan:
e l'entusiasmo e la venerazione vi e uguale per tutto». Del resto la letteratura

americana della prima metä del secolo scorso reca tracce di interesse
vivo per il Risorgimento italiano e in particolare per la figura del Pellico:
scrittori e studiosi come George Ticknor, Caterina Sedgwick o il Tuckermann
ci hanno lasciato pagine vivissime di ricordo di visite compiute personal-
mente al Pellico, in occasione di loro viaggi in Italia. E con lui era consue-
tudine visitare (ma dopo di lui per fama e per importanza minore agli occbi
di quegli stranieri) il Foscolo (che del resto viveva giä a Londra) o il Monti.

La fortuna del Pellico non e perö circoscritta al mondo francese e a

quello inglese e americano. Si ebbero, delle Mie prigioni, traduzioni in al-

meno sedici lingue: dal tedesco al russo, all'olandese, al bulgaro, alio spa-
gnolo, al basco. Ma importerebbe esaminare ancora la fortuna del libro in
un significato meno esteriore. come storia del suo valore poetico, dell'eco
che raccolse e delle interpretazioni e dei giudizi che se ne sono dati.

Come osserva giustamente Angelo Romano, la fortuna piü interna e

proficua del Pellico e tutta in una possibilitä di indicazioni morali, e per
citare le sue parole, « nella discrezione con cui riesce ad insinuarsi nel cuore
di una societä e a guidarla senza parere, nell'aver isolato a poco a poco,
con movimenti ne vistosi ne arbitrari, il nome di certi ideali fecondi per
tutto il secolo: la libertä umana, la giustizia, la superioritä della ragione
sulle convenzioni, della dignitä sul calcolo». La fusione di vita e letteratura
che egli attuo nel suo capolavoro pote parere compromesso semplicistico,
al decadentismo. Ma con esso egli seppe anche introdurre nella nostra
letteratura il senso di intimitä rieche e imprevedibili, nascoste sotto apparenze

194



tnodeste e mediocri. il senso riverente del mistero che e nella vita altrui e

del valore che ha la sofferenza. II Pellico fu indubhiamente il primo scrit-
lore italigno che abbia fatto dello psicologismo. religioso ed anche amoroso,
e primo gncora del Tommaseo di Fede e bellezza (che e oramai luogo co-
mune del]a critica citare come primo esempio di narrativa introspettiva in
Italia). Ma al Pellico riconosceremo ancora. sempre d'accordo con il Romano,
il merito di aver sanuto indicare ai snoi contemporanei nn modo di evasione
dalle lusinshe e dalle suggestioni piü esteriori del romanticismo, postulando
la necessitä di una presenza dolente e sofferta dello scrittore ad autenticare
la parola, a gmstificarla, al di fnori e al dilä di ogni programma, poetico o

nolitico, nell'opera. E questo aspetto del suo messaggio ha operato in pro-
fondo, anche sn scrittori che sembrerebbero da lui lontanissimi.

La lettura del Pellico ha naturalmente risentito degli alti e bassi della
sua fortuna presso il largo pubblico e presso gli scrittori. Quando essa fu
"rande. si cedette all'esaltazione indiscriminata. o ci si ritrasse nello sdegno.
in un ohlio vicino al disprezzo. Perfino il De Sanctis (che pure nelle lezioni
su La scuola liberale e 1a scuola democratica. soprattutto, non mancö di
fornire dati preziosissimi per l'impostazione critica del problema) ebbe a

scrivere, in un saggio sul Settembrini: «Ouando Ieggo Silvio Pellico. talora
mi casca il libro». E alle Mie prieioni diceva di preferire Le Ricordanze
della mia vita, che sono opera indnbbiamente inferiore. L'accostamento,
si noti. fu ripreso da Croce. ma per rovesciare — e a ragione — il giudizio
eonclusivo: « le confessioni che egli ci ha lasciate — scrive del Settembrini

in uno studio del 1911, raccolto poi nella Letteratura della nuova Italia—.
le sue lettere e specialmente le sue Ricordanze, mancano di contenuto dram-
matico, e. quantunque assai ammirate e lodate. non possono pareggiarsi ad
altri libri del medesimo genere, e alle Mie prigioni del Pellico, che sono
un dramma dell'anima».

Durante la dittatura dannunziana, per venire a tempi piü recenti, se-
condo quanto scrive Gaetano Trombatore, dovette per forza apparir ridicolo
un libro come quello del Pellico, «in cui un martire narrava le sue vere
pene senza assumere nessun atteggiamento eroico, in una forma di cui si

segnarono tutte le improprietä, le affettazioni, le cosi dette sgrammaticature,
precludendosi ogni via a coglierne il genuino significato». E solo degli anni
a noi piü vicini, dunque, un'attenzione provveduta e criticamente fondata
all'opera del Pellico, che tuttavia non manca di esser talora ancor oggi
fraintesa, come dicevamo cominciando questi nostri appunti.

195



Giovanni Serro. Neuburg: s. D.? Parrocchiale, 1641-45
da A. M. Zendralli: T Magistri grigioni, pag. 207


	Note sul Pellico

