
Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani

Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 28 (1958-1959)

Heft: 4

Artikel: Rapporti culturali fra l'Italia e la Svizzera nel corso dei secoli

Autor: Roedel, Reto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-23189

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-23189
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Quaderni Grigionitaliani
Rivista trimestrale delle Valli grigionitaliane

Pubblicata dalla Pro Grigioni Italiano
Redazione : Dott. R. Boldini, S. Vittore

Reto Roedel

Rapporti culturali fra 1'Italia e

la Svizzera nel corso dei secoli

Mi siano consentite due premesse: a) qualunque sia l'epoca alia quale
mi riferirö, il nome « Svizzera » sarä da me usato, d'altronde senza soverchia
licenza, ad indicare le regioni che compongono 1'attuale Confederazione;
b) vorrei evitare le molte e notissime irnpressioni di viaggio — di un Ma-
chiavelli, che defini gli Svizzeri «armatissimi e liberissimi», di un Cellini,
che disse Zurigo « cittä meravigliosa, pulita quanto un gioiello », di un Yolta,
che « sopra il S. Gottardo, nudo, deserto, desolato, vedc e sente spirare qual-
che cosa di peggio del terrore, l'immagine della morte» — irnpressioni che,
pur essendo suggestive e memorabili, rimasero soggettive. Vorrei evitarle,
per andar oltre le sia pur fondatissime mere parole, per concentrare l'atten-
zione su qualche fatto, per vedere alcuni veri e propri contributi dei
rapporti culturali fra i due Paesi.

* * * *
Si ha testimonianza che fin dal secolo VIII esistettero relazioni, riguar-

danti la cultura giuridica, fra Reichenau e Pavia. E si potrebbe supporre
che certi testi di leggi imperiali, fra cui le Istituzioni giustinianee e alcune
raccolte di leggi barbariche, di indubbia provenienza italiana, che giä nel
secolo IX erano presenti nella Biblioteca dell'Abbazia di San Gallo, vi siano
stati portati da monaci che, attraverso i famosi valichi alpini congiungenti
in un senso e nell'altro il Nord e il Sud, a motivo di studio, si erano recati
in Italia, a Pavia o altrove.

E della stessa epoca la redazione d'una Lex Romana Raetica Curiensis
che, pur essendo una specie di contaminazione franco-germanico-romana, si
rivela frutto di insegnamenti italiani.

Da notare che nel secolo XI un cappellano svizzero dell'Imperatore
Corrado II, tale Wipo, in un suo poema, Gesta Chuonradi, esalto la cultura
giuridica degli italiani, che contrappose all'ignoranza di altre genti.

257



Certo, l'insegnamento del diritto, che in Italia non era mai cessato, vi
assurse a eccezionale importanza verso la fine del secolo XI. Come si sa,
appunto nella seconda metä di quel secolo, la riscoperta del Corpus Juris
Civilis, piü esattamente di una versione completa dei Digesta, la «Fioren-
tina», che dal riordinamento giustinianeo, nell'insufficienza dei tempi, era
rimasta negletta o ignorata, darä luogo a nuovo fervore di indagini e,
insomnia, frutterä a Bologna lo Studium piü famoso d'Europa, ben piü fre-
quentato dello Studium di Parigi, celebre per le scienze sacre e per la filosofia.

A Bologna, due furono le Universitas scolarium, una degli studenti ci-
tramontani o italiani, e una degli ultramontani o stranieri, ciascuna col
proprio Rettore e coi propri Statuti. Orbene, nella sua parte ultramontana, che
si suddivideva in differenti «nazioni», l'Universitä di Bologna accolse an-
che studenti svizzeri. Ce ne forniscono indicazioni precise varie pubblica-
zioni di Sven Stelling-Michaud («La Suisse et les universites europeennes
du 13eme au löeme siecle» in «Schweizerische Hochschulzeitung, Zürich,
September 1938 — «Svizzeri alio Studio di Bologna nel '200», in «Archivio
storico della Svizzera italiana », Milano, settembre 1942 — «L'Universite de
Bologne et la penetration des droits romain et canonique en Suisse aux
XHIe et XlVe siecles », Librairie E. Droz, Geneve, 1955). Naturalmente gli
studenti svizzeri di lingua tedesca facevano parte della « nazione » alemanna,
quelli di lingua francese della «nazione» borgognona, quelli di lingua
italiana si trovavano di diritto con i loro confratelli citramontani o italiani.

Notizie sporadiche ci informano sulla presenza di religiosi e laici di
terra svizzera a Bologna fin dalla fine del XII secolo: uno e il conte Ulrico
di Sasso-Mesocco che, prima di divenire abate a San Gallo, fu a Parigi e a

Bologna fra il 1194 e il 1202; e quasi certamente aveva compiuto studi in
Italia, forse a Bologna, quell'Egeno von Matsch che dal 1213 veniva chia-
mato «Avvocato del Comune di Poschiavo». A partire dal 1265 (grazie ai
Memorialia Communis e, dal 1289 in poi, grazie alle matricole delle
«nazioni») e possibile controllare piü o meno regolarmente la presenza degli
svizzeri. Essi furono numerosi sin verso il 1370, epoca in cui comincia il
loro spostamento verso le universita dell'Impero, allora fondate (quella di
Praga nel 1348, quella di Vienna nel 1365). A titolo di saggio, ricorderü che
fra il 1265 e il 1300, cioe durante 35 anni, lo Studium di Bologna accolse
175 studenti svizzeri. Che fosse un numero abbastanza rilevante, risulta an-
che dal confronto col numero degli altri studenti: nell'anno 1265-66 le cifre
degli studenti stranieri erano di 170 francesi, 31 spagnuoli, 26 tedeschi, 24
inglesi, 15 svizzeri, 10 ungheresi, 3 polacchi, 2 belgi, 1 olandese, e la propor-
zione rimane all'incirca la stessa per molti anni. Erano in primo luogo ec-
clesiastici o comunque religiosi, ma non vi mancava qualche laico, 18 su 175,
hen s'intende tutti appartenenti alia nobiltä locale o alia migliore borghesia.
II soggiorno di quegli studenti, la cui etä variava fra i 18 e i 40 anni, che a

Bologna si dedicavano specialmente al diritto civile, ma in parte anche a
quello canonico, non era mai breve e durava da 5 a 12 anni.

Va da se che lo studio, e gli stessi spiriti di libertä della vita italiana
comunale, lasciarono un segno in quei goliardi. Influenze italiane si notano
nelle istituzioni giuridiche della Basilea del XIII e del XIV secolo e di
altre cittä, oltre che nello stesso Patto federate del 1291. Ed e stabilito che
Cars notaria e l'uso dell'atto pubblico, come del testamento romano e del-

258



l'arbitrato per compromesso, trovarono diffusione in Svizzera ad opera di
coloro che si erano addottorati a Bologna. Spesso avvenne addirittura che
i giudici svizzeri del XIII secolo si compiacquero di adornare le loro sen-
tenze con locuzioni tolte a prestito ai glossatori bolognesi. Di assoluta evi-
denza e l'influsso nelle formule, nuove per la Svizzera e di origine italiana
(Rainerio di Perugia vi aveva dedicato un capitolo della sua Ars notaria),
con le quali dalla metä del XIII secolo, per rendere impossibile la rescis-
sione dei contratti, si rinunciava o abdicava alle eventuali eccezioni rescis-
sorie ammesse dal diritto, che troppo spesso facevano il giuoco degli astuti,
ai danni dei semplici e degli onesti.

Lo stelling-Michaud e giunto anche a una conferma del fruttuoso con-
tatto culturale cui stiamo riferendoci («Catalogue des manuscrits juridiques
de la fin du Xlle an XIYe siecle conserves en Suisse», Libraire Droz,
Geneve 1954). Gli Archivi e le Biblioteche laiche e religiose svizzere ospitano
manoscritti giuridici di indubbia provenienza italiana, che certainente sono
i testi di studio allora adoperati a Bologna, in molti casi portati al di lä
delle Alpi da coloro che rincasavano (uno di questi e un codice ora a Ein-
siedeln, giä appartenuto a un canonico di Zurigo e Costanza, Werner Mar-
quard von Wollishofen). Orbene, di 187 manoscritti elencati dallo Stelling-
Michaud, dei quali 91 di provenienza tedesca, ben 70 sono di provenienza
italiana, scritti in littera bononiensis, soltanto 14 di provenienza francese e
12 di provenienza varia. E evidente che una cifra cosi notevole puo ben con-
fermare la grande diffusione avuta dai glossatori bolognesi.

Dunque fin da allora, attraverso i famosi valichi alpini, transitavano
verso i paesi del Nord non soltanto gli smerciatori di tessuti fiorentini o i
banchieri carichi di fiorini e di missive, e verso i paesi del Sud non soltanto i
contadini che vi si recavano a vendere il loro bestiame pregiato o i mer-
canti carichi di tele grezze e di lane tinte... lungo quei valichi famosi e pe-
rigliosi, fin da allora transitava la cultura.

* * * *

Ben si sa che un altro singolare commercio di Codici avvenne fra la
Svizzera e l'ltalia, poco di poi, in pieno fervore mnanistico. E un capitolo
che, se nei testi italiani dichiara piena soddisfazione, in piü di un testo
svizzero ha alquanto diverso tono.

Rievoco riprendendo indagini in parte mie. (R. R.: Fra codici e reli-
quiari delle Abbazie svizzere, in « Atti del Convegno di studi per i rapporti
scientifici e culturali italo-svizzeri», Istituto lombardo di scienze e lettere,
Milano, 1956). A Costanza, dal 1414 al 1418, sta svolgendosi il Concilio con
cui la Chiesa intende porre fine alio scisma d'Occidente. « Scrittore aposto-
lico» della curia romana di Giovanni XXIII (che dal Concilio fu deposto e
del quale l'attuale Papa riprese il nome) e Poggio Bracciolini. Ma, nono-
stante ogni ovvia partecipazione ai grossi problemi dell'ora, lui ha la mente
rivolta ad altre questioni. E mentre la morbida penna d'oca verga i rapporti
delle aspre dispute canoniche, il suo spirito vaga oltre le porpore e i vel-
luti del Concilio, verso i colli boscosi e le valli prative, dove non lontano
si trovano le Abbazie di Reichenau, di Weingarten, di San Gallo, ben dotate
di antichi codici, specialmente l'ultima. E, giunta l'ora — pare nell'estate
del 1416 — egli non manca di recarsi a San Gallo. In quali precise condi-

259



zioni trovi l'Abbazia che, indubbiamente, sta attraversando un periodo di
trascuratezza, non si pub esattamente dire. Ma non si pub dire esattamente
nemmeno quanti e quali codici egli, forte delle sue doti di umanista principe,
nell'andarsene da San Gallo, abbia presi con se. Comunque quei ritrova-
menti avvenuti in Svizzera, ritrovamenti che furono un particolare capitolo
della vita culturale di quegli anni, contribuirono non poco ad alimentäre la
grande fiamma deH'Umanesimo.

Personalmente Poggio Bracciolini, in una lettera a Francesco Barbaro
a Venezia, confermata dal suo De infelicitate Principum e dalla orazione
funebre per Niccolo Niccoli, dichiara di aver trovato Ylnstitutio oratoria
di Quintiliano (che egli credette completa, che pur non essendo tale, era
molto piü integra delle copie framinentarie gia possedute), i primi tre libri
e metä del quarto dell'Argonauticon di Valerio Flacco e il commento sto-
rico di Asconio Pediano a otto orazioni di Cicerone. Cencio Rustico invece,
che gli era al fianco a Costanza e a San Gallo, in una lettera a Francesco da
Fiana, poi Francesco Barbaro da Venezia in uno scritto al Bracciolini (in
risposta ad un'informazione confidenziale elencano, in piü, un De
architecture di Vitruvio, il De finibus bonorum et malorum, il De legibus e pa-
recchie orazioni di Cicerone, il De ulroque homine di Lattanzio, i commenti
di Prisciano ad alcuni canti di Virgilio, il De rerum natura di Luerezio, il
Bellum punicum di Silio Italico, le Silvae di Stazio, VAstronomicon di Ma-
nilio, il De re rustica di Columella, ed altro ancora.

Di quei ritrovamenti, la sola Institutio oratoria e ancor oggi identifica-
bile alia Biblioteca Laurenziana (dove giä nel 1517 la vide Gioachino von
Watt, che ne scrisse all'abate sangallese Francesco von Gaisberg, e dove
viene presentata come «il famoso codice integro, trovato a San Callo nel
1416 dal Poggio»), ma tutto il resto La mancanza a San Gallo di un cata-
logo aggiornato e il non aver saputo mai esattamente in quali mani quei
codici, dopo l'esodo, sarebbero giunti, fece regnare parecchia incertezza.
II che pero non impedi che, inentre in Italia i ritrovamenti si confermavano
come la piü fortunata impresa di uno dei piü efficienti umanisti, a San Gallo,
e ben lo si capisce, si masticasse amaro: il valore ideale di quel ritorno degli
antichi testi nella terra che Ii aveva ispirati e che ora piü luminosamente di
ogni altra Ii rivalutava, non vi poteva riuscire coinpiutainente persuasivo.
E ancora in epoca a noi relativamente vicina, si giunse a pronunciare parole
grosse: si parlo di furto, si defini il Bracciolini «pirata letterario», e

insomnia, il fatto rimase avvolto da un certo velo che, aggiornandoci, diremmo
da romanzo giallo. Credo che quel velo si potrebbe definitivamente eliminare.

Intendiamoci: che i Sangallesi, toccati in quello che era stato un loro
legittimo prezioso avere, ne fossero riinasti male, si capisce. Tanto piü che,
a distanza di oltre un secolo, nel 1537, in una notizia dell'annalista sangallese

Johannes Rütiner era detto che Poggio Bracciolini se ne era andato
dall'Abbazia addirittura con due carri di libri: «libros, quos Poggius duobus
curribus abduxit ad urbem Costantiensein».

Pero, a parte l'esagerazione che s'annidava in quella notizia, anche se
davvero l'elegante umanista fiorentino avesse condotto due interi carri di
codici da San Gallo a Costanza, si potrebbe senz'altro Stabilire che si sa-
rebbe trattato di azione riprovevole Intanto, come i Sangallesi stessi rico-
noscono, una parte della colpa risaliva all'Abate, Enrico III di Gundolfingen,

260



che non avrebbe dovuto lasciare uscire nulla, ne a sua insaputa, ne col suo
consenso. E, a quanto pare, Enrico III di Gundolfingen il consenso l'aveva
dato. Gli annali Actorum monasterii Sancti Galli lo attestano: «Poggius Flo-
rentinus in monasterium nostrum veniens, concessu atque permissione Ab-
batis multos perelegantes libros asportavit». Questo e il punto: «concessu
atque permissione Abbatis». Ma c'e di piü. Per quanto a noi oggi simili
asportazioni possano e debbano apparire singolari, occorre domandarci come
venivano giudicate allora. Un bibliotecario della stessa Biblioteca abbaziale,
Pius Kolb, nelle prefazioni a due suoi cataloghi, si diffonde a ricordare che
gli ecclesiastici convenuti al Concilio di Costanza, poi a quello di Basilea,
esigevano l'invio di libri dalle Abbazie vicine, specialmente da quella di
San Gallo, libri che piü o meno regolarmente non restituivano. Afferma-
zione che trova una delle sue fonti in un annalista sangallese, morto nel 1646.
Padre M. Brüllisauer, il quale richiama appunto l'invio da San Gallo a
Costanza di una grande quantita di codici fra i piü vecchi, di cui solo pochi
furono restituiti, e gli altri portati via: «caeteris alio abstractis». Nuove
richieste di codici vennero formulate, dal 1431 per tutti gli anni del Concilio

di Basilea. Sempre l'annalista sangallese, Padre Brüllisauer, informa
che furono messi a disposizione dei richiedenti, i quali non Ii ritornarono,
i migliori codici sangallesi, «praestantissimi Codices». II Padre Jodocus
Metzler, morto nel 1639, parlando dell'allora Abate di San Gallo, conferma:
«Ad concilium Basileense multos et optimos libros misit, sed eos nunquam
deinde recepit ». Che poi, passata la nobile scalmana dei « salvamenti » uma-
nistici, vi sia stato chi si sia agitato per le avvenute asportazioni, si puö
spiegare; ma non crediamo che le azioni di un'epoca tanto eccezionale, e
insomma non poco generosa, possano essere giudicate con i criteri delle
epoche normali.

Inoltre, se dei vuoti che in quegli anni vennero operati nella Biblioteca
sangallese (per fortuna, pur sempre ricchissima), furono divulgati soltanto
quelli attribuiti all'intervento di Poggio Bracciolini, cio forse si deve soprat-
tutto al fatto che lui e i suoi compagni — insomma, piü onesti degli altri
asportatori — parlarono, valorizzando le asportazioni, facendone degli ef-
fettivi ritrovamenti, rinfocolando il sacro fuoco del tempo.

Resta pero da sottolineare, che se i testi, che in secoli avversi alla cul-
tura erano andati dispersi e distrutti nel loro stesso paese d'origine, biso-
gnava andarli a cercare oltr'Alpi, un po' di merito ebbero quei Padri sviz-
zeri che erano riusciti a salvarne tanti. Salvamenti notevoli si erano avuti
anche a Montecassino, a Bobbio, a San Mauro sopra la Loira, a Fulda, ovun-
que vigeva il detto monacale «Claustrum sine armario quasi Castrum sine
armentario»; pero San Gallo, fra tutte le cittadelle della fede e dell'antico
sapere, non si trovo in seconda linea.

* * * *
Se la stampa, il nuovo possente mezzo di diffusione della cultura, e

invenzione non italiana ma tedesca, e se tuttavia l'Italia se ne impossesso
nella piü forte misura, tanto che la produzione libraria dei Manuzio, Grifi,
Giunti, Remondini, Orfini, supero di gran lunga quella di ogni altro Paese
(lo dimostra anche un giudice non sospetto, il Proctor, nel suo indice degli
incunaboli del British Museum), anche in Svizzera ci furono centri notevoli

261



di stampatori, a Basilea, a Ginevra, altrove (nella piccola Poschiavo fu at-
tivissimo, dal 1549 Dolfino Landolfo). E, cio che a noi particolarmente in-
teressa, nelle loro edizioni gli Svizzeri guardavano anche all'Italia.

Intanto, per limitarci qui al maggiore di quei centri, pare siano stati
degli italiani, certi fratelli Galliziani che, dopo aver contribuito al fiorire
dell'industria della carta, si sarebbero per primi in Basilea rivolti all'arte
della stampa. Poi gli stampatori basilesi percorsero in quell'arte non poca
strada. (Per queste notizie mi riferisco soprattutto a uno studio di Friedrich
Luchsinger: «Der Basler Buchdruck als Vermittler italienischen Geistes»
con alcune aggiunte in parte mie). J. Amerbach, oriundo tedesco ma basilese
d'adozione, dopo un lungo soggiorno a Venezia, sa staccarsi dalla tradizione
gotico-gutenberghiana e tosto accoglie i caratteri romani e corsivi degli
stampatori italiani, e fornisce magnifici testi. J. Frohen fa altrettanto, e sotto i
suoi auspici si costituisce una specie di «res publica litteraria» che fu fa-
mosa : Erasmo da Rotterdam la esaltü in una lettera del 1516, ricordando la
varia e ricca dottrina di coloro che la componevano. Ma quel che a noi piü
interessa, questi basilesi, che non sono soltanto i due ora citati, stampano
oltre a molti testi classici anche non pochi testi, sempre latini s'intende,
di italiani, dal Petrarca al Ficino, al Valla, al Poliziano. E le Angeli Politiani
Opera, stampate a Basilea nel 1553 sono la raccolta piü completa che degli
scritti latini del poeta delle Stanze si possegga. Ai nomi giä citati occorre-
rebbe aggiungere quelli di N. Kessler, M. Furter, senza dimenticare J. Herbst,
che cambiö il nome originario in Oporino, e che nel 1543 stampo il De hu-
mani corporis fabrica di Andrea Vesalio, l'anatomista dell'Universitä di
Padova, e senza trascurare Pietro Perna, uno stampatore lucchese trasferi-
tosi a Basilea, che (come ricorda G. Zoppi: Vocazione europea della Svizzera,
S. A. Edizioni Poligrafiche, Zurigo, 1941) nel 1560 stampava la prima tra-
duzione latina del Principe, rendendo cosi accessibile ai lettori di ogni paese
Lopera del Machiavelli, e che altrettanto faceva per la Storia d'Italia del
Guicciardini (nel 1566) e per gli Elogia di Paolo Giovio (fra il 1575 e il
1577), opera quest'ultima che nell'Europa d'allora fu qualcosa come una
prima storia del Rinasciinento, e che ebbe una sua particolare importanza
iconografica (per quegli Elogia, l'editore italo-basilese aveva mandato un
disegnatore, Tobias Stimmer, a Como perche copiasse i ritratti, di cui il
Giovio era in possesso, degli uomini illustri, celebrati nella sua opera; e poiche
non si ha piü traccia degli originali posseduti dal Giovio, si puü ritenere
che di alcuni di quei personaggi il ritratto piü fedele rimanga quello for-
nito dall'edizione basilese). Ricordando poi come quest'anno si e celebrato
a Perugia il sesto centenario della inorte di Bartolo da Sassoferrato, che in
quello Studio professo il diritto con alto grido, mi e grato precisare che
Basilea giunse prima a pubblicare, fra il 1588 e il 1589, le sue opere
complete in dieci volumi, subito ristampate, ma l'anno seguente, nel 1590, a
Venezia. Se si considera che TAmerbach e gli altri stampatori basilesi por-
tavano piü o ineno regolarmente, un paio di volte all'anno, le loro stampe,
e quelle che qualcuno di essi acquistava in Italia, alle fiere di Francoforte
e di Lipsia, dove gli acquirenti convenivano da Vienna, da Gand, da
Copenhagen, da ogni parte, ci si rende conto che Basilea, grazie a quell'arte
e a quelle iniziative, diveniva la piü importante testa di ponte nordica
dello spirito italiano. Se ne puo avere una conferma ancor oggi, prendendo

262



in esame i duemilaottocento incunaboli di cui e tuttora in possesso la ricca
Biblioteca universitaria basilese.

L'influsso dei testi umanistici italiani doveva essere notevole in primo
luogo nella stessa Basilea, che giä da tempo possedeva ia sua Universitä.
alia quale ormai affluiva la maggioranza assoluta degli studenti svizzeri.
Quella Universitä, secondo la norma dei tempi, era stata istituita da un
Papa, Pio II, il quale era l'italiano Enea Silvio Piccolomini, che era andato
a Basilea in qualitä di cardinale all'epoca del Concilio, e vi era rimasto (a-
inando quella cittä, come risulta da una sua epistola al cardinale Santangeli)
dal 1432, salvo alcune interruzioni, sino al 1444. Ne basta: gli ambasciatori
che nel 1459 Basilea aveva mandati a Roma, il borgomastro Giovanni von
Flachsland e mastro Corrado Künlin, nel chiedere al Papa che si disponesse
ad istituire il nuovo Studium basilese, lo esortavano ad uniformarlo a quello
di Bologna. Risulta anche che nel frattempo a Basilea si studiarono pure gli
statuti delle Universitä di Pavia e di Torino, di piuttosto recente istituzione
(1404) e giä famosa. Comunque la bolla papale di fondazione, datata del 12
novembre 1459, si richiama al modello di Bologna. E, se nei primi anni del-
l'Universitä basilese (inaugurata il 4 aprile 1460), non esistono tracce di
studenti venuti dall'Italia, risulta che, in un primo tempo, gli umanisti italiani
che vi insegnarono furono abbastanza numerosi. Ricordiamo il milanese
Giovanni Augustini conte di Vicomercato, l'alessandrino Bonifacio di Gainba-
rossa, Pietro Perotto di Gabureto. Da quanto Consta pero quegli umanisti,
educati alle raffinatezze ed eleganze del sapere italiano, non si adattarono
facilmente ai metodi di stampo nordico e sarebbero addirittura passati ad
autentiche liti. Come e quando abbiano rivalicato le Alpi non e documentato,
ma dopo il 1468 di loro a Basilea non c'e piü traccia. Vi si ritroveranno
insegnanti italiani quando, dopo la Riforma, l'Universitä (che era stata chiu-
sa il 1. giugno 1529 e riaperta il 12 settembre 1532) sarä protestante. Di ciö
parleremo in seguito.

* * * *
Non dimentichiamo che una parte della Svizzera, una delle parti che

costituiscono la Confederazione a paritä con le altre, aperta verso il Sud,
confina con l'Italia ed e etnicamente e culturalmente italiana. Situazione
tanto manifesta, che sarebbe superfluo rievocarla. Ma ne nacque un'affer-
mazione artistica di cosi iinponente rilievo che, anche se giä notissima, deve
essere richiamata, almeno rapidamente. Mi riferisco al contributo dato dai
Ticinesi alla grande architettura della penisola. Intanto, qualunque sia l'in-
terpretazione del nome dei Maestri Comacini, fra di essi numerose furono
le maestranze, da definire semplicemente lombarde, di Bissone, Maroggia,
Morcote, Melide, Gandria, Arogno, Rovio, dei villaggi del Lago di Lugano.
Nel '400 poi scendono a Yenezia da Carona i Solari, che prendono il nome
di Lombardo-Solari e che per piü di una generazione, con i loro possenti
giuochi d'intarsi rigorosi e aerati, con la facciata della Scuola di San Marco,
con l'interno di Santa Maria dei Miracoli, arrecano il loro contributo alla
bellezza della cittä di San Marco. Nel '500 e nel '600, in epoca in cui il
Ticino e giä passato ai Confederati, mentre altri svizzeri, a decine di migliaia,
si sono fatti mercenari e cosi, discussi e celebrati, hanno avuto parte non
piccola nella lotta delle grandi potenze, tutta una schiera di Ticinesi, ben
diversa milizia, va pel mondo, e in primo luogo nelle cittä italiane, a lavo-

263



rare, o meglio, a creare. Miti e tenaci vi giungono senza grande albagia e,
indiscussi nella loro arte, diventano talora dei sommi. Sono, per ricordarli
appena di sfuggita, i Fontana, Giovanni e Domenico, di Melide, il secondo
dei quali sotto Sisto Y diede la sua impronta ai grandi sviluppi, ancora va-
lidi, della urbanistica romana. Sono i Maderno di Capolago, dei quali Carlo
lego il nome alia facciata di San Pietro. E Francesco Borromini di Bissone
che nei ritmi aggraziati e solenni di San Carlo alle Quattro Fontane, di
Sant'Agnese, del Collegio di Propaganda Fide, dell'Oratorio dei Filippini,
si fa, col Bernini suo geniale rivale, mirabile animatore dell'inconfondibile
barocco romano. E Baldassarre Longhena di Maroggia che, con il tozzo e

fiorito edificio di Ca' Pesaro, con il latino e pagodico complesso di Santa
Maria della Salute, col Palazzo Bezzonico, innalzö alcune delle piü solide
e aeree architetture della laguna veneta. Sono tanti altri che lavorarono alia
costruzione di vari fra i piü famosi palazzi della capitale italiana, da quello
del Yaticano, a quello del Quirinale, da quello Chigi, a quello Barberini,
Colonna, ecc., ai maggiori palazzi e ponti di Venezia.

Ma detto cio, occorre ripetere che quegli artisti, nati entro le frontiere
politiche svizzere, spiritualmente non si differenziavano da quelli che avreb-
bero potuto nascere (qui riprendo parole di Ugo Donati, Artisti Ticinesi a
Roma, Istituto Editoriale Ticinese, Bellinzona, 1942, che piü da vicino si
occupö della questione) in Val d'Intelvi o in Val Solda o in altra regione
prossima e politicamente italiana: essi erano fratelli degli artisti d'ltalia.
E insomma, la storia dell'arte loro, se per ragioni di anagrafe pub essere
detta svizzera, e parte integrante della storia dell'arte italiana, e una storia
non pensabile senza l'ltalia e le affermazioni artistiche della Penisola.

Del resto, si veda: nel campo delle arti e delle lettere dei secoli seguenti
e dell'epoca nostra, la Svizzera italiana trovo le affermazioni piü fondate,
non in certe opere che intendevano ad ogni costo aggiornarsi con forme e
modi di altri paesi considerati e magari considerabili piü all'avanguardia,
bensi in opere che rispondevano ai modi e alle forme, tutt'altro che inerti,
dell'arte e delle lettere italiane, cioe a modi e forme genuinamente connatu-
rali. Si pensi anehe soltanto alia narrativa del Chiesa.

Non si dovrä dimenticare che la Svizzera italiana e, come provincia
artistica, complicata dal trovarsi al confine della sua naturale nutrice, l'ltalia,

e pur a continuo contatto di un diversissimo mondo ultralpino, con co-
smopoliti influssi costanti, in una posizione insomma a un tempo privile-
giata e difficile. Ma la sua funzione in seno alia Confederazione sara tanto
piü efficiente, quanto piü si svolgerä secondo che la stessa sua configurazione
topografica, aperta verso meridione, le detta.

* * * *
Nel volger del tempo e con l'affermarsi in Europa di altri grandi Paesi,

vi furono periodi nei quali l'apprezzamento delle cose italiane risultava
meno attuale. Ehbene, in quei periodi, fra gli stranieri che continuarono a

guardare all'Italia, si fecero notare non pochi Svizzeri.
Si sa che, sebbene acquisito dalla Francia, era ginevrino di quella Gi-

nevra cui egli contribuirä a dar importanza europea, Gian Giacomo Bousseau.
E che, sebbene appartenente anch'essa alle lettere francesi, era figlia del
ginevrino Necker e fu signora nel castello di Coppet, Madame de Stael.

264



Orbene e piü che noto come entrambi, sia pure in diversissimo modo, espres-
sero un loro convinto fattivo attaccamento all'Italia, un'attaccamerito che
e quasi irriverente rievocare in cosi poche righe, di sfuggita. II primo, che
a Torino era stato convertito, non soltanto al cattolicesimo, ma anche al
cuito della lingua italiana, nei suoi scritti, dalla Nouvelle Heloise, alle Con-
fesssioni, alia Lettre sur la musique frangaise, fra moderate citazioni di poeti
musici e artisti francesi, si compiacque di fare l'apologia degli italiani. Le
Stesse ariette che egli compose furono spesso di struttura melodica italianis-
sima. In poesia ricordö soprattutto il suo Tasso, che lo riempi di commo-
zione, frequentemente anche il Petrarca e il Metastasio; fra i musici soprattutto

il Pergolesi; fra i pittori Raffaello, Tiziano, l'Albani. Non si dimentichi
che, per l'evidente zelo da lui dimostrato nel sostenere il Pergolesi, fu....
iinpiccato in effigie sul palcoscenico dell' Opera parigina. E la seconda,
Madame de Stael, con la sua varia e appassionata azione, oltre ad aver dato
l'avvio al Romanticismo italiano, pur essendo rivolta piü verso il mondo
anglo sassone o germanico, con Corinne, ou de l'Italie, attiro verso l'ltalia
l'attenzione europea.

E mette conto ricordare che quando il Lamartine nel 1827 aveva cre-
duto di poter definire in modo alquanto sbrigativo gl'Italiani, fra le risposte
che provoco, quella maggiormente efficace, di portata internazionale, fu
fornita dal generoso scritto di un altro ginevrino di elezione, Marc Monnier,
L'Italie est-elle la terre des morts?

Qui i nomi si affollano alia mente. Nell'epoca in cui il Voltaire defi-
niva Dante «profondement obscur ennuyeux assommant», a Zurigo Gian
Giacomo Bodmer, traduttore dei poemi omerici, studioso dei Minnesänger,
per primo validamente additava ai tedeschi la grandezza dell'Alighieri. La
gloria dei Comuni italiani fu estesamente indagata, anche se nell'ombra di
un pregiudizio che il Manzoni confuto, nei dodici volumi della Histoire des
republiques italiennes du Moyen Age, di Gian Carlo Leonardo Sismondi.
Ancor oggi il maggior testo, noto in ogni Paese, suH'intero e complesso
problema della civiltä rinascimentale italiana e quello del basilese Jacopo
Burkhardt, Die Kultur der Renaissance in Italien. E si vorrebbero ricordare
tanti altri fattivi ainici dell'Italia (gran numero dei quali sono presenti nella
bella opera antologica di L. Mazzucchetti e A. Lohner: L'ltalia e la Svizzera.
Relazioni culturali nel Settecento e nell'Ottocento, Ulrico Hoepli, Milano,
1943), dal Vieusseux, a Corrado Ferdinando Meyer, a Filippo Monnier, a
Edoardo Rod, a Enrico Federer, a Jacob Jud, a Karl Jaberg, a molti ancora,
ma sconfineremmo dai limiti che ci siamo prefissi. Ci sia pero consentito
di accennare almeno alia vasta opera di interpretazione dantesca di
Giovanni Andrea Scartazzini, bregagliotto di Bondo, il cui commento alia Di-
vina Commedia, nella grande edizione di Lipsia e nella edizione minore di
Ulrico Hoepli, altro svizzero che non poco fece per la diffusione della cul-
tura italiana, ancor oggi e assai considerato: l'edizione Hoepli, riveduta dal
Vandelli, nel 1955 riappariva in nuova veste per la sedicesima volta.

* * * *

Apporti culturali di singolare efficienza si ebbero quando la Svizzera,
nell'adempimento di una sua funzione, che le fu e le e peculiare, anzi di
elezione, si fece terra d'asilo. Cio in vari periodi. Ricorderei in primo luogo

265



Pepoca dei rivolgimenti religiosi della Riforma e della Controriforma, e gli
Italiani eretici che cercarono rifugio entro le frontiere svizzere. L'argomento
e stato trattato dal Tocco, dal Croce, dal Gentile, dal Volpe, dal Ruffini, dal
Corsano, dal Comba, e piü recentemente da Delio Cantimori (di cui ricor-
diamo almeno Eretici italiani del '500, Firenze, Sansoni, 1939). Le schiere di
italiani rifugiatisi allora nei Grigioni, a Zurigo, a Ginevra e a Basilea furono
fitte, e non rimasero inattive. Qualcuno opero anche nei piccoli centri, e-
stendendo la sua azione nelle campagne e nelle vallate vicine : cosi, se il fon-
datore della Chiesa riformata di Poschiavo fu Giulio da Milano, subito dopo
di lui, nei 1549, in Poschiavo ed oltre segno tracce profonde l'ex vescovo di
Capodistria Pier Paolo Yergerio. Da notare perö che se questi, oltre che
dotto e bei parlatore, era anche sufficientemente battagliero, le relazioni fra
le due parti in contrasto, nei piccolo ambiente, erano ancora contenute entro
liiniti di singolare reciproca sopportazione : lo documenta una decisione presa
nei 1572 dal Consiglio comunale di Poschiavo, secondo la quale cattolici e

protestanti potevano entrambi tenere il loro culto nella vecchia, e bellissima,
chiesa di S. Yittore. Diversa era la situazione altrove. Secondo una notizia
che derivo da Henri de Ziegler (Geneve et l'Italie, A la Baconniere, Neu-
chätel, 1948), a Ginevra, che all'epoca della Riforma contava appena un quin-
dicimila abitanti, il numero dei rifugiati italiani era di quattro o cinquemila,
e risulta (stando alle indagini del Cantimori e d'altri) che nei clima rigido del
calvinismo ginevrino, non tutti quei rifugiati trovarono la libertä di pensiero
e di fede che avevano cercata. L'intolleranza calvinista, che era giunta a

pronunciare la condanna a morte del Serveto, mosse processi e inflisse con-
danne a non pochi fra i maggiori italiani. Ma cio che a noi piü interessa, si
e che tuttavia fra di essi molti furono gli umanisti che ebbero modo di dif-
fondere fra gli svizzeri il loro sapere.

Nell'Universitä di Basilea, la maggiore loro figura fu quella di Celio
Curione (1503-1569) di Moncalieri, che fin dall'etä giovanile aveva aderito
al protestantesimo e che per il suo molto ingegno e la sua calda eloquenza
fu un vero e apprezzato maestro. Nell'Accademia di Calvino (fondata nei
1559), che divenne poi l'Universitä di Ginevra, inizio corsi di filosofia nei
1565 il lucchese Simone Simoni, che aveva studiato medicina a Pavia con
Gerolamo Cardäno e che nell'Accademia di Calvino aveva « desja leu publi-
quement pour rien et au grand contentement des auditeurs ». Oltre al giurista
Burlamacchi, al filosofo Calandrini, a Benedetto Turrettini e a suo figlio
Francesco, al piemontese valdese Antonio Leger, occorre ricordare Giovanni
Diodati, d'origine anche lui lucchese, che forni quella che sino a pochi decenni
or sono era la piü diffusa traduzione protestante della Bibbia (l'attuale e

pure di uno svizzero, Giovanni Luzzi). II Diodati fu figura di particolare
interesse anche per le sue strette relazioni con Venezia e con Paolo Sarpi,
del quale tradusse in francese la Storia del Concilio di Trento. Gregorio Leti
fu fra il 1659 e il 1674 a Ginevra e vi pubblicö alcuni fra i suoi volumi piü
notevoli. Un secolo prima vi era stato e aveva avuto modo di affermare il
suo genio Giordano Bruno.

Oltre ai rifugiati per motivo di fede religiosa, molti furono e a piü ri-
prese i rifugiati per motivo di fede politica. Uno, come e ben noto, subito
dopo la caduta del Regno italico, alia fine del marzo 1815, Ugo Foscolo.
Rimasto oltre un paio di settimane a Roveredo di Mesolcina, poi portatosi piü

266



in alto, presso le sorgenti del Reno posteriore, nel niese di maggio dello stesso
1815, scrisse la mirabile pagina conclusiva dei discorsi Sopra la servitü d'I-
talia, chiedendo a Dio: «che preservi dalle armi, dalle insidie, e piü assai
da' costumi delle altre nazioni la Sacra Confederazione delle Repubbliche
Svizzere, e particolarmente questo popolo de' Grigioni; affinche, se l'Europa
diventasse inabitabile agli uomini incapaci a servire, possano qui almeno tro-
vare la libera quiete ».

Parecchi furono gl'Italiani che allora, incominciando dagli anni della
Restaurazione, poi dopo il '21, dopo il '31, dopo il '48, si rifugiarono in Sviz-
zera, forse specialmente nella cosmopolita Ginevra. Raggiunsero spesso fun-
zioni notevoli, cattedre pubbliche. Fra di essi Pellegrino Rossi, benche catto-
lico, fu chiamato a tener corsi di diritto all'Accademia di Calvino e, non
soltanto divenne cittadino di Ginevra, ma fu delegato alla Dieta elvetica. Anzi,
nel 1832 fu uno dei compilatori del progetto di riforraa della Costituzione
svizzera e l'estensore del rapporto che spiegava il progetto alla Dieta e ne
raccomandava l'accettazione. In quel rapporto, sia pur esprimendo idee non
esclusivamente sue, e sia pur non potendo evitare errori legati al momento
(si legga William E. Rappard: La Constitution federale de la Suisse, 1848-
1948, A la Baconniere, Neuchätel, 1948), indica molto chiaramente ed elo-
quentemente quale dovrä essere la nuova Costituzione, la sola che possa ga-
rantire il Paese da ogni cedimento interno ed esterno, una costituzione non
piü soltanto di Cantoni indipendenti e confederati, ma di vero e proprio Stato
federativo, nel quale per certe precise competenze la sovranitä centrale dovrä
valere accanto a quelle dei singoli Cantoni. II progetto, allora respinto, ri-
nascerä trasformato nella Costituzione del 1948. Singolarissimo il caso di
un italiano, poi ministro di Pio IX, che ebbe parte cosi rilevante nella ela-
borazione della Costituzione definitiva della Svizzera.

Un altro rifugiato che, non solo comprese e amo la Svizzera, ma che ad
essa profuse i doni del suo alto intelletto, fu Carlo Cattaneo. Giunto a

Lugano nel 1848 da Parigi dove, dopo l'eroica resistenza delle Cinque Giornate
milanesi, si era recato, insegnö filosofia in quel Liceo. Nella sua prolusione
ricordö come il popolo ticinese fosse « il solo fra i cento popoli di nostra
lingua che sia, per singolare Ventura, sortito a vita interamente e giuridica-
mente libera, eletto in preferenza di molte süperbe nazioni a questo si raro
trionfo dell'uinana natura». Quando nel 1862 una rivista torinese, la Rivista
contemporanea, pubblicö un articolo irredentista, il Cattaneo scrisse pagine
infiammate in difesa del Ticino svizzero e della Svizzera tutta, che egli con-
siderava non soltanto forte per la sua disciplina e il suo spirito di libertä,
ma benefica all'Italia e all'Europa, « sacrario perpetuo della fratellanza dei
popoli e della pace del mondo». E il suo attaccainento al Ticino, dove nel
1858 Lugano gli conferiva la cittadinanza onoraria, si espresse anche in forme

piü concrete. Fu il Cattaneo che per primo, e con conoscenze tecniche
sorprendenti, studio a fondo e in tutti i particolari la possibile bonifica del
piano di Magadino, allora estesa palude, bonifica che in data a noi vicina
fu attuata. E fu ancora il Cattaneo che, quando la cosa risultava ancora a

molti un'utopia, scrisse, anche per incarico ufficiale, fondate e vigorose
pagine in favore dell'idea di « una ferrovia delle Alpi» e quindi del traforo del
San Gottardo. In uno di quegli scritti, oltre ad aver visto nel San Gottardo
«un gran ridotto della generale difesa», giunse a parlare di un'ipotetica fu-

267



tura marina mercantile elvetica che avrebbe in Genova, appunto a uno dei
capi della linea del Gottardo, il suo porto. E anche tale previsione non fu
utopistica. Certo, qnando formulö pensieri secondo i quali « la libertä sviz-
zera e un'istituzione che puö proteggere le nazioni confinanti dagli effetti
dei loro errori e dei moinentanei loro furori», la singolare funzione europea
della neutrality svizzera trovo in lui uno dei piü convinti e autorevoli as-
sertori.

Negli anni di passione e di lotta, negli anni del supremo pericolo, era
avvenuto non soltanto che molti italiani avevano potuto trovare ospitalitä
in Svizzera, ma che la stessa giusta causa della loro libertä aveva ottenuto
comprensione e spesso fraterni aiuti. L'apostolo del Risorgimento, Giuseppe
Mazzini, nonostante l'avversa coalizione di buona parte della diplomazia
europea e ad onta delle conseguenti misure prese dalla stessa Confederazione,
fra il 1833 e il 1837 era pur potuto rimanere non inerte in Svizzera, dove era
poi tornato ripetutamente. Certo la Svizzera, quale Confederazione di genti
di diversa Stirpe, dovette risultare anche a lui il paese idealmente piü aperto
alia diffusione degli ideali di collaborazione europea, di fratellanza universale.
E fu durante il suo soggiorno svizzero che dettö, nel 1834, il patto della
Giovane Europa, e che alimento la fiamma di un repubblicanesimo europeo
dalle pagine della Jeune Suisse fondata nel 1835.

Intanto, fra il 1830 e il 1853, cioe durante tutto il periodo piü dram-
matico del Risorgimento, e ancora una volta nonostante le proteste dell'Im-
perial Regio Governo Viennese, che giunse a minacciare, con una correzione
di confine, la sottrazione di Capolago, la Tipografia Elvetica di quel pae-
sino, dotata di mezzi tecnici per l'epoca notevolissimi, fu a piena disposi-
zione della cultura italiana risorgimentale, stampando, oltre che proclami e

giornali incendiari, opere del Balbo, Guerrazzi, Gioberti, Pellico, Dall'On-
garo, Cattaneo, Tommaseo, altri. Si sa come quei proclami e quei testi pas-
sassero la frontiera, e ben giusta risulta ancor oggi 1'epigrafe del monumen-
tino tuttora in piedi a Capolago, che dice: «0 Italiano che vai — quando
Italia era un sogno in esilio — la tua patria fu qui».

Un altro grande Italiano, Francesco De Sanctis, dichiaro «apres ma
patrie, c'est la Suisse que j'aiine». Ciö forse anche perche, oltre all'ospita-
litä ricevuta, ricordava che fu in Svizzera, al Politecnico di Zurigo, dove
insegno dal 1856 al 1860 (si veda, fra altro, G. Calgari: Uarrivo e il
soggiorno del De Sanctis a Zurigo, S. A. Edizioni Poligrafiche, Zurigo, 1956),
che egli aveva ripensato e maturato, con lo scrupolo e il fervore di chi,
lontano dalla propria terra, si sente investito di una missione, quasi tutta
la sua Storia della letteratura italiana ed anche il suo luminoso Saggio sul
Petrarca.

Un Italiano che, senza dovervi cercare rifugio, considero la Svizzera
«une seconde patrie», fu Camillo Cavour. Piü ancora che per il fatto di
essere nato da madre ginevrina, la contessa de Sellon, per la ragione che
l'orientamento suo mentale, dati il parentado e le amicizie, non cesso mai,
ne nei primi ne negli anni maturi, di rivolgersi anche a Ginevra. I viaggi e
i soggiorni del Cavour in quella cittä furono numerosi, e una volta che
tardö a tornarvi, scrisse: «Je sens que le sejour de Geneve doit me faire un
bien moral immense, car apres avoir vecu trois ans au milieu des exagera-
tions les plus violentes et les plus opposees, l'atmosphere de raison qu'on

268



respire dans votre pays doit etre tout a fait restaurante». A Ginevra i suoi
parenti erano in parte convertiti al cattolicesimo e ferventi cattolici, in
parte rimasti protestanti, e pur vivevano fra loro in armonia. Fu dai rap-
porti col pastore protestante A. Yinet che maturarono nel Cavour certe
persuasioni per cui giunse ad affermare: «la verite religieuse est d'un ordre
tout different que les verites communes auxquelles peut parvenir l'esprit
humain et par consequent il est irrationel de vouloir la constater par les
meines moyen que l'on emploie dans les sciences phisiques et morales». Ed e

noto che sulla base di tali sue riflessioni, si e potuto parlare, credo con
ragione, da Francesco Ruffini e da altri, delle origini elvetiche della
formula del Cavour «Libera Chiesa in libero Stato».

Molti furono i rifugiati politici giunti in Svizzera durante il fascismo,
fra i quali, oltre al compianto Egidio Reale, che in recenti anni e stato
apprezzatissimo Ministro e primo Ambasciatore d'ltalia a Berna, sono da
ricordare Guglielmo Ferrero, Randolfo Pacciardi, Giuseppe De Logu, Igna-
zio Silone. Circa tre decine di migliaia furono poi i rifugiati italiani —
oltre ai centomila internati, che appartenevano all'una e all'altra parte —
verso la fine della seconda guerra mondiale: con essi vi erano Federico
Almi, Giovanni Boeri, Francesco Carnelutti, Gustavo Colonnetti, Mario Do-
nati, Luigi Einaudi, Cipriano Facchinetti, Amintore Fanfani, Mario Fubini,
Tommaso Gallarati Scotti, Luigi Gasparotto, Stefano Jacini, Agostino Lan-
zillo, Alessandro Levi, Concetto Marchesi, Balladore Pallieri, Diego Valeri,
e tanti altri di primissimo piano. Grazie ad essi fu possibile organizzare
corsi universitari per gli studenti italiani rifugiati. Sorsero in quegli anni
la rivista mensile «Svizzera italiana», che accolsero scritti di quegli esuli.
Nel Ticino diversi giornali assegnarono agli Italiani un'intera pagina setti-
manale. A Lugano si fondarono le « Nuove Edizioni di Capolago », che pub-
blicarono fascicoli di grande interesse su problemi del federalismo europeo.
Come tutto cio abbia contribuito, oltre che a tener pronta per il giorno
atteso la ripresa dell'Italia libera, anche ad allargare l'orizzonte culturale
svizzero e evidente. Ma occorre precisare che in quegli anni, la parte
italiana della Svizzera, il Canton Ticino e le valli italiane dei Grigioni, che
messi insieme raggiungono appena i 200 000 abitanti, seppero prendere ini-
ziative loro proprie. Ci fu un periodo in cui le frontiere fra l'ltalia e la
Svizzera erano tanto ermeticamente chiuse che nemmeno i libri vi potevano
passare: allora il Ticino, che normalmente per il fabbisogno librario si rifor-
niva in Italia, oltre a comporre e a stampare parecchi suoi nuovi testi sco-
lastici, senti il bisogno di ristampare, per il pubblico in genere, anche una
nuova agghindata edizione dei Promessi sposi: piccolo fatto ma significativo,
quasi attestazione filiale di inalterato attaccamento alia gente lombarda.
Nello stesso periodo, ancora nel Ticino si ripubblicö un Mastro don Gesualdo
del Verga, e nei Grigioni, a Poschiavo, un voluinetto di Rime scelte del
Petrarca. La serie delle riedizioni sarebbe certamente continuata, se la guerra
malauguratamente fosse durata ancora. Che lo spirito degli svizzeri italiani,
a frontiere chiuse, avvertisse la mancanza di quegli scrittori e di quei poeti,
e costatazione che parla da se, e dice quale sia l'animo piü profondo di
quelle regioni di lingua e di costumi italiani, ahime sempre piü minacciate
da una lingua e da costumi che non sono i loro. E in quel periodo, tanto
il Ticino che in proporzionale minor misura i Grigioni, oltre che testi del

269



passato, ne pubblicarono un certo numero del presente, parecchi vivi e di
autentico rilievo. Sono di quegli anni i volumetti della « Collana di Lugano»
che, fra scritti di Ticinesi, raccolse inediti di Angioletti, Montale, Saba, Titta
Rosa, e i volumetti dell'« Ora d'oro» di Poschiavo con scritti di Chiara,
Borlenghi, Vigorelli.

* * * *

Se si pensa a quelle che dunque furono, dai tempi lontani a ieri, le
prove di reciproca comprensione italo-svizzera, ben si comprende quale possa
essere la situazione oggi, in un'epoca in cui la stessa difficoltä dei valichi
e letteralmente sorvolabile, e per via d'acqua e attraverso i monti stanno
per aprirsi nuove strade, in un'epoca culturalmente attiva e relativamente
Serena.

Appena finita la guerra, a Roma fu fondata 1'« Associazione Italo-Sviz-
zera di cultura» che ebbe ed ha a Presidenti uomini come Luigi Einaudi,
Carlo Sforza, Ferruccio Parri. A Torino da dieci anni fiorisce 1'« Associazione

Piemonte-Svizzera», che e dotata persino di un suo giornale e che
attualmente e presieduta da Mario Comba. A Zurigo e a Basilea, fin dagli
anni della guerra, e in efficienza 1'« Associazione per i rapporti culturali ed
economici con l'ltalia» che ha per Presidente l'ex Ministro Vieli.

Non stiamo a parlare delle varie Universitä svizzere alle cui cattedre
in ogni tempo salirono insegnanti italiani: dopo il De Sanctis, in tempi piü
vicini, Yilfredo Pareto e Pasquale Boninsegni a Losanna, Paolo Arcari a

Friburgo, Losanna e Neuchatel, oggi Giuseppe Billanovich a Friburgo,
Giuseppe Zamboni a Basilea, Fredi Chiappelli a Losanna e Neuchatel, e i pro-
fessori di filologia romanza a Friburgo, da vari decenni sempre italiani, da
Giulio Bertoni, ad Angelo Monteverdi, a Bruno Migliorini, a Gianfranco
Contini, a Enrico Castellani. E pure di passata ricordiamo che la cattedra
d'italiano del Politecnico Federale, giä del De Sanctis e negli ultimi tempi
dei ticinesi Giuseppe Zoppi e Guido Calgari, oltre alia sua precisa man-
sione, ha l'intento ideale di affermare la cultura italiana quale elemento
integrante dell'elvetismo. In Italia, un insegnante d'origine svizzera, ora
cittadino italiano, Daniele Bovet-Nitti, fu recentemente insignito del Pre-
mio Nobel.

F del resto confortante il grande interesse che il pubblico svizzero di-
inostra per le manifestazioni culturali italiane in genere, cosi come le ma-
nifestazioni culturali svizzere sono accolte con generosa simpatia nella vi-
cina Repubblica. Per quanto riguarda la Svizzera, sono da ricordare le con-
ferenze promosse dalla cattedra d'italiano del Politecnico Federale, oggi
iniziativa dell'infaticabile Prof. Calgari, come quelle organizzate dai vari
Comitati della «Dante Alighieri», che in Svizzera sono in numero di 13, e
che svolgono un'attivitä culturale di primo piano, in talune cittä appoggiata
dalle Stesse Universitä: a pari ragione sono da ricordare le conferenze non
meno fruttuosamente organizzate dai «Circoli di cultura» del Ticino, dalla
«Pro Grigioni Italiano », e da altre associazioni, quali la « Societe des etudes
italiennes» di Ginevra. Favorisce quest'attivitä l'operosissimo «Centro di
studi italiani in Svizzera» di Zurigo, cui sebbene con diverso orientamento
ma con non minori risultati, fa riscontro in Italia l'lstituto svizzero di Roma.

270



Numerosi sono anche oggi i goliardi che, con mezzi diversi da quelli
del Medioevo, scendono in Italia e salgono in Svizzera. A favorirli sono state
fondate parecchie borse di scambio fra le Universitä dei due Paesi.

A ben considerare, che i rapporti culturali con l'ltalia si mantengano
buoni e e sarä, non soltanto un'ambizione, ma un impegno degli Svizzeri.
La Svizzera, per una delle sue parti, per una parte minore ma che nella
formazione della Confederazione risulta di importanza non inferiore alle
altre, e pure italiana. Anche per questo preciso motivo, la cultura della vi-
cina penisola, di gran peso nel Ticino e nei Grigioni, non poträ essere mai
sottovalutata o comunque trascurata in nessuna parte della Confederazione.

Tre anni or sono, all'Istituto di scienze e lettere di Milano, ebbe luogo
un «Convegno di Studi per i rapporti scientifici e culturali italo-svizzeri ».
In quel Convegno, di notevole interesse, Francesco Chiesa che e, non
soltanto il piü alto rappresentante delle lettere ticinesi, ma anche il nestore
dei difensori di quell'italianitä, assicurö: «Tutti i miei concittadini svizzeri
sono cordialmente consenzienti nel volere e nell'amare l'amicizia della Svizzera

con l'ltalia». Parole veraci che gia avrebbero avuto ragione di essere
pronunciate nel corso dei secoli, e che, ne siamo certi, con la stessa fonda-
tezza odierna, potranno essere ripetute domani e sempre.

271


	Rapporti culturali fra l'Italia e la Svizzera nel corso dei secoli

