
Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani

Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 20 (1950-1951)

Heft: 4

Artikel: La filosofia a metà secolo

Autor: Tuor, Giovanni Gaetano

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-18504

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-18504
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Q»JLiaaerni K^-ricj-i&iiLtalicifiillalii
Rivista trimestrale deile Vaili Grigioni Italiane - Pufablicata dalla «PRO GRIGIQNI ITALIANO» con sede in Coira

Esce quattro volte all'anno

La filosofia a meta secolo

GIOVANNI GAETANO TUOS')

La trattazione della situazione scientifica a metä secolo, quale si
e proposta per il programma invernale dei Corsi di Cultura la RSI, do-
veva cominciare con la Filosofia. Non si puö, nel fare il punto delle altre
dottrine scientifiche, prescindere dalla madre di tutte le scienze, dall'o-
rigine di tutte le teorie, dalla disciplina che tutte le abbraccia: la
Filosofia. Perciö questo corso ha inizio con la Filosofia.

Nel fare un esame della posizione filosofica oggi raggiunta, bisogna
senz'altro rifarsi a posizioni arretrate di partenza, sulle quali il pensiero
filosofico si e particolarmente soffermato e che hanno inciso sulla vita
storica non solo del pensiero filosofico, ma sulla vita stessa degli uomini.
Per questo la filosofia precede ed abbraccia ogni altra scienza, appunto
per quella sua peculiare universalitä che manca alle altre discipline.
L'elasticita estrema della filosofia, quel suo essere e non essere in ogni
campo del pensiero e della vita fa appunto di essa la prima espressione
del sapere. E se anche si puö riconoscere accettabile la massima volgare
che afferma « Primum vivere, deinde philosophari», purtuttavia bisogna

ammettere che il fenomeno stesso del filosofare si manifesta imme-
diatamente connesso a quello della vita.

Ogni nostro atto, ogni nostra manifestazione interna ed esterna e
cggetto di filosofia e noi stessi, anche involontariamente, siamo soggetti
filosofici. Nessuna delle nostre espressioni umane puö sfuggire all'inda-
gine filosofica. Dove c'e un problema da risolvere, dove si manifesta un

*) II dott. G. G. Tuor, di origine grigione (sursilvana), f'nato in Italia, da anni al servizio della Radio
Syizzera Italiana, e anche preposto da anni alia „mezz'ora grigionitalianae laureato in filosofia e in giu-
risprudenza, ha studiato quattro anni la medicina (in Italia) e due anni 1' economia politica (a Neuchätel), ha
insegnato storia^ filosofia e economia politica a un liceo pareggiato italiano; ha passato due anni a Berna come
giurista alia divisione federale della Polizia, Sezione dei Rifugiati, e fatto un anno di pratica legale e notarile
nel Ticino.

241



ostacolo, dove si produce un'affermazione qualsivoglia, che sia oggetto
del nostro pensiero, li c'e un atto di filosofia. Non occorre aver studiato
vent'anni per trovarsi di fronte o prespettarsi quesiti, oggetti d'indagine
filosofica. Ognuno di noi, ogni giorno, spontaneamente, spesso inavverti-
tamente, da la stura ad affermazioni che sono d'ordine filosofico. Natu-
ralmente perö non tutto e oggetto della scienza filosofica, che procede per
suo conto sulle linee direttive tracciate dalla scienza stessa. Troppo am-
pio e il campo della filosofia perche manifestazioni, anche piccolissime,
possano sfuggirle. E poiche, come dicevamo, dove c'e un problema, c'e
il bisogno di risolverlo, li, in quel preciso momento, c'e un atto di
filosofia. Ma, naturalmente, ciö e fenomeno che si manifesta su larga scala,
in forme ovvie o ripetute, per cui l'indagine filosofica vera e propria,
quella che da origine e materia alia scienza, oggi si allarga e si sviluppa
su direttrici, che pur essendo aperte ad ogni forma d'influenze, purtutta-
via battono strade su cui i chilometri sono giä segnati dal pensiero pre-
cedentemente sviluppatosi e maturatosi, che ha giä posto, risolto e su-
perato, vari e profondi problemi. Ed in questa considerazione viene im-
mediatamente a porsi uno dei problemi essenziali della filosofia: il suo
manifestarsi nel tempo.

Non si puö in nessuna manifestazione della vita materiale e spiri-
tuale dell'uomo prescindere dal considerarla nel momento in cui essa si
e prodotta, nel momento in cui e, fu o sarä. Ovverosia il manifestarsi
del pensiero nel tempo, che risulta oggetto di filosofia, genera precisa-
mente tutta una serie di osservazioni e di giudizi, che caratterizzano il
pensiero filosofico nel tempo, dando origine a quella speciale branca
della filosofia, che e la « Storia della Filosofia ».

Abbiamo detto: differenziazione nel tempo. Ma essa non basta, anche
se sarä alia base di questa nostra breve e fugace esplorazione filosofica
del primo cinquantennio del nostro secolo.

II pensiero filosofico che si produce nel tempo, che si sviluppa e si
modifica col tempo, non ha per questo un esattissimo punto di partenza
ed un ancora piü preciso punto di arrivo. La filosofia e la scienza dei
problemi e dei sistemi, problemi e sistemi che non si aprono e chiudono
in forma definitiva, cosi come non si aprono e chiudono in forma defi-
nitiva i problemi ed i sistemi filosofici. Chi credesse che la filosofia chiu-
da definitivamente i termini di un problema, sarebbe al di fuori di quello
che e veramente filosofia. Ciö che e definitivamente acquisito, control-
lato, accettato, convalidato, cessa di essere oggetto di filosofia, puzza di
cadavere agli occhi speculativi della filosofia e viene definitivamente
abbandonato alle altre scienze, che, invece, vivono di questi — chia-
miamoli pure — cadaveri.

Infatti le varie scienze hanno come base positiva dati che per di loro
stessi devono essere validi certamente, almeno per quel campo che la
scienza esplora ed indaga. Tutto il contrario dell'indagine' filosofica, che
correndo alia ricerca di obbiettivi di vastitä assoluta, quali: il vero, il

242



bene ecc., mai si aecontenta di posizioni, che, una volta raggiunte, la-
sciano ancora adito ad ulteriori problemi. Perciö la filosofia, che ö la
disciplina dei problemi e dei sistemi, non pud fermarsi a soluzioni che

permettano ancora altri problemi, che Ii pongano anzi in maniera ancora
piü viva.

Da tutto questo diviene evidente che ogni aspetto del pensiero filo-
sofico contiene una serie di problemi, i quali vengono esarqinati in un
determinato aspetto o sotto determinati punti di vista, che lo inquadrano,
per renderlo afferrabile e perciö riducibile ad oggetto di trattazione
filosofica. Questo atteggiarsi del pensiero filosofico costituisce la siste-
matica filosofica ed il modo di procedere nell' indagine e di proporsi
l'esame, il metodo.

Tutto ciö nasce e si sviluppa per necessitä di ordine intrinseco ed
estrinseco, cosi ogni aspetto del pensiero filosofico puö rientrare in un
ambito o nell'altro a seconda che sia o meno esaminato sotto questo o

quell' aspetto.
Da quanto esposto deriva, quindi, in forma evidente ed intuitiva,

tutta la difficoltä di condensare in poche parole quanto il pensiero
filosofico ha trattato ed esaminato nella prima metä del secolo. L'esame
quindi di una vasta espressione del pensiero, quale si e venuto manife-
stando nel tempo e nello spazio con tutti i suoi presupposti, che si ritro-
vano nel pensiero precedente. Occorrerä perciö, per raggiungere risultati
concreti, stabilire, anche in questa breve esposizione, una direttiva si-
stematica, diremmo quasi, metodica, che meglio serva ad indirizzare il
lettore in questa ampia esplorazione del pensiero filosofico alia prima
metä del secolo. Difficile anche perche tutto ciö che si produce in un
determinato paese, risente invariabilmente anche di situazioni ed influssi,
che sono propri dell'ambiente in cui il pensiero si e prodotto. Quindi
un'indagine storica al fine di conoscerne gli addentellati accidentali e le
influenze che ne derivano. L'esame risulta particolarmente complesso e

arduo, per cui, vogliamo fin d'ora affermare che il nostro sguardo dovrä
essere necessariamente limitato all'essenziale e soffermarsi solo breve-
mente sulle particolaritä del pensiero senza perdere il concetto d'insieme.
Tutto questo, naturalmente, comporterä delle limitazioni che risultano
ovvie per infiniti motivi, cosi come comporterä anche osservazioni e

giudizi, che sono necessariamente parto dell'autore di questa trattazione.
Nulla si puö, anche volendolo, vedere senza una certa obbligatorietä
visiva, dovuta alia nostra personale natura. Specie in questo nostro
difficile momento storico, in cui il pensiero si e asservito all'economia ed
in cui, purtroppo, le condizioni di vita dell'uomo sono diventate piü
meccaniche che spirituali ed in cui l'anelito della ricerca filosofica viene
distratto da mille complicazioni di ogni natura, che incidono profonda-
mente e si ripercuotono in tutta la vita spirituale umana.

* * *
Per fare il punto, da cui partire per un orientamento dottrinario del

momento storico, (la filosofia all'inizio del XX secolo), che si vuole trat-
243



tare nel corso di questa breve esplorazione, si pub affermare con Sciacca
che « II senso del concreto, del pratico, dell'attivo orienta ed informa la
speculazione dell'ultimo trentennio del secolo scorso. La pura medita-
zione cede il posto al positivo ed all'utilitario, quantunque, alle volte,
l'ammirazione per la scienza sia quasi estetica piü che pratica, le sco-
perte e le invenzioni scientifiche vengano industrializzate, preparando
quello che da qualche tempo puo chiamarsi il trionfo della tecnica sulla
scienza teorica ».

Si deve riconoscere che il Positivismo e stato il movimento che in-
formö il pensiero filosofico all'inizio del nostro secolo e ciö non solo
nella vicina Italia, ma nell'intero mondo della cultura. Questo movimento
assumeva alcune caratteristiche costanti e certi punti fermi che furono
cosi determinati dal Limentani: « 1. - riporre e ricercare la veritä nel
fatto; 2. - considerare l'esperienza come unica fonte del sapere e criterio
ultimo della certezza; 3. - accordo e quasi identita tra cognizione filoso-
fica e cognizione scientifica; 4. - atteggiamentto agnostico o negativo di
fronte ai problemi della metafisica; 5. - concezione meccanica della
natura; 6. - unitä del reale, pur non negando la diversitä della materia
dallo spirito; 7. - genesi, spiegazione e giustificazione dei valori secondo
l'evoluzione biologica e le leggi della psicologia ».

Questi postulati teorici e questi atteggiamenti metodologici del
positivismo in generale e di quello italiano in ispecie, riflettevano un a-
spetto caratteristico e costante del popolo italiano, che — come diceva
Espinas — « e stato sempre amico del fatto ».

La particolare efficacia del positivismo e quella specie di attrattiva,
che esercitava sugli animi assetati di concretezza, erano dovute tra
l'altro a due specific! motivi: da un lato la contrapposizione di un fon-
damento naturale ed oggettivo all'idealismo logico hegeliano e dall'altro
la rinnovata evoluzione scientifica, che segna uno degli sviluppi piü si-
gnificativi proprio alia fine del secolo scorso ed all'inizio del nostro in
tutti i campi dalla fisica alia chimica, dalla biologia alia sociologia ed
al diritto. Ne conseguiva uno speciale fascino per lo studioso ed un co-
modo adattamento a risultati acquisiti dalla scienza e quindi di facile
comprensione e diffusione. Questa corrente aveva naturalmente il suo
fascino anche per le indagini storico-filologiche. per quel senso della
concretezza storica proprio anch'esso della nostra spiritualitä. Ciö ren-
deva vivissimo in molti positivisti 1'amore per il passato, lo studio del
quale, come diceva il Villari « ci fa acquistare una nuova coscienza del
nostro proprio essere e ci da come una piü profonda rivelazione di noi
a noi medesimi ».

Ma d'altro lato il limitarsi alia ricerca del metodo quale mezzo per
indagare i fenomeni e ridurre tutta l'attivita ai fatti dell'esperienza,
considerati come punto di partenza indiscutibile, facevano sorgere come
un'idolatria del mito della scienza e facevano si che il positivismo man-
casse di una vera dottrina filosofica e gnoseologica.

244



« Non si puo parlare di esperienza quando la coscienza e assente,
non c'e esperienza che non abbia un aspetto soggettivo » — afferma
Sciacca. — « II punto di partenza non e il fatto in se, ma la coscienza
del fatto ».

Questa obiezione fu osservata ai positivisti e su questa obiezione
critica sorge la reazione al positivismo ed alle sue posizioni teoretiche.
Partendo da quella e da questi fondamenti teoretici, si puo, grosso modo,
individuare il motivo principale della filosofia nel periodo che sta a
cavallo tra il vecchio ed il nuovo secolo; ad essi vanno perö naturalmente
aggiunti tutti quegli altri atteggiamenti del pensiero filosofico, di cui
parleremo brevemente nelle altre lezioni.

Le principali posizioni filosofiche all'inizio del secolo

e le loro correnti d'ispirazione

L'ereditä filosofica non si produce da un secolo all'altro, anche se

un secolo e maggiormente portato ad un prevalente indirizzo filosofico
tanto da poter lasciare in ereditä a quello seguente un vasto frutto di
ricerche e di esperienze speculative.

II XIX secolo, il secolo da cui il nostro ha preso origine, e stato
padre di due grandi indirizzi del pensiero: il romanticismo ed il positivismo.
Per chi perö creda che un atteggiamento della filosofia sia necessaria-
mente tale da escluderne altri, dobbiamo far presente che pur essendo
stati — il romantico ed il positivista — i piü salienti, purtuttavia altri
e diversi aspetti del pensiero filosofico fiorirono ed informarono le
correnti che dal secolo scorso, cronologicamente, s'innestano nel nostro
secolo. Nel pensiero di entrambi troviamo motivi informatori di teorie
opposte e sistemi nuovi inseriti nei vecchi a completarli, modificarli,
distruggerli. Cosi nacquero, proprio dai due vecchi e piü forti ceppi del
XIX secolo, quelle correnti che vanno sotto il nome di Irrazionalismo,
Volontarismo, Soggettivismo, che, oggi, con termine piü ampio chiamia-
mo: « Filosofie della vita ». Esse rappresentano i quattro quinti della
filosofia contemporanea, che s'infulcra negli anni immediatamente ante-
riori e posteriori alia prima guerra mondiale.

Sono movimenti a carattere innovatore, che combattono le posizioni
della ragione e delle sue forme e rappresentano l'espressione dell' atti-
vismo del pensiero moderno e contemporaneo.

Queste filosofie lottano sia contro l'ereditä del razionalismo cartesia-
no, come contro le idee kantiane delle forme a priori dello spirito;
combattono gli ideali della filosofia dell'idealismo trascendentale (gli ideali
del Vero, del Bene e del Bello) e quelli della dialettica hegeliana dello
spirito assoluto, come pure le teorie dell'evoluzione e gli ideali biologici

245



del positivismo. Queste filosofie assumono atteggiamenti violenti di pen-
siero contro la ragione e le sue forme, rivendicando quanto v'e di spon-
taneo, d'immediato e d'irrazionale nell'uomo. Tutte queste filosofie deri-
vano appunto dal romanticismo.

Non e possibile formulare in due parole il concetto di Romanticismo:
questo movimento ha in se motivi contrastanti e vivamente contraddit-
tori, per cui non di esso dobbiamo occuparci, ma di ciö che da esso trasse
il pensiero filosofico che lo segui. Abbiamo poco fa chiamato le correnti
di pensiero, che sono oggetto del nostro esame in questa conversazione,
Filosofie della vita. Eb'bene, in definitiva, ad un'acuta osservazione ri-
sulta che il concetto finale, basilare, fondamentale del romanticismo puö
proprio ricercarsi nel concetto della vita. Concetto posto non come signi-
ficazione psicologica o pratica, ma con significato metafisico.

Le Filosofie della vita scaturirono appunto da quel crocevia in cui
si differenziano e divergono le varie forme di romanticismo. Si generaro-
no cosi tante concezioni della vita, quante erano le posizioni romantiche..

Ma non basta. Tuttavia, per semplicitä di trattazione, e per la limi-
tazione imposta alia materia, accenneremo solo alle principali, cercando
con piccoli tocchi di mettere in evidenza quelle che saranno invece
oggetto di piü ampio esame nelle conversazioni che seguiranno. Dobbiamo
infatti riconoscere che non tutte le deviazioni del romanticismo ebbero
il loro fiorire e il loro culmine in un periodo immediatamente posteriore,
alcune ebbero allora i precursori e solo oggi fioriscono nella piü vasta
ampiezza. Altrettanto deve dirsi, per quanto concerne la vita degli uo-
mini, che si caratterizza e si differenzia sempre piü a mano a mano che
il nostro secolo avanza, ponendo in primo piano problemi che se erano
anche stati oggetto di trattazione filosofica, diventano informatori della
vita collettiva e generano esperienze sociali, sulle quali anche il pensiero
filosofico trae insegnamento.

Osserviamo innanzi tutto che il punto terminale della filosofia
hegeliana, che rappresenta il massimo sforzo di razionalizzare il reale
senza cadere nell'astrattezza, e la dialettica, che rappresenta una formula
idealistica dell'essere, in cui sistematicamente si pone la tesi e l'antitesi,
determinando la sintesi. Questo processo concreto del pensiero, che si
identifica con la realtä, comporta un continuo fluire del divenire universale

nell' Idea. Ma 1' Idea non e statica, non ha il suo punto di quiete,
contiene anzi in se i caratteri di una continua inquietezza. L'assolutezza
del concetto non si raggiunge mai, ogni sintesi e il rinnovarsi della tesi
e quindi di nuove proposizioni. Un filosofo contemporaneo ha scritto che
« L' Idea come dialetticitä non e mai sazia ».

E' chiaro che nello stesso sistema hegeliano sono presenti i germi
corroditori, in quanto la conclusione di tutta quella filosofia termina in
una irrequietezza ed in una irrazionalitä dovute al circolo chiuso della
dialettica senza fine, che obbligherä la reazione positivistica a riporre i
problemi ed i diritti della realtä fisica e della natura umana, ed alia
critica dell' idealismo trascendentale.

246



Ma mentre 1' hegelismo continuerä ad esercitare ancora la sua pro-
fonda influenza sul pensiero contemporaneo, darä a quanti lo combatte-
ranno la dimostrazione del lievito che conteneva, idoneo ad alimentäre
esigenze ad esso contrapposte. Cosi l'irrazionalismo con la filosofia di
Arturo Schopenhauer, nemico giurato dell' hegelismo, e con Federico
Nietszche, rivendicherä i valori dell'irrazionale, contro quelli sistematici
della razionalitä. E cosi quell' hegelismo che aveva dialetticamente, ra-
zionalmente, risolto il problema della vita e della storia, sfocia, nei due
pensatori tedeschi, ora nominati, nell' irrazionalitä e nell' irregolaritä.
Entrambi attingono a due manifestazioni di pensiero, in cui l'uomo e
variamente considerato: come uomo, e come superuomo. Infatti Schopenhauer

giunge ad una sintesi del mondo, che si risolve in « volontä » e
st rappresentazione », in cui l'uomo e mortificato e non puö che assumere
atteggiamenti negativi, mentre invece Nietzsche perviene alia filosofia
del superuomo, che ripresenta caratteri non nuovi alia filosofia ed
atteggiamenti giä noti al pensiero greco.

Cosi Schopenhauer termina in una visione negativa della vita, in cui
i fenomeni non sono che nostra rappresentazione ed in cui la volontä,
la radice metafisica del mondo, e cieca ed irrazionale e si manifesta come
espressione di se stessa nella volontä di vivere. Ma il vivere e dolore,
perche la vita si presenta come continuo bisogno ed il bisogno e espressione

negativa di ciö che si vuole; il bisogno e dolore. Perciö la vita e
dolore ed il piacere non e che un attimo fuggente, un'espressione pura-
mente negativa, data dalla cessazione momentanen del dolore. D' altro
canto la sospensione del dolore e « noia », perche e determinata dalla
stanchezza del volere.

E Schopenhauer conclude che il mondo non merita di esistere. Da
ciö la necessitä di sopprimere in noi la volontä di vivere. Perö un leni-
mento al dolore esiste nell' abbandono e nella dispersione della nostra
volontä, nell' « ascesi » che si puö raggiungere per gradi fino all'accesso
al « Nirvana », che e affermazione di « Non-volontä » e di abbandono
del proprio essere nel nulla.

« Nel tuo nulla io spero di trovare il mio tutto ».

Da questo concetto schopenhaueriano deriva l'antistoricismo dello
stesso, che pur afferma una « volontä sofferente », eterna inquietudine,
assai simile alia « coscienza infelice » hegeliana. Per Schopenhauer non
c'e progresso nella storia, essa non e che un pessimo gioco di casi, che
non rappresentano alcun divenire, data la loro importanza fortuita, che
non li lancia al di lä della sfera della semplice empiricitä.

Ad un altro concetto della storia e della vita giunge l'altro: Federico
Nietzsche, che considera invece la vita dionisiacamente, pur contrappo-
nendo alia razionalitä di Hegel l'irrazionalitä nella volontä di potenza,
cioe 1' affermazione del « singolo » sopra la « mandra ».

All' « idea » di Hegel, egli contrappone il concetto di « vita » che non
puö essere costretto o chiuso in nessuna formula. « II mondo una volta

247



di piü per noi e diventato infinito ». — Afferma: « Io devo tendere all'e-
stremo l'arco del mio vivere e del mio agire, cosicche io raggiunga le piü
alte possibilitä; poiche ciö che e una volta, e sempre; cid che faccio ora
e il mio stesso essere eterno; nel tempo si deciderä ciö che io sono eter-
namente ». « L'uomo e qualcosa che dev'essere superato, l'uomo dev'essere
dio di se stesso, perche Dio e morto. Tutto e permesso se Dio e morto ».

L'irrazionalitä della vita e data dall'irrazionalitä della volontä di
potenza che si manifesta nel superuomo, il quale impronta di se la
« mandra » degli altri mortali ed informa di se la vita degli uomini fa-
cendo la storia.

Nietzsche, nutrito di filosofia greca e di musica wagneriana, da al
suo pensiero una prosa vigorosa, che costituisce una delle attrattive piü
forti della sua filosofia ed una delle giustificazioni piü valide della sua
diffusione.

II superuomo ha la sua vitalitä e, fiducioso in se stesso e nella
Fortuna, attua la sua vita con un senso fatalistico della stessa, che segna il
trionfo della forza e dell'irrazionalitä sulla razionalitä e sull'umanita.
La storia e un dispiegamento di forze in contrasto, in cui il piü forte
vince il piü debole. E' dominio dei popoli barbari, piü forti, perche an-
cora preda degli istinti primitivi; e dominio degli eroi, che sono capaci
di sconvolgere l'ordine stabilito, ponendosi al di lä del bene e del male,
creando la morale del superuomo.

Cosi Nietzsche rivela il suo lato romantico nel suo superuomo, che

appare come un eroe romantico alia ricerca di un inafferrabile ideale di
vita, che e assurdo. Come l'irrazionalitä di Schopenhauer era terminata
nel nulla, cosi quella di Nietzsche termina nell' assurdo.

Cosi i motivi irrazionalistici della sinistra hegeliana terminano con
Schopenhauer, Nietzsche, Marx, Feuerbach e Kierkegaard nell'irrazio-
nalismo, nel naturalismo e nelle propaggini del positivismo.

Mentre i sunnominati combattono il razionalismo idealistico, tra la
fine del XIX secolo e l'inizio del nostro, il razionalismo positivistico vie-
ne anch'esso combattuto da tutta una serie di pensatori. Storicisti, intui-
zionisti, contingentisti, relativisti, attualisti, pragmatisti, i quali depon-
gono dalla turris eburnea, su cui troneggiavano i miti del positivismo:
Natura, Scienza, Progresso. Essi abbattono le astrazioni del positivismo,
cosi come gli altri avevano abbattuto il mito dell' Idea. E in questo rin-
novarsi irrazionalistico, troviamo una migliore concezione della vita, piü
aderente alia realtä e meno pessimistica. Una visione piü fiduciosa del-
l'esistenza. Scienza e filosofia appaiono diversificate e sotto altra luce. La
filosofia non viene piü intesa come scienza. Perciö dalla filosofia in as-
soluto, si giunge ad ammettere l'esistenza delle filosofie, di piü filosofie.
La possibilitä quindi di avere varie visioni del mondo e della vita, vari
concetti di uno stesso atteggiamento di pensiero, quindi la possibilitä di
una concezione diversa della metafisica, a seconda del punto di vista.

248



E', in fondo, l'affermarsi di una diversificazione e soggettivazione
dove si voleva l'assolutezza e l'oggettivazione. Ma in questo procedere
sono identificabili i prodromi di altre correnti che verremo esaminando
nel corso della prossima lezione.

Gli sviluppi delle principali correnti del pensiero filosofico

e le loro relative caratteristiche con particolare riguardo al

pensiero filosofico europeo

Abbiamo esaminato nelle due passate lezioni i motivi base, da cui
trasse alimento il pensiero filosofico contemporaneo. Non e tuttavia
facile trovare con esattezza i motivi fondamentali, da cui ogni pensatore
ha preso le mosse, ne scorgere con precisione i punti salienti di filosofie
spesso in evoluzione e sviluppo. Abbiamo tuttavia toccato i quattro punti
sui quali s'impernia tutta la filosofia contemporanea: l'ldealismo e le
correnti affini e contrarie a tali atteggiamenti del pensiero filosofico.

Abbiamo parlato di filosofie della vita. Quanto piü ci avviciniamo al
momento attuale della nostra vita spirituale, tanto piü troviamo che
queste filosofie della vita hanno stretta attinenza con essa.

La formulazione storica del pensiero esige che esso possa essere di-
stinto e caratterizzato nel tempo, ma esige ancor piü che esso sia individuate

in quel determinato clima ,ed in relazione alle condizioni, diremo
cosi, ambientali di esso. Cosi ad ogni corrente e facile associare e disso-
ciarne altre ed ad un atteggiamento della vita riferire un atteggiamento
del pensiero e viceversa.

Per una strana e dolorosa constatazione dobbiamo, purtroppo, af-
fermare che il pensiero filosofico del mezzo secolo si e sempre piü spo-
stato verso una concreta visione del mondo, allontanandosi sempre piü
dalle astrazioni di un tempo e dalje affermazioni teoretiche, nelle quali
inquadrare la realtä. Per una straordinaria prepotenza della vita in
generate, su ogni manifestazione astratta ed assoiuta del pensiero filosofico,
questo ha dovuto accostarsi ad essa, subirne tutte le influenze, farsi de-
terminare anzicche determinarla. Ne e venuta cosi una necessitä di adat-
tare il pensiero alia vita, poiche questa era determinante. Ciö che era
stato un fenomeno non sempre necessario per il pensiero precedente, di-
venta di un'urgenza e di una necessitä assoiuta per il pensiero
contemporaneo. Una concezione metafisica della vita non piü concepita astrat-
tamente, ma concretamente, e ciö anche per quelle filosofie che ritene-
vano potersi determinare una concretezza solo in una sistemazione a-
stratta e teoretica della vita.

Ciö e dovuto ad un'urgenza fattasi sempre piü impellente di giusti-
ficare e di inquadrare speciali atteggiamenti della scienza e particolari

249



necessitä della vita in una formulazione filosofica e metafisica. Lungo
sarebbe tratteggiare questi aspetti del pensiero, ma tuttavia e necessario
accennare ad alcuni di essi piü caratteristici ed interessanti. Sara poi
eompito della nostra prossima ed ultima lezione di tentare di portare una
conclusione alia formulazione del pensiero odierno, che sembra diventato
piuttosto il rappresentante del patrimonio della massa che dei singoli
pensatori. Nel campo del pensiero si e venuto un po' manifestando lo
stesso fenomeno che si e prodotto nell'arte. Una piü spiccata tendenza
a seguire che a precedere. Come dire che il pensiero si e adattato alle
circostanze seguendole, piü che dirigere indipendentemente se stesso.
Sembra quasi una contradizione in termini, ma non e possibile
formulazione diversa. Alludo a filosofie intese, comprese, formulate, attuate.
A filosofie tratte dalla vita e dalla scienza, ad atteggiamenti di pensiero
correlativi al pensiero collettivo. Da ciö anche il tentativo di adattare
una metafisica alia morale e di far rientrare in ogni modo questa in
ouella. Ciö perö non esclude che nel periodo in esame vi sia stata questa
o quella risonanza di dottrine e di sistemi giä formulati in passato.
Nessun pensiero e del tutto nuovo e nessun pensiero e del tutto vecchio.
Non c'e nella centrale della nostra intelligenza il reparto di rifiuto asso-
luto ed in ciö consiste anche l'eleganza della nostra dignitä di uomini.
Tuttavia l'affermarsi ed il trionfare di teorie nuove o lo svilupparsi delle
vecchie su nuovi tronchi e con nuovi virgulti, deve necessariamente es-
sere individuato e considerato nella sua risonanza piü o meno vasta.
Stato di necessitä scientifica, politica, sociologica, economica, psicologica,
ecco quanto interferisce maggiormente nella determinazione indispensa-
bile per un'osservazione accurata del pensiero attuale, senza smarrirsi
nel dedalo delle varie filosofie, che partono da queste basi per la siste-
mazione di una metafisica o di una. morale. Cosi l'asservimento sempre
piü accentuato dell'etica all'economia ed il prevalere di questa nella vita
di relazione ha, vieppiü, contribuito a diffondere uno sbandamento del
pensiero dalle pure vie della speculazione e della ricerca su quelle del-
l'adattamento a piü facili forme di sistemazione dottrinale di posizioni,
scientificamente, statisticamente od eticamente raggiunte, e da esse par-
tire per una giustificazione sistematica etica e metafisica.

Ma torniamo ai pensatori e riprendiamo il nostro esame, osservando
gli aspetti dello storicismo. E partendo dal Diltey, osserviamo, come dice
Giusso, che la filosofia e per Diltey la « stilizzazione universale di emo-
zioni, di entusiasmi e di sbigottimenti provati dall'uomo in un momento
della sua storia ». « Lo spirito filosofico — scrive Diltey — aleggia ovun-
que un pensatore libero dalla forma sistematica della filosofia sottopone
all'indagine ciö che nell'individuo si agita oscuramente come istinto,
fede o autoritä. Esso e dovunque ricercatori con metodica coscienza ri-
conducono la loro scienza ai suoi principi fondamentali e promuovono
generalizzazioni, le quali fondano e congiungono piü scienze; esso e
dovunque valori vitali o ideali sono sottoposti a revisione. Cosi e caratteri-

250



stico per l'odierna situazione della filosofia che le piü forti influenze non
promuovano da sistemi, ma da quel pensare filosofico libero, che attra-
versa le scienze e 1' intera letteratura ».

Questa affermazione di Diltey convalida ancor piü quanto abbiamo
affermato nella nostra premessa a questa lezione. « Drammi, romanzi,
liriche — afferma sempre il Diltey — sono diventati trasmettitori dei
piü forti influssi filosofici ».

E' chiaro che lo storicismo del Diltey sconfina in una conclusione
relativistica della realtä; la veritä e veritä di un'epoca, veritä storica;
quanto a dire che non c'e una veritä, ma ci sono diverse veritä. Da ciö
si puö anche dedurre che nessuna d'esse sia davvero veritä. Ma questo
atteggiamento e maggiormente identificabile nel Simmel, che afferma
che la filosofia e bisogno di « un punto di unitä » nel disordine e nei con-
trasti mondani. « Sulla coscienza della probabilitä si fonda l'assoluto.
L'assoluto e vita, ultima realtä cui possiamo pervenire, non dominandola
concettualmente, sibbene vivendola. Essa e una e compiuta in se ed in
ogni suo momento come immediata realtä. Ma ogni vita e una reazione
alia totalitä dell'essere; ciö che porta in seno alia metafisica la frammen-
tarietä dei contenuti individuali e fonda la distinzione tra questi conte-
nuti e il processo della vita, perenne e una, oltre la tragica limitazione
e dispersione delle singole vite ». Cosi il relativismo del Simmel attinge
ad un concetto dinamico della vita e la sua filosofia diventa passione
della totalitä.

Dal relativismo del Simmel al finzionismo o « filosofia del come se »

il passo e breve. Sülle traccie dell'empirio-criticismo di Mach e Avena-
rius, per cui tutto cio che non e esperienza nuda e cruda e finzione, Vai-
hinger afferma che i concetti di piü alto pregio « considerati realiter
e non come finzioni, sono senza alcun pregio ».

Sulla linea dello storicismo troviamo Croce e Gentile.
« Croce — scrive Sciacca — al positivismo come ricerca di un metodo

per studiare, classificare i fatti della natura, sostituisce il suo positivismo
come ricerca di un metodo per intendere i fatti dell'attivitä umana ».

Interessarsi d'altro e perdere tempo ed annaspare nel vuoto. Da ciö il
concetto dell'« universale concreto », che permette di sostituire ai fatti,
intesi naturalisticamente, i fatti come risolventisi nel processo dell'attivitä

spirituale. La filosofia come metafisica dovrebb'essere un'illusione
da dissipare.

Non possiamo dilungarci sulla filosofia crociana, cerchiamo solo di
cogliere alcuni aspetti del grande pensatore abruzzese, che nella « Filosofia

dello spirito » alia dialettica degli opposti di Hegel, sostitui quella
dei distinti, riducendo a due le attivitä fondamentali dello spirito: l'atti-
vitä teoretica e l'attivita pratica.

Nell'attivitä teoretica si distinguono l'intuizione ed il concetto, di cui
la prima e conoscenza dell'individuale e il secondo conoscenza dell'uni-
versale. Nell' attivitä pratica si distinguono l'utile ed il bene morale.

251



L'utile e volizione dell'individuale e il bene morale e volizione dell'uni-
versale. Da ciö quattro gradi dell'attivitä spirituale: Arte — Filosofia
— Economia — Morale.

La conoscenza ha due gradi: la conoscenza intuitiva e la conoscenza
logica. E' cioe produttiva o di « immagini » o di « concetti ». II primo
grado, il grado estetico, e l'intuizione e la rappresentazione di uno stato
d'animo o di un sentimento: E' l'arte. E' « fantasia poetica, fantasia crea-
trice ». Dalla conoscenza intuitiva si passa alia conoscenza intellettiva o

filosofica, che e conoscenza per concetti, cioe conoscenza di relazioni di
cose. Da ciö la logica o « scienza del concetto puro », sintesi a priori. II
concetto trascende la singola rappresentazione, ma e immanente in ognu-
na di esse. Attraverso il concetto lo spirito puö attingere « i fatti parti-
colari intuiti nella trama dell'organico ordinamento universale, cioe l'uni-
versale, concreto ». Se questa sintesi si rompe, non si riscontrano piü i
concetti, ma « le finzioni concettuali o pseudoconcetti », come nella ma-
tematica e nelle scienze naturali.

Cosi, per Croce anche il giudizio scientifico e riportato al giudizio
storico. Da ciö l'identificazione di filosofia e di storia. Quindi la filosofia
diviene « momento metodologico della storiografia »: « delucidazione del-
le categorie costitutive dei giudizi storici, ossia dei concetti direttivi
dell'interpretazione storica ».

Per la « circolaritä dello spirito » l'attivitä pratica, distinta da quella
teoretica, non puö sussistere senza di questa. Senza conoscenza non e

possibile la volontä.
Nell'attivitä pratica si distinguono due aspetti: la volizione

dell'individuale (attivitä economica) diretta a fini individuali e la volizione
dell'universale (attivitä etica) orientata verso fini universali. Non esiste
universale pratico senza il grado economico. II grado economico e « pre-
morale »; per la nostra soddisfazione necessita il grado morale, perche il
grado economico non puö appagarci. Cosi la volizione dell'universale
risulta: «il carattere dell'azione morale che ci appaga non come individui,
ma come uomini; e, come individui, solamente in quanto uomini; e, come
uomini, solamente col mezzo della soddisfazione individuale — Moralitä
e universalismo concreto ».

Su binari consimili marcia Giovanni Gentile, che, a giudizio di un
moderno storico della filosofia, « e stato veramente il maggior maestro
della scuola italiana contemporanea ». In lui pedagogia, etica e filosofia
s'identificano in un'unitä di pensiero, perche « filosofare » e « educare »

ed « autoeducarsi ». II processo filosofico inteso cosi come processo etico
costituisce uno degli aspetti piü caratteristici e basilari dell'« attualismo»
di Giovanni Gentile.

L'Attualismo e una concezione attivistica del pensiero ed e alia base
di tutta la speculazione gentiliana. Per lui il problema e: superare l'og-
gfttivismo o soggettivizzare il reale. Non c'e realtä che si possa o si deb-

252



ba presupporre al pensiero: l'oggetto deve convertirsi nel soggetto. Da
ciö il pensiero inteso non come oggetto: « pensiero pensato », ma sog-
gettivamente come «pensiero pensante», cioe come pensiero in atto:
autoconcetto.

Da questi pochi, brevissimi tratti, non sfugge il fondamento classico
del pensiero gentiliano, che attinge alle fonti rinascimentali, a Kant, a
Hegel, al Vico, alio Spaventa.

Gentile ricusa la tesi dei distinti di Croce e rivendica l'unitä dello
spirito. Per lui pensare e agire, cioe realizzarsi dello spirito; e agire e

pensare. II reale e dunque pensiero nel suo eterno divenire come atto
puro. Nulla si presuppone al pensiero ed il pensiero e sempre pensiero.
Ciö che chiamiamo oggetto e la vita spirituale frazionata nello spazio
e nel tempo. Ma spazio e tempo si unificano nello spirito, che e « atti-
vitä spazializzante » e « attivitä temporalizzatrice ». Gli altri « io », i
soggetti empirici, pensati fuori del soggetto, sono * cose » e 1'« io stesso »

e cosa rispetto agli altri « io ». L'« io trascendentale » e la realtä in cui
si unificano la molteplicitä empirica del mio io e degli altri individui.
La vita dello spirito e perciö perenne ritmo dialettico: dalla « tesi»,
astratta soggettivitä, si passa all' « antitesi » astratta oggettivitä, e quin-
di alia sintesi, concretizzazione dei due momenti. Cosi distingue tre forme

assolute dello spirito: l'arte, la religione, la filosofia.
L'arte e il momento della soggettivitä pura; la religione e il momento

dell'oggettivitä. Questi due momenti, indialettizzabili tra loro, si dialet-
tizzano solamente nel processo storico, cioe nel reale o storia, che e lo
svolgimento dialettico dello spirito o filosofia.

In questo nostro vagare abbiamo voluto presentare gli aspetti sa-
lienti dello storicismo e portare il punto dell'indagine all'analisi del
pensiero come filosofia nel tempo. Nella prossima lezione, riprendendo lo
spunto da questi aspetti del relativismo storicistico, cercheremo di giun-
gere ad una sintesi, anche dove la sintesi e un momento che sfugge nel-
l'attimo stesso della sua proposizione.

La relativita della scienza

Abbiamo velocemente osservato alcuni dei principali aspetti del
pensiero filosofico e dei suoi sviluppi dall'inizio del secolo ai giorni no-
stri, tenendo presente le basi di partenza di ogni affermazione sistema-
tica e gli addentellati e i contrasti con le altre teorie.

Attraverso l'esame dello storicismo, abbiamo esaminato la critica ad
una sintesi totale dell'uomo e le manifestazioni piü chiare del relativismo.
Non diversamente si era atteggiato il pensiero francese attraverso le
affermazioni di Boutroux e di Bergson col Modernismo e con la teoria
dell'Azione di Blondel. II loro atteggiamento antipositivistico termina
anch'esso nel relativismo. Cosi Boutroux nell'affermare che tra le idee
e le cose non esistono legami necessari e che la legge scientifica non

253



coglie tutto, ma solo ciö che si ripete, perdendo quindi la novitä, ossia

quanto c'e di nuovo nel fenomeno, afferma la relativitä delle scienze e

quindi anche quella della nostra conoscenza. Perciö l'effetto sta alia causa

come fenomeno contingente e non come fenomeno necessario. Ciö
che e, avrebbe potuto anche non essere. Le conoscenze e le veritä scien-
tifiche hanno quindi solo un valore utilitario ed una portata pratica, non
interpretano la realtä, ne la penetrano nella sua essenza.

Cosi Bergson, quando afferma che la realtä « elan vital » e un pro-
cesso di perenne creazione, senza inizio ne fine, che non ha due volte
la stessa fisionomia, ma assume in ogni istante un aspetto originale ed
imprevedibile, un flusso incessante, dove nulla persiste, una continuitä
nobile e viva senza alcuna divisione in parti, assume atteggiamenti an-
tirazionalistici ed antipositivistici non meno forti di quelli di Boutroux
e si riallaccia a atteggiamenti giä noti alia filosofia presocratica. Ne
atteggiamento meno intransigente nella reazione anti-intellettualistica
e quello di Blondel e della sua filosofia dell'Azione.

Su analoghe direttive procede il pragmatismo anglo-americano. II
suo motivo fondamentale, che la veritä di un principio risieda nelle con-
seguenze pratiche che esso e capace di produrre, e tipicamente relati-
vistico ed utilitario. Cosi il valore teorico della conoscenza, ed in parti-
cclare della conoscenza scientifica, si risolve, per Guglielmo James, in
una negazione, essendo la conoscenza scientifica uno strumento di azione
con significato e valore approssimativo e relativo. Non diverso l'atteg-
giamento dello Schiller, che riprende e fa suo il principio di Protagora:
l'uomo e misura di tutte le cose.

Anche il nord-americano Dewey, nella sua filosofia strumentale,
ammette che la validitä di un'idea e data dalla sua efficacia strumentale.
« Gli uomini — dice — per norma, non pensano se non quando hanno
perturbazioni da sedare, difficoltä da superare. Una vita di riposo, di
successo senza sforzo, sarebbe una vita senza pensiero. Gli uomini non
tendono a pensare quando la loro azione e dettata dall'autorita. I soldati
hanno difficoltä e restrizioni, ma, in quanto soldati, non hanno fama di
essere pensatori. II pensiero e apprestato per essi dall'alto ». La validitä
di idee, sistemi, teorie risiede nel loro successo, cioe nel loro riuscire
ad una accettabile organizzazione della realtä. II pensiero, essendo
strumentale, non puö servire che come norma di condotta. Tutta la ricerca
metafisica soccombe alia nozione concreta e relativistica del « bene ».

Ecco un giudizio del filosofo inglese Joad sul Pragmatismo: « II
Pragmatismo ha dato soddisfazione all'umana compiacenza di se, insegnando
agli essere umani che il bene e il male, il bello e il brutto, il reale e

l'irreale, non sono fatti esterni o caratteristici dell'universo, a cui essi
debbono assoggettarsi, ma prodotti dalla coscienza umana, sottoposti,
come tali, ai desideri umani. 11 pragmatismo e proprio la filosofia che
si poteva attendere dal trionfale secolo ventesimo, inebriato dei risultati
ottenuti in tutti i campi. Sembra perö dubbio che possa sopravvivere a
questo secolo ».

254



Cosi anche il Pragmatismo termina in una conclusione utilitaristica,
affermatrice di un relativismo soggettivo.

E veniamo alle teorie della relativitä. E' fuori discussione che la
teoria Einsteniana della relativitä sia una concezione scientifica di ca-
rattere fisico ed astronomico, e quindi non di natura filosofica. Tutta-
via, per certe sue attinenze con la filosofia e per certi risultati filosofici
e metafisici, che essa comporta, merita un nostro accenno.

La relativitä speciale di Einstein e l'applicazione di un principio
giä noto nella meccanica classica con lo stesso nome: il principio di
relativitä. Esso consiste nel considerare come indifferente ed equivalente,
rispetto alle leggi del moto, la condizione di riposo o di moto rettilineo
e uniforme di qualunque mobile. A differenza perö del principio classico
di relativitä, che presupponeva la costanza degli intervalli temporali e

spaziali, quello di Einstein considera relativi lo stesso spazio e lo stesso
tempo. Al posto dell'assoluto spazio-tempo della vecchia meccanica, si
sostituisce, come nuova « costante » fisica, la trasformazione di Lorentz,
che nel simbolo « C » esprime la velocitä costante della luce. Giacche la
velocitä-limite con cui i fenomeni si propagano si considera quella della
luce, qualunque misurazione spaziale va fatta in funzione del tempo
della propagazione della luce e questo tempo si esprime in termini
spaziali. Ossia, un secondo eguale a 300.000 chilometri, quanto a dire che
cade la distinzione tra spazio e tempo separati, ma si considera un con-
tinuo spazio-temporale.

Inutile aggiungere che la fisica relativistica di Einstein si applica
all'astronomia; essa tuttavia ha esercitato ed esercita uno speciale fa-
scino sul pensiero contemporaneo. Da questa teoria si determina l'uni-
ficazione in un solo principio dei movimenti uniformi e di quelli accel-
lerati. II principio di gravitä s'identifica col principio d'inerzia. La fisica
viene cosi a trasformarsi in una matematica superiore. Cartesio, il ra-
zionalista per eccellenza, vede sancito il suo credo in una fisica, in cui
ogni fenomeno fisico e riducibile a matematica, cioe a pensiero. Ed
Einstein si riavvicina a Cartesio, perche le sue indagini, attraverso ed
oltre la relativitä, tendono a stabilire delle nuove « invarianti » fisiche.
In un certo senso la teoria della relativitä — come afferma De Rug-
giero — potrebbe chiamarsi la teoria della « non-relativitä », perche ten-
de a sottrarre i propri enti dal relativismo delle prospettive empiriche.
Ed ecco cosa scrive Eddigton: « La teoria della relativitä riconduce tutta
la scienza della natura a delle relazioni, in altri termini ciö che conta
e la struttura, non la sostanza. Sebbene la sostanza sia indispensabile
alia struttura, tuttavia la sua natura non entra in linea di conto. E' forse
esagerato dire che il nostro spirito, ricercando la permanenza, e quello
che crea l'universo della fisica E che lä dove la scienza ha fatto pro-
gressi maggiori, ivi lo spirito non ha fatto che riprendere dalla natura
ciö ch'esso aveva introdotto Da quanto si e detto una conseguenza si
impone: le leggi della meccanica, della gravitazione, dell'elettrodmamica,

255



dell'ottica, che sono state raccolte in un unico schema, non hanno la loro
origine in un meccanismo speciale della natura, ma nel nostro spirito.
II mondo della scienza e un « shadow world », un modo d'ombra, che
adombra un mondo familiare alia nostra coscienza. Fin dove ci atten-
diamo che si estenda la sua ombra Non certo dove si tratti di nostri
stati interni, emozioni, ricordi ecc., ma dove si tratti d'impressioni che
appartengono ai sensi esterni. Ma il tempo entra negli uni e nelle altre
e cosi forma un legame intermedio tra l'interno e l'esterno ».

L'attivitä della materia non e che una descrizione metrica di certi
aspetti dell'attivitä della mente. Una volta il fisico riteneva che nessuna
veritä fosse certa se non si poteva esibire un modello meccanico. Oggi
si va oltre e si domanda se non ci sia un fondamento fisico alio stesso
non-senso. Se — dice Eddignton — il nostro cervello contiene il fondamento

fisico del «non-senso», che viene immaginato, dev'esserci una
combinazione particolare delle entitä della fisica, capace di produrlo.
Noi non possiamo assimilare le leggi del pensiero alle leggi della natura,
ma il fisico deve accettare le leggi del pensiero prima di accettare le
leggi fisiche ed anzi accettarle come condizioni di esse.

Sulla via dell'irrazionalismo viaggia un'altra corrente basata su
fondamenti scientifici: la Psicoanalisi.

Come tutte le teorie semi-scientifiche, anche la psico-analisi si pre-
sta a trasformazioni di carattere filosofico. Fondatore della Psicoanalisi
e Sigismondo Freud. Per lui l'attivitä psichica si svolgerebbe dagli istinti
per fasi progressive, rette ognuna da leggi. Queste fasi o « zone » o
« sistemi psichici » o «istanze psichiche », sono: l'incoscienza, la preco-
scienza e la coscienza.

La zona incosciente e dotata di una forza che viene chiamata «

libido ». Essa e la volontä di piacere. Questa volontä di piacere e impla-
cabile nella natura umana, tende aH'infinito ed e costretta a realizzare
solo soddisfazioni finite e particolari. « E' questo inconscio il vero e solo
fondo attivo ed energico dell'uomo: massa di tenebre agitata da cupi
incessanti fermenti di vita. L'anima non e semplice. La sua complessitä
di vita e infinita: fili innumerevoli la rilegano alia vita universale ».

Sul fondamento della « libido » si spiegano tutte le malattie psichiche

e la cura di esse si fa appunto sulla base della libido. Si conclude
cosi che per evitare corruzioni ed alterazioni psichiche e necessario dare
libero sfogo agli istinti. Civiltä, societä, progresso storia et similia, sono
possibili per Freud e Compagni, solo con la compressione degli istinti e
sono quindi le cause della infelicitä umana e dei traviamenti della psi-
che. « La societä — scrive Freud — esige una buona condotta senza cu-
rarsi delle tendenze poste alia sua base e cosi abitua un gran numero
di uomini ad obbedire ed a sottoporsi senza che la loro natura partecipi
a questa ubbidienza. La repressione esercitata dalla vita civilizzata
genera in tal modo i piü svariati fenomeni patologici, le deformazioni piü
pericolose del carattere. E non si creda che, perche la maggioranza degli

256



uomini si uniforma alia societä, sia civilizzata: non e che ipocrisia. Per-
che l'individuo possa vivere secondo la veritä psicologica non v'e che

un rimedio: che viva secondo i suoi istinti contro la civiltä e la societä».
Freud finisce cosi per mettere il corpo al posto dello spirito e l'i-

stinto al luogo della ragione.
Ma la corrente filosofica, che maggiormente esercita il suo fascino

ai giorni nostri, e l'Esistenzialismo. Esso prende radici dal pensiero di
un seguace dell'irrazionalismo romantico della fine del secolo scorso: il
danese Sören Kierkegaard.

Kierkegaard, rimasto sconosciuto o quasi, e tomato di moda, come
filosofo della crisi, allorche, dopo il 1918, la crisi spirituale del dopoguerra
fece nascere in Germania il desiderio di studiarlo e da esso trassero ali-
mento fino ad oggi le filosofie della crisi.

Kierkegaard era contrario ai sistemi filosofici e temeva appunto che
un giorno anch'egli finisse sulle labbra dei professori in una enunciazione
sistematica. « Chi vive nella e della propria interioritä e porta la pas-
sione della sua persona nell'intimita del suo pensiero, non specula: ha
11 privilegio di « esistere ». Quel che importa, per lui, non e di trovare
la veritä oggettiva, ma la veritä soggettiva, nostra, esclusivamente
nostra. Ciö che importa — egli scrive — e intendere a che cosa io sono
destinato, di vedere che cosa Dio vuole propriamente ch'io debba fare:
ciö che m'importa e di trovare una veritä che sia veritä per me, di
trovare una idea per la quale io possa vivere o morire ».

II problema primo, dunque, non e piü quello del conoscere, ma non
e piü nemmeno quello della vita come la intendevano i vitalisti: e in-
vece il problema dell'essere, il problema ontologico. L'esigenza dell'es-
sere sovrasta quella logica: non e il pensiero che include l'essere, ma
bessere che include il pensiero. II problema dell'esistenza e insieme il
problema dell'essere e l'esistenza esaurisce l'essere.

Concluderemo con Sciacca il giudizio sull'esistenzialismo: «

L'Esistenzialismo interpreta alcune esigenze caratteristiche proprie, precipue
dell'anima contemporanea, cioe di questa nostra epoca di « crisi», di
cui esso si puö considerare l'espressione piü chiara e, nello stesso tempo,
piü esasperata e conclusiva. Filosofia della crisi, noi pensiamo che l'esi-
stenzialismo abbia portato la crisi ad un punto da rovesciarla nel suo
opposto. Esso ci dä tale un senso della crisi, tale una consapevolezza di
essa, da contribuire a liberarci dalla crisi stessa. In questo senso e ca-
tartico e gli va riconosciuto questo merito.

Da qui il porsi della coscienza come crisi, tutta contraddizioni ed
antitesi, pura antinomicitä. Ciö spiega perche le categorie della vita, in
una vasta sfera del pensiero attuale, siano diventate l'angoscia, il nau-
fiagio, lo scacco, il salto, l'appello, il nulla. Tutto e stato ridotto al co-
mune denominatore della contraddittorietä ed antinomicitä della coscienza
del singolo, dell'esistenza individuale: la filosofia che non puö cogliere
l'essere a cui aspira e naufraga; la ragione che non puö chiudersi in un

257



punto, perche la vita rompe e si rompe all'infinito e di fronte a cui essa
e sempre in iscacco; la religione, che non e piü razionale e voluta cer-
tezza, ma fede irrazionale, assurdo, scandalo della ragione. La riduzione
di tutte le forme dell'attivitä spirituale all'esistenza, la loro esistenzia-
lizzazione e la concezione dell'esistenza nella sua singolaritä, nei suoi
limiti e nelle sue contraddizioni, sono precisamente i caratteri precipui
di quello che oggi e detto: Esistenzialismo ».

Da tutte le correnti di pensiero esaminate, e sono solo una piccolis-
sima parte, zampilla inequivocabile una conclusione pessimistica, negativa

della concretezza scientifica e della ricerca filosofica.
II relativismo scientifico e filosofico, il soggetivismo e l'irraziona-

lismo sono gli aspetti gnoseologici di queste filosofie, che, nelle loro
conclusion! etiche, sfociano nel pragmatismo e nell'utilitarismo.

C'e una rinuncia alia metafisica ed un prevalere di etica individuali-
stica, al di sopra di ogni altra concezione morale. Gli aspetti possono
essere individuali o collettivi, ma i risultati sono i medesimi: dal
pragmatismo anglo-americano al comunismo di Stato, la concezione etica non
varia: il soggetto e chiuso nella ricerca dell'utile. I campi sono piü vasti
o piü ristretti, ma la propulsione e la stessa. Nessuna filosofia, che non
sia rimaneggiamento delle antiche o emulsionamento delle nuove,
produce la linfa di una costruzione metafisica, che rompa il cerchio del
relativismo, del soggettivismo e dell'irrazionalismo per attingere al vero.
La rinuncia speculativa e data da un morbo che e nell'aria, che si respira,
che scaturisce automaticamente. Nessuno osa prendere posizioni assolute,
perche non c'e piü fede nell'assoluto. Tutte le filosofie, ricalcando motivi
della decadenza del pensiero greco-romano, accentuano i motivi specula-
tivi ed etici dello stoicismo, dello scetticismo, dell'epicureismo. L'etica
individuale sovrasta l'etica universale. In questa soggettivitä i valori
universali ed eterni si perdono e non attingono momenti di oggettivitä.
Da ciö anche la dispersione di fiducia nella ricerca e nel pensiero. Ma
« vivere necesse » e per questo vivere basta la morale dell'oggi, dell'ora,
del momento.

Ma una morale che ha perduto le sue espressioni di eticitä non at-
tinge universalitä e questa sua debolezza diviene fonte di dispersione di
ogni energia, capovolgimento di ogni valore, prodromo di rivoluzioni in
ogni campo del pensiero e della vita.

Cosi, perdutasi la concretezza dei valori gnoseologici ed etici, si e

perduta anche la concretezza dell'eticita. Da ciö anche gli sconvolgimenti
profondi nel mondo, che hanno dato origine a movimenti, i cui risultati
finali non e ancora dato conoscere o prevedere. E' certo che siamo alia
soglia di sostanziali, profonde, radicali modifiche in tutti gli aspetti del
pensiero e della vita. Ne risentiranno tutti i campi del sapere, dalla
scienza alia sociologia, al diritto, alia filosofia. Ma appunto in questo
disperdersi del pensiero in tante affermazioni soggettive e scettiche, in

258



questo relativismo invadente e trionfante, si avrä anche un ritrovarsi
del pensiero stesso, per una nuova ricostruzione teoretica, per una rin-
novata vitalitä gnoseologica ed etica. Piü sarä grande lo scossone, mag-
giore e piü profondo sarä il fondamento della rinascita. Assistiamo al
tracollo di tutti i valori, alio sbandamento di tutte le coscienze, al dub-
bio ed all'angoscia trionfanti. L'impassibilitä di fronte a questi problemi,
la cecitä di affrontarli e risolverli non poträ essere vinta che da una
certezza, da una concretezza, da una assolutezza, da una realtä. E que-
sta nuova realtä sarä quella che dovrä scaturire dal marasma attuale,
per la rinascita spirituale e morale dell'umanitä.

259


	La filosofia a metà secolo

