
Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani

Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 17 (1947-1948)

Heft: 4

Artikel: Il Decalogo in sè e nelle sue relazioni con l'insegnamento di Gesù e del
Nuovo Testamento

Autor: Luzzi, Giovanni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-16798

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-16798
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IL DECALOGO
in s£ e nelle sne relazioni

con l'insepamento di Gesü e del Nnovo Testamento

di GIOVANNI LUZZI

VI

IL SETTIMO, L' OTTAYO ED IL NONO

COMANDAMENTO

II settimo Comandamento
Per tre rispetti Gesü completö, sublimö 1' istituto del Matrimonio.
In primo luogo, elevando, nobilitando, sublimando il concetto della istituzione

stessa, stabilendo come regola assoluta la monogamia. II matrimonio monogamo,
che e il contrar nozze con una donna sola, questa unione fra l'uomo e la donna
che diventa piü forte, piü intima perfino di quella che esiste fra genitore e figlio,
questa parentela nuova, feconda di esperienze piü rieche di quelle che l'uomo fa
nelle sue relazioni con i propri genitori, questo primo accordo fra l'uomo e la
donna destinato a diventare il fondamento della societä umana, e giä affermato
uella Genesi, i) non com' effetto di un istinto naturale e cieco, ma come una vera
e propria istituzione divina: come una istituzione santa, indissolubile. Tale, il prin-
eipio. Quanto alia pratica, nessuno ignora la poligamia dell' Antico Testamento.
L'esempio del re Salomone con le settecento prineipesse per mogli e le trecento
concubine, 2) e quello di re Joiakin con le sue mogli custodite dagli eunuchi reali, 3)

son rimasti proverbiali. E l'istituto del Matrimonio monogamico non si eleva alia
sua purissima, sublime altezza che nel Nuovo Testamento, dove il classico passo
della Genesi e citato a piü riprese: prima di tutto da Gesü a proposito del divor-
zio; i) poi da San Paolo quando condanna la impuritä, s) quando tratta del conte-
gno della donna nelle adunate di chiesa, 6) quando parla della donna cristiana, 7)

e quando descrive le relazioni mistiche fra Cristo e la sua Sposa ideale, la Chiesa. 8)

1) Gen. II. 18-24
2) I Re XI. 3.
3) II Re XXIV. 15.
4) Matt. XIX. 4-6; Marco X. 6-8.
s) I Cor. VI. 16.
6) I Cor. XI. 8-12.
7) I Tim. II. 12-14.
8) Efes. V. 28-33.

266



In secondo Inogo Gesü oompletö, sublimö l'istituto del Matrimonio, emanci-
pando la moglie dalla servitü del marito, e nobilitando la condizione sociale della
donna. La donna, in Israel, era serva dell'uomo; in tntto e per tutto dipendeva
daH'uomo. Se faceva un yoto, la validitä o l'annullamento di quel voto dipendeva
dal padre, se si trattava di una ragazza; dipendeva dal marito, se si trattava di
una coniugata. i) La Legge puniva l'adulterio con la pena di morte. 2) Ma la Legge
giudaica puniva come adulterio soltanto o principalmente l'infedeltä di una
moglie. Le relazioni colpevoli di un uomo ammogliato con una donna non maritata
costituiva la parte di lui, non una colpa d'adulterio, ma unicamente una trasgres-
sione della legge di castitä. Se perö una donna maritata entrava in relazioni pec-
caminose con un uomo, e quest'uomo era ancb'esso ammogliato, l'uomo veniva
dicbiarato colpevole anch' esso di adulterio, e la legge Ii condannava a morte tutt' e
due. E notisi bene. Israel, come vedremo, ammetteva il divorzio; ma la Legge dava
il diritto di cbiedere il divorzio soltanto al marito; non alla moglie; e fu che piü
tardi, al principio del secondo secolo, che in Israel fu legalmente riconosciuto an-
cbe alla moglie il diritto di chiedere il divorzio. Immaginarsi quindi l'orrida condizione

in cui si trovava in Israel la donna, abbandonata cosi alia merce del
Capriccio dei mariti

Aure ben diverse spiravano nel cielo del cristianesimo, dove l'insegnamento
di Gesü, propagato dagli apostoli, ba portato anche nella famiglia la serenitä, la
pace, la vita, proclamando che santo e il vincolo matrimoniale e che una e la
stessa e la legge morale tanto per l'uomo quanto per la donna; abolendo ogni spi-
rito paganamente tirannico da un lato e servile dall'altro; esortando la moglie
al rispetto per il marito, e il marito a un amore per la moglie, pari all'amore
ch'egli nutre per se stesso; 3) dotando l'uomo e la donna di una diversitä di atti-
tudini e di missioni, che ne fanno, non due individualitä viventi a se o in aperto
contrasto l'una verso l'altra, ma un Essere unico, l'Essere umano, plasmato ap-
punto nella sua integritä morale dall'azione varia, Concorde, della donna e dell'uo-
mo. ' L'uomo e la donna', diceva Giuseppe Mazzini, ' sono le due ali dell' Angelo
che si noma Amore'. 4)

In terzo luogo Gesü analizza. scova il isatanico germe della colpa contro la
quale e diretto il comandamento: 'Non commettere adulterio'. Per Israel, l'adulterio

non era costituito che dal fatto materiale di aver violato la santitä del fo-
colare domestico. Gesü completa il comandamento, analizza, scruta la guasta natura
umana ne' suoi piü occulti meaindri, e dice: 'Voi avete udito che fu detto: «Non
commettere adulterio »; ma io vi dico che chiunque guarda una donna con inten-
zioni impure, ha giä commesso adulterio con lei nel proprio cuore'. 5)

* * *
Due implacabili nemici ha il divino istituto del Matrimonio, fondamento della

famiglia, che e la piü semplice espressione della societä umana; e sono l'adulterio
e il divorzio. Del primo, 1' adulterio, basti quel che s'e detto: del secondo, il
divorzio, debbo limitarmi qui a dire soltanto e brevemente quel che concerne l'a-
spetto biblico della questione.

Num. XXX.
2) Lev. XX. 10.
3) Efes. Y. 33.
4) Doveri dell'uomo XVIII. 67.
5) Matt. V. 27-28.

267



La Legge mosaica ammetteva il divorzio. ' Quand'unoessa diceva, ' ayrä
preso una donna e l'avrä sposata, se avvenga ch'ella poi non gli sia piü gradita
perche ha trovato in lei qualcosa di ripugnante, le scriva un atto di ripudio, glielo
consegni in mano, e la mandi via di casa sua1) Disgraziatamente, il testo della
Legge non era esplicito, ma vago, indeterminato, circa il motivo che rendeva il
divorzio legittimo, legale. Un marito a cui la moglie ha cessato d'esser gradita
perche ha trovato in lei qualcosa di ripugnante, puö consegnarle l'atto di ripudio
e mandarla via, diceva la Legge. Ma che intendeva ella per qualcosa di ripugnante?
Negli ultimi tempi che precedettero la venuta di Gesü, due erano le principali
correnti che cercavano di definire piü chiaramente l'incerto qualcosa di ripugnante:
una, la corrente stretta di Sciaimmai; l'altra, la corrente larga di Hillel. Per Sciam-
mai, quel qualcosa di ripugnante era l'adulterio; nient'altro che 1' adulterio; e il
divorzio non era legale, legittimo, che nel caso d'adulterio. Hillel era invece di
manica larga, e come larga ' Se uno odia sua moglie, le dia l'atto di ripudio !'
e' diceva (come, del resto, diceva anche la Legge); non solo, ma precisava anche
meglio: 'La moglie t'ha ella mal preparata una pietanza E tu ripudiala'. 'T'ha
lasciato bruciar l'arrosto E tu ripudiala '.Ei discepoli di Hillel non erano dia

meno del maestro; perche ritenevano legittimo il divorzio se la moglie fosse uscita
di casa col capo non velato, se avesse rivolto la parola al primo che incontrava
per la via, se avesse avuto l'abitudine di svesciare i segreti di famiglia. E non
basta; si trovavan perfino de' rabbini di gran fama, come il celebre Aquiba, che
dicevano addirittura: ' Se uno vede una donna piü bella della sua moglie, ripudi
la moglie e si prenda quella !'

Non mancavano, no, specialmente nel partitoi farisaico, i seguaci di Sciaimmai
che, come lui, dicevano: 'Nessuno ripudi la propria moglie, se non nel caso di
adulterio'. ' Piange l'altare quand'uno ripudia la propria moglie'; ma, nonostante
tutto questo, e facile immaginare quali abusii, quanto scempio, quanta iniquitä
dovessero dilagare nella Terra, diventata oramai tutt'altro che santa.

Una cosiffatta condizione di cose trovö Gesü, quando apparve in Palestina. Ed
ecco che un giorno egli e accostato da alcuni Farisei i quali, per metterlo alia
prova, gli domandano:

— ' £ egli lecito ripudiare la moglie per un motivo qualunque ?'
Ed egli a loro:
— ' Non avete voi letto che il Creatore da principio «Ii creo maschio e fem-

mina » e disse: « Perciö l'uomo lascerä il padre e la madre e si unirä con la sua
moglie, e i due saranno una sola carne Talche non son piü due, ma una carne
sola; quello dunque che Iddio ha congiunto 1' uomo non lo divida». 2)

Gesü, nella sua risposta, riconduce la istituzione del Matrimonio all'altezza
del primitivo principio ideale, :l) all' altezza dell' originario pensiero di Dio; e in
modo chiaro, netto, preciso, condanna il divorzio.

I Farisei obiettano: ' Ma Mose ha ammesso il divorzio, ne ha stabilito la mo-
dalitä; e poiche la Legge parla di «un atto di ripudio» da redigere, vuol dire
che, per la Legge, il Matrimonio non e indissolubile'. ' Perche dunque' gli obiet-
tan essi, ' comandö Mose che si desse alia moglie un atto di ripudio e si man-
dasse via ?'

Deut. XXIY. 1-4.
2) Matt. XIX. 1-6.
3) Gen. II. 24.

268



Gesü replica loro: 'Fu per la durezza de' vostri cuori che Mose vi permise
di ripudiare le vostre mogli; ma, da principio, non era cosi. E io vi dico che
chiunque ripudia la rnoglie salvo che per motivo d'infedeltä e ne sposa un'altra,
commette adulterio; e (aggiungono alcuni manoscritti) chi sposa una donna ripu-
diata commette adulterio' *)

Per Gesü, dunque, il Matrimonio e indissolubile; egli ammette, si, il divorzio,
per la stessa ragione per la quale fu ammessa dalla Legge mosaica: vale a dire
'per la durezza del cuore umano'; se non che, mentre la Legge mosaica dava
come motivo del divorzio il trovare che il marito facesse nella moglie ' qualcosa di
ripugnante', motivo che apriva la via agli abusi e alle fantastiche e immorali
interpretazioni che abbiam viste, Gesü, come giä aveva fatto Rabbi Sciammai,
da qual unico motivo del divorzio la infedeltä; e anche in questo oaiso estremo
ei non impone il divorzio, ma si limita a permetterlo. E proibendo come fa al
marito che ha divorziato, di riammogliarsi; 2) alia donna che ripudia il marito,
di sposarne un altro, 3) e a chiunque di sposare una donna divorziata, 4) Gesü,
in realtä, non ha altro che permesso la separazione. 5)

Io vi domando: «Che cosa direbbe oggi Gesü, se si trovasse nei nostri paesi
protestanti dove l'elastica ' incompatibilitä di carattere' forma la base giuridica
di tanti divorzi, e dove il divorzio e praticato nel modo incredibilmente fantastico,
per non dir peggio, che tutti sappiamo »

» » »

Ed eccoci all*

Ottavo Comandamento
Esso dice: Non rnbare, e concerne il rispetto dovuto alia proprietä del prossi-

mo. II comandamento presuppone la proprietä come una cosa legittima, e stabilisce
ch'essa e inviolabile. Se il furto e proibito dal comandamento come un delitto,
vuol dire che l'ordinamento sociale, per il quale uno puö dire ' questo e mio, ne
dispongo come credo, e nessuno ha il diritto di toccarmelo', e un ordinamento,
se non in tutt'i suoi particolari, nel suo principio fondamentale, conforme alia
volontä di Dio, e giusto.

I dolori e i delitti a cui cotesto ordinamento sociale ha dato occasione hanno
fatto nascere il dubbio se esso siia realmente da reputarsi buono. E dinanzi al-
l'orrendo spettaeolo idi quel che l'egoismo, la cupidigia, la disonestä sono stati e

sono capaci di fare, in nome del diritto di proprietä, a danno della pace tra padri
e figli, tra figli e padri, tra famiglia e famiglia, tra nazione e nazione, non pochi
hanno concluso: 'No; la proprietä e un male; e l'ordinamento che ritiene la
proprietä essere uno de' suoi principj fondamentali e legittimi, non e il migliore degli
ordlnamenti pqssibili'. E chi e pratico della vita collettiva delle grandi metropoli
e ne conosce i ' Bassifondi', sa quali incredibili scempi sian quivi dovuti alia
ineguale distribuzione della ricchezza. Sono milioni di squallide creature umane
che vivono stentatamente accanto a poche migliaia di gaudenti, che nuotano nel-

Matt. XIX. 7-9.
2) Matt. XIX. 9.
8) Marco X. 12.

l) Matt. V. 32.
5) Confr. I Cor. VII. 11.

269



l'abbondanza e nel lusso. Sono milioni di famiglie che campano non si sa come,
agglomerate in quartieri luridi, in catapecchie malsane, dove la promiscuitä dei
sessi da luogo a ogni disordine morale; dove, per la mancanza di luce, di aria,
di pulizia, infieriscono le malattie infettive piü micidiali. E a poca distanza da

cotest'inferno, sorgon palazzi sontuosi, parchi magnifici, giardini incantevoli, che

paion ' tanti lembi di ciel caduti in terra
Qual meraviglia se non e mancato chi, moralmente sconvolto alia vista di

siffatti contrasti, ha esclamato: — ' No non e possibile che questo ordinamento
sia conforme alia volontä di una mente superiore e buona, da cui dipende la vita
dell'universo Tutto questo e assurdo. La proprietä va abolita; la ricchezza della
nazione va distribuita equamente fra gli abitanti del paese: terra, case, mobilio,
cibi, abiti, libri, tutto quello ch'e necessario e contribuisca a formare la felicitä
de' singoli e delle famiglie, tutto va diviso, ma con altri equi criterj. E quando
alia fine di un certo tempo la disuguaglianza riapparisce, torniamo a divider di
nuovo; ma aboliamo la proprietä com'ella sussiste oggi, e gran parte de' vizj e
della infelicitä del mondo sparirä

Questo, il rimedio estremo che ha sorriso e sorride a molti giovani, a molti
entusiasti, a molti pensatori, i quali credono che per guarire radicalmente la so-
cietä di tutt'i mali ond'ella soffre, basti il rimedio di crualche medicamento esterno.
O voi. che vorreste abolire la proprietä, avete mai pensato al fatto che la
proprietä ü necessaria ad accrescere la produzione della terra E chi coltiverebbe
la terra, se altri potessero poi venire a spartire il frutto del lavoro di lui Case,
mobilio, abiti, quadri, statue, libri richiedono un lavoro immenso per produrli;
ma dove sarebbe lo stimolo a produrre, se il produttore non potesse piü dir lui,
e non ci fosse piü nessuno che potesse dire: 'Questo e mio ?' E la proprietä, che
h necessaria a creare la ricchezza materiale, non e ella anche necessaria alia edu-
cazione ed alio sviluppo della natura morale dell' uomo

Nella seconda metä del secolo decimonono, i sociologi escogitarono molte teorie
meno esagerate di quella che vorrebbe del tutto abolire la proprietä, e miranti a
dare alia proprietä un nuovo ordinamento ed a far argine ai guai piü gravi del-
l'ordine sociale presente. Tutte queste teorie riconoscono in qualche forma la ne-
cessitä della proprietä, e sono piü o meno in armonia col principio fondamentale
di quest'ottavo comandamento: ma la discussione di queste teorie sarebbe qui fuori
di luogo. Qui e piuttosto a suo luogo una considerazione. che ci tocca piü da vicino.

Ci fu un tempo, nell'antichitä, in cui prevaleva l'idea pagana che il furto era
una specie d'industria, nociva soltanto a colui a danno del quale era esercitata.
Un celpo, un tiro ben riuscito, era spesso reputato meritevole di premio, d'enco-
mio: sempre, piü o meno, rispettato. Oggi, le cose non sono gran che cambiate.
Pensate al contrabbando, alle speculazioni arrischiate che rasentano il Codice
penale, alia frode a danno dello Stato in materia di tasse, e cosi^ via dicendo; e
ditemi se non e vero che, quando in un conciliabolo d'amici vien narrato un qualche

tiro ben giocato in barba alia Finanza, al Codice, alio Stato, il racconto desta
sempre negli astanti un sorriso di soddisfazione o addirittura un senso di ammi-
razione. La bottega sfondata, la casa saccheggiata, il borseggio sono le forme vol-
gari, grossolane del furto. Forme, diciam cosi, aristocratiche, sono il falso in docu-
mento pubblico, l'appropriazione indebita di danaro affidato alia custodia di
persona creduta onesta, la speculazione in proprio sui valori altrui. E poi, come de-
finire chi si appropria i beni degli altri col sotterfugio; lo strozzino, l'usuraio;
il botteggaio che ruba sul peso, sulla misura, la donna di servizio che ruba sulla

270



spesa, e cosi via dicendo Tutta questa gente ruba piü o meno, ma ruba; e il
catalogo noil e completo; e ditemi voi dov'e, in questa societä guasta e corrotta,
il luogo dove non stia bene affisso a caratteri cubitali 1'ottavo comandamento:
Non rubare!

E dire che si pretenderebbe di rimediare a tutto questo disord'ine morale a

danno della proprietä, abolendo la proprietä o ammettendo il diritto alia proprietä,
ma legislato in modo diverso da quello d' oggi, o dando a tutta quanta la compa-
gine sociale un ordinamento nuovo Ma il guaio non sta nella proprietä, ne nel
sistema col quale e regolata la proprietä; il guaio sta nell'uomo; e l'uomo e ch'e
malato, ch'e guasto, corrotto, e va guarito; l'uomo e che deve rinunziare al proprio
egoismo, alia propria smania d'arricchire, alia febbre di costruire il proprio be-
nessere materiale, anche a costo della rovina altrui La cellula della societä e

l'uomo; e la societä e malata e guasta, poiche gli uomini, le cellule onde la societä
e composta, sono malate. E a portar l'ordine in questo immenso disordine non
basta dare a queste cellule malate un nuovo ordinamento; qualunque sia l'ordina-
mento nuovo che darete loro, sarä sempre un rimedio superficiale, palliativo, che
non curerä radicalmente il male, perche il male non e all'esterno, alia superficie,
ma e nell'interno, e nell'intimo delle cellule stesse.

Che fare Ecco quel che vi bisogna fare, risponde Gesü: Bisogna che nasciate
di nuovo. *) Bisogna che rinasciamo spiritualmente; e questa rinascita spirituale
non e possibile, che nell' atmosfera del cristianesimo: non cristianesimo che gli
uomini hanno sciupato e reso gretto e settario, ma del puro, genuino cristianesimo
di Cristo. E con questa rinascita spirituale, un concetto nuovo diventa il concetto
direttivo della vita, che si trasforma in vita di dovere, di abnegazione, di fede.
' La vostra condotta', dice lo scrittore della Epistola agli Ebrei ai rinati spiritualmente,

'non sia guidata dall'amor del danaro; contentatevi di quel che avete,
perche Dio stesso ha detto: " Io non ti lascerö e non ti abbandomeroCosicche
possiam dire con piena fiducia: II Signore e il mio aiuto, non avrö nulla a teme-
re \2) E ' la pietä (vale a dire la vita di fede) e per davvero un gran guadagno',
dice San Paolo, ' quando vada mista ad un animo contento della propria sorte;
poiche non abbiam portato nulla nel mondo, e neppur possiamo portarne via
nulla; ma se abbiamo di che nutrirci e di che vestirci saremo di questo contenti.
Quelli invece che vogliono arricchire cadono nella tentazione, nel lacero, e in
molte concupiscenze insensate e funeste, che sommergono gli uomini nella ruina
e nella perdizione; poiche l'amor del denaro e radice d'ogni sorta di mali; e al-
cuni che si sono abbandonati, si sono sviati dalla fede e si son creati una quantitä
di tormenti \ 3) La convinzione che ' l'amor del idlanaro e radice d'ogni sorta di
mali' era diventata oramai cosi profonda nella mente dell'apostolo, ch'e' non si
staneava di mettere i suoi lettori in guardia contro questa diabolica passione.

In uno de* suoi passi classici, San Paolo cerca quale sia la piü frequente oc-
casione del furto; e in una sua calda esortazione pratica agli Efesini, 4) che
diventa al tempo stesso uno splendido commentario del nostro ottavo comandlamento,
addita 1'ozio come cotesta occasione, ed esclama: Fratelli, il ladro non rubi piu,

») Giov. III. 7.
2) Deut. XXXI. 6-8; Ebr. XIII.5.
3) I Tim. VI. 6-10.
«) Efes. IV. 28.

271



ma piuttosto si affatichi in qualche onesto lavoro Poi, scrutando ne' piü intimi
penetrali del cuore umano per trovare donde possa procedere la satanica smania
di possedere quel che non e nostro e non ci e quindi lecito di possederlo, egli
scopre che quella smania procede dall'egoismo; quindi continua: Fratelli, lavorate,
affaticatevi con le proprie man! in modo da non solo non esser tentati ad appro-
priarvi quel ch'e altrui, ma vi troviate in grado di sopperire, in uno spirito di fra-
terna abnegazione, al bisogno di chi si trova in distretta. E osservate come 1'esor-
tazione e tutta personale. II ladro non rnbi pin. ' Tu, ladro, non rubar piü !' L'apo-
stolo non rivolge la sua esortazione alio spirito di abnegazione di una collettivitä
qualsivoglia: non della chiesa, non delle autoritä locali, ma al singolo individuo.
E 1'apostolo ha ben ragione; e ricordiamolo bene anche noi: i problemi sociali
che ci travagliano non si risolveranno in modo effettivo, definitivo, che allor-
quando ognnno avrä imparato a fare il proprio dovere; e quando tutti, rinunziando
al loro individuate egoismo, avranno imparato a non ispirarsi piü, per la loro
personale condotta, che a sentimenti di fede, di cristiana abnegazione, di genuino
amore fraterno.

* » *
Ed eccoci al

Nono Comandamento
Esso dice: Non attes,tare il falso contro il tuo prossimo; concerne il rispetto

dovuto alia riputazione del prossimo, e non richiederä che un breve chiarimento.
Tradotto letteralmente il comandamento dice: Non rispondere (in giudizio) come

falso testimonio. E si capisce quindi subito ch'esso, prima di tutto, impone di dire
la veritä davanti ai tribunali. II comandamento riconosce quindi come legittima
l'esistenza dei tribunali, cosi necessar j al mantenimento della pace e alia regolare,
normale vita dello Stato. £ quindi dovere del cittadino il rispondere alia chiamata
del giudice, ed e dovere cristiano il dire in tribunale la veritä, tutta la veritä e
nient'altro che la veritä, senza paura, senza restrizioni mentali, senza riguardi a

qualita di persone. £ un dovere cristiano, dico, che va compiuto, non per paura
della pena nella quale incorre il falso testimone, ma molto piü ancora per un
sacrosanto obbligo di coscienza. Diceva la Legge: 'AI testimonio che ha deposto
il falso contro il suo fratello, farai quello ch'egli aveva intenzione di fare al suo
fratello. Cosi estirperai il male di mezzo a te*)

II comandamento, perö, contempla non soltanto il falso testimonio in tribunale,
ma anche la calunnia, la maldicenza, la diffamazione, tutte le esorbitanze della
lingua nelle nostre relazioni sociali. Non tutti siamo chiamati in tribunale; ma
tutti un giorno siamo giudicati da quelli che ci attorniano, dai nostri amici, dai
nostri nemici; e tutti abbiamo diritto a un giudizio retto e giusto. C'e un tribunale

che si chiama 1'Opinione Pubblica, e tutti quanti siamo tratti dinnanzi a
questo tribunale, e chiunque sia che ci giudichi, tutti quanti abbiamo il diritto
di pretendere che il giudizio che si pronunzia su noi sia dato senza malizia, e

non a casaccio, ma con matura considerazione. A questi giudizj, che il Codice
penale non puö condannare e non condanna, mira il comandamento. ' Non mentite

») Deut. XIX. 18-19.

272



gli uni agli altridice San Paolo ai Colossesi. x) La sinceritä e il fondamento
di ogni buona relazione sociale; la menzogna, in tutte le sue forme, porta il di-
sordine in coteste relazioni, e vi neutralizza ogni effetto che ' lo Spirito della
Veritä' 2) potrebbe e yorrebbe produrvi. Giä un antico profeta diceva: ' Dica cia-
scun di voi la veritä al suo prossimo; 3) e San Paolo cita questa parola agli
Efesini: ' Rinunziate alia falsitä. « Ognuno dica la veritä al suo prossimo», perche
siamo membra gli uni degli altri1) L'apostolo fondo qui il nostro dovere di es-

ser veraci nelle relazioni col prossimo, sulla grande idea ch'egli ha della unitä
spirituale del Corpo di Cristo, del quale i credenti sono le mistiche membra. Le
membra di un medesimo corpo, dice l'apostolo, si suppongono dirette da un mede-
simo spirito; e non e concepibile che possano ingannarsi e muoversi a vicenda.
Cosi l'apostolo; e non dimentichiamo il solenne avvertimento di Gesü: ' Io vi dico
che gli uomini renderan conto, nel giorno del Giudizio, d'ogni parola oziosa che

avranno detta; poiche dalle tue parole sarai giustificato, e dalle tue parole sarai
condannato5) Riflettete un momento sulla solennitä di quest'avvertimento del
Divino Maestro. Parole dette a test' alta, nel calore dell' ira, per invidia, per ma-
lizia, nel nostro individuale gran Giorno, noi lo vedremo quali speranze abbian
deluse, quali passioni abbian scatenate, a quanto peccato abbian dato occasione
La vita e la morte sono in potere della lingua. Con le parole, noi portiamo il
balsamo della divina consolazione, tergiamo le lacrime degli afflitti, quetiamo le
piü tragiche agonie dell'anima; e con le parole, noi feriamo come di spada, non
il corpo, ma lo spirito, il cuore del prossimo. ' Noi tutti', dice San Giacomo, ' man-
chiamo in molte cose. Se uno non manca nel parlare e un uomo perfetto, 6) capace
di tenere a freno anche tuttoquanto il corpo. Guardate i cavalli noi mettiamo
loro in bocca il freno per farci ubbidire, e dirigiamo tutto quanto il loro corpo.
Guardate anche le navi! per quanto grandi esse siano, e benche sospinte da venti
gagliardi, son dirette da un piccolissimo timone a volontä del timoniere. Cosi
pure la lingua e un piccol membro, e di che grandi cose si vanta Guardate una
favilla che gran foresta pub mettere in fiamme E anche la lingua e un fuoco,
un mondo d'iniquitä. Posta come fra le nostre membra, la lingua contamina tutto
quanto il corpo e mette in fiamme il corso della vita, infiammata com'e essa
stessa dal fuoco della geenna. Ogni sorta di bestie feroci e di uccelli, di rettili e

di animali marini si doma, ed e stata domata dall'uomo; ma la lingua, non c'e
uomo che la possa domare: e un male che non si puo frenare: e piena di
mortifero veleno. Con essa benediciaimo il Signore e Padre, e con essa malediciamo
gli uomini, che son fatti ad immagine di Dio. Dalla stessa bocca esce benedizione
e maledizione E non bisogna, fratelli miei, che sia cosi Forse che la fonte getta
essa dalla medesima apertura acqua dolce e salata Pub forse, fratelli miei, un
fico dar delle ulive, o una vite dar de' fichi E neppure una fonte salata pub
dare dell'acqua dolce'. 7)

1) Col. III. 9. — 2) Giov. XIV. 17.
3) Zacc. VIII. 16.
4) Efes. IV. 25.
5) Matt. XII. 37.
6) Secondo San Paolo, questo e il concetto dell'uomo perfetto o perfetto in

Cristo. (Filipp. III. 15; Col. I. 28; confr. Matt. V. 48). La perfezione di Dio e l'ideale.
Ognuno e chiamato a sviluppare la propria morale fino al grado di maturitä di
cui e capace. L'uomo giunto a codesto grado di maturitä, e l'uomo che San Paolo
chiama perfetto. £ chiaro che si tratta di perfezione, non assoluta, ma relativa.

7) Giac. III. 2-12.

273



Rileggiamolo spesso questo aureo brano della cara Epistola, nella quale cosi
vibrante e 1'eco delle parole e dello spirito di Gesü; e meditiaiuole bene: esso e,

non soltanto un ispirato commentario del nostro comandamento, ma anche un di-
vino tonico dell' anima, un antidoto efficace contro le diaboliche perfidie della
lingua.

IL DECIMO COMANDAMENTO

IL SOMMARIO DELLA LEGGE

CONCLUSIONE

II compito di questo quinto Studio e il seguente: il decimo comandamento,
il Sommario della Legge, la conclusione del nostro intero lavoro.

Cominciamo col

Decimo Comandamento
Esso dice: Non concupire la casa del tno prossimo; non concnpire la moglie

del tuo prossimo ne il suo schiavo ne la sua schiava ne il suo bue ne il suo asino
ne cosa alcuna che sia del tuo prossimo.

Concupire o concupiscenza sono due parole che vengono dal latino, e oramai
passate nel linguaggio biblico italiano. Concupire significa bramare sregolatamente
i beni altrui; e la concupiscenza e la brama disordinata dei beni del prossimo.

Mentre i quattro comandamenti che precedono si riferiscono a degli atti eol-
pevoli, questo decimo si riferisce a delle intenzioni malvage, e condanna la
concupiscenza, la satanica brama di possedere ciö che appartiene ad altri.

II comandamento c'insegna a non invidiare la prosperitä del nostro prossimo,
a neppur desiderare di privarlo di ciö che e suo, e a cercar sempre di rimaner
grati e contenti di quello che abbiamo, i) e della condizione provvidenziale, nella
quale ci troviamo. 2) Trasgredisce il comandamento chi ha il cuore röso dal verme
della gelosia a vedere il palazzo sontuoso del prossimo, ch'e molto piü bello della
modesta casa sua; a sentire come tutti non facciano che lodare la moglie del
prossimo e riputarla un vero angelo tutelare del santuario domestico; chi guarda
con occhio maligno la proprietä del prossimo che, bene amministrata, va di giorno

1) Ebrei XIII. 5.
2) Filipp. IV. 11.

274



in giorno prosperando a vele gonfie, mentre la sua giornalmente deperisce, ed e
manifesto che va incontro a sicura, totale ruina; chi, nella follia delta propria
ambizione, farebbe non si sa che cosa per arrivare a goder lui la fama che gode

il suo fortunato rivale; lo trasgredisce insomma chi, invece di cercare onesta-
mente, sotto lo sguardo di Dio, di migliorare la propria condizione, perde il suo

tempo a malignare sul prossimo e su tutto quello che appartiene al prossimo.

Alla radice di tutti questi ignobili sentimenti sta una inclinazione al male
che noi possediamo fin dalla nascita, ed e la triste ereditä che noi tutti abbiamo
man mano ricevuto dalle generazioni che ci hanno preceduto; ma questa naturale
inclinazione, questa ereditaria disposizione al male puö esser vinta dal cristiano
vigilante, che sa fuggire le tentazioni, i pericoli a cui si trova di continuo esposto:
pericoli che, se non evitati a tempo, finirebbero col trascinarlo a chi sa quali
guai; puö esser vinta dall'uomo pio il quale, conscio della propria fralezza, diffida
di se e delle proprie forze, e tutta la sua fiducia ripone in colui che, tentato
anch'egli, trionfö della tentazione, *) e puö quindi soccorrere ed e sempre pronto
a soccorrere 2) chi lo invoca nell'ora tragica del satanico assalto; e la naturale
inclinazione, hereditaria disposizione al male puö esser vinta ed e effettivamente
vinta, da chi coltiva nel proprio cuore de' sentimenti d'amor puro, profondo,
sincere, per il prossimo suo. Ama il tuo prossimo come te stesso, dice il Sommario
della Legge. E se io giungo ad amare veramente e sinceramente il mio vicino
come amo me stesso, poträ mai venirmi in cuore di concupire la casa che abita
lui perche e piü splendida della mia P Qual'e il padre che ami il proprio figliuolo
come ama se stesso e giunga a concupire le ricchezze di lui Qual'e la madre
che ami la propria figliuola come ama se stessa e invidj la bellezza di lei Qual'e
il fratello buono, generoso, che ami il fratello come ama se stesso e guardi con
occhio maligno la proprietä di lui Ma per quelli che veramente amiamo come
amiamo noi stessi non e egli vero che noi siam sempre disposti a compiere qua-
lunque sacrificio non e egli vero che il loro benessere ci e anche piü caro del
benessere nostro

Ma del Sommario della Legge dovremo riparlare fra poco. Qui facciam dun-
que punto; e fermiamoci piuttosto ancora qualche minuto, per ammirare la gran-
dezza del nostro comandamento.

* * *

II decimo comandamento e il piü grande dei comandamenti delle legislazioni
umane, e dei comandamenti che nel Decalogo si riferiscono ai doveri verso il
prossimo. Difatti, tutt'i codici delle leggi umane dicono Non uccidere, non com-
mettere adnlterio, non rnbare, non attestare il falso, ma nessun d'essi e mai giunto
a dire Non concupire E aggiungo che il comandamento nostro e il piü grande
degli altri che nel Decalogo concernono i doveri verso il prossimo, perche, mentre
questi si fermano all'atto esterno che condannano, il decimo va oltre l'atto esterno,
scruta e sviscera l'atto esterno, e ne mette a nudo la radice profonda. Infatti, per
esser trasgressore del sesto, del settimo, dell'ottavo e del nono comandamento,
bisognava che uno avesse materialmente ucciso qualcuno o turbato come adultero
l'onore e la pace di un santuario domestico o commesso un furto o attestato il

1) Matt. IV. 1-11.
2) Ebr. II. 18; IV. 14-16.

275



falso in giudizio; la concupiscenza, ch'ö presa di mira nel decimo, va oltre il fatto
materiale; va fino alia intenzione maligna ch'e l'anima della concupiscenza, vale
a dire della brama sregolata di possedere quel che non e nostro e appartiene ad

altri. Per questo rispetto possiam quindi dire che nel decimo comandamento si

trova un preludio deU'insegnamento di Gesü e del Nuovo Testamento. L'insegna-
mento di Gesu. e del Nuovo Testamento non ha realmente nulla da completare,
nulla da perfezionare nel decimo comandamento, nel quale tutto e giä completo,
tutto e giä perfetto, e si condanna non piü soltanto una manifestazione esterna
del peccato, ma si scova il peccato ne' suoi piü intimi penetrali, nella sua piü re-
condita tana. Se vogliamo studiare i contatti del decimo comandamento con l'in-
segnamento di Gesü e del Nuovo Testamento, non e piü dunque il caso di cercare
quel che in questo insegnamento completa e perfeziona il comandamento nostro,
ma dobbiam limitarci a cercarvi una conferma o un commento o un'applicazione
spirituale del comandamento stesso, e nulla piü. Dite, per esempio, se il decimo
comandamento puö aver conferma piü eloquente di quella che gli da Gesü in
queste parole: 'Non v'e nulla fuori dell'uomo che, entrando in lui, possa conta-
minarlo; ma quel che esce dall' uomo, questo si che contamina 1' uomo Poiche
dial di dentro, cioe, dal cuore degli uomini escono cattivi pensieri, fornicazioni,
furti, omicidi, adulteri, cupidigie, malizie, frode, lascivia, invidia, calunnia, super-
bia, stoltezza. Tutte queste cose malvage escono dal di dentro dell'uomo e conta-
minano l'uomo'. i) Sentite ancora l'anatomia che del peccato fa San Giovanni, e

ditemi se non ci trovate una conferma dell'idea fondamentale del comandamento
nostro. ' Chiunque odia il fratello e un omicida; e voi sapete che nessun omicida
ha la vita eterna dimorante in se'. 2) 'Tutto quello che e nel mondo: la
concupiscenza della carne, la concupiscenza degli occhi e la superbia della vita non
vien dal Padre, ma vien dal mondo. E il mondo passa, e passa pure la sua
concupiscenza; ma chi fa la volontä di Dio dura in eterno3)

Se non che, mentre chiaro e il fatto della grandezza di questo comandamento
quando sia paragonato con i codici umani e con i comandamenti del Decalogo
che si riferiscono ai doveri verso il prossimo, un dubbio puö sorgere relativamente
alia sua giustizia. Mi spiego. Noi abbiam detto che mentre i quattro comandamenti

che precedono il nostro si riferiscono a degli atti colpevoli, il decimo si ri-
ferisce a delle intenzioni maligne, e condanna la concupiscenza, vale a dire la di-
sordinata brama di possedere ciö che appartiene ad altri. Ed abbiamo aggiunto
che alia radice di questa concupiscenza sta una inclinazione al male, che noi
possediamo fino dalla nascita e fa parte della triste ereditä che tutti abbiam ri-
cevuto dalle generazioni che ci hanno preceduto. Ora, se cosi e, fino a che punto
siamo noi responsabili di queste intenzioni cattive, di questi cattivi desiderj, di
tutta questa inclinazione al male che portiamo in noi fin dalla nascita P E il
comandamento che condanna chi non s'astiene dal concupire e esso veraniente
giusto

A questa domanda risponde San Giacomo. 4) Ognun di noi, dice 1' apostolo,
e tentato dalla propria concupiscenza che lo attrae e lo adesca. Ognuno di noi,

1) Marco VII. 15; 21-23.
2) I Giov. III. 15.
3) I Giov. II. 16-17.
4) Giac. I. 14-15.

276



cioe, porta in se stesso, fin dalla nascita, come triste ereditä della razza alia quale
appartiene, una snodata brama di quel che non e suo, una sregolata tendenza a
fare ciö ch'e male. Ora, che questa brama snodata, che questa mala tendenza
esista realmente in noi fin dalla nascita, lo mostrano di continuo i bambini con i
loro capricci, con le loro smanie, con le loro ribellioni. E si capisce: di questi
capricci, di quest© smanie, di queste ribellioni i bambini non possono essere e non
sono responsabili. Dice San Paolo: 'Dove non c'e conoscenza della Legge, non
c'e neppur trasgressionei) II bambino non ha idea della esistenza di una Legge
fuori di lui; e la coscienza dentro di lui e inattiva, dorme. Ma il bambino cresce,
si sviluppa in tutt' i sensi, e giunge all' etä di ragione. La sua coscienza ecco che si

sveglia; e nel santuario di questa coscienza, con uno de suoi multiformi modi prov-
videnziali Iddio fa sentire la sua voce, e dice: Non concupire

Che avviene allora Allora, ecco quello che avviene, dice San Giacomo. 2)

La concupiscenza continua a tentare quel tale; continua a far di tutto per impi-
gliarlo nelle reti del male; continua ad attirarlo, ad adescarlo. E fin qui, da parte
di quel tale non c'e ancora peccato; non c'e ancora colpa, non c'e ancora respon-
sabilitä. La sua responsabilitä comincia con l'atteggiamento ch'egli prende dinanzi
alle male arti della concupiscenza. O, con l'aiuto di Dio, egli resiste alla
concupiscenza e vince esclamando: 'Va' indietro da me, Satana! sta scritto: Non concupire

!...' o cede a poco a poco alle lusinghe, alle seduzioni della concupiscenza...
e avviene il connubio, dice San Giacomo: il connubio fra il volere di quel tale
e la tentatrice concupiscenza; la concupiscenza concepisce e partorisce il peccato,
il qual peccato, che e la cosciente, deliberata, voluta trasgressione del comanda-
mento di Dio, commesso che sfa, prodnce la morte. 3)

Cosi dice San Giacomo, chiarendo il dubbio che puö sorgere nella mente di
qualcuno, e mettendo in piena luce la giustizia del comandamento.

* * *
E, sempre a questo proposito, io non voglio privarvi di una preziosa illustra-

zione che di quanto c'insegna San Giacomo ci ha lasciato l'apostolo San Paolo,
descrivendoci quello ch' egli stesso ebbe a sperimentare nel santuario della sua
vita interiore.

' Ci fu nella mia vita un tempo, dice San Paolo, nel quale io ero bambino, e

vivevo com'essendo senza Legge; vo' dire, non avendo la menoma conoscenza della
Legge di Dio; vivevo senz'aver idea di quel che fosse bene o male del tutto igno-
rando quel che fosse la colpa, non essendo mai tormentato dall'aculeo del rimorso;
vivevo senz'aver insomma idea di quel che fosse il peccato, perche ' dove non c'e
conoscenza della Legge, non esiste peccato ne imputazione di peccato'. 4 C'era in
me l'inclinazione, la disposizione al mal fare, che in tanti modi si manifestava
nella mia vita baimbinesca; ma ' il peccato' che tutti portiamo in noi fin dalla
nascita in uno stato latente, incosciente, virtuale, era come se non esistesse, perche
non esisteva in me conoscenza della Legge. Ma il giorno non tardö a venire, nel
quale un lampo baleno nella mia coscienza, che illuminö di una luce nuova, so-

Rom. IY. 15.
2) Giac. I. 13-15.
3) II greco continua l'immagine, e dice: ' il qual peccato partorisce la morte;

e pub continuarla, perche, in greco, hamatia, peccato, e femminile.
4) Rom. IV. 15; V. 13.

277



leime, divina, il comandamento: Non concupire Io, che avevo fino allora ' con-
cupito ' tante cose e in tanti varj modi, senza sapere che la concupiscenza fosse

una violazione della Legge di Dio, sentii a contatto, per la prima volta, che in
me prendeva vita il peccato.... e mi sentii morire. Mi sentii morire, perche la
proibizione che il comandamento m imponeva, altro effetto non aveva che quello
di provocare in me la disubbidienza. ' Non concupire ' imponeva il comandamento;

e la mia volontä che di natura sua era inclinata piü al male che al bene,
accendeva in nie piü che mai il malvagio desiderio di gustare il frutto proibito;
col risultato, che io mi abbandonai piü che mai in balia della concupiscenza.

' E fu da allora ch'ebbe principio il periodo tormentoso della mia vita morale.
Sentivo che la Legge mi formulava il dovere, m'insegnava che cosa fare e che
cosa dovevo evitare, ma non mi dava la forza ne per fare il ben ne per evitare
il male; la proibizione del comandamento, come ho detto, accendeva in me piü
che mai il desiderio di gustare il frutto proibito; la mia volontä non aveva in se

la forza di resistere alle tentazioni; io cedevo, e il peccato prendeva vita in me:
il peccato, nella sua orrida, colpevole forma di cosciente, voluta trasgressione di
un ordine di Dio, e meritevole quindi di giusta condanna.

' In quell'angoscioso periodo della mia vita, ecco in qual tragica condizione io
dunque mi trovavo. Secondo l'uomo interiore non del tutto morto in me, mi di-
lettavo nella Legge di Dio; ma nelle mie membra sentivo l'impero di un'altra
legge, che lottava contro la legge della mia mente e mi rendeva schiavo della
legge del peccato ch'era nelle mie membra. A questo, insomma, ero ridotto: a non
far piü quello che volevo, ma ad esser di continuo trascinato a fare quello che,
in fondo al cuore, sentivo d'avere in odio. E quante volte, durante quest'ango-
sciosa agonia della mia vita morale, gridai: 'Oh misero ch'io mi sono Chi mi
libererä da questo corpo che mi trae a cosifatta morte i)

' E il Liberatore venne.
' Un giorno, mentre con potere e per commissione dei capi sacerdoti andavo a

Damasco a perseguitarvi e imprigionarvi i cristiani, nella strada, di pien mezzo-
giorno, vidi una luce piü fulgida di quella del sole, la quale dal cielo 1am-

peggiö intorno a me ed a quelli che viaggiavano meco. Cademmo tutti per terra;
e io udii una voce che mi diceva in ebraico :

— ' Saulo, Saulo, perche mi perseguiti P

Ed io:
— ' Chi sei, Signore
E il Signore:
— 'Sono Gesü, che tu perseguiti. Ma levati, e stä in piedi! poiche ti sono ap-

parso per costituirti ministro e testimonio delle cose che hai vedute, e di quelle
per le quali ti apparirö ancora '. 2)

In quel giorno, dice San Paolo, ' Cristo Gesü mi afferrö'. s) Da quel giorno
' io morii alia Legge, per vivere veramente a Dio; e d'allora in poi son piü io
che vivo, ma Cristo vive in me; e quanto alia vita che vivo ora nella carne, la
vivo nella fede del Figliuol di Dio che mi ha amato e ha dato se stesso per

1) Rom. VII. 1-25.
2) Atti XXVI. 9-16; confr. Atti. IX. 1-9; XXII. 1-30.
3) Filipp. III. 12.

278



mei) E chi mi separerä oramai dall'amore di Cristo La tribulazione 1'ango-
scia la persecuzione la fame P la nuditä il pericolo la spada No, ill tutte
queste cose io sono piü che vincitore in virtu di colui che mi ha amato !' 2) ' Io

posso ogni cosa in Cristo che mi fortifica !' s)

Tale l'esperienza personale del grande apostolo. Sulla via di Damasco moriva
Saulo di Tarso e rinasceva a novitä di vita Paolo, l'apostolo di Cristo. In quel
giorno tragico, ma al tempo stesso ineffabilmente radioso, al grido disperato del
Giudeo affranto sotto il peso della Legge: ' Misero ch'io mi sono chi mi libererä
da questo corpo che mi trae a quest'orrida morte ?' 4) rispondeva il grido trionfale
del giubilante schiavo affrancato: ' Grazie ti siano rese, o Dio, per mezzo di
Gesü Cristo, il mio Signore !' 5)

* * *E veniamo al

Sommario della Legge

II Sommario della Legge dice: Ama il Signore Iddio tuo con tutto il tuo cnore,
con tutta l'anima tua e con tutta la tua mente. Questo e il grande, il primo co-
mandamento. E il secondo, simile ad esso, e: Ama il tuo prossimo come te stesso.
Da questi due comandamenti dipendono tutta la Legge ed i profeti. #)

Secondo i Yangeli, Gesü cito tre volte questo Sommario, in tre differenti
occasioni.

In Matteo, i Farisei, udito come Gesü aveva turata la bocca ai Sadducei che
10 avevano interrogato sulla risurrezione (nella quale questi non credevano) si

radunarono; e uno di loro, che era dottor della Legge, gli domandö, per metterlo
alia prova:

— ' Maestro, qual'e, nella Legge, il gran comandamento ?'
E Gesü gli risponde col Sommario, nella redazione che ho adesso citata, e

che e quella di Matteo.
In Marco, invece, uno degli Scribi che aveva udita la discussione di Gesü con

i Sadducei ed ammirato il modo con cui Gesü aveva loro risposto, si accosta a
lui e gli domanda:

— ' Qual' e il comandamento primo di tutti '

Gesü risponde: 'II primo e: « Ascolta Israel: il Signore Iddio nostro e l'unico
Signore; ama dunque il Signore Iddio tuo con tutto il tuo cuore, con tutta l'anima
tua, con tutta la tua mente e con tutta la tua forza ». II secondo e questo: «Ama
11 tuo prossimo come te stesso ». Non v'e altro comandamento maggiore di questi'.

E lo Scriba:
— ' Maestro, hai detto bene e con verita che v'e un Dio unico, e che fuor di

lui non ce n'e verun altro; e che amarlo con tutto il cuore, con tutto l'intelletto
e con tutta la forza e amare il prossimo come se stesso, e assai piü che tutti gli
olocausti e i sacrifizj'.

1) Gal. II. 19-20.
2) Rom. VIII, 35-37.
s) Filipp. IV. 13.
4) Rom. VII. 24.
5) Rom. VII. 25.
6) Matt. XXII. 34-40.

279



E Gesü, vedendo ch'ogli aveva risposto assennatamente, gli disse:
— ' Tu non sei lontano dal regno di Dio 1)

In Luca, un certo dottor della Legge si leva per mettere alia prova Gesü, e

gli domanda:
— ' Maestro, che dovrö fare per ottenere la vita eterna ?'
E Gesü a lui:
— ' Nella Legge che sta scritto che vi leggi ?'
E colui risponde:
— ' Ama il Signore Iddio tuo con tutto il tuo cuore, con tutta l'anima tua,

con tutta la forza tua, con tutta la mente tua, e il prossimo tuo come te stesso

E Gesü:
— 'Hai risposto rettamente; fa questo, e vivrai'.
Ma colui, volendo giustificarsi, dice a Gesü:
— ' E chi e il mio prossimo ?'
E Gesü gli replica con la parabola del buon Samaritano. 2)

Cosi i tre Sinottici. In Matteo, chi fa la domanda a Gesü e un Fariseo, un
dottor della Legge; e la domanda e fatta con animo poco buono; e insidiosa. In
Marco, invece, chi parla e uno Scriba onesto, di buona fede, che entra docilmente
nell'ordine d'idee di Gesü, e ottiene da Gesü la magnifica parola: ' Tu non sei
lontano dal regno di DioIn Luca, parla un dottor della Legge che vuol mettere
alia prova la sagacitä del Maestro, e gli domanda d'indicargli un mezzo per arri-
vare ad esser certo della propria salvezza. E volendo poi giustificarsi d'aver fatto
una domanda della quale conosceva cosi bene la risposta, dice a Gesü: — ' E' vero,
lo so; ma ecco il mio dubbio: Che s'ha esattamente da intendere per «prossimo»
La Legge non lo definisceE Gesü, con la parabola del buon Samaritano gli fa
capire che questo problema che a lui, dottor della Legge, par cosi difficile, un
cuore onesto e non annebbiato dalle elucubrazioni teologiche come quello del buon
Samaritano, lo risolve da se, nel modo piü semplice e naturale.

E se a tutte queste differenze relative al fatto stesso aggiungiamo queste altre
di localitä e di data; se aggiungiamo cioe che il fatto descritto da Matteo e quello
descritto da Marco avvengono in Giudea, mentre quello descritto da Luca avviene
in Galilea; che i fatti narrati da Matteo e da Marco avvengono pochi giorni prima
della Passione, mentre il fatto narrato da Luca avviene molto prima, si puö con-
cludere che le tre menzioni evangeliche non sono, come vorrebbero alcuni, tre
menzioni di un medesimo fatto, ma menzioni di tre fatti distinti, di tre fatti di-
versi 1' uno dall' altro.

* * *

Domandiamoci ora; II Sommario della Legge fu esso creazione di Gesü o

lo cito egli da qualche fonte — No, Gesü non lo creö lui, ma lo cito dall'Antico
Testamento. Difatti, nel Deuteronomio voi trovate il primo comandamento: Ascolta,
Israel, 1' Eterno, 1' Iddio nostro e 1' unico Eterno. Tu amerai dunque 1' Eterno, il
tuo Dio, con tutto il cuore, con tutta l'anima tua e con tutte le tue forze. 3) E nel
Levitico, trovate il secondo comandamento; Non ti vendicherai e non serberai

1) Marco XII, 28-34.
2) Luca X. 25-30 e seg.
3) Deut. VI. 4-5; confr, X. 12-13.

280



rancore contro i figliuoli del tuo popolo, ma amerai il prossimo tuo come te
stesso. i)

E diamo prima di tutto uno sguardo generale a questi due comandamenti.

II primo de' due e preceduto, nel Deuteronomio, dalle parole: ' Ascolta, Israel;
l'Eterno, nostro Dio, e il solo Eternoclie costituiscono la Confessione di fede
fondamentale della religione ebraica: il Credo, che ogni pio Israelita ripeteva e

ripete ogni mattina ed ogni sera; il gran principio monoteistico, che in tutti i
tempi ha fatto la forza d'Israel ed e valso a tenere spiritualmente assieme il
popolo, anche quando e' non aveva piü patria e era portato via dalle tormente
politiche, come pula dal vento. Ora se, come dice il Credo d'Israel, non c' e che

un Eterno e se a quell' Eterno Israel deve tutto quello ch' egli e e tutto quello che
ha, la conclusione che ne trae il comandamento e semplice, logica, naturale: ' Ama
dunque il tuo Dio, o Israel; e amalo con tutto il cuore, con tutta l'anima tua e

con tutte le tue forze
II secondo comandamento dice nel Levitico: Ama il tuo prossimo come te

stessoAma cioe il tuo connazionale, come ami te stesso, perche anch' egli fa
parte della nazione che l'Eterno ha amata ed ama'. II ' prossimo', per il comandamento

e per l'lsraelita, non e che il connazionale. Siamo qui sul terreno della
teocrazia; e si capisce che, dati i tempi e le condizioni storiche d'Israel, la cosa
non potesse essere che cosi. Ma non trascuriamo i raggi di luce che, se non ab-
bondano pur tuttavia non mancano nella stessa legislazione ebraica, e sono come
un' alba foriera dell'universalismo cristiano. Ammiratene uno di questi raggi. Dice
il Levitico: ' II forestiero che dimora tra voi, lo tratterete come colui ch' e nato
fra voi; tu, Israel, lo amerai come te stesso, poiche anche voi foste forestieri nel
paese d'Egitto. Io sono l'Eterno, 1' Iddio vostro'. 2) I ricordi dell'esule sua vita
in Egitto, debbon suscitare nel cuore d'Israel de' sentimenti di simpatia e d'amore
per i forestieri che, esuli, vivon oggi nel suo paese. Non e questo un magnifico
raggio luminoso, che precede ed annunzia la fratellanza universale che Gesü verrä
poi a proclamare nel mondo

* * *
Ma consideriamo il Sommario un po' piü da vicino, e vediamo come anche per

esso Gesü adottasse l'immutabile suo principio che giä oramai conosciamo: 'Non
abolire, ma completare'. 3)

Gesü prende le parole di Deuteronomio YI. 5 e ne fa il sunto, il Sommario di
tuttaquanta la prima Tavola del Decalogo, che contiene i quattro primi comandamenti

che si riferiscono ai doveri verso Dio, e dice: 'Ama il Signore Iddio tuo
con tutto il tuo cuore, con tutta l'anima tua, con tutta la forza tua, con tutta la
mente tua'. 4) L'originale ebraico non ha che tre termini: cuore, anima, forza. Nel
testo di Luca e di Marco i termini sono quattro: cuore, anima, forza, mente. II
cuore, prima di tutto; vale a dire il centn> donde partono i raggi della nostra vita
morale: raggi, che si proiettano in tre direzioni principali: il sentimento (anima),
la volontä (forza), l'intelligenza (mente). La vita morale sgorga dal cuore ; col
sentimento ci nutriamo spiritualmente del Signore; con la volontä ci consacriamo

1) Lev. XIX. 18.
2) Lev. XIX. 34.
3) Matt. V. 17.
*) Luca X. 27.

281



interamente al suo servizio, e con la intelligenza cerchiamo le tracce del suo pen-
siero in tuttequante le opere sue.

Gesü prende poi la parola di Levit. XIX. 18 e ne fa il sunto, il Sommario di
tuttaquanta la seconda Tavola del Decalogo, che contiene i sei ultimi comandamenti
che si riferiscono ai doveri verso il prossimo, e dice: ' Ama il tuo prossimo come
te stesso'. E con l'insegnamento di Gesü, i raggi luminosi dell'Antico Patto,
araldi della fraiellanza umana, saran seguiti nel Patto Nuovo dalla piena, fulgida
luce deiruniversalistno cristiano. Difatti Gesü dice: ' Voi avete udito che fu detto:
« Ama il tuo prossimo » e odia il tuo nemico; i) ma io vi dico: Amate i vostri
nemici e pregate per coloro che vi perseguitano, affinche siate figliuoli del Padre
vostro che e nei cieli; poiche Egli fa levare il suo sole sopra i malvagi e sopra
i buoni, e fa piovere sui giusti e sugli ingiusti. Perche, se amate quelli che vi
amano, che premio ne avete P Non fanno anche i pubblicani lo stesso E se fate
accoglienza soltanto ai vostri fratelli, che fate di singolare P Non fanno i pagani
altrettanto Voi, siate perfetti com' e perfetto il Padre vostro celeste '. 2) Nel qual
passo del ' Discorso sul monte », e poi nella parabola del buon Samaritano 3) nella
quale il sacerdote e i leviti, servi del santuario ed aiuti dei sacerdoti, rappresen-
tano il giudaismo legale che reputava i doveri sociali avere scarsa importanza, e il
Samaritano rappresenta lo spirito del Vangelo che non si ferma dinanzi alle con-
siderazioni d'ordine esterno, ma fa il bene sempre, dovunque ed a tutti, Gesü in-
segna che ' prossimo' sono, non soltanto i connazionali, gli amici, i benefattori,
ma tuttiquanti indistintamente, e indipendentemente dal luogo donde vengono, ed
anche dai sentimenti che nutrono verso di noi. Bene interpretava quindi il pen-
siero di Gesü Santa Caterina da Siena che diceva: Ogni creatura che porta in se

l'immagine di Dio e mio prossimo, che io debbo amare come me stessa.

E di questo amore Gesü indicava cosi il modo, nel quale esso deve estrinse-
carsi: Come te stesso: Ama il tuo prossimo come te stesso'. V'e un amore di
noi stessi che e della carne, corrotto, radice de' piü orrendi guai; e quest'amore
abbiamo il dovere di aborrire, di mortificare; ma v' e un amore di noi stessi,
che e legittimo e santo. Ognuno di noi ha il dovere di curare il proprio corpo,
di tenerselo caro come uno strumento dello spirito, ch' egli ha da Dio, e del quale
a Dio dovrä render conto; ognuno di noi ha il dovere di arricchire la mente, di
educare il cuore, di coltivare i doni che ha ricevuti dal suo Creatore. V' e un
amore sensuale di noi stessi che Dio condanna, come v' e un disprezzo, una non-
curanza di noi stessi, un tenere a vile quest' io ch' e pur venuto da Dio e a Dio
deve tornare, che il Creatore non ordina e disapprova; ma v' e un amor di noi
stessi ch' e puro, nobile, cristiano, e ch' Egli vuole sia da noi ritenuto come un
sacrosanto dovere. Questo e 1'amore a cui allude il comandamento: 'Ama il tuo
prossimo come te stesso'; questo e 1'amore che Dio ha stabilito come modo ordi-
nario, nel quale deve estrinsecarsi il nostro amore per il prossimo. Dico modo
ordinario, perche vi sono dei casi, nei quali uno e chiamato ad amare il prossimo
anche piü che se stesso.

1) Nessun comandamento della Legge diceva odia il tuo nemico. Questa, come
nota il Bengel, ' era una chiosa di pessimo genere', dettata da uno spirito di gretto,
falso patriottismo.

2) Matt. V. 43-48.
3) Luca X. 25-37.

282



Gesü chiude il Sommario della Legge con le parole: Questo comandamento
(dell'amore per il Signore Iddio nostro) e il grande, il primo comandamento; e

cosi dice perch' esso si riferisce ai nostri doveri verso Dio che sono da porsi in
prima linea, e perche l'osservanza di questo comandamento conduce alia retta
osservanza di tutti gli altri, Poi continua: E il secondo, simile ad esso, e Ama il
tuo prossimo come te stesso. E dice questo secondo comandamento simile all'altro,
per due ragioni. Perche, come il primo comandamento compendia i quaitro della
prima Tavola del Decalogo che concernono i nostri doveri verso Dio, cosi l'altro
compendia i sei della seconda Tavola, che si riferiscono ai nostri doveri verso il
prossimo; e perche ambedue i comandamenti hanno lo stesso fondamento: l'amore:
'Ama il Signore Iddio tuo con tutto il tuo cuore', dice il primo; 'Ama il tuo
prossimo come te stesso', dice il secondo.

Gesü finisce dicendo: Da questi due comandamenti dipendono tutta la Legge
ed i profeti; per significare che il Decalogo e tuttoquanto l'Antico Testamento
hanno un'unica legge fondamentale: la legge dell'amore. E questa parola del
Maestro avrä un'eco potente nelle esortazioni che l'apostolo Paolo rivolgerä ai
suoi lettori di Galazia, di Roma, ed ai cristiani di tutt'i tempi. 'Fratelli', dirä
ai credenti della Galazia: ' voi siete stati chiamati a libertä'; soltanto, questa li-
bertä non divenga un impulso a viver secondo la carne; ma siate gli uni i servi
degli altri in uno spirito d'amore; perche tutta la Legge si riassume in un'unica
parola: Ama il prossimo tuo come te stesso'. i) Ed a quelli di Roma: 'Non ab-
biate debiti con alcuno, tranne il debito d'amarvi gli uni gli altri; perche chi ama
il prossimo ha adempito la Legge. Difatti, i comandamenti « Non commettere adul-
terio, non uccidere, non rubare, non concupire» e qualunque altro comandamento

che si potrebbe citare, si riassumono in questa parola: «Ama il tuo prossimo

come te stesso ». L'amore non fa male veruno al prossimo, l'amore e dun-
que l'adempimento della Legge' 2)

* * *
E' tempo di concludere.
Studiato nel modo che abbiam fatto il Decalogo in se, eioe nella sua inquadra-

tura ebraica, e alia luce dell' insegnamento di Gesü e del Nuovo Testamento, io
prendo il mio coraggio a due mani, e rivolgo a me stesso questa domanda: ' La
Chiesa cristiana ha ella ragione di riprodurre ne' suoi Catechismi e nei suoi
Manuali di religione il Decalogo tale e quale si trova in Esodo XX Quando in
questa o quella chiesa evangelica io vedo da un lato e dall' altro del pulpito le
due Tavole della Legge, non posso fare a meno di chiedermi: — 'Quelle Tavole
son esse proprio al loro posto ?' E pensando al ' Discorso sul monte', debbo ri-
spondere: — 'No; non sono al loro posto. II Decalogo e una forma di Legge sor-
passata; noi non siamo piü sotto il Decalogo; siamo sotto il 'Discorso sul monte ;

e se torniamo al Decalogo, facciamo un gigantesco passo indietro '.

Talvolta, parlando con qualche sacerdote cattolico romano o con qualche pa-
store evangelico, mi son permesso di esprimere questo pensiero mio; e mi son
sentito rispondere:

— ' Eh, mio caro credi tu che il Decalogo sia proprio fuor di luogo nella
Chiesa P Yolesse Iddio che non ce ne fosse piü bisogno ma, pur troppo, i coman-

1) Gal. Y. 13-14.
2) Rom. XIII. 8-10.

283



damenti «non usare il nome del tuo Dio invano«non commettere adulterio»,
«non rubare» e via dicendo, anche nel loro significato primitivo e senza esser
passati per il processo evolutivo di cui tu parli, hanno ancora bisogno d'essere
ricordati alia Chiesa. E bastasse Ma non basta; e quelli per i quali il coman-
damento rudimentale e lettera morta, figurati tu che cosa capirebbero se ricordas-
simo loro soltanto il comandamento evoluto

Ed io capisco il ragionamento di questi cari amici miei; e del fatto mi ad-
doloro quanto se ne addoloran essi, che hanno cura d'anime in tempi moralmente
cosi anormali come i nostri; ma, cio nondimeno, io rimango sempre del parere
che la Chiesa erra nel metodo che in questo caso adotta. Io credo ch' essa non
dovrebbe, come fa, rilassare la propria disciplina, e adattare l'ideale al gusto della
snervata e corrotta spiritualitä di quelli che portano indegnamente il nome di
cristiani; credo che dovrebbe avere il coraggio di cacciare dal suo mezzo i be-
stemmiatori, gli adulteri, i ladri, anche se vengano alle funzioni religiose in
automobile, anche se con la liberalitä con la quale credono di assicurarsi il paradiso,
impinguino il patrimonio ecclesiastico, e diano a sperare che si ricorderanno della
Parrocchia nei loro Testamenti; credo insomma che, invece di trascinare l'ideale
nel fango, la Chiesa dovrebbe a qualunque costo tenerlo all'altezza alia quale
1' ha messo Gesü.

Ma non divaghiamo. Che la Chiesa non debba trascurare nel suo insegna-
mento religioso il Decalogo, si capisce: il Decalogo e immortale; sta alia base di
tutte quante le legislazioni dei popoli inciviliti, e stolto sarebbe chi volesse di-
sconoscere l'importanza che ha avuto e puo ancora avere nella evoluzione della
vita morale della umanita. Ma la Chiesa non deve dimenticare che e cristiana,
e che il suo Decalogo conviene quindi che sia non israelitico, ma cristiano ; con-
viene, in una parola, che sia il Decalogo israelitico, arricchito della profonditä
spirituale che gli hanno dato Gesu e gli apostoli suoi.

Ecco, in conclusiome, quale, secondo me, dovrebbe essere il DECALOGO
CRISTIANO.

II Decalogo Cristiano

IO SONO L' IDDIO TUO, CHE TI HO REDENTO DALLA SCHIAVITtJ DEL
PECCATO. i)

I. NON AYERE ALTRI D£I NEL MIO COSPETTO; C' £ UN DIO UNICO
E PADRE DI TUTTI. 2)

II. NON TI FARE NESSUNA SCULTURA E NESSUNA IMMAGINE PER
ADORARLE O PER SERVIR LORO ; ADORA DIO E SERYI A LUI SOLO. »)

III. NON USARE INVANO MA SANTIFICA IL NOME DEL TUO DIO. 4)

IV. RICORDATI DEL GIORNO DEL RIPOSO PER APPARTARLO E CON-
SACRARLO A DIO ; MA NON DIMENTICARE CHE IL GIORNO DEL RIPOSO
£ STATO FATTO PER L'UOMO, E NON L'UOMO PER IL GIORNO DEL
RIPOSO. s)

4) Esodo XX. 2 ; Rom. VI. 22.
2) Esodo XX. 3 ; Efes. IV. 6.
3) Esodo XX. 4 ; Matt. IV. 10.
4) Esodo XX. 7 ; Matt. IV. 10.
5) Esodo XX. 8-11 ; Marco II. 27.

284



V. ONORA TUO PADRE E TUA MADRE. i)
VI. NON UCCIDERE. CHI ODIA IL FRATELLO £ UN OMICIDA. 2)

VII. NON COMMETTERE ADULTERIO. CHIUNQUE GUARDA UNA DONNA
CON INTENZIONI IMPURE HA GIÄ OOMMESSO ADULTERIO CON LEI NEL
PROPRIO CUORE. 3)

VIII. NON RUBARE. IL LADRO NON RUBI PIÜ, MA S' AFFATICHI PIUT-
TOSTO IN QUALCHE ONESTO LAVORO CON LE PROPRIE MANI, PER AVER
DI CHE DARE A COLUI CHE £ NEL BISOGNO. *)

IX. NON ATTESTARE IL FALSO CONTRO IL TUO PROSSIMO. DP LA
VERITÄ, PERCIIE SIAMO MEMBRA GLI UNI DEGLI ALTRI. 5)

X. NON CONCUPIRE. CHI APPARTIENE A CRISTO HA CROCIFISSO
LA CARNE CON LE SUE PASSIONI E LE SUE BRAME. e)

II Sommario della Legge
AMA IL SIGNORE IDDIO TUO CON TUTTO IL TUO CUORE, CON

TUTTA L' ANIMA TUA E CON TUTTA LA TUA MENTE, CON TUTTA LA
TUA FORZA.

QUESTO £ IL GRANDE, IL PRIMO COMANDAMENTO.
E IL SECONDO SIMILE AD ESSO £: AMA IL TUO PROSSIMO COME

TE STESSO.

DA QUESTI DUE COMANDAMENTI DIPENDONO TUTTA LA LEGGE ED
I PROFETI.

L'AMORE £ L' ADEMPIMENTO DELLA LEGGE.

Esodo XX. 12 ; Matt. XV. 4.
2) Esodo XX. 13 ; I Giov. III. 15.
3) Esodo XX. 14; Matt. V. 28.
4) Esodo XX. 15 ; Efes. IV. 28.
5) Esodo XX. 16 ; Efes. IV. 25.
«) Esodo XX. 17 ; Gal. V. 24.
7) Deut. VI. 5 ; Ley. XIX. 18 ; Matt. XXII. 37-40 ; Marco XII. 28-34 ; Luca X. 27 ;

Rom. XHI. 10.

285


	Il Decalogo in sè e nelle sue relazioni con l'insegnamento di Gesù e del Nuovo Testamento

