
Zeitschrift: Quaderni grigionitaliani

Herausgeber: Pro Grigioni Italiano

Band: 16 (1946-1947)

Heft: 2

Artikel: Il Salmo della vita e l'anno che da poco è morto

Autor: Luzzi, Giovanni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-16235

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-16235
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUADERN! GRIGIONITALIAN
' Rivlsta trimsstrala delle Valll Grlgioni Italiane

Pubblicata dalla -PRO GRIGIONI IT A LI A N 0 » con sede In Coira

Esce quattro volte all' anno

Ii saimo Hella vita
e ranno che da doco e mono

Studio
Salmo 90 ebraico. Vuigata 89

<%ie&anni jßussi

I centocinqtianta Canti sacri che compongono il Saltero sono
divisi nella Bibbia ebraica in cinque libri, ognuno de' quali termina
con una dossologia: vale a dire, con una formula liturgica, che e

tin' espressione di lode a Dio. II quarto libro, che coinprende i Salmi
90 a 106, comincia con una preghiera, che attira in modo iuito speciale
la nostra attenzione nella solenne ora nella quale ci troviamo: alia
fine di un anno tragico, tormentoso. La preghiera s'intitola: Preghiera
di Mose, uomo di Dio. Ma siccome questi titoli tradizionali sono tut-
t'altro che perfettamente sicuri, in tutt'i tempi e stato discusso se la
preghiera del Salmo 90 sia da ritenersi veramente come sgorgata dal
cuore di Mose. Queste discussioni, per quanto importanti, non c' in-
teressano qui oggi. Oggi, ci basti il poter tenere per fermo che, se non
dal cuore di Mose, essa sgorgo dal cuore di un uomo di Dio del la
tempra di Mose; e che il Salmo e di tal natura, di tal profonditä, che

appartiene oramai, non piu esclusivamente ad una razza e ad un' eta,
ma e diventato un Salmo dell'umanitä intera: « un inno funebre del
mondo», com' e stato giustamente definito: un inno, che per chi sa

leggerlo e medi carlo con senso squisito delle cose superne, diventa
una fonte viva di conforto, di fede, d'ispirazione cristiana.

81



vers. 1-2. Preghiera di Mose, uomo di Dio.
O Signore, tu sei stato il nostro rifugio d'etä in eta.
Prima che i monti fosser nati
e che tu avessi formato la terra ed il mondo,
abeterno in eterno tu sei, o Dio!

II Salmo comincia con una invocazione riconoscente e fiduciosa
ail'Iddio eterno, il quale formö la terra (distinta qui dal cielo e dal
mare) ed il mondo (la terra abitata), e fu sempre il provvidenziale
rifugio d'Israel.

Vers. 3-4. Tu riduci I'uomo in polvere
e did: „0 mortali, ritomate!..
Poiche mille anni sono agli occhi tuoi
come il giorno d'ieri che giä non e piü,
e come una vigilia nottuma.

Vers. 3-6. Tu travolgi i mortali come in una fiumana,
essi son come un sogno;
son come Verba che germoglia al mattino:
al mattino essa fiorisce e germoglia,
e la sera e falciata, e secca.

O mortali, ritornate nella polvere dalla quale foste tratti. Yedi
Gen. 3.19. L' eco di questo passo e, nel Nuovo Testamento, in 2 Pie-
tro 3.8:

«Per il Signore, un giorno e come mille anni, e mille anni son
come un giorno». L'idea della vigilia notturna torna anche m Salmo

63. 7:

« Quand' io penso a te (o Dio) sul mio letto,
passo le notturne vigilie a meditare su te ».

Gli Ebrei dividevano la notte in tre vigilie o veglie di quattr' ore
ciascuna. Confr. Lament. 2.19; Matt. 14.25.

Per le immagini nei vers. 5 e 6, confr. Sal. 103. 15-16; Isaia 40.6-8;
I.a Pietro 1. 24.

Vers. 7-10. Si, noi siam consumati dall'ira tua,
siamo atterriti dal tuo furore.
Tu hai posto le nostre iniquitä davanti a te
e i nostri occulti peccati nella luce del tuo volto.
Tutti i nostri giomi per I'ira tua scompaiono,

82

31



e noi vediamo svanir gli anni nostri come un sospiro.

I giorni della nostra etä arrivano ai settant' anni,
e, per i piü forti, agli ottant'anni;
e il loro splendore non e che tormento e vanitä,
perche presto trapassa; e noi voliam via.

La ragione ultima della brevitä della vita e di uno « splendore »

che anche ne' piü forti e longevi si riduce a un « tormento « e ad

una «vanitä », sta, per il Salmista, nel peccato. II qual peccato, nel-
l'Antico Testamento e giä sempre presentato come un fatto anormale,
che non dovrebb' essere. A questa nozione si riducono, con sfumature
diverse, i termini principali che vi troviamo usati a designarlo. Alcum
di questi termini esprimono 1' idea d' infedeltä; altri, quella di un
ritrarsi dalla Legge e da Dio; altri, invece, esprimono 1'idea di un
« errore », che pub in certi casi essere involontario, ma il piü spesso,
e voluto; altri danno il peccato come 1'antitesi della « giustizia », e
10 considerano quindi un atto « fuori della regola» un atto «mal-
vagio », una « iniquitä ».

La nozione del peccato che Gesü ci da nel suo insegnamento,
e tutta pratica, desunta dalla osservazione quotidiana dei fatti, illu-
minata dalla luce fulgida di una sapienza divina. Gesü, senza inda-
gare quali siano le origini del male nel mondo, si limita a presen-
tarlo come proveniente dal diavolo, che e la personificazione popo-
lare, mitica, dello spirito malefico che tutto invade, tutto guasta,
tutto corrompe. La dove Dio ha seminato il buon grano, il diavolo,
nel momento in cui la sorveglianza vien meno nel campo, semina la
zizzania (Matt. 13.24 e seg.; Luca 22.31). Per questo egli e chiamato
« il nemico », « il maligno » (Matt. 13.25; 5.37.). E la sua potenza e
cosi grande nel mondo, che e designata come «un regno» (Matt.
12.26). Ma e un regno che non prevarra contro quello del Bene, che e
11 Regno di Cristo (Luca 10.18).

Dio fece l'uomo libero; lo fece, cioe, capace di scegliere fra il
bene ed il male. Per il dono di questa libertä. Dio pose 1' uomo al di
sopra d' ogni altra creatura che lo circonda. Senza libertä di poter
scegliere fra il bene ed il male, noi saremmo stati, non degli esseri
morali ad immagine di Dio, ma semplicemente degli esseri irrespon-
sabili, delle macchine di Bene che, caricate la mattina, non avreb-
bero potuto far altro per tutta la giornata, che il Bene.

II dono di questa libertä portava seco, e vero, il rischio della
ribellione, dell' abuso della libertä, del peccato. Ma questa condizione
dell' uomo fatto capace di rendere a Dio un' obbedienza effetto di
una sua libera scelta, quanto piü grande, piü nobile, piü dignitosa,

83



piü degna di una creatura ad immagine di Dio era dell' uomo mac-
china, sia pur macchina di Bene, ma sempre macchina

L' uomo, perö, abusö della sua libertä, peccö, e si attirö addosso
«l'ira di Dio», dice il Saimista, usando una delle espressioni con le
quali l'Antico Testamento cerca di farci capire, attribuendo a Dio
sentimenti nutriti dall' uomo, 1' atteggiamento del Creatore di fronte
alia ribellione delle sue creature.

Le conseguenze del peccato dell' uomo si possono raggruppare
sotto due capi, che sono la schiavitü e il dolore.

Le Sacre Scritture affermano il fatto della condizione di schiavo
a cui 1' uomo e ridotto dal suo peccato, con grande abbondanza di
espressioni. Gesü diceva ai Giudei: « In veritä in verita io vi dico
che chi commette il peccato e schiavo del peccato » (Giov. 8.14); e
San Paolo scriveva ai Romani eonvertiti a Cr ist o: « Non sapete voi
che se vi fate schiavi di qualcuno per ubbidirgli, siete gli schiavi di
colui a cui ubbidite, sia che si tratti del peccato che mena alia morte
o dell' ubbidienza che mena aIIa giustizia Ma Dio sia ringraziato
che eravate si schiavi del peccato, ma avete poi di cuore ubbidito
alia norma d'insegnamento che v'e stata trasmessa » (Rom. 6.16-17.20).

L' altro capo sotto il quale si posson raggruppare le conseguenze
del peccato, e il dolore. La brevitä della vita, Io « splendor » della
vita che altro non e se non « travaglio » e «vanitä » come dice il
Saimista, la miseria in tutt' i suoi squallidi aspetti, gl' innumerevoli
malanni fisici e morali, la infelicitä nelle immense, svariate sue forme,
sono i tristi, inseparabili compagni del peccato.

Quanto alla morte fisica, anch' essa e stata per lungo tempo con-
siderata come una conseguenza del peccato; per modo che, se l'uomo
non avesse peccato, s' e detto e creduto, non sarebbe morto. Que-
st'idea, perö non ha sostegno biblico. Difatti, noi leggiamo nella Ge-
nesi: «Poi Jahveh, Iddio, disse: Ecco, l'uomo e diventato come uno
di noi, quanto alia conoscenza del bene e del male. Badiamo ora
ch' e' non distenda la man» e prenda an che del frutro dell' albero
della vita, e ne mangi, e viva in perpetuo » (Gen. 3.22). Qualunque
sia il senso e qualuncpie il valore che si voglia dare a questo passo,
e evidente ch'esso non implica affatto l'idea di una immortalita innaia
nell' organismo fisico. II frutto avrebbe conferito al corpo dell' uomo
la immortalita, se Dio non vi si fosse opposto; dunque, non la posse-
deva originariamente. Del resto, in altri passi il corpo e presentato
come fatto di polvere, e destinato a tornare in polvere (vedi Gen.
2.7; 3.19; Eccles. 12.9; Sal. 90.3).

Ma qualcuno dira: — « Come si spiegano tanti altri passi dove

84



si parla della morte come di una conseguenza del peccato che si
sarebbe evitata se il peccato non fosse avvenuto San Paolo dice:
« Come mediante un unico uomo il peccato e entrato nel mondo, c
mediante il peccato c' e entrata la morte, cosi anche la morte si e
estesa a tutti gli uomini perche tutti hanno peccato » (Rom. 5.12).
«II salario del peccato e la morte» (Rom. 6.23). Che in questi passi
la morte sia data come conseguenza del peccato e fuor di dubbio;
ma la difficoltä che quest'affermazione crea, si risolve benissimo;
ed ecco in qual modo.

Riflettiamo un momento. Che cos'e oggi la morte £ uno strappo,
tanto morale quanio fisico; e il pauroso, violento distacco dello spi-
rito dall' organismo fisico; e lo spietato sovrano, che Bildad di Suach,
nel libro di Giobbe chiama «il re degli spaventi» (Giobbe 18.14).
Ma quello strappo o quel distacco pauroso, violento, non fa parte
del disegno del Creatore; esso e conseguenza del peccato. II peccato
non introduce nulla di nuovo nel mondo; vi altera quello che gia
vi esiste; e la morte, cosi come oggi, porta evidentemente 1' impronta
ferribile di un giudizio morale; senza il peccato, e quindi senza
quell' orrida impronta dovuta al peccato, la morte sarebbe stata senza
dubbio un calmo, dolce assopirsi, un sereno trapasso da questa ad
un'ultra fase di vita. La morte fisica faceva parte del disegno della
creazione. Essa esisteva nel regno animale prima dell' apparizione
dell'uomo; essa regna da per tutto; nulla le sfugge: nel firmamento,
dove gli astri nascono e si spengono; sulla terra, dove, come dice
il Salmista, « noi vediamo svanire gli anni nostri come un sospiro ».

II peccato in mille e mille modi moltiplica ed affretta la morte fisica,
ma non e di questa morte la causa; effetto del peccato, nella morte
fisica, e la trasformazione che questa ha subito: avrebbe potuto essere
un dolce, sereno trapasso da una fase di vita ad un' altra fase piü
ampia, pin luminosa, ed e divenuta, invece, lo strappo angoscioso,
straziante, che fisicamente e moralmente desta tanto ribrezzo.

Ora, nei passi di San Paolo che ho citati e in generale in tutto
il Nuovo Testamento, il termine morte significa certamente qualcosa
di piü del fatto fisico; significa il fatto fisico, aggravato dal fatto
morale. Tant' e vero che, sebbene i credenti debbano certamente
subire come gli altri la crisi della dissoluzione fisica, l'apostolo li
considera come « affrancati dalla legge del peccato e della morte »

(Rom. 8.2); scrivendo a Timoteo, afferma che Gesü Cristo, « mettendo
in luce la vita e 1' immortalitä mediante il Yangelo, ha distrutto la
morte» (2 Tim. 1.10); e in faccia al sepolcro arditamente esclama:
« O morte, dov' e la tua vittoria O morte dov' e il tuo pungiglione

85



Ora il pungiglione della morte e il peecato, e la potenza del peccato
deriva dalla legge; ma grazie siano rese a Dio, che ci da la vittoria,
mediante il Signor nostro Gesü Cristo « (I.a Cor. 15.55-57). Poiche
dunque tale e il senso del termine morte nel Nuovo Testamento
quand'e connesso con la parola peccato, ecco come va inteso il classico

passo di San Paolo ai Romani (5.12): «Come mediante un uniclo

uomo (Adamo) il peccato e entrato nel mondo, e mediante il peccato
la fine della esistenza terrena del corpo e divenuta il fatto tragico,
pauroso, che si chiama morte, cosi da Adamo in poi tutti gli uomini
1' hanno conosciuta, ne hanno sentito e ne sentono 1' amarezza, per-
che tutti hanno peccato e peccano ». Nello stesso senso vanno intese
le parole con le quali Gesü dice che il credente « non vedrä mai la
morte» (Giov. 8.51; 11.26), e la energica espressione di San Paolo:
«Gesü Cristo ha distrutto la morte» (2 Tim. 1.10). Gesü ha distrutto
la morte, non nel senso fisico, ma nel senso morale. La morte, infatti,
altro piü non e per il credente, che il calmo trapasso di chi ha
dinanzi agli occhi dello spirito la visione chiara della « eredita incor-
ruttibile, senza macchia, inalterabile, che gli e riserbata ne' cieli »

(I.a Pietro 1.4); altro piü non e che 1' ascensione alia cittä di Dio.
Considerando in siffatto modo l'inevitabile trapasso, San Paolo poteva
quindi ben scrivere ai Corinzi: « II mondo, la vita, la morte, le cose
presenti, le cose avvenire, tutto e vostro; voi siete di Cristo, e Cristo
e di Dio» (I.a Cor. 3.22-23).

E torniamo al Salmo.
Giunto a questo punto, il Salmista deplora che nessuno capisca

tuttoquanto egli ha detto finora relativamente alia brevitä e al « tor-
mento» della vita, che altro non sono se non una manifestazione
dell' ira di Dio; sente il bisogno di rivolgersi a Dio in preghiera,
e dice:

vers. 11 e 12. Chi riconoace la forza del tuo sdegno e dell'ira tua
ed ha per te il timore che t'e dovuto?
Insegnaci a contar bene i nostri giorni,
onde acquistiamo un cuor savio!

Nella qual preghiera, il timore ch'e dovuto a Dio non e paura
che dobbiamo avere di Dio, ma e paura che dobbiamo avere di of-
fendere Iddio; e il contar bene i nostri giorni e non dimenticar mai
quanto essi sono brevi, non perder mai di vista il valore che hanno,
lo scopo per cui ci sono concessi, e meditar di continuo sul modo
migliore d' impiegarli.

86



I vers. 13 a 17 sono la conclusione del Salmo, e formano di per sb

un supplice grido a Dio che pare scritto per noi, dati i momenti
difficili nei quali ci troviamo come individui, come famiglie, come
cittadini in un mondo, del quale gli ultimi avvenimenti sociali hanno
cosi sconvolto le fondamenta, da renderci la vita quanto mai diffcile
e grave.

Vers. 13-17. Deh, volgiti, o Jahveh!... Fino a quando?..
ed abbi pietä de' tuoi servi!
Saziaci fin dal mattino con la tua grazia,
e sarem nel giubilo e nella gioia tutta la vita.
Rallegraci in proporzion de' giorni che ci hai umiliati,
e degli anni che abbiam sperimentäto sventura.
Si manifesti I'opra tua a pro de' tuoi servi,
e rifulga la tua gloria sui loro figliuoli!
La grazia del Signore Iddio nostro riposi su noi,
e corona tu di buon successo I' opra delle nostre mani!
Si, I'opra delle nostre mani tu la corona di buon successol

Tutto, quando consideriamo il mondo nel quale viviamo, sembra
trarci a disperare dell' avvenire. Impariamo dal Salmista, il quale
ha la visione chiara di un mondo che, per propria colpa, si trova
sotto il peso dello sdegno e dell'ira di Dio, e nondimeno non dimentica
che rimane ad Israel un ultimo, ma sicuro rifugio: Jahveh, « 1' Iddio
d'Israel» (Giud. 5.3.5). Alia pietä di Jahveh egli raccomanda se
ed il suo popolo; e sicuro che la grazia di Jahveh tornerä a mani-
festarsi nell' ora provvidenziale, con gli ocehi pieni di lacrime ma
col cuore pieno di fede, esclama: « Fino a quando » « Saziaci fin
dal mattino», fino dall' alba di una nuova giornata piena di luce
e di speranza, che succede al buio di una notte piena di spavento
e d' angoscia. 11 fin dal mattino implica 1' idea di un intervento di
Dio pronto, senza ritardo (mattutino). Ed il

« Rallegraci in proporzione de' giorni che ci hai umiliati
e degli anni che abbiam sperimentäto sventura»

ricorda un passo del secondo Isaia (Isaia cap. 40 a 46), che parla della
risurrezione d'Israel dalla tomba dell'esilio babilonico; ricorda, dico,
il passo Isaia 40.2, nel quale il profeta dice ad Israel, in nome di Dio:

„Parlate al cuore di Gerusalemme, e proclamatele
che il tempo della sua servitu e compiuto;
che il debito della sua iniquitä e pagato,
ch' ella ha ricevuto dalla mano di Jahveh

il doppio per tutt' i suoi peccati."

87



Va ricordato che, nel momento del messaggio divino ad Israel, Geru-
salemme era un mucchio di rovine.

Quante cose il supplice grido del Salmista suggerisce al cuore
di tante nazioni, non lontane dalla nostra, la quale, se ha anch' essa
« sperimentato » la sua parte di « sventura », non e stata « umiliata »

e malmenata come tante altre
L' opra che il Salmista supplica Iddio di manifestare a pro

d' Israel, e opra di aiuto, di salvazione, di redenzione. E 1' opra delle
nostre mani, la quale il Salmista chiede a Dio di coronare di buon
successo, e il lavoro d'ogni Israelita; e per noi pure e il lavoro, che
siam chiamati a compiere quotidianamente.

Questo ultimo pensiero del Salmista m'innamora, mi commuove,
mi spinge a chiudere anch' io il mio Studio del magnifico Salmo,
raccomandando ai miei benevoli lettori 1' esempio del Salmista,
corroborate dalla esortazione di un altro uomo di Dio, di grande autorita
e di profonda esperienza spirituale.

Puö darsi che il principio dell' anno nuovo 1947, per le misere-
voli condizioni nelle quali il mondo per propria colpa e ridotto,
nell' atto in cui stiamo per rimetter mano al nostro quctidiano lavoro,
ci trovi col cuore aggravato da chi sa quante e quali ansieta. L' uomo
di Dio del Salmo c' insegna a confidare nell' Eterno, e a non metter
mai mano, nell' anno nuovo, al nostro lavoro, prima d' aver invocato
1' aiuto suo:

Corona tu di buon successo, o Signore, I'opera nostra!

E quando 1' ansieta, che e il tarlo della fede, ci turbi e cerchi di
disanimarci, ecco 1' uomo di grande autorita e di profonda esperienza
spirituale, ecco 1' apostolo Pietro che, dal Nuovo Testamento, cosi
ci esorta: « Gettate su Dio ogni vostra ansieta, perche (vale a dire:
State di questo pur sicuri) Egli ha cura di voi» (I.a Pietro 5.7).

M


	Il Salmo della vita e l'anno che da poco è morto

