
Zeitschrift: Quellen und Forschungen zur Bündner Geschichte

Herausgeber: Staatsarchiv Graubünden

Band: 33 (2016)

Artikel: "Niemandskinder" : Erziehung in den Heimen der Stiftung Gott hilft,
1916-2016

Autor: Luchsinger, Christine

Kapitel: 3: Von Dienenden zu Mitarbeitenden

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939159

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939159
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3 Von Dienenden zu Mitarbeitenden

Die Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter bilden neben den Kindern die

Hauptpersonen in der Geschichte der Heimerziehung. Im Falle der Stiftung Gott
hilft lebten sie als sogenannt Dienende bis 2003 in einer diakonischen Lebensund

Arbeitsgemeinschaft (vgl. Box: Die diakonische Lebensgemeinschaft).
Was waren es für Menschen, die sich für eine fast endlose Arbeit ohne Lohn
meldeten? Wie sah das Zusammenleben auf dem Heimareal aus? Veränderte
es sich im Lauf seines Bestehens? Diesen Fragen geht das folgende Kapitel
nach. Es wird ergänzt durch kurze Porträts einiger Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen

aus der Zeit zwischen 1920 und 1980.

3.1 Der Mangel an Mitarbeitenden

Die Geschichte der Mitarbeit in den Gott /n7/i-Heimen war praktisch über
den gesamten Zeitraum von hundert Jahren von einem Personalmangel
begleitet. Schon kurz nach der Gründung des ersten Heims dominierten die

Sorgen um fehlende Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter. Später gab es immer
wieder prekäre Phasen, in denen bis zu 10% des Personals fehlten.1 Erst seit
2003 ist die Situation entspannter, abgesehen von Schwierigkeiten bei der

Rekrutierung von heilpädagogisch ausgebildetem Personal.2

Zwar litten viele Schweizer Kinderheime unter den Schwierigkeiten,
Personal zu rekrutieren, aber der diakonische Anspruch bedeutete eine zusätzliche
Hürde.3 Zahllos sind die Listen mit fehlendem Personal, wie diejenige vom
Januar 1974, als folgende Stellen ausgeschrieben waren:

«Heimerzieherschule, Igis: 1 Mitarbeiterin in Küche und Haus

Kinderheim, Zizers: 1 Lehrer(in) für die Oberstufe (ab 5. Klasse),
1-2 Hilfen für Haushalt und Kindergruppen
Landwirtschaftlicher Betrieb, Zizers: 1 Mitarbeiter für die Landwirtschaft
Kinderheim, Scharans: 1 Hilfsschullehrer(in) für die Oberstufe, 1

Gruppenleiterin für die Mädchengruppe, 1 Gruppenleiter(in) für die
Knabengruppe, 1-2 Hilfen für den Haushalt
Kinderheim Wiesen, Herisau: 1 Lehrer(in) für die Unterstufe
Kinderheim, Dicken: 1 qualifizierte Erzieherin, welche die Hauseltern
vertreten könnte.»4

Es war nicht einfach, Menschen zu finden, die schwierige Kinder ohne Lohn
betreuen wollten und konnten und daneben - bis in die Nachkriegszeit - eine

63



Die diakonische Lebensgemeinschaft
«In der Stiftung Gott hilft haben Männer und Frauen Gelegenheit, mit ihren Gaben

und Fähigkeiten Gott zu dienen; sie sind nicht Angestellte. Sie arbeiten ohne

Gehalt, freiwillig.»5 Menschen, die zu Gott hilft kamen, waren «Berufene». Sie <dienten

Gott> und verzichteten dabei auf einen Lohn und auf viele persönliche Freiheiten. Die

«Dienenden», wie Emil Rupflin sich und die Mitarbeitenden nannte, hatten bereit

zu sein, sich an jeden Platz im Werk stellen zu lassen, egal ob es der Küchendienst,
die Kinderbetreuung oder die Landwirtschaft war. Es galt der Glaube, dass Gott für

ausreichende Kräfte sorgte, wo immer man arbeitete.

Die diakonische Lebens- und Arbeitsgemeinschaft der Stiftung Gott hilft bestand

86 Jahre lang (1916-2003). Der diakonische Einsatz prägte die Stiftung so bis ins

21. Jahrhundert und unterschied sie je länger desto mehr von anderen Fleimen.

Mitarbeitende erhielten Kost, Logis und ein Taschengeld; ab dem zweiten Dienstjahr hatten

sie Anspruch auf zwei Wochen Ferien. Ferien und Taschengeld nahmen im Laufe

der Jahrzehnte zu. In den letzten Jahren unter dem diakonischen Prinzip erachteten

Mitarbeitende das mittlerweile stark angestiegene Entgelt als grosszügig.6 Im Gegenzug

sorgte die Stiftung nicht nur für die täglichen Bedürfnisse ihrer Mitarbeitenden,

sondern auch für deren Kinder bis zum Abschluss einer Ausbildung. Später errichtete

die Stiftung ein Altersheim und Alterswohnungen für ihre Mitarbeitenden.

Als besonders anspruchsvoll und für viele Mitarbeitende schmerzhaft galt die Regel

der Gründerzeit, wonach die <Dienenden> ihre eigenen Kinder nicht bevorzugen

durften. Später wurde ein privates Familienleben zugestanden. Auch die Regeln des

Zusammenlebens lockerten sich und den Mitarbeitenden wurde sukzessive mehr

Privatsphäre eingeräumt.
Die Lebensgemeinschaft der «Brüder und Schwestern» bildete gleichwohl das Rückgrat

der Stiftung. Sie schuf einen weit überdurchschnittlichen Zusammenhalt unter

den Mitarbeitenden. Sie wurde zudem eng mit dem pädagogischen Grundprinzip der

Stiftung, der «ganzheitlichen Erziehung», verbunden: Ohne die Gemeinschaft, das

hiess ohne eine örtliche Nähe und eine hohe zeitliche Präsenz der Erziehenden bei

den Kindern, befürchtete die Stiftung ihren Charakter zu verlieren.

Das Zusammenleben war anspruchsvoll. Für <Berufene> galt, dass sie ihren Mitmenschen

vergeben hatten. Erst dies befähigte sie-so die Überzeugung - zum Leben in

der Gemeinschaft. Trotz allem guten Willen kam es aber immer wieder zu Konflikten.

Die Abkehr vom diakonischen Prinzip geschah 2003 hauptsächlich aus äusseren

Sachzwängen; die Lebensgemeinschaft war schlicht nicht mit den Ansprüchen an

Teilzeitarbeit oder mit den Regulierungen der Altersvorsorge vereinbar. Eine überdurchschnittlich

lange Betriebszugehörigkeit und einen inneren Zusammenhalt konnte sich

die Stiftung jedoch auch nach der Einführung eines Lohnsystems erhalten.

64



Selbstversorgung aufrechterhalten mussten. Ohne einen Kern treuer Mitarbeitender,

die oft ihr ganzes Erwachsenenleben in der Stiftung verbrachten, hätte
diese nicht überlebt. Noch schwieriger war es, Landwirte oder Köchinnen zu
finden, die bereit waren, ihre Arbeit zusammen mit teilweise unwilligen Kindern

zu verrichten. Oft waren die Erwachsenen den Kindern nicht gewachsen.
Es meldeten sich auch immer wieder gläubige Menschen mit gutem Willen,
aber keiner Eignung für diese Art von Arbeit.

Am drückendsten war über Jahrzehnte der Mangel bei den Lehrkräften.
Immer wieder mussten interne Schulen zusammengelegt, vorübergehend
geschlossen oder von Mitarbeitenden ohne Lehrerausbildung betrieben werden.
Der Lehrkräftemangel war nicht nur bei Gott hilft ein Thema, sondern betraf
fast alle Kinderheime. Selbst in Zeiten ohne generellen Lehrermangel fanden
offenbar wenige Lehrpersonen den Unterricht im Heim attraktiv.

So lastete oft mehr als ein <Job> auf denjenigen, deren Glaube an die
Sache am höchsten war: Hausväter molken vor Tagesbeginn die Kühe selber,
Hausmütter kochten, <Tanten> oder <Onkel> unterrichteten. Erschreckend
hoch liest sich bis in die 1970er-Jahre die Zahl der oft monatelangen Ausfalle

wegen Krankheit oder Erschöpfung bei den Mitarbeitenden. Dass die langen
Ausfälle mit der Überlastung zusammenhingen, zeigte ein Tagebucheintrag
von 1923: «Tante Milly im Elim ist tief im Bett aus <nervöser Natur>, weil
sie so schwere Zeiten hinter sich hatte.»7 Leider ist bis heute kein Vergleich
mit anderen Institutionen möglich, da dieser Aspekt noch kaum untersucht
wurde. Die Aussage bleibt deshalb (noch) subjektiv.

3.2 Die Lebensgemeinschaft unter dem Ehepaar Rupflin
(1916-1966)

Einen in vielerlei Hinsicht typischen Lebenslauf für eine Gott hilft-Mit-
arbeitende der Pionierzeit hatte die <Familienmutter> Alice Zimmermann
(1905-1992):

«[Sie] wurde am 4. November 1905 als zweites Kind ihrer Familie in
Heiden geboren. Nach erfüllter Schulpflicht machte sie eine Lehre als

Hand-Nachstickerin und arbeitete drei Jahre weiter auf diesem Beruf.
Dann ging ihr Wunsch in Erfüllung: Sie durfte ihr Bündel schnüren
und Stellen im Haushaltbereich in Riehen und Aarau antreten.
Zwischendurch wurde sie zur Pflege ihrer sterbenden Mutter und zur
Besorgung des elterlichen Haushalts nach Hause gerufen. In Riehen
erreichte sie anlässlich eines Vortrags von Vater Rupflin Gottes Ruf
zur Mitarbeit in der Stiftung Gott hilft. So trat sie denn 1937 ins Kin-

65



derheim in Tamins ein, wechselte aber schon zwei Jahre später nach
Wiesen-Herisau. Nach zwei Jahren Tätigkeit im Haushalt übernahm
sie die Waldvögel-Gruppe im Weidhüsli und war dort vielen Kindern
eine herzliche Mutter. Infolge Krankheit zog sie dann 1968 ins alte,
1975 ins neue Altersheim in Zizers, wo sie eine wohltuend fröhliche
Mitbewohnerin war.»8

Alice Zimmermann gehörte zum Stamm treuer Mitarbeitender, die die
Geschicke der Stiftung über Jahrzehnte engagiert mittrugen und -prägten,
teilweise noch aus dem Altersheim heraus. Andere brachen ihren Einsatz nach
kurzer Zeit wieder ab, da sie dem Arbeitsdruck nicht standhielten oder ihnen
die Lebensgemeinschaft zu viel abverlangte.

Frauen, die sich für einen Dienst bei Gott hilft meldeten, hatten vorher
als Dienstmädchen, Köchinnen, Sekretärinnen, Damenschneiderinnen,
Hausfrauen oder eben Nachstickerinnen gearbeitet, einzelne waren Lehrerinnen
oder Sozialarbeiterinnen gewesen. Auch bei den Männern gab es Lehrer,
viele waren aber Landwirte, Schreiner oder Bäcker, mehrere hatten ihre
Ausbildungen abgebrochen.

Die Palette der Persönlichkeiten in der Stiftung war in ihrer Unterschiedlichkeit

eindrücklich. Das Einende bildete der Glaube, nicht die Ausbildung,
der Beruf, das Alter oder das Geschlecht. Von Anfang an legte das Ehepaar

Rupflin Wert darauf, die Gemeinschaft im gemütlichen Beisammensein und

gemeinsamen Feiern zu festigen. So wird in Tagebüchern von Nachmittagen
mit Kolleginnen berichtet, an denen ausgiebig gelacht wurde.9 Und Feste,

geistliche und weltliche, mit verschiedensten Darbietungen wurden häufig
gefeiert - nur Tanz und Alkohol waren tabu.

Es entstanden lebenslange Freundschaften, aber auch Konflikte, über die
die offiziellen Quellen kaum berichten. Dennoch schimmert immer wieder
durch, dass das Ehepaar Rupflin und andere getreue Mitarbeitende durch
Schlichtungsbemühungen erheblich belastet waren. Charakteristisch für die

Stiftung war auch, dass die Lebensgemeinschaft lange Zeit in Graubünden
fremd blieb, denn Babette und Emil Rupflin waren aus Zürich in den
Bergkanton gekommen. Mitarbeitende, die bereits in der Stiftung arbeiteten,

zogen oft Verwandte nach, so dass sich Bruder oder Schwester, Schwager
oder Schwiegereltern aus verschiedenen Deutschschweizer Kantonen und aus
Deutschland in der Gott hilft-Gemeinschaft einfanden. Wie bei Alice
Zimmermann folgten Emil Rupflins Vortragsreisen immer wieder Anmeldungen
für eine Mitarbeit im Werk. Für viele langjährige Mitarbeitende war zudem

typisch, dass es sie früh aus ihrem Heimatort weg gezogen hatte. Mehrere

66



strebten eine Stellung in der Mission an, scheiterten indes oder überlegten es

sich aufgrund einer Begegnung mit <Vater> Rupflin anders.

Bald schon bildeten sich Paare unter den Mitarbeitenden. Diese Bindungen

trugen zur Stabilität der Lebensgemeinschaft bei. Ihre Abgeschottetheit
kam allerdings in den Standortgemeinden der Gott hilft-Heime nicht gut an.
Nur wenigen Hausmüttern gelang es, eine offene Beziehung zur Nachbarschaft

und zum Dorf aufzubauen, zum Beispiel der Hausmutter von Tamins
oder der Hausmutter von Sent, obwohl sie kein Rätoromanisch sprach. Die
meisten - unter ihnen auch Emil Rupflin - orientierten sich nach innen und
blieben der Dorfbevölkerung fremd.

Die Überforderung

Für Emil Rupflin war es unvorstellbar, den Kindern «in barmherziger Liebe
[...] zu dienen, ohne sich Gott ganz zu weihen».10 Dieses Dienen meinte, jeden
Platz anzunehmen, den Gott einem zuwies, selbst wenn man sich dafür zu
schwach, für zu wenig oder für zu gut qualifiziert hielt. Alice Zimmermann
hatte die Rolle als Hausmutter klaglos angenommen; sie hatte immerhin die

Möglichkeit, vorerst über einige Jahre den Alltag im Kinderheim als Haushälterin

kennenzulernen. Das Dienen in diesem Sinn blieb lange zentral. Noch
Ende der 1950er-Jahre schrieb ein Hausvater: «Wir sind halt nicht modern.
Ich bin aber überaus froh und dankbar, dass die Mitarbeiter es noch nicht
sind und noch wissen, was dienen heisst.»11

Der Glaube, dass Gott einem die Kraft für jeden Dienst gebe, konnte
zu fürchterlichen Überforderungen führen; etwa wenn ein Landwirt <über

Nacht) zum Hausvater eines Heims wurde oder eine (ungelernte) Braut
nach der Heirat zwölf schwierige Kinder zu betreuen hatte. Erschütternd
lesen sich die oft verzweifelten Einträge einzelner Mitarbeiterinnen in ihren
Tagebüchern:

«Ich glätte & <halte Schule). Aber ich bin vollständig erledigt. Herr
wie lange noch?»12

«Ist man nur zum Arbeiten auf der Welt? Mit heissen Tränen schliesse

ich mein Jahr, müde nach innen + aussen. Herr lass mich Ruhe finden
in dir.»13

«Meine Unzulänglichkeit gibt mir zu schaffen. Ich fühle mich einer
solchen Aufgabe gar nicht gewachsen.»14
«Das Leben schaut mich schwarz an.»15

«Herr hilf, ich kann nicht mehr.»16

67



<Tante> Lisette ist über ihrer Lektüre eingeschlafen (Aufnahme um 1960).

68



Es wird überdeutlich, dass - mindestens in den ersten fünfzig Stiftungsjahren

- die tägliche Arbeit zu schwer und die Anforderungen der Stiftung
an die Lebensgemeinschaft zu hoch waren. Teil der Überforderung stellte
oft die Vorgabe dar, zwischen der eigenen und der <Heimfamilie> keinen
Unterschied zu machen. In den ersten dreissig Jahren des Bestehens der

Stiftung wurde sogar verlangt, dass die eigenen Kinder ihre Eltern ebenso

mit <Tante> oder <Onkel> anzusprechen hatten, wie die Heimkinder. In die
Arbeit und den Alltag waren die eigenen wie die Heimkinder mit eingebunden

und konnten anfänglich nicht einmal mit der Familie zusammen in einer

eigenen Wohnung leben.17

Zur Überforderung trug Emil Rupflin selbst bei. In seinem unstillbaren
Wunsch nach Verbesserungen bzw. Veränderungen beorderte er Mitarbeitende

immer wieder an neue Arbeitsplätze. Unter seiner Ägide verging
kaum ein Jahr, ohne dass ein Grossteil der Mitarbeiterschaft versetzt oder

gar die Kindergruppen neu zusammengesetzt wurden. 1943 gestaltete sich
eine solche Rochade folgendermassen: Das Heimleiterehepaar St. wechselt

von Wiesen/AR nach Herrliberg, das Lehrerehepaar Z. übernimmt dafür die

Heimleitung in Wiesen, in der Unterschule in Wiesen unterrichtet neu die
Arbeitsschullehrerin. Die interimistische Leiterin von Felsberg wird zurück
nach Zizers beordert, dafür übernimmt eine bisherige <Tante> die Stelle als

Hausmutter in Felsberg. Das Lehrerehepaar E. übernimmt das Heim Foral,
wobei er dafür den Schuldienst abgibt. Der bisherige Lehrer von Wiesen
übernimmt die Oberstufe in Zizers, während die Unterstufe an einen nach

langer Krankheit genesenen Lehrer geht; dessen Frau muss deshalb ihre
Stellung als Hausmutter aufgeben usw.

Viele der Mitarbeitenden litten unter den ständigen Wechseln, die
zusätzlich von permanenten Umbauten in den Häusern begleitet waren. Aber
so sehr sich viele davor fürchteten, es ist kaum ein Fall bekannt, in dem sich
eine Mitarbeiterin oder ein Mitarbeiter dem Patriarchen widersetzt hätte. Die
Lebensgemeinschaft hielt stand mit Blick auf das Ziel und im unbedingten
Glauben an einen dienenden Gehorsam.

Während den ersten fünfzig Jahren des Bestehens der Stiftung beinhaltete
eine normale Arbeitswoche mindestens 6Vi Arbeitstage. Bis in die 1940er-
Jahre konnte der freie halbe Tag nur alle zwei Wochen bezogen werden und

zu einem freien Sonntag kam es vier Mal jährlich.18 Damit glichen die

Arbeitstage zwar denjenigen der bäuerlichen Bevölkerung, die ebenfalls kaum
arbeitsfreie Zeiten kannte. Neben den Tätigkeiten auf dem Feld, im Stall, in der
Schule und in der Küche waren die Gott hilft-Mitarbeitenden aber zusätzlich
für zehn bis zwanzig Kinder zuständig! Darum kann es kaum verwundem,

69



dass deren Erziehung in der Pionierphase selten im Zentrum stand, sondern
vielmehr eine beinahe untergeordnete Rolle spielte.

Die ausserordentlich langen Arbeitszeiten waren nicht nur dem Mangel
an Arbeitskräften geschuldet. Emil Rupflin und sein Stiftungsrat liessen sich

vom Idealbild der Familie leiten, in der man von der ständigen Präsenz der

Mutter ausging.19 Der Stiftungsrat wollte den Heimkindern eine möglichst
ebenso unbeschränkte Verfügbarkeit einer Mutterfigur garantieren, obwohl
rasch klar wurde, dass dies in der Praxis unmöglich war. Dennoch wehrte
sich Emil Rupflin in den 1940er-Jahren gegen den zeitgeistigen «Ruf nach

geregelter Arbeitszeit und rechter Entlohnung», der nach seiner Auffassung
das Glaubensprinzip der Stiftung bedrohte.20

Die Grundsätze zur Mitarbeit

Nach mehrfach negativen Erfahrungen mit Menschen, die sich als Dienende

meldeten und doch ganz andere Vorstellungen von dieser Arbeit hatten,

rang sich Emil Rupflin anfangs der 1930er-Jahre durch, Grandsätze für die
Aufnahme von Mitarbeitenden zu formulieren. In der Folge wurden diese

Grandsätze immer wieder angepasst und erneuert. Die frühen Grundsätze
hielten fest: «Von Menschen, die unter den Augen der Kinder arbeiten wollen,
müssen innere und äussere Sauberkeit, unbedingte Ehrlichkeit, gewissenhafte
Zeitausnützung und williges Fügen in die Hausordnung unbedingt erwartet
werden können.»21 Den so Dienenden öffnete sich dafür der Weg zu einem
Gott gefälligen Leben.

Der appellative Charakter solcher Äusserungen entsprach durchaus dem

Zeitgeist, dennoch meint man, Emil Rupflins Enttäuschung über <Dienende>

aus einer falschen Motivation herauszulesen. Die versteckte Drohung, die die

Anforderungen auch enthielten, erschwerte in der Folge die Auseinandersetzung

mit denjenigen, die den Ansprüchen nach «innerer Sauberkeit» nicht
genügten, und schadete der Stiftung.22

Für die Menschen, die mitarbeiten wollten, galt nun ein Stufensystem, das

mit der Berufung durch die Zentralverwaltung nach mehreren Jahren seinen
Abschluss fand. «Durch das Hineinwachsen in die mannigfachen Dienstzweige

unter dem Einfluss von Gottes Wort und Geist, können sie [die Helfer,
cl] zu einer Entscheidung heranreifen und das Glück eines Lebens kennen

lernen, welches Gott und Seinem Dienst geweiht ist.»23 Bis dahin waren ein

Probejahr zu bestehen und eine vierjährige Bewährungszeit zu absolvieren.
Das System konnte allerdings nicht konsequent eingehalten werden.

Die Fragen der Gott /«///-Leitung, die jede und jeder für sich zu
beantworten hatte, waren folgende:

70



- «Bist du bereit, in diesem Werk und an dem Ort, wo man dich
hinstellt, mit dem Einsatz all deiner Gaben und Kräfte Gott zu dienen
bis zum Heimgang, oder zur klaren Führung in einen anderen Dienst
in der christlichen Gemeinde?

- Willst du dich dabei der Leitung der Stiftung und andern dir
vorgesetzten Mitarbeitern vertrauensvoll unterordnen?

- Willst du dich im Falle einer Verheiratung im Werk unter die Zucht
und Leitung des Heiligen Geistes stellen und keine Verbindung
eingehen ohne dich vorher der Leitung anzuvertrauen?

- Bist du willig, die Verbindung aufzugeben, oder das Werk zu
verlassen, falls die Leitung damit nicht einverstanden sein könnte?

- Weisst du, dass wir im Kinderheimwerk <Gott hilft> die Deckung
aller unserer Bedürfnisse (auch der privaten) zuerst und vor allem

von Gott erwarten und nicht von den Menschen?»24

Allein schon diese Fragen weisen darauf hin, worin die Probleme bei der

Rekrutierung jeweils bestanden - auch wenn Rupflin diese Probleme nie
benannte. Zündstoff beinhaltete erstens die Unterordnung, zweitens die
Wahl des Partners oder der Partnerin und drittens eine allfällige materielle

Forderung der Mitarbeitenden.
Erst mit den Jahren wurden sich Emil Rupflin und der Stiftungsrat bewusst,

dass die diakonische Form des Dienens bedingte, dass die Stiftung im Alter
für ihre Mitarbeitenden zu sorgen hatte. 1959 richteten sie ein Altersheim im
ehemaligen Kinderheim in Schwellbrunn ein.25 Ab 1975 verfügte die Stiftung
über ein Altersheim in Zizers, in das die meisten Mitarbeitenden allerdings
erst spät einzutreten wünschten.

3.3 Die Lebensgemeinschaft von 1970 bis 2003

Ein neuer Umgangston machte sich in den 1970er-Jahren bemerkbar. Die
Lebensgemeinschaft wurde nun vor allem als ein Feld gelobt, das die Konfliktfähigkeit

jedes Einzelnen erhöhen konnte. Diese befähige die Mitarbeitenden
besser für ihren pädagogischen Auftrag.26 Deshalb wurden auch die
Schülerinnen und Schüler der neuen internen Heimerzieherschule aufgefordert,
im Internat zu leben. Die Stiftung war überzeugt, dass die Erfahrungen des

Internatlebens eine Basis der Tragfähigkeit der Stiftung bilden konnten. Dies
sahen die Lernenden oft ebenso: «In der Heimerzieherschule haben wir wohl
auf sehr engem Raum gelebt und sind uns deshalb, neben dem allgemein
Menschlichen, allzu oft <auf die Füsse getreten). Aber ich habe dort gelernt,

71



Die erste Grossfamilie der Stiftung Gott hilft beim Mittagessen: Werner Haller mit
eigenen und vietnamesischen Pflegekindern in Stäfa. Mit am Tisch: die langjährige
Mitarbeiterin Therese Lüscher (Aufnahme von 1986).

72



Probleme anzupacken und Konflikte auszutragen», schrieb eine ehemalige
Schülerin.27

Mit dem Argument der Konfliktfähigkeit trafdie Stiftung den Puls der Zeit.
Im <Nach-68> blühten Wohngemeinschaften mit ähnlichen Zielsetzungen auf.

Die Stiftung bemühte sich, ihre Form der Lebensgemeinschaft auch für Junge
attraktiv zu gestalten. Dies war umso dringender, als dass beinahe eine ganze
Generation in der Mitarbeiterschaft fehlte. Die Regeln des Zusammenlebens
wurden gelockert, den Mitarbeitenden wurde mehr Privatsphäre eingeräumt.
In den späten 1960er-Jahren errichtete man für den neuen pädagogischen
Leiter und seine Familie ein eigenes Haus, da im Heim nicht genügend Platz
vorhanden war. In den 1980er-Jahren gab es weitere Ausnahmen in dieser

Richtung. Den Mitarbeitenden standen zunehmend Wohnungen oder mindestens

genügend eigene Räume auf dem Heimareal zur Verfügung.
Im Entscheid für einen Eintritt in die Stiftung schildert eine Mitarbeiterin

rückblickend ihre Überlegungen. Sie zeigen den Umbruch, aber auch, dass

in den 1970er-Jahren nicht alles anders geworden war:
«Wenige Monate verheiratet, machte mein Mann ein Praktikum in
einem Zürcher Schülerheim. Von dort wurden wir angefragt, ob wir
nach Abschluss der Ausbildung die Lehrlingsgruppe im neu erstellten
Gruppenhaus mit 4 V2-Zimmer-Gruppenleiter-Wohnung übernehmen
möchten. Wir wussten aber auch, dass in Scharans ein Gruppenleiter-
Ehepaar gesucht wurde. Der Unterschied war allerdings, dass im
Scharanser Heim keine abgeschlossene Wohnung, wenig Freizeit und
weniger Verdienst warteten. Trotz dieses verlockenden Angebots vom
Kanton Zürich wussten wir plötzlich, wo wir hingehörten - ins Gott
hilft nach Scharans. [...] Nicht das gut organisierte Heim, eine schöne

Wohnung, Geld oder Gut machen glücklich, auch nicht die 5-Tage-Wo-
che - wir möchten Geführte und Geleitete von Jesus Christus sein.»28

Die grösste Veränderung bildete bereits ab den 1960er-Jahren die deutlichere

Trennung der Mitarbeiterfamilien von den Heimkindern. Flexibel zeigte sich
die Stiftung nun auch, indem sie einzelnen Mitarbeitenden im Sinne einer
Ausnahme einen Lohn oder Teillohn bezahlte. Meist handelte es sich dabei

um die raren Lehrpersonen.
Mit dem Aufkommen von mehreren Freikirchen in den frühen 1970er-

Jahren musste die Frage des Verhältnisses der Stiftung zur reformierten
Landeskirche neu geklärt werden. Einige der jüngeren Mitarbeitenden
wollten sich von der Landeskirche lossagen. Der Stiftungsrat hielt an einer

Verbindung mit der reformierten Landeskirche auf «Allianzboden» fest und

verlangte auch von freikirchlichen Mitarbeitenden, dass sie die Kinder in

73



die offiziellen Gottesdienste der Landeskirche begleiteten und nicht in ihre
eigenen religiösen Kreise mitnahmen.29

Ende der 1970er-Jahre aktualisierte sich die Frage der Arbeitszeit
erneut. Arbeitnehmervertretungen versuchten einen Gesamtarbeitsvertrag
(GAV) für das Erzieherpersonal allgemeinverbindlich zu erklären, der eine
Wochenarbeitszeit von 50 bis 55 Stunden vorschlug. Dagegen fürchtete der

Stiftungsrat wiederum, dass «eine allgemeine Inkraftsetzung eines solchen

Vertrages uns daran hindern würde, pädagogisch so zu arbeiten, wie wir es

für richtig erachten».30 Er hielt daran fest, dass den Kindern eine möglichst
hohe Verfügbarkeit ihrer Bezugspersonen zu garantieren sei, auch um den
Preis von langen Arbeitszeiten. Die Stiftung unterzeichnete den GAV nicht;
er wurde auch nicht allgemeinverbindlich erklärt.31 In den Folgejahren blieb
die Meinung der Stiftung immer gleich: Die hohe Präsenz der Bezugspersonen,

die mit dem Leben unter einem Dach gewährleistet werden konnte, gebe
Kindern auch zu später Stunde noch die Möglichkeit der Wiedergutmachung
nach Konflikten.32

In den 1980er-Jahren äusserte sich die Stiftungsleitung kritisch über den
früheren Umgang mit den in gutem Glauben willigen Dienenden: «[...]
organisieren heisst, Brüder und Schwestern eine Aufgabe anvertrauen, die ihren
persönlichen Gaben entspricht. - Wie oft Hessen verantwortliche Leiter von
christlichen Gemeinschaften sich durch Notlagen und Mitarbeitermangel dazu

verleiten, Brüder und Schwestern einfach in bestehende Lücken zu stellen,
statt sie zielgerichtet und organisiert einzusetzen.»33 Das bedingungslose
<Dienen> wich zusehends dem betrieblichen Management.

Die internen Debatten wurden nun offener, teilweise härter geführt. «Wir
erleben unsere Gemeinschaft als Mitarbeiter manchmal als eine Last, wenn
es gilt, miteinander über Dinge zu sprechen, die uns unangenehm sind, weil
wir es ja gut und schön miteinander haben möchten», schrieb ein Heimleiter.34

Heinz Zindel, der damalige Gesamtleiter, sprach die «fruchtbaren, oft
auch kräfteraubenden Auseinandersetzungen» an, die die Gratwanderung
zwischen individuellem Spielraum, persönlicher Befriedigung und Verzicht
mit sich brachten.35 In internen Dokumenten ab den 1990er-Jahren wurde die
diakonische Lebensgemeinschaft häufig thematisiert, was darauf schliessen

lässt, dass sie nicht mehr unumstritten war. Dem widersprach allerdings eine
interne Befragung von 1990, in der sich weiterhin eine Mehrheit der
Mitarbeitenden (inklusive der ehemaligen, nun im Altersheim lebenden) hinter die
Diakonie und insbesondere hinter das Prinzip der hohen Verfügbarkeit der

Bezugspersonen stellte.36

Erst 2003 wurde die christliche Lebensgemeinschaft in ihrem bisherigen

Sinn aufgehoben und durch ein zeitgemässes Lohnsystem ersetzt (vgl.

74



Kap. 8). Ausschlaggebend dafür waren in erster Linie die grossen Probleme

mit Pensionskassen- und anderen rechtlichen Regelungen, ebenso der
Wunsch nach Teilzeitarbeit. Die Mitarbeitenden werden seither gemäss
Branchen- oder kantonalen Vorgaben entlohnt und der allgemeine Wohnzwang

wurde aufgehoben. Die Familienwohnungen auf den Heimarealen
blieben allerdings beliebt.

Auch ohne das diakonische Prinzip konnte die Stiftung die Verweildauer
des Personals überdurchschnittlich hoch halten. 2014 betrug sie bei den

Sozialpädagoginnen und Sozialpädagogen durchschnittlich sieben Jahre.
Eine nationale Studie sieht diesen Wert bloss bei 3% der pädagogischen
Angestellten; beinahe die Hälfte wechselt die Stelle nach spätestens zwei
Jahren.37 Die weiterhin hohe Identifikation mit der Organisation und dem

Auftrag lässt sich aus dem Stiftungsporträt von 2014 ableiten: «Wir tun dies
heute noch mit einer starken Vision und einer Identifikation, die weit über
unsere tägliche Arbeit hinausgeht.»38 Die Betriebskultur verdeutlicht, dass

die Gemeinschaft hoch gehalten wird, was bei den Mitarbeitenden und ihrem
beruflichen Engagement bis heute spürbar ist.

3.4 Licht und Schatten der Lebensgemeinschaft

«So vieles löste sich in mir [...] wegen den Kindern & dem Strafen mit
dem Essen», schrieb eine Mitarbeiterin 1938 in ihr Tagebuch nach einem

Bügelnachmittag mit anderen <Tanten>.39 Lange war ein solcher Austausch
die wichtigste Möglichkeit für die Mitarbeitenden, sich mit dem eigenen
pädagogischen Tun auseinanderzusetzen. Und dies stellte - gerade im
Hinblick auf die gängige Strafpraxis - ein grosses Bedürfnis dar.

Viele Jahre später, 1991, schilderte ein scheidender Mitarbeiter, was ihm
die Lebensgemeinschaft bedeutet hatte:

«Für mich wird die Zeit im Gott hilft eine der prägendsten in meinem
Leben sein. In einer Lebens- und Arbeitsgemeinschaft zu stehen und
zu leben, heisst offen sein für das, was auf einen zukommt und bereit
sein, sich damit auseinander zu setzen. Meine Anfangszeit erlebte
ich eher problematisch. Es dünkte mich, man sei von der Aussenwelt
abgeschnitten und man habe zu wenig Freiraum für sich. Ich fühlte
mich einsam, und da ich der einzige ledige Mann war, hatte ich auch
keinen Freund, mit dem ich intimere Sachen besprechen konnte. Ich
kam immer wieder an den Punkt, fortzulaufen, da ich glaubte, der Sache

nicht gewachsen zu sein. Ich war froh, stellte ich mir, bevor ich diese
Arbeitsstelle antrat, die Bedingung, mindestens vier Jahre zu bleiben.

75



In dieser Zeit konnte ich das erste Mal erleben, was es heisst, von einer
Gemeinschaft getragen zu werden. [...] Als ich mich nicht mehr unter
Druck setzte, war ich viel freier, mich in die Gemeinschaft einzubringen.

Das grösste war noch: als ich mich mehr in die Gemeinschaft
einbrachte, fühlte ich mich nicht mehr einsam, sondern angenommen
und geborgen. In diesen Jahren lernte ich, Auseinandersetzungen
und Konflikte anzugehen, und ich durfte erleben, wie ich stückweise
wachsen durfte. Ich durfte erleben, wie Schuld und Vergebung wichtige
Faktoren in meinem Leben sind.»40

Unter der Prämisse des Glaubens oder - wie es der Mitarbeiter oben
formulierte - unter dem Erlebnis von Schuld und Vergebung ermöglichte die

Lebensgemeinschaft ein «inneres Wachsen» in Auseinandersetzungen mit den

Kollegen und Kolleginnen. Dies gepaart mit einem Gefühl der Geborgenheit
entschädigte viele für fehlende Freiheiten. Die Gemeinschaft war sich meist
selbst genug. Sie empfand es nicht als Mangel, dass zum Dorf oder der sonstigen

Aussenwelt wenig Kontakt bestand. Die strenge Arbeit beschränkte die

Kraft für weitere Kontakte oder Aktivitäten, jedoch fühlte man sich weder
verlassen noch einsam, sondern getragen von seinesgleichen.

Oft blieb allerdings eine Distanz zwischen den Mitarbeitenden spürbar.
Man beobachtete sich genau und hintersann sich, ob der oder die Andere etwas

gegen einen hatte. Das Gleichgewicht war labil. Eine Tagebuchschreiberin
bereute es 1940, mit den <Tanten> offen gesprochen zu haben und resümierte:
«Besser nur mit Jesus.»41 Die Zurückhaltung gegenüber den Kolleginnen
und Kollegen hielt sich in späteren Jahren aufrecht: In den internen
Monatsberichten, die sich die Heimleitenden gegenseitig zu schreiben hatten, den

Blauen Berichten, erfahre man mehr über das Wetter und die Zwetschgenemte
als über pädagogische oder zwischenmenschliche Probleme, kritisierte ein

Heimleiterpaar 1992 zu recht.42

Die Gott /uT/t-Lebensgemeinschaft verlangte das Abwerfen der «Lumpen
jeglicher Selbstgefälligkeit», wie ein Mitarbeiter nicht ohne sarkastischen
Unterton schrieb.43 Wie hoch in den Pionierjahren die Bereitschaft zum Verzicht

war, zeigte sich in der Gestaltung des freien halben Tags in den 1930er-Jahren:

Fiel dieser aufeinen Vormittag, so suchten sich Mitarbeitende am Vorabend
irgendein Zimmer an einem möglichst abgelegenen Ort im Haus, um für einmal
nicht vom morgendlichen Kinderlärm geweckt zu werden. Eigene Zimmer für
alle existierten erst später. Im Grunde genommen gab es kein <Entkommen>,
weder von der Gemeinschaft der Erwachsenen noch von den Kindern. Selbst
in den seltenen Fällen, in denen Emil Rupflin einer besonders erschöpften
Mitarbeiterin erlaubte, einige Tage in ein Ferienhäuschen «in die Stille» zu

76



gehen, nahm diese ein bis zwei Heimkinder mit.44 Einzig in den Ferien, die
meist bei Verwandten verbracht wurden, war es ruhiger: «Fast drei Wochen
nicht schimpfen», jubelte eine Mitarbeiterin 1940 in ihrem Tagebuch.45

Als die Regeln gelockert wurden, wehrten sich die Mitarbeitenden aber
auch gegen das Mitleid, das sie von Berufskollegen zu spüren bekamen.
Denn sie akzeptierten die Grenzen freiwillig und nahmen die hohe zeitliche
Präsenz bei den Kindern ernst. «Es stört mich», schrieb ein Erzieher, «wenn
Aussenstehende mir <Opferbereitschaft> attestieren, weil sie sich nicht
vorstellen können, dass professionelle Heimerziehung mehr mit Wissen
und Können zu tun hat, als mit geduldigem Ertragen. [...] Ich habe meinen
Arbeitsplatz aus freien Stücken hier gewählt, weil ich in diesem Beruf
ganzheitlich arbeiten möchte, wie es ausserhalb der Stiftung Gott hilft nur
sehr beschränkt möglich ist.»46

Tagungen als Glaubensstärkung

Die Kraft für die anspruchsvolle Lebensweise wurde konsequent im Glauben
und im gemeinsamen Ziel gesucht. «Es ist gar nicht leicht, in einem
Kollektivhaushalt, wo man sich praktisch Tag und Nacht reibt, immer miteinander

auszukommen. Es ist deshalb besonders wichtig, dass wir uns jeden
Morgen neu miteinander unter Gottes Wort stellen dürfen, um auch unsere
Verschiedenheiten von Gott leiten zu lassen», schrieb eine Mitarbeiterin
1964.47 Gemeinsame Tagungen, die neben den täglichen Andachten ebenfalls

der Glaubensstärkung dienten, schienen von Anfang an ein Bedürfnis
zu decken: «Unsere Gesellschaft kommt heute Abend ganz beglückt von
Seewis zurück, alle ganz erfrischt + belebt.»48 Sogar die Kinder, so erzählten
die Erwachsenen, würden die <Tanten> und <Onkel> nach solchen Tagungen
verändert erleben.49

Die Tagungen wurden von den Mitarbeitenden immer wieder
eingefordert, wenn ihre Durchführung einzuschlafen drohte. Neben der

Glaubensstärkung wurde in erster Linie der informelle Austausch geschätzt,
der den Mitarbeitenden ermöglichte, ihre drängenden Fragen - auch zu
pädagogischen Themen - zu stellen. Daneben bedeuteten die Tagungen
Geselligkeit und Erholung vom strengen Alltag. Ab 1943 wurden die

Tagungen für einige Zeit ausgeweitet, indem vier jährliche Tagungen geplant
wurden, nämlich eine für die Hauseltern, eine für die ledigen <Onkel>,
eine für die verheirateten und verlobten Mitarbeitenden sowie eine für die

ledigen <Tanten>. Schon diese Aufteilung zeigt, dass es nicht um fachliche
Weiterbildung ging. Den Hauptplatz nahmen an allen Tagungen die
Auslegung eines Bibelwortes und ein gemeinsames Abendmahl ein. Ferner

77



Emil Rupflin (vorne rechts sitzend) ganz entspannt mit den Hauseltern aus der

ganzen Schweiz (Aufnahme um 1960).

78



gab es Referate zu historischen Fragen oder zu Biographien interessanter
Missionare, je nachdem, wer von den Mitarbeitenden über ein spezifisches
Wissen verfügte. Während die Heimleiterpaare beispielsweise ein Referat
ihrer Kollegin Marguerite Rupflin über die Erziehung zur Verantwortung
und zur Pflichterfüllung hörten, lag der Schwerpunkt bei den <Onkeln>

auf der Definition der wahren Männlichkeit in der Bibel. Die Paare hörten
ein Referat über die Ehe und Familie im Anstaltsleben und wurden dazu

aufgefordert, ihre eigenen Kinder nicht gegenüber den ihnen anvertrauten
zu bevorzugen. Die <Tanten>-Tagung schien weniger erfolgreich gewesen
zu sein. Die <Tanten>, so hiess es, seien etwas gehemmt gewesen in der

Aussprache, was man aber mit Gesang habe lockern können.50

Zur Förderung einer <Corporate Identity) taugte die Trennung der Ledigen
von den Verheirateten wenig, da zwischen diesen Kategorien die grössten
Spannungen verliefen. Dazu litten viele Mitarbeitende unter Zweifeln an ihren

Fähigkeiten: «Ach wie feig bin ich, es braucht Mut um diese Buben herum, viel
Mut, viel Kraft [...]. Immer kommt mir der Gedanke, wenn Gott mich unter
diese Schar Buben gestellt hat, dann gibt er mir auch die Kraft und die Autorität.»51

Mit dem Glaubenssatz, dass Gott es richten werde, wenn er einem den
Platz zugewiesen habe, lastete ein ungeheurer Druck auf den Mitarbeitenden.
Scheiterten sie in ihrer erzieherischen Arbeit, implizierte dies, dass sie zu wenig
stark glaubten. - So lautete die lapidare Antwort von Emil Rupflin, wenn ihm
Mitarbeitende ihre diesbezüglichen Nöte klagten.

Erst in den 1960er-Jahren erhielten die Mitarbeitenden regelmässig interne
fachliche Unterstützung. Fest etabliert wurde diese später mit dem neuen
pädagogischen Leiter, wodurch sich auch die Betriebskultur änderte. Wie
Heinz Zindel erzählt, dankte ihm an seiner ersten Mitarbeitertagung eine

langjährige Mitarbeiterin mit den Worten: «Onkel Heinz, ich bin froh, dass

wir nun auch etwas sagen durften an der Tagung.»52 Innerhalb der Stiftung
entstanden Strukturen, die den regelmässigen fachlichen Austausch und
eine pädagogische Auseinandersetzung förderten. Die Selbstzweifel der
Erziehenden - die zur pädagogischen Arbeit gehören - konnten so besser

aufgefangen werden.

«Dunkle Wolken»

Manchmal herrschte in der Stiftung «dicke Luft» und «dunkle Wolken» lagen
über der Gemeinschaft. Seilschaften bildeten sich, die sich gegen andere
verbündeten. Das Ehepaar Rupflin und ihr engster Kreis hatten in solchen
Momenten alle Hände voll zu tun.53 Die Lebensgemeinschaft konnte Einzelne
bis zum äussersten fordern, wenn Eifersucht aufkam oder eine Liebe nicht

79



erwidert wurde. In Tagebüchern zeigten sich manchmal die inneren Stürme:

«[...] eine Leidenschaft brannte auf in mir, welche ich nie kannte, etwas

Niedriges, Gemeines. Die Waffen hatte ich nicht, um dagegen zu kämpfen.»54
Die tiefe Glaubensüberzeugung schottete die Gemeinschaft gegen aussen

ab, Verbindungen mit weniger Gläubigen waren fast nicht vorstellbar. Umso
dramatischer konnte sich das Zusammenleben im Innern entwickeln. Über

Liebesunglück und heimliche Liebschaften wurde jedoch ebenso geschwiegen
wie über Scheidungen von Mitarbeiterpaaren.55 Dabei bestanden handfeste

Interessensgegensätze. So kämpfte anfangs der 1950er-Jahre Emil Rupflin
vergeblich gegen seine Landwirte, die die neu ausgeschütteten
landwirtschaftlichen Beihilfen des Bundes für sich behalten wollten und sich nicht
bereit zeigten, diese der Stiftung zur allgemeinen Verwendung abzugeben.56

Auch die einheitliche Ausrichtung im Glauben wurde mehrfach in Frage
gestellt. 1953 schrieb das Mitteilungsblatt besorgt: «In unserem
Evangeliumsdienst in Seewis hat der Dienst an Besessenen und von Finsternismächten

Bedrängten einen grossen Raum eingenommen.»57 Der Stiftungsrat befand in
der Folge, «dass ein Dienst mit solch grosser Verantwortung nicht der Dienst
der Stiftung Gott hilft sein kann. Es fehlen auch die von Gott für eine solche

Aufgabe bevollmächtigten Menschen.»58 Jedoch sind keine Quellen bekannt,
wonach Teufelsaustreibungen auch an Kindern versucht wurden.

Das Glaubenswerk zog «betreuungsbedürftige Menschen» an wie ein

Magnet.59 Eine harte Haltung fiel ihm in solchen Fällen schwer. Grundsätzlich
warnten zwar alle Leitungspersonen vor der Überforderung des Werks durch
die Aufnahme nicht voll leistungsfähiger Menschen. Dennoch fanden viele
von ihnen einen Platz in der Stiftung. Noch Ende der 1990er-Jahre zählte
die Stiftung unter ihren 117 Mitarbeitenden 23 nicht voll leistungsfähige.60

In einzelnen Fällen blieb nur die Trennung, zum Beispiel vom Lehrer,
der «wieder vom Feind gepackt» und zum polizeilich gesuchten Betrüger
wurde, oder vom Mitarbeiter, den der «Jassteufel» packte und der monatelang
verschwand.61 Beide Beispiele lassen vermuten, dass die Stiftungsleitung die
Schwächen dieser beiden Mitarbeiter im Voraus kannte, aber wohl auf deren

guten Willen und ihre Bekehrung vertraute.
Früh schon konnte sich Emil Rupflin von Mitarbeitenden trennen, weil

sie aussergewöhnlich gewalttätig gegenüber den Kindern waren.62 Allerdings
war seine Haltung in dieser Hinsicht nicht konsequent. Manchmal war sein

Mitgefühl für die Mitarbeiterin oder den Mitarbeiter grösser als seine Sorge

um die Kinder oder um den Ruf der Stiftung. In manchen Situationen konnte
es sich die Stiftung schlicht nicht leisten, auf die Mitarbeit einer Person zu
verzichten. Nach 1970 ahndete die Stiftung Körperstrafen in den meisten

Fällen, allerdings erst nach 2000 mit grösster Konsequenz (vgl. Kap. 6 und 7).

80



Aus den 1960er-Jahren sind zwei Fälle von sexuellen Verfehlungen bzw.

Übergriffen in der Stiftung Gott hilft bekannt. In beiden Fällen schaltete die

Stiftung von sich aus die Behörden ein - in einem Fall allerdings zehn Jahre zu
spät. Es handelte sich in diesem Fall um einen Lehrer, der bereits im Kanton
St. Gallen wegen Pädophilie angeklagt und verurteilt worden war. Er erhielt
ein Berufsverbot und sollte als «vermindert Zurechnungsfähiger» verwahrt
werden.63 Dem konnte er nur entgehen, indem er sich zur Kastration bereit
erklärte. Nach der Operation galt er wieder als «gänzlich frei, d. h. es wurde
keine Schutzaufsicht errichtet».64 Das Berufsverbot wurde aufgehoben. Die
Stiftung stellte ihn im Wissen um seine Vorgeschichte ein, allerdings für eine

Tätigkeit in einem der Bibelheime und nicht als Lehrer. Wenige Jahre später
begann er dennoch im Schulheim Zizers zu unterrichten. Dies, obwohl das

kantonale Fürsorgeamt der Stiftung abriet, einen wahrscheinlich nicht mehr
gefährlichen, aber doch «unausgereiften» Menschen vor die Kinder zu stellen.
Die Stiftung entschied anders, ob aus Lehrermangel oder aus Mitleid ist nicht
bekannt. - Dabei irritiert es, dass trotz all dieses Vorwissens das Verhalten
des Lehrers offenbar nie überwacht wurde, weder von der Stiftung noch vom
Kanton. Während zehn Jahren vergriff sich der Lehrer regelmässig an den
Knaben. Dass nichts bemerkt wurde, erstaunt umso mehr, als ein damaliger
Schüler von einer sehr sexualisierten Klasse sprach.65 Ob die Stiftung wirklich
nichts bemerkte oder ob sie einfach wegschaute, lässt sich heute nicht mehr
nachvollziehen.

Das Leid der Schüler lässt sich nicht mehr erfassen. Es bleibt die
nachträgliche Betroffenheit über ihr Schicksal, aber auch über den noch in den
1960er-Jahren unverständlichen Umgang mit dem Lehrer.

Beim anderen Fall handelte es sich um einen Schüler der Mitarbeiterschule,
der mit einem minderjährigen Heimmädchen ein Verhältnis einging.66 Die
Stiftungsleitung überzeugte den Mann - nach Rücksprache mit dem Fürsorgeamt

- von einer Selbstanzeige. Die Schule musste er daraufhin verlassen.

3.5 Männer und Frauen

Von der Gleichheit der Pioniere

Ehepaare wurden in den 1930er-Jahren in den Gott hilft-Heimen unter
folgenden Bedingungen aufgenommen: «Anmeldungen von Ehepaaren können

nur berücksichtigt werden, wenn beide Teile eins sind [...] und wenn beide

fähig sind [...] einen selbständigen Posten in unserem Werk zu übernehmen.»67

Diese Haltung widersprach klar dem Zeitgeist, denn während der

81



Wirtschaftskrise war es nicht opportun, dass eine verheiratete Frau arbeitete

und damit einem Mann den Arbeitsplatz <wegnahm). Im diakonischen
Dienst sah dies natürlich anders aus, und die Stiftung war froh um alle,
die mitarbeiten wollten. Eine verheiratete Lehrerin folgte deshalb dankbar
dem Ruf Gottes in die Stiftung, weil es ihr so möglich war, ihren Beruf
weiter auszuüben. Währenddessen hatten andere verheiratete Lehrerinnen
den Männern den Platz zu räumen. Die Selbstverständlichkeit, mit der die

Stiftung Gott hilft auf die Arbeitskraft der Frau baute, hing wahrscheinlich
mit der Herkunft des Gründerpaares aus der Heilsarmee zusammen, die in
ihren Reihen Frauen wie Männer gleichberechtigt aufnahm.68 Aber auch
die Haltung Babette Rupflins trug entscheidend dazu bei, denn sie wehrte
sich lange mit «Händen und Füssen» gegen die Anstellung verheirateter
Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen. Damit wollte sie es Eltern ersparen, ihre
eigenen Kinder wegen der aufwendigen Arbeit im Kinderheim vernachlässigen

zu müssen.69

Betrachtet man genauer, welche Rollen die Stiftung Mann und Frau
zuschrieb, so entsprach das Bild jedoch dem traditionellen Schema. Der Frau
wurde das (selbstlos Mütterliche), dem Mann das (beschützend Autoritäre),
manchmal zusätzlich das (Handwerkliche) zugeordnet. Beiden, den Frauen
wie den Männern, mutete die Stiftung indes auch herausfordernde
Rollenwechsel zu. Die Übernahme einer ganzen Heimkinder-(Familie) sozusagen
als Hochzeitsgeschenk konnte die Frau ebenso wie den Mann in grosse
Zweifel stürzen.

zumpatriarchalen Familienbild

Anders als in der Zwischenkriegszeit setzte sich in der Nachkriegszeit die
Prämisse durch, dass ein Paar zwar gemeinsam in die Lebensgemeinschaft
aufgenommen wurde, jedoch nur der Mann voll in der Stiftung zu arbeiten

hatte, während die Frau sich eine gewisse Zeit um die eigenen Kinder
kümmern konnte. Sobald die Kinder älter waren, wurde eine Mitarbeit
der Ehefrau wieder in grösserem Umfang erwartet. Der Zeitpunkt und das

Ausmass eines solchen Wiedereinstiegs wurden allerdings nie festgelegt,
weshalb es immer wieder zu Diskussionen und Differenzen kam. Für die
Mitarbeitendenfamilien bildete dieser grundsätzliche Entscheid eine grosse
Entlastung. Er ermöglichte ihnen ein Familienleben, wie es die Mehrheit in
der Schweiz in jenen Jahren führte, mit einer klaren Rollenteilung zwischen
den Geschlechtern.

Für die Ehefrau konnte diese Rolle belastend sein, dies fand zumindest
eine Hausmutter 1992. Sie wehrte sich gegen die Bezeichnung (Hausmut-

82



ter>, da sowohl die leiblichen Eltern wie die Gruppenleiterinnen viel eher

Kontaktpersonen der Kinder seien. Sie sei nicht so gefragt. «Es ist schon
oft so, dass ich vor allem die Frau des Heimleiters bin [...]. Es ist eine Rolle
mit vielen verschiedenen Anforderungen, die nicht viel Anerkennung bringt
[,..].»70 Die erwähnten Anforderungen bestanden neben ihrer Familienarbeit
in der Erledigung des Einkaufs für das ganze Heim, der Gartenarbeit und der
Administration. Ausserdem war sie zur Stelle, wenn jemand ausfiel. Dann
fühlte sie sich wiederum überfordert, da sie bei den pädagogischen
Fachgesprächen der Teams fehlte.

Die Stiftungsleitung erkannte diese Probleme. Im Zusammenhang mit
einem Konflikt zwischen zwei Ehepaaren, die das Zusammenleben nicht
ertrugen, kommentierte sie: «Besonders sensibel ist die Integration und
Arbeitsdefinition der Ehefrauen [...]. Darin spiegeln sich systemabhängige
Problematiken der Stiftung.»71 Trotz der Einsicht, gelang es lange nicht, die
Probleme zu lösen. Auch mit der Möglichkeit des Rückzugs der Mutter ins
Private hielt die Stiftung weiterhin daran fest, dass ein Paar gemeinsam,
sozusagen als Einheit, ins Werk einzutreten hatte. Noch in den 1990er-Jahren war
es verpönt, wenn die Ehefrau ausserhalb der Stiftung arbeitete. Es war für sie

zudem unattraktiv, da sie den erzielten Lohn der Stiftung abzugeben hatte.

Konflikte zwischen Ledigen und Verheirateten

Als in den 1970er-Jahren die Emanzipation der Frauen an Fahrt gewann,
zeigten sich die Unterschiede zwischen der sich wandelnden gesellschaftlichen

Frauenrolle und der in einem christlichen Familienbild verharrenden
immer deutlicher. Schon früher hatten sich ledige Frauen oft als minderwertig

wahrgenommen, weil sie länger auf eine gewisse Privatsphäre in den
Heimen warten mussten als die Paare. Es störte sie auch, dass Ehepaare
als Einheit gesehen wurden und so zu zweit tragen konnten, was Ledige
alleine zu leisten hatten. Die Stiftung fand keine Lösung für die Spannungen

zwischen den ledigen und den verheirateten Mitarbeiterinnen. Von
den Unverheirateten wurde das Ausfüllen der Mutterrolle für die eigene
Familie als ein Privileg wahrgenommen, das auf dem Buckel der Kinderlosen

gewährt wurde. Wer nicht leibliche Mutter war, hatte im diakonischen
Verhältnis keine Möglichkeit sich zeitweise zurückzuziehen. Aber auch bei
den unverheirateten Mitarbeitenden der Stiftung stieg das Bedürfnis nach
Teilzeitarbeit, das allerdings erst mit dem Wechsel auf ein Lohnsystem 2003

umgesetzt werden konnte.
Das Bedauern über die eigene Kinderlosigkeit schwang im Dauerkonflikt

manchmal mit. So klagte eine ledige Hausmutter 1942 ihrem Tagebuch: «Ich

83



Die alleinstehende Hausmutter Berta Schuppisser mit drei <ihrer> Kinder vor dem

Kinderheim in Tamins (Aufnahme um 1960).

84



wollte als junges Mädchen [...] in die Mission, aber je älter ich wurde, umso
mehr war der Wunsch, wer hat es nötiger als das Abendland selber, dort
wollte ich arbeiten. Und jetzt - stehe ich nicht in einer solchen Arbeit? Ist
es nicht, wie ich mir wünschte, Kindern eine Mutter zu sein, welche keine
haben? Aber der Wunsch u. das Sehnen eigene Kinder zu haben, eine eigene
Familie, lebt immer noch in mir. Ich bin u. bleibe Frau, nicht <moderne> u.

doch nach der heutigen Zeit.»72 Diese Hausmutter hatte zwar ihre berufliche

Erfüllung erreicht, wodurch sie sich als Frau «nach der heutigen Zeit» sah. In
ihren Augen hätte die «moderne» Frau aber leichter auf eine Familienbildung
verzichtet als sie.

Erst 1992 thematisierte die Stiftung den wichtigen Beitrag der alleinstehenden

Hausmütter und anderer lediger Frauen für das Werk: «Die
Doppelaufgabe, als führende und zugleich tragende Kraft ein Haus zu leiten oder
als Verantwortliche eines Kinderheimes väterliche und mütterliche Aufgaben
zugleich wahrzunehmen, führte immer wieder an die Grenzen der Überforderung.

- Aber auch Mitarbeiterinnen, die nicht in leitender Funktion standen,
erfüllten ihre Aufgabe mit beeindruckender Treue und wuchsen durch ihre

Hingabe zu reifen, wegweisenden Persönlichkeiten heran. [...] Hat man sie

auch entsprechend ernst genommen und gewürdigt? - Ich meine, wir seien

ihnen einiges schuldig geblieben.»73

Die Hausmütter

Die herausragende Verantwortung, die während Jahrzehnten in der Stiftung
Gott hilft an alleinstehende Frauen übertragen wurde, verdient ein besonderes

Augenmerk. Bis in die 1990er-Jahre wurden viele Kinderheime der Stiftung
von ledigen oder verwitweten Frauen geleitet. Die Häuser in Felsberg, in
Zizers (Wartheim), in Tamins, später in Trimmis, in Chur (Foral), in Igis, in
Sent, in Schwellbrunn und in Herrliberg wurden zeitweise oder ausschliesslich

von Frauen geleitet. Emil Rupflin traute ihnen nicht nur die Erziehung
einer ganzen Anzahl schwieriger Kinder zu, sondern ebenso die Führung
der Mitarbeitenden, die Organisation des Heims (teilweise mitsamt einem

Landwirtschaftsbetrieb) und das Fundraising. Auch im inneren Führungskern
um Emil Rupflin fanden sich mehrere alleinstehende Frauen. Eine von ihnen
bemerkte 1961 im Hinblick auf einen Bauentscheid, den sie befürwortete:
«Mutterli und ich, wir beteten immer wieder um Einigkeit der Männer, von
welchen jeder fast eine neue Idee + eine andere Meinung vertrat.»74 Bei der
Schreiberin handelte es sich um Gertrud Grimm, eine der Stützen des Werks.
Bei ihr wie bei (Mutterli Rupflin> ist davon auszugehen, dass ausser Gebeten
auch direkt versucht wurde, auf die uneinigen Männer einzuwirken.

85



Interessanterweise verschwanden alle alleinstehenden Hausmütter
kontinuierlich und die Stiftung stellte keine Frauen in diesen Führungsfunktionen
mehr an. Es würde nahe liegen, dies damit zu begründen, dass die Stiftung
dazu übergegangen war, in den Heimen Familien zu <simulieren> und sich
deshalb ein Paar an die Spitze jeder Kinderheimfamilie wünschte. Aber das

Familienprinzip galt in den Gott ZuT/t-Heimen bereits seit 1933, als noch

lange ledige Hausmütter den Heimkindern vorstanden. Für die Stiftung galten
Heimfamilien ohne Hausvater also ebenso als Familien. Dies ist umso
bemerkenswerter, als die Stiftung wie die Behörden, karitative Organisationen und
ein Grossteil der Bevölkerung ledige Mütter mit ihren Kindern keineswegs
als Familie bezeichneten und diese Frauen auch nicht für fähig hielten, ihre
Kinder zu erziehen.75 Nach wie vor galt der Grundsatz, dass «uneheliche
Kinder» in Kinderheimen erzogen werden mussten - paradoxerweise von
alleinstehenden Frauen.

Die Begründung, dass die alleinstehenden Frauen nur kleine Heime
geleitet hätten und diese später aufgehoben oder in sozialpädagogische
Pflegefamilien umgewandelt worden waren, ist ebenfalls nicht ganz stichhaltig.76

Das grösste Heim, das Knabenheim Foral, wurde zeitweise von einer
Witwe geleitet. Ein Grund dafür, nur noch Paare als Hauseltern anzustellen,
lag in der Mitarbeiterschule. Sie füllte nicht nur allmählich das Vakuum
in der Mitarbeiterschaft, sondern führte auch zu vielen Paarbildungen und
Heiraten. Es ist wahrscheinlich, dass sich die Stiftung für Paare entschied,
sobald diese zur Verfügung standen. Dazu trug die Erkenntnis bei, dass es die

ledigen Heimmütter schwer gehabt hatten, vor allem gegenüber Behörden
oder Gemeindemitgliedem, die sie oft nicht emst nahmen. Mit der Erlaubnis
zu einer familiären Privatsphäre innerhalb der Stiftung waren ausserdem
die ursprünglichen Bedenken Babette Rupflins überflüssig geworden. Und
schliesslich entsprach ein Ehepaar als Erziehungseinheit auch besser den

christlichen Vorstellungen.
Eine spezielle Anstellungsform hat sich bei den sozialpädagogischen

Pflegefamilien erhalten. Hier werden prinzipiell nur verheiratete Paare

angestellt, wobei die Mitarbeit von beiden verlangt wird. Dabei kann sich
das Ehepaar entscheiden, ob dem Mann oder der Frau die eigentliche
Leitungsfunktion zukommt oder es kann eine Co-Leitung wählen. Voraussetzung

ist, dass die Führungsperson(en) über die geforderte Ausbildung
verfügen. In der Rolle als Pflegeväter erleb(t)en Männer denn auch die
Rollenumkehr. Mehrere merkten, dass es nicht einfach war, den Arbeitsplatz

- wie die Pflegemutter - zu Hause zu haben. Sie wurden teilweise
nicht nur von Dorfbewohnern, sondern selbst von den Pflege- und eigenen
Kindern skeptisch beobachtet.

86



3.6 Porträts von Mitarbeitenden

Die folgenden Porträts einiger Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter stammen

aus der Zeit zwischen 1920 und 1980. Anders als von den Kindern existieren

von einigen Mitarbeitenden selbst verfasste Lebensläufe oder Tagebücher.
Für zwei Porträts wurden auch Interviews beigezogen, die im Rahmen der

vorliegenden Arbeit erstellt wurden. Die Auswahl der präsentierten Mitarbeitenden

lässt nicht auf deren konkrete Bedeutung für die Stiftung schliessen;
sie soll vielmehr die Vielfalt der Persönlichkeiten widerspiegeln.

Babette Rupflin-Bernhard (1885-1973) und Marguerite Rupßin-Knecht
(1903-1979)
S'Mutterli und s'Müeterli - niemand, der die beiden Frauen im Gott hilft-
Werk kannte, hätte sie je verwechselt. Über Mutterli Rupflin, wie Babette

Rupflin-Bernhard von allen genannt wurde, erfährt man bezeichnenderweise
nicht einmal in der Festschrift zu Ehren ihres 70. Geburtstags Näheres. Eine
Freundin beschrieb ihren Weg als den «Weg einer Frau, einer Mutter, die
nie sich selber gehört, die nie in ihrem stillen Kreis, wie sie möchte, leben
darf! So war Mutteriis ganzes Leben: Immer da sein für andere, ein ständiges
Sichvergessen, Sichaufopfern.»77

Als jüngstes von sechs Kindern 1885 in Pfungen/ZH geboren, wuchs sie

in einem armen Witwenhaushalt auf und musste früh mithelfen, sei es im
Rebberg oder sei es später als Fabrikarbeiterin. Ihre gläubige Mutter wurde

zu einer Stütze der örtlichen Heilsarmee und auch Babette entschied sich früh,
Heilsarmeeoffizierin zu werden. Dies blieb sie vorerst nach der Heirat mit
Emil Rupflin. Erst als dieser 1916 überzeugt war, ein Kinderheim gründen
zu müssen, trennte sie sich schweren Herzens von der Heilsarmee.78

Babette Rupflin wird als aufopfernde Heimmutter geschildert - in den

ersten Jahren soll sie jedem Kind täglich einen Gute-Nacht-Kuss gegeben
haben. Später war sie, ähnlich wie ihr Mann, mit einigen ihrer zahlreichen
Pflegekindern überfordert. Die Gott hilft-Regeln verlangten von ihr, ihre
eigene Familie - Rupflins hatten einen Sohn - in den Hintergrund zu stellen.
Babette Rupflin schien nie überzeugt von dieser Regel: Obwohl sie sich

fügte, riet sie andern Ehepaaren von einer Mitarbeit im Gott hilft-Werk ab;
denn im Grunde genommen empfand sie das Opfer für die eigene Familie
als zu gross.79

Sie nahm jeden leeren Platz ein und arbeitete unermüdlich, als Hausmutter,
Köchin oder im Garten. Dabei litt sie unter der Unruhe durch die häufigen
Umzüge, Um- und Ausbauten, da ihr Beständigkeit und Wohnlichkeit wichtig
waren. Überliefert ist ihr Lachen und ein gewisser Schalk, aber auch - hier

87



Babette Rupflin ist kaum je ohne Schürze zu sehen, auch nicht am Geburtstagsfest
ihres Mannes (oben), während Marguerite Rupßin sich für das Jahresfest herausgeputzt

hat (daneben ihr Mann Samuel) (Aufnahme oben um 1955, unten um 1970).

88



traf sie sich mit ihrem Mann - ihre Liebe für peinliche Ordnung und Sauberkeit.

Sie hielt sich - ganz Frau ihrer Zeit - immer im Flintergrund. Von dort
aus nahm sie oft Einfluss auf die strategischen Entscheidungen der Stiftung.
Ihre Besonnenheit bewahrte die Stiftung vor manchem Abenteuer, das Emil
Rupflin gerne unternommen hätte. Sie blieb auch nach dem Tod ihres Mannes
in der Stiftungsleitung, wo sie zu einem wichtigen Bindeglied zwischen Alt
und Neu wurde. Im Grunde jedoch bleibt sie als Person kaum fassbar. Das
<Verschwinden> im Dienst für das Ganze schien zu ihrem Wesen geworden
zu sein.

Über Müeterli - Marguerite Rupflin-Knecht - schrieb ihr Ehemann: «Als
starke Persönlichkeit hat sie zu allen Problemen, die an sie herangetragen
wurden oder in die sie hineingestellt wurde, unzweideutig Stellung
bezogen.»80 Marguerite Knecht wurde 1903 in ein gläubiges Elternhaus geboren
und besuchte das Lehrerinnenseminar in Bern. Ihre erste Stelle trat sie als

Hauslehrerin der Tochter Ottos von Bismarck in Berlin an. Ihr erster Ehemann,
ein Pfarrer, starb früh. Danach schloss sie sich der Oxford-Gruppe an, einer
christlichen Erweckungsbewegung, die in jenen Jahren in rechts gerichteten
Kreisen der USA und England einflussreich war. Nach ihrer Überzeugung
war es der Wille Gottes, der sie 1933 ins Gott hilft-Werk führte und zwar
nicht als Lehrerin, sondern als <Hilfstante> in einer Kindergmppe. Marguerite

Knecht fiel diese Arbeit schwer, da sie wahrscheinlich nicht sonderlich
begabt dazu war. Auftrieb erhielt sie erst, als ihr die Mittelstufe der internen
Schule übergeben wurde.81

So unterschiedlich die Meinungen über sie ausfallen - als Lehrerin wurde
sie hoch geschätzt. Es ist deshalb schwer nachvollziehbar, dass sie nach der
Heirat mit Samuel Rupflin ihren geliebten Schuldienst wieder aufgab, um mit
ihrem Mann eine Hauseltemschaft zu übernehmen. Für die körperlich eher
schwache Frau war dies kein guter Entscheid, obwohl der Aufsichtsbericht
von 1955 ihren «sehr lieben und freundlichen Umgang mit Kindern» lobte.82

In anderen Aussagen wurde sie als regelrechte Sadistin beschrieben.83 Ihre
religiöse Überzeugung schien sie zunehmend hart gegenüber sich selber zu
machen. Sie ging davon aus, dass das Gottes Wille sei, was ihr schwer fiel
anzunehmen. Ihr Dasein als Hausmutter stand unter keinem guten Stem;
zuletzt - nach 19 Jahren - musste die Stiftung sie wegen ihres harten Umgangs
mit Heimkindern auf einen anderen Posten versetzen.84

Marguerite Rupflin muss eine widersprüchliche Frau gewesen sein.
Während ein Teil der Kinder sie regelrecht fürchtete, sahen sie andere als

«gerechte, strenge und doch gütige Erzieherin».85 In der Gemeinschaft der
Erwachsenen fiel sie auf, weil sie als einzige Emil Rupflin offen widersprach.
Ihr scharfer Verstand wurde vom Verein für Schweizerisches Heimwesen in

89



Die Hausmutter Hanna Schlatter vom Kinderheim in Felsberg bringt einem Mädchen

das Bügeln bei (oben). Der Hausvater Werner Würmli ist auch für die ausgedehnte

Landwirtschaft in Scharons verantwortlich (Aufnahmen um 1960 bzw. 1970).

90



einem Nachruf gewürdigt. Andere Heimkollegen fürchteten hingegen ihre
kritische und harsche Art auf Schwachstellen hinzuweisen.

Hanna Schlatter (1905-1982)
Hanna Schlatter trat 1938 mit 33 Jahren in die Stiftung Gott hilft ein und blieb
ihr treu bis zu ihrem Tod. Sie war die Tochter eines Land- und Fabrikarbeiters

aus Gontenschwil/AG. Im Erwachsenenalter zog sie weg und diente in
Haushaltungen in der deutschen und französischen Schweiz. Ein tiefer Glaube
begleitete sie frühzeitig durch alle Zweifel hindurch. Wie viele Frauen jener Zeit
wurde sie nach Hause gerufen zur Pflege der kranken Mutter. Nach deren Tod
arbeitete sie in einem Säuglingsheim, bis sie sich für den Dienst bei Gott hilft
meldete. Sie war Gruppenmutter in Wiesen/AR, Erzieherin in Herrliberg und
schliesslich fast dreissig Jahre lang Hausmutter in Felsberg. Über ihre aktive
Zeit führte sie Tagebücher. Diese geben einen eindrücklichen Einblick in die

grenzwertige Arbeitsbelastung. Hanna Schlatter litt besonders darunter, dass

ihr die Garten- und Feldarbeit zu wenig Zeit liess für die Kinder. Sie spürte,
dass diese in ihren Bedürfnissen zu kurz kamen, was anderen Mitarbeitenden
ähnlich ging.86 Sie besass ein grosses Einfühlungsvermögen in die Kinder
und schien sie gern zu haben. Immer wieder machte sie sich Gedanken über
die Erziehung. Es bereitete ihr Kummer, dass sie oft die Nerven verlor. Sie

zweifelte am Erfolg von Schlägen oder Essensentzug als Strafmassnahme,
fand indes keine anderen Lösungen.

Kraft bezog sie aus den Mitarbeiterversammlungen, aus Predigten und

aus der Lektüre religiöser Bücher. Trotz der Arbeitslast liess sie es sich nicht
nehmen, noch Stenographie zu erlernen. Sie hinterfragte sich ständig, hatte

Ängste vor Ausgegrenzt-Sein aus der Gemeinschaft und stürzte immer wieder

in tiefe Krisen. Aber sie war offen und am Weltgeschehen interessiert;
der Krieg in Europa und die Sorge um die Schweiz trieben sie um. Bevor sie

mit 70 Jahren ins Altersheim zog, nahm sie noch einige Jahre die Rolle der

<Heimgrossmutter> in Felsberg wahr.

Fritz Wittwer (1896-1987)
Ähnlich wie Emil Rupflin stammte Fritz Wittwer aus einer armen Familie;
der Vater war Trinker und gewalttätig. Immer wieder musste die Mutter mit
den Kindern vor ihm fliehen. Dank seines Vormunds konnte er studieren und
bezahlte das Studium später von seiner Lehrertätigkeit zurück. Sein Weg
zum Glauben war nicht gradlinig; er schrieb, erst die Rettung durch Jesus

nach einem Selbsttötungsversuch hätte ihn eines Besseren belehrt.87 Mit 23

Jahren wurde er Blaukreuzsekretär. Obwohl er bald merkte, dass die Arbeit

91



Nach ihrer Zeit als Hausmutter in den Kinderheimen Foral/Chur und Wiesen/AR

arbeitete Gertrud Grimm bis zu ihrem Tod in der Zentralverwaltung (Aufnahme

um 1958).

92



für ihn zu belastend war, führte er sie fort, da er nach dem Tod seines Vaters
die Familie versorgen musste.

Nach einem Nervenzusammenbruch arbeitete er wieder als Lehrer und
traf dabei auf einen Lehrer der Stiftung Gott hilft, dessen Nachfolger er
wurde. Er unterrichtete leidenschaftlich und mit einem besonderen Geschick
für schwierige Kinder. Wittwer leitete später zusammen mit seiner Ehefrau
Luise das Kinderheim in Igis, dann 18 Jahre lang das Churer Heim Foral.
Neben Emil Rupflin stellte er eine der zentralen Figuren der Stiftung dar. Ihm
verdankte sie die Anfänge einer internen pädagogischen Ausbildung, die er
mit grossem Elan und viel Ausdauer gegen Emil Rupflin durchsetzen, aber

nur noch rudimentär aufbauen konnte. 1954 übernahm er das Erholungs- und
Bibelheim Seewis sowie die Telefonseelsorge für Graubünden. 1963 erfolgte
ein überstürzterAustritt aus der Stiftung, ohne dass dazu die Gründe genannt
wurden. Später fand er als Stiftungsrat wieder zurück.S8

Gertrud Grimm-Schnurrenberger (1883-1963)
1883 in eine gläubige, wohlhabende Familie geboren, schilderte Gertrud
Grimm ihre Kindheit als nicht sehr glücklich, da sie die wissensdurstige
Mutter in der Ehe unglücklich wusste. Woher sie ursprünglich kam, ist
nicht bekannt. Sie schloss die Handelsschule ab und bereute es ein Leben
lang, nicht Lehrerin geworden zu sein. Als Tochter aus besserem Haus be-

sass sie die Möglichkeit, Sprachen im Ausland zu erlernen. 1906 heiratete
sie und gebar vier Kinder. Nach dem frühen Tod des Mannes wandte sie
sich der Chrischona-Gemeinde zu, zusammen mit ihrer Schwester.89 1927
wurde sie von Emil Rupflin für die Übernahme des Heims Foral angefragt.
Gertrud Schnurrenberger zog mit ihren vier Töchtern dort ein und wurde
Hausmutter von 23 Knaben. 1933 heiratete sie einen ihrer Mitarbeiter,
Georg Grimm. Das Paar wurde später nach Wiesen/AR versetzt. Grimm
hielt die Belastung als Hausvater nicht aus und wurde krank. Nach kurzer
Zeit wurde seine - und damit auch ihre - Versetzung in die Zentralverwaltung

notwendig, wo Gertrud Grimm das Büro und die Redaktion des

Mitteilungsblattes übernahm.
Gertrud Grimm schien gerne mit den Kindern zu arbeiten, konnte sie gut

beobachten. Auch in der Zentralverwaltung war sie für Emil Rupflin eine

grosse Stütze. Sie arbeitete lange über das Pensionsalter hinaus mit grösstem
Engagement für die Stiftung. Sie war selbstbewusst und vertrat eine eigene
Meinung. In ihrer Loyalität zur Stiftung nahm sie Konflikte mit ihrer eigenen
Familie in Kauf. 1963 verunfallte sie schwer, wenige Tage nach Emil Rupfins
Schlaganfall, und starb 80-jährig an den Folgen des Unfalls.90

93



Berta Schuppisser (1902-1988)
Berta Schuppisser und ihre Schwestern besuchten in den 1910er-Jahren das

Gymnasium in Zürich, was aussergewöhnlich war. Ihre grosse Begabung in
Mathematik, Physik und Chemie durfte sie aber nicht ausleben, da dies zu
keinem «Mädchenberuf» führte.91 So bildete sie sich in Paris zur Köchin weiter
und besuchte eine Sprachschule in England. Von den Slums in London war
sie erschüttert und beschloss, sich in der Krankenpflege auszubilden. Ihre
Auslandzeiten wurden immer wieder von längeren Aufenthalten zuhause

in Rorbas/ZH unterbrochen, wo sie die kranke Mutter pflegen musste. Ein
eigener Spitalaufenthalt führte sie zum Glauben. Sie wollte nun mit armen
Kindern arbeiten und fand so zur Stiftung Gott hilft, obwohl sie zögerte, weil
sie meinte, in der Stiftung sei man intolerant gegenüber anders Denkenden.
Zunächst sagte sie für ein Jahr zu - und blieb der Stiftung treu bis zum
Lebensende.

Als gutsituierte Frau schenkte sie dem Werk das Heim in Tamins und
leitete es selber; später wurde auch das Haus in Trimmis nach ihren Wünschen

gebaut. Von ihrer Zeit im geliebten Haus in Tamins, heisst es im Nachruf:
«Ein Kinderheim kann in einem Dorf ein unverstandener Aussenseiter sein,
hier war es nicht so. Ihre Erfahrung, ihre Hilfsbereitschaft und nicht zuletzt
ihr Humor, der nie verletzte, öffnete auch zurückhaltende Türen.»92 Berta

Schuppisser wird von Zeitgenossen als eine mütterliche, wenn auch chaotische

Person beschrieben.93 Übrigens schien sich die ursprünglich befürchtete
Intoleranz bewahrheitet zu haben: Sie selbst schrieb, dass es ihr schwer fiel,
auf den Kontakt zu lieben Menschen zu verzichten wegen deren Unglauben.

Ernst Gysel (1914-2004)
Der 1914 geborene Lehrer Emst Gysel blieb zeit seines Lebens eine zerrissene

Persönlichkeit. Er beschrieb seine Kindheit in Wilchingen/SH als glücklich
und christlich; seine Eltern gehörten der Chrischona-Gemeinde an. In der
Pubertät bekam er grosse Probleme mit sich selbst, die er im letzten Jahr

seiner Lehrerausbildung mit einem «Glaubensdurchbruch» meinte in den

Griffbekommen zu haben. Dennoch spürte er immer wieder «etwas von einer
dämonischen Macht, die ihn vom Glauben wegbringen wollte».94 Sein Weg
zur Stiftung liest sich wie die Suche nach Schutz oder Rettung vor diesen
Mächten. Den Frieden fand er nicht. Rupflin verlangte von ihm, dass er die

Sekundarlehrerausbildung mache, damit die Stiftung diese Stufe anbieten
konnte. Gysel hätte eine heilpädagogische Ausbildung sinnvoller gefunden,
fügte sich aber.

Als einziger Gott /nT/f-Sekundarlehrer hatte er sämtliche Fächer in allen
drei Sekundarschulklassen zu unterrichten. Als Lehrer war er sehr begabt. Er

94



unterrichtete mit leidenschaftlicher Liebe zur Natur und stellte mit grossem
Geschick selber Musikinstrumente her. Er dichtete Theaterstücke für die
Schülerinnen und Schüler und baute ein Fotolabor auf. Jedoch konnte er im
Zorn die Kinder auch heftig schlagen und nahm in der Lebensgemeinschaft
eine ziemlich isolierte Stellung ein. Seiner Sekundärschule wurde von den

Kollegen nicht das Interesse entgegengebracht, das er sich wünschte, was sich
in ständiger Finanzknappheit äusserte. Gysel stand zudem unter finanziellem
Druck seinen Verwandten gegenüber, da er - ohne Lohn - seine Schulden
nicht zurückzahlen konnte. Sein Verhältnis zu Rupflin blieb trotz wiederholter

Aussprachen belastet, so dass er immer wieder an einen Austritt aus der

Stiftung dachte.95 Aber je länger desto mehr hätte sich ein solcher schwierig
gestaltet, da seine Familie keinerlei Rückstellungen hatte, weder für einen

Neuanfang noch für die Ausbildung der Kinder.
Ab 1959 arbeitete er wieder als Primarlehrer in Wiesen/AR, wobei sich

das Zusammenleben der Heimleiter- und der Lehrerfamilie konfliktreich
gestaltete. Nach zehn Jahren erlaubte ihm die Stiftung, mit seiner Familie in
eine eigene Wohnung zu ziehen. Ab diesem Zeitpunkt erhielt er auch einen
Primarlehrerlohn. Die Gründe für diese Ausnahmeregelung sind nicht bekannt.

Ernst Gysel blieb bis zu seinem Tod in der Stiftung.96

Werner Würmli (1921-2014)
Der 1921 geborene Werner Würmli wurde wie sein Vater Landwirt im Zürcher
Unterland. Eine Tuberkulose verhinderte die Ausübung seines Berufs, weshalb

er bei der Stiftung Gott hilft um Mitarbeit nachfragte. Da Emil Rupflin nicht
Auto fahren konnte, übernahm Würmli die Rolle als Chauffeur und begleitete
diesen in der Folge zu allen Heimbesuchen und Referatsreisen. Daneben half
er in Zizers in der Landwirtschaft aus. Er verbrachte viel Zeit mit Emil Rupflin
und wurde als loyaler Mitarbeiter von diesem sehr geschätzt.

Bei den häufigen Besuchen Rupflins im Heim in Herrliberg lernte Werner
Würmli die dortige Hausmutter, eine Nichte Rupflins, kennen. 1952 heirateten
die beiden und von da an war Würmli Hausvater in Herrliberg. Er erlebte,
wie die Heirat einen Heimvater <machen> konnte. Zwei Jahre später wurde
das Paar zusammen mit ihrem ersten Kind ins Churer Heim Foral versetzt,
wo neben der Landwirtschaft dreissig Knaben zu erziehen waren. Zu diesem

Zeitpunkt hatten die Würmlis bereits drei ostdeutsche «Kriegskinder» in Pflege

aufgenommen.97 Sie machten kaum Unterschiede zwischen den eigenen,
den Pflege- und den Heimkindern. Die eigenen Söhne lebten zwar mit der
Familie in der internen Wohnung im Foral, gingen aber mit den Heimjungen
in die interne Schule. Nur für die deutschen Pflegetöchter suchte Würmli eine
schulische Lösung in Chur.

95



Für Werner Würmli war die Arbeit im Heim Foral zu streng; seine
Tuberkulose brach wieder aus und er musste für 15 Monate nach Arosa zur
Kur. Gott /z/Z/TMitarbeitende fielen häufig während Monaten, manchmal

sogar Jahren aus wegen Spital- oder Kuraufenthalten. In Arosa absolvierte
Würmli einen Buchhalterkurs und beschloss, keine Arbeit mit Kindern
mehr zu übernehmen. Er diente gern in der Stiftung, hatte aber schmerzhaft
erfahren, dass seine Kraft aller Glaubensüberzeugung zum Trotz nicht für
alles ausreichte.

Würmli arbeitete danach wieder als Chauffeur und als Buchhalter in der

Zentralverwaltung. Nach der Geburt des dritten Kindes starb seine Frau.
Er heiratete später nochmals, wiederum eine Mitarbeiterin der Stiftung.
Zusammen hatten sie noch einen Sohn, womit die gesamte Familie sieben

Kinder zählte. 1962 berief Rupflin Werner Würmli als Hausvater ins neue
Sonderschulheim in Scharans. - Dieser war schockiert und versuchte, die

Berufung abzuwenden. Aber das Paar musste sich fügen und blieb bis 1976

in Scharans. Obwohl Würmli die Gelegenheit erhielt, in Chur eine einjährige
heilpädagogische Ausbildung zu machen, war er nach eigenen Aussagen mit
der gestellten Aufgabe heillos überfordert.98 Rückblickend gestand er grosse
Fehler ein. Man hätte viel zu wenig Zeit für die einzelnen Kinder gehabt. Und
es wären fürchterliche Fehlurteile gefällt worden, wie die Kastration eines

Jungen 1964, der seither schwer beeinträchtigt in einem Wohnheim lebte.

Demgegenüber war er stolz auf andere seiner Schützlinge, wie zum Beispiel
auf Hans, der trotz schwacher Schulleistungen ein Leben lang für sich selbst

sorgte, oder auf Stefan, der Magazinerchef wurde.
Werner Würmli blieb die Einbindung der Kinder in die Arbeit bis zum

Schluss ein grosses Anliegen. Er betonte, dass die Kinder die
landwirtschaftlichen Arbeiten geschätzt und sich dabei wohl gefühlt hätten. Obwohl
er dankbar war, dass heutige Kinder in Gott /zz'//z*-Angeboten wesentlich
besser betreut wurden, sorgte er sich doch um sie, da sie heute - wie er
meinte - «keinen einzigen Salatkopf mehr wachsen sehen».99 Auch Werner
Würmli blieb der Stiftung noch im Altersheim mit Interesse verbunden,
bevor er 2014 starb.

3.7 Zusammenfassung

Die diakonische Lebensgemeinschaft von 1916 bis 2003 gab der Stiftung
Gott hilft ein spezielles Gepräge. Sich in den Dienst Gottes zu stellen zog
besondere Menschen an. Darunter gab es Persönlichkeiten, die dem Werk ihr
Leben lang treu blieben und grossen Einfluss auf seine Entwicklung nahmen.

96



Sie leisteten Unglaubliches: Ohne pädagogische Ausbildung, praktisch ohne

Freizeit, ohne Lohn und ohne Privatsphäre erzogen sie in den ersten fünfzig
Jahren Tausende Kinder. Sie versorgten die Heime zusammen mit den Kindern
durch strenge Arbeit auf dem Feld und im Haus. Aber nicht alle Mitarbeitenden

eigneten sich für diese Arbeit. Viele gaben nach kurzer Zeit auf, andere

wurden durch ihre eigenen Probleme zu einer Last für die Gemeinschaft oder

waren gewalttätig zu den Kindern. Mindestens von einem Mitarbeiter sind
sexuelle Übergriffe auf Knaben bekannt.

Als die Selbstversorgung nach dem Zweiten Weltkrieg allmählich aufgegeben

wurde und die Mechanisierung im Haushalt Einzug hielt, beharrten
die Mitarbeitenden aus Überzeugung aufüberdurchschnittlich lange Arbeitszeiten,

da sie den Heimkindern ähnlich lange zur Verfügung stehen wollten,
wie es eine leibliche (Ideal-)Mutter getan hätte. Allerdings waren die langen
Arbeitszeiten dem beinahe permanenten Mangel an Mitarbeitenden
mitgeschuldet. Oft wurden in dieser Zeit die zumutbaren Grenzen überschritten.
Trotz Spannungen erlebten die meisten Mitarbeitenden die diakonische
Gemeinschaft als Kraftfaktor.

Die Arbeitsverhältnisse besserten sich ab Mitte der 1960er-Jahren deutlich;
einerseits weil den Mitarbeitenden mehr Privatsphäre zugestanden wurde,
andererseits weil sie fachlich ausgebildet und betreut wurden. Die Stiftung
erlebte eine Aufbruchsphase, deren Fundament weiterhin die Lebensgemeinschaft

bildete. Eine Neuerung erwies sich im Nachhinein als Stolperstein:
nämlich dass sich die Ehefrauen von Mitarbeitenden aus der Arbeit im Heim
zurückziehen oder sie reduzieren konnten, sobald eigene Kinder zu betreuen

waren. Dies führte zu Konflikten mit den ledigen Mitarbeiterinnen. Denn
Ledige hatten innerhalb des diakonischen Verhältnisses keinerlei Möglichkeit,
ihre Arbeitszeit zu verkürzen. Das Problem konnte erst durch die Einführung
eines Lohnsystems im Jahr 2003 gelöst werden. Bis heute sind der Stiftung
ein überdurchschnittlicher Zusammenhalt unter dem Personal und eine im
schweizerischen Vergleich höhere Verweildauer der Sozialpädagoginnen und

Sozialpädagogen erhalten geblieben.

97



Das Lachen des Jungen gilt der Kamera; die täglichen Amtli waren und

sind nicht beliebt (Aufnahme von 1954).

98


	Von Dienenden zu Mitarbeitenden

