
Zeitschrift: Quellen und Forschungen zur Bündner Geschichte

Herausgeber: Staatsarchiv Graubünden

Band: 21 (2009)

Artikel: Bischof Hartbert von Chur (951-971/72) und die Einbindung Churrätiens
in die ottonische Reichspolitik

Autor: Muraro, Vinzenz

Kapitel: 3: Hartbert als Priester in Ramosch

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939156

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3 Hartbert als Priester in Ramosch

3.1 Die Schenkung von 930

Am 9. April 930 schenkt König Heinrich I. in Frankfurt auf Intervention
Arnulfs143, des Herzogs von Bayern, in der Grafschaft Bertholds144 der Kirche

St. Florinus in Ramosch (dt. Remüs) im Unterengadin die königliche
Kirche in Sent (dt. Sins) mit umfangreichen Pertinenzien145 und bestätigt
dem Priester Hartbert den Besitz der beiden Kirchen.146 Im Text der Urkunde
wird festgehalten, der Priester Reginwart, der die Florinuskirche in Ramosch

zuvor aufgrund königlicher Verfugung innehatte, habe diese seinem Neffen
Hartbert hinterlassen. Es ist gleichzeitig die erste Erwähnung dieser Kirche
mit Florinuspatrozinium147 und die erste urkundliche Erwähnung des Ortes
Ramosch.148

Die Schenkung wirft einige Fragen auf, und die entsprechenden
Untersuchungen fuhren in einen grossen Themenkreis, der die nächsten Jahre von
Hartberts Leben bestimmen wird: die Verehrung des heiligen Florinus und
die Verbreitung seines Kultes. -Wer war der hl. Florinus? Der Heilige wurde
zunächst nur in seiner Heimat Rätien verehrt.149 Die drei Viten A, B (aus dem
12. Jahrhundert) und C weisen nur kleinere inhaltliche, wohl aber deutliche
stilistische Unterschiede auf. B diente möglicherweise als Vorlage für A, was

143 In Bayern war Heinrich I. nur dem Namen nach König, aber seine Schwurfreundschaft
mit dem dortigen Herzog Amulf begründete zumindest insofern Einvernehmen, als es

nicht mehr zu offenen Spannungen kam und der Bayer wiederholt als Intervenient von
Herrscherdiplomen tätig wurde (Laudage, Otto der Große, S. 94).

144 Vielleicht der Bruder Amulfs von Bayern (so BUB I, S. 82 Anm. 3) oder sein Sohn (so

Zotz, Der Breisgau und das alemannische Herzogtum, S. 104).
145 Zum dortigen Begriff der alpes vgl. Grüninger, Grundherrschaft, S. 468f.
146 BUB I, Nr. 100 MGH D H I. 22; Kaiser, Churrätien, S. 121. Die Urkunde ist nur als

Kopie erhalten: BAC, Cart. A, fol. 80' (1456/62).
147 Diederich, Das Stift St. Florin zu Koblenz, S. 22.
148 BUB I, Nr. 100 MGH DHI. 22: in vico Remuscie. Vgl. Poeschel, Kunstdenkmäler

des Kantons Graubünden III, S. 441. Zur Geschichte des Florinus vgl. neu die Übersicht:

Florinus - der Heilige im Vinschgau, in: Der Schiern 81 (2007), Heft 10.
149 Eigene rätische Patrozinien waren eher selten angesichts der Lage Rätiens in der «kul¬

turellen Interferenzzone» zwischen den südlichen und westlichen Kultwellen (Kaiser,
Frühmittelalter, S. 100 und 124).

37



allerdings nicht unumstritten ist.150 Die Geschichte sei hier (nach Version A)
kurz in der Zusammenfassung von Diedrich wiedergegeben:

Der hl. Florinus wurde in Matsch151 (Vinschgau) geboren. Sein Vater
stammte aus Churrätien152, hatte im Anschluss an eine Wallfahrt nach Rom
eine getaufte Jüdin geheiratet und sich mit dieser im Vinschgau niedergelassen.

150 Vita B gilt vor allem aus stilistischen Gründen gegenüber der früher veröffentlichten,
reichhaltigeren Vita A als die ältere, nennt aber nicht Matsch als Herkunftsort. Vita C

ist die durch den Druck im Breviarinm Curiense von 1520 und 1595 bekannte, in Chur
gelesene Version. Zum Verhältnis zwischen A und B bzw. C vergleiche neu Hübscher,
Florin, heiliger Pfarrer im Unterengadin, S. 71-75.
Vita A: (incip. Vir quidam de Britannia oriundus). Für Koblenz und Schönau (bei Letzterer
steht regentiam statt Raetiam). Koblenz: Cod. 206 der Königlichen Bibliothek Belgiens
in Brüssel - 13. Jahrhundert. Druck: Catalogus codicum Hagiographicorum Bibliothecae
regiae Bruxellensis. Ed. Hagiographi Bollandini, Bd. 1, Bruxellis 1886, S. 122-127.
Schönau: Cod. 20 der Hessischen Landesbibliothek Wiesbaden - 15. Jahrhundert. Druck:
Ferdinand Wilhelm Emil Roth, Beiträge zur Geschichte und Literatur des Mittelalters,
insbesondere der Rheinlande, in: Karl Vollmöller, Romanische Forschungen, Bd. 6,

Erlangen 1891, S. 475-481. Vollständige Übersetzung der Vita A ins Deutsche nach
der Koblenzer Version (Cod. 206 in Brüssel) bei Hübscher, Florin, heiliger Pfarrer im
Unterengadin, S. 85-89.
Vita B: (incip. BeatiFlorini confessoris). Für das Stift Garsten und das Domstift Regensburg

- 12. Jahrhundert. Druck: 1. Nach Cod. 8946, fol. 209r-217rder Königlichen Bibliothek

Belgiens in Brüssel (Kopie von 1689 nach der Kopie des Klosters Garsten Ende
12. Jahrhundert) und nach Cod. M 8, fol. 174v-176vdes Benediktinerstifts Melk (Kopie
von 1471) in: Analecta Bollandiana, Bd. 17 (1898), S. 199-204. - 2. Derselbe Text ohne

kritischen Apparat, doch mit Kommentar: Schweiwiller, Der hl. Florin von Remüs (1939),
S. 83-89. - 3. Nach Hs. (76) 240, fol. 7r-l lr der Oberösterreichischen Landesbibliothek
(vormals Studienbibliothek) in Linz (aus dem Kloster Garsten Ende des 12. Jahrhunderts).
Älteste Kopie des nicht mehr erhaltenen Originals, sog. Linzer Codex. Druck: Müller,
Florinusvita, S. 6-15. -4. Schwarz-Weiss-Faksimile von fol. 7r-l LderVitaB im Linzer
Codex in: Florinus - der Heilige aus dem Vinschgau, in: Der Schiern, 81 (2007), Heft 10,

S. 23-39.
Vita C: (incip. Scripturus vitam beatissimi Florini). Für Chur. 1. Druck: Breviarium iuxta
ritum ecclesie Curiensis. Augsburg 1520. 2. Lat. Text mit paralleler dt. Übersetzung inkl.
Kommentar bei Hübscher, Florin, heiliger Pfarrer im Unterengadin, S. 54-59 bzw. 62. Vgl.
dazu die Fassung im Breviarium Curiense von 1490, S. 64f. Ebd. S. 53-97 umfassende
Übersicht nicht nur über die Legenden A, B und C, sondern auch alle anderen liturgischen
Quellen zu Florinus in Chur, St. Gallen, Koblenz, Schönau und Regensburg. Zu den
Unterschieden der Viten, ebd. S. 71-75, desgleichen auch zum Problem der Abhängigkeit
A-B bzw. B-A.

151 Der Geburtsort Amatia (Matsch) im oberen Vinschgau wird nur in Vita A erwähnt.
152 Vita B. Zur Herkunft vgl. Bernhard, Streit um einen Heiligen, S. 49ff. Scheiwiller, Der

hl. Florin in kritischer Beleuchtung, S. 168f., möchte die Herkunftsbezeichnung Britannia
mit dem Prättigau gleichsetzen («das Tal, in dem <Pretennones> <Britten>, ein keltischer
Stamm und daher keltisch sprechende Leute, wohnten»).

38



Die beiden vertrauten ihren Sohn Florinus Alexander, dem Priester an der
Petruskirche von Ramosch, zur Erziehung an. Da er sich durch Gelehrsamkeit

und Tugend auszeichnete, wurde er mit der Verwaltung der Ökonomie
betraut. Florinus musste seinem Flerrn Wein und Lebensmittel von einer Burg
{castrum) in der Nähe von Ramosch herunterbringen. Da begegnete er einer

armen Frau, die ihn um Wein bat, worauf er den Wein in das Gefäss der Frau
goss.153 Nun wollte er seine Flasche in der Burg neu mit Wein füllen, aber

der Wächter verwehrte ihm den Eintritt. Also musste er seinem Herrn statt
Wein Wasser vorsetzen. Als Alexander jedoch davon kostete, war das Wasser

zu Wein geworden. Bald danach wurde Florinus Priester und trat nach dem
Tod Alexanders an dessen Stelle.

Als Florinus seinen Tod nahen fühlte, befahl er den Bewohnern von
Ramosch, zwei Särge zu nehmen: einen unteren mit seinem Leichnam und einen
oberen mit Eisenbeschlägen, der nur seine Kasel enthalten sollte. Nach seinem
Tod kamen die Verwandten und verlangten den Leib des Florinus, nahmen
aber den falschen, oberen Sarg mit. Das Grab des Florinus geriet schliesslich
in Vergessenheit, bis der Heilige dem Priester Saturninus im Traum erschien
und ihm befahl, den Leib zu erheben und hinter dem Petms-Altar in der Kirche
beizusetzen. Hier geschahen fortan viele Heilungswunder.154

Die Vita, die liturgischen Zwecken diente, gibt keinen Aufschluss über
die Lebenszeit des Heiligen. Doch aus der Vita S. Otmari155 (circa 830), die

von der Verehrung des hl. Florinus berichtet, lässt sich rekonstruieren, dass

der hl. Otmar wohl zwischen 710 und 720 als Pfarrer an der Florinuskirche156

153 Das häufigste Attribut des Florinus ist der Messkelch. Zur Darstellung des Fleiligen mit
Weinkrug/Schraubkanne (Weinwunder) in der Kunst vgl. Andergassen, Florinus von
Matsch, S. 74-98.

154 Nach Diederich, Das Stift St. Florin zu Koblenz, S. 21.
155 MGHSSII, S. 41-58.
156 Vgl. Kap. 3.4. Umstritten ist, ob Otmar gemäss Vita S. Otmari an einer Florinuskirche in

Ramosch oder Chur gewirkt hat (cuidam titulo sancti Florini confessonspraelatus est). Das

Problem wird bei Diederich, Das Stift St. Florin zu Koblenz, S. 22 erörtert. Scheiwiller,
Der hl. Florin in kritischer Beleuchtung, S. 174, plädiert - in erster Linie Analogieschlüssen

Poeschels folgend - entschieden für Chur, relativiert allerdings kurz darauf wieder
(Scheiwiller, Chur oder Remüs? S.318). Ihm folgt Müller, Florinusvita, S. 41-43, doch
ist die Annahme, die Vita S. Otmari sei ein Beleg für eine zu Beginn des 8. Jahrhunderts

auf dem Hof existierende Florinuskirche (S. 42), ein Zirkelschluss. Letztlich ist natürlich
nicht bestreitbar, dass Ramosch die älteste Florinuskirche darstellt. Die von Nüscheler,
Gotteshäuser, S. 53, erwähnte Florinuskapelle «auf dem Hof, wo jetzt das Kinderschulhaus

Hof 14) steht», ist nach den neuesten archäologischen Untersuchungen (vgl. Kap. 3.4)
sehr klein und vor allem viel jünger als von Scheiwiller angenommen. Eine Datierung

39



wirkte. Also muss der hl. Florinus vorher gelebt haben, wahrscheinlich im
7. Jahrhundert.157

3.2 Die Florinuskirche in Ramosch

Wirtschaftliches und christliches Leben nahm im Raum Unterengadin/
Münstertal schon im Frühmittelalter seinen Anfang. Wichtigstes kirchliches
Zentrum dieser Epoche war das Kloster Müstair158, das aus karolingischer
Zeit stammt. Allgemein wurde das Unterengadin früher christianisiert als das

Oberengadin, da es eine ältere und dichtere Bevölkerung aufwies und über

Verbindungen zu älteren Kulturlandschaften verfügte, so über Martinsbruck
und Finstermünz ins Oberinntal sowie über den Reschen - und später den

Ofenpass in den Vinschgau.159 Die Bevölkerung ging im 10. Jahrhundert wohl
eher zurück; dafür waren auch die politischen Umstände verantwortlich, stand

doch das Unterengadin in der Zeit von 926 bis spätestens 955 unter bayerischer
Herrschaft. Dazu wirkten die Ungarnzüge in Oberitalien und Bayern sowie
in Alemannien verunsichernd.160

Die Kirche in Ramosch entstand im 6./7. Jahrhundert und entwickelte
sich nach der Beisetzung des hl. Florinus zu einem nicht unbedeutenden
Wallfahrtsort. Bei der divisio von Grafschaft und Bistum beanspruchte die
weltliche Gewalt Kirche und Grab. GrafRoderich entwendete möglicherweise
den Leib des Heiligen, den der BischofViktor in seinen Klageschriften von
822/27 oder genauer vielleicht auch 824/25 zurückverlangte.161

Die in der Vita S. Florini aus dem 12. Jahrhundert geschilderte Relevatio
fallt nicht etwa in die Zeit Hartberts, sondern in jene des Priesters Saturni-

dieses Baus auf das frühe 8. Jahrhundert ist explizit auszuschliessen. Man müsste sonst
eine archäologisch noch nicht erfasste Kirche mit ganz bestimmtem Alter auf dem Areal
des bischöflichen Hofs supponieren. Gegenwärtig denkt man eher wieder an eine Tätigkeit
Otmars in Ramosch (vgl. Hübscher, Florin, S. 66 Anm. 97 und Bernhard, Streit um einen

Heiligen, S. 50).
157 Müller, Florinusvita, S. 42, 57. Scheiwiller, Der hl. Florin in kritischer Beleuchtung,

S. 174, möchte die Wirkenszeit des Florinus in Remüs eher ins 5./6. Jahrhundert setzen.
158 Schneider-Schnekenburger, Churrätien, S. 98.
159 Büttner/Müller, Frühes Christentum, S. 132; Kaiser, Churrätien, S. 84; Müller, Die

rätischen Pfarreien, S. 460f. Helbling, Entstehung, S. 485f., schliesst aus der Herkunft
des Florinus aus dem Vinschgau und der Verbreitung des Flurnamens «San Marteila» im
Unterengadin und in Tirol, dass das Christentum sich nicht von Chur aus, sondern vom
Vinschgau aus das Engadin aufwärts verbreitet habe.

160 Müller, Herren von Tarasp, S. 10.
161 Müller, Raetia Curiensis, S. 313; ders., Florinusvita, S. 43.

40



nus und damit wohl noch ins 8. Jahrhundert.162 Zumindest die Anfänge des

lokalen oder regionalen Kults gehen somit in die Zeit der Viktoriden zurück.
Damit in Übereinstimmung steht die archäologische Datierung der grossen
Dreiapsidenkirche (mit Südannex) in das Ende des 8. bzw. das 9. Jahrhundert.163

Offensichtlich bestand schon damals wegen zunehmender Wallfahrt
das Bedürfnis nach einer entsprechend grossen Kirche, die nur wenig kleiner
war als die von Müstair.

Selbstverständlich kann Florinus nicht der ursprüngliche Hauptpatron der

ersten Kirche gewesen sein, und es war schon lange vor dem Aufkommen
der Florinusverehrung in Ramosch eine Kirche erbaut worden. Es gibt gute
Gründe, den hl. Petrus als früheren Hauptpatron zu sehen.164 Einerseits spricht
die Vita sancti Florini von einem Petrus-Altar165, andererseits ist seit 1178

auch urkundlich eine capella sancti Petri in vico Ramusse bezeugt166. Wann der

Patroziniumswechsel stattfand, lässt sich kaum verbindlich festlegen, ebenso

wenig, ob es sich bei der obigen capella sancti Petri um den Vorgängerbau
der Dreiapsidenkirche oder aber um einen späteren Neubau handelt.167 Der

162 Müller, Florinusvita S. 39f. Vgl. dazu auch Bernhard, Geschichtliche Einführung,
S. 20-47, zu den beiden Fassungen der Viten besonders S. 21 und 26. Bezüglich der

Wallfahrt wurde eine weitere, ausführliche mittelalterliche Quelle bisher wenig beachtet,
nämlich die Chronik des Konrad von St. Gallen, in: FIugo, Sacri et canonici ordinis Prae-

monstratensis Annales, col. 574-583 (col. 575: Dispensante miseratione divina contigit,
hunc [Rudolfus de Aqua Rubea] in Ramusciae oppido Engedine vallis in confinio In fluvii
pernoctare. Locus illefrequentia populorum tunc Celebris eratpropter mérita beati Florini
confessons, qui hoc meruit apud Deum, ut virtutes plurimaeper eum fierent. Nullus enim

aegrotus illic confugit, qui non celerem consequeretur gratiam, si tarnen petentifides non
defuit. usw.). Bekannt war bis anhin nur die jüngere Version des Ph. Bayrhammer von
1760. Vgl. dazu Müller, Die churrätische Wallfahrt im Mittelalter, S. 57f., und Hübscher,
Der hl. Florin - Kathedralpatron von Vaduz, S. 22-23.

163 Sennhauser, Frühe Kirchen im östlichen Alpengebiet, S. 147-149.
164 So auch Nüscheler, Gotteshäuser, S. 127; Büttner/Müller, Frühes Christentum, S. 59.
165 Hinter diesem wurde der Leichnam des Heiligen durch Saturninus beigesetzt: omnis

clerus et populus cum ymnis et laudibus sancti uiri corpus post altare sancti Petri sicut
ipse praeceperat, honorifice sepelierunt. Müller, Florinusvita, S.13 (kritische Edition
von Vita B).

166 BUB I, Nr. 399. Diese Kapelle war 1178 als Schenkung der Herren von Tarasp an das

Kloster Marienberg übergegangen.
167 Poeschel, Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden III, S. 442; Büttner/Müller, Frühes

Christentum, S. 59. Allerdings spricht die Angabe der Legende, der Leib des hl. Florinus
sei hinter dem Altar des hl. Petrus beigesetzt worden, eindeutig für einen späteren Wechsel
des Patroziniums. Sent war wohl von Ramosch aus kirchlich organisiert worden, denn

auch hier trifft man vorerst das Petruspatrozinium. Auch Sent muss eine Eigenkirche des

Königs gewesen sein (vgl. Müller, Herren von Tarasp, S. 10).

41



Standort dieser Petruskapelle ist vorderhand nicht erfassbar, und damit sind
auch archäologische Untersuchungen gegenwärtig nicht möglich.

Wer auch immer der Erbauer der neuen Kirche war, fest steht, dass die
Kirche in Ramosch samt Pertinenzien noch anfangs des 10. Jahrhunderts

Reichsgut war.168 Die unvollständige Abschrift des Reichsgutsurbars169 enthält

zwar noch den Königszins im Ministerium des Remedius170, doch fehlt die

Aufzeichnung weiterer Rechte, so auch jener in Ramosch. Die Schenkung von
930 an Hartbert schuf nicht umfassend neue Fakten, da die entsprechenden
Rechte schon ein gewisser Priester Reginwart cum regali precepto possedit
und dieser dieselben nun dem Priester Hartbert, nepoti suo reliquit. Neu
ist aber 930 die Übergabe der Pfarrkirche von Sent ad sanctum Florinum.
Auch die der üblichen Pertinenzformel hinzugefügte Bestimmung cum fisco
de ipsa valle (Unterengadin) et cum universis ad ipsum pertinentibus loca
könnte neu sein. Im Wesentlichen blieb es aber bei der Übergabe des bisherigen

Reichsguts in Ramosch, bestehend wohl aus der curtis und der alten
Pfarrkirche des Unterengadins bzw. der Wallfahrtskirche, in die Verantwortung

Hartberts, sicher auch mit dem Zweck, die Verehrung des hl. Florinus
an seiner Begräbnisstätte zu fördern. Die Hauptreliquie war bis dahin nicht
verloren gegangen, denn die Urkunde von 930 erwähnt, dass der Leib des

Heiligen in Ramosch ruhe.171

Ob unter Hartbert auch bauliche Aktivitäten erfolgten, ist ungewiss.
Archäologisch wurde ein neuerer Nordannex mit Narthex und eine Unterteilung
des Südannexes aus dem 10./11. Jahrhundert festgestellt.172 Allein daraus

lassen sich allerdings keine Gebäudekomplexe ableiten, welche Rückschlüsse
auf die Organisation der Betreuung der Wallfahrer (Stift, Kloster) zulassen

würden.

Über den Umfang der mit dieser Schenkung verbundenen Rechte wird in der

Urkunde von 930 wenig Genaues ausgesagt, denn aufdie Nennung der beiden
Kirchen folgt nur die Pertinenzformel173 mit all ihren Unwägbarkeiten, und

168 Vgl. BUB I, Nr. 100 MGH DHI. 22: Schon der Vorgänger von Hartbert, Reginwart,
besitzt die Kirche Ramosch cum regali precepto.

169 Zu diesem vgl. Grüninger, Grundherrschaft, S. 162-189 bzw. BUB I, S. 375-396.
170 BUBI, S. 394.
171 BUB I, Nr. 100 MGH DHI. 22: ad sanctum Florinum, cuius corpus in vico Remuscie

requiescit. Poeschel, Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden III, S. 442, schreibt dazu:

«Diese Fassung spricht deutlich dafür, dass hier der Lokalheilige Florinus bestattet war
und nicht etwa nur eine Reliquie des Koblenzer Florinus.»

172 Sennhauser, Frühe Kirchen im östlichen Alpengebiet, S. 149.
173 Vgl. dazu Grüninger, Grundherrschaft, S. 89-95 und S. 533.

42



diese endet mit dem Zusatz cumfisco de ipsa valle et cum universis ad ipsum
pertinentibus loca. Eine Quantifizierung der Erträge dieses Königszinses im
Unterengadin ist kaum möglich - einerseits, weil der Begrifffiscus im 9./10.
Jahrhundert nicht ohne weiteres klar definiert werden kann, andererseits,
weil die zum Ministerium des Remedius im Reichsgutsurbar aufgeführten
Königszinsen gemeinsam aus dem Raum Vinschgau, Münstertal und
Unterengadin stammen.174

Als nicht ganz einfache Aufgabe erscheint in diesem Kontext überdies
die Zuordnung der Befestigungen auf dem Hügel der Burg Ramosch/Re-
müs (Canities/Canicias), die ja auch in der im 12. Jahrhundert verfassten

Legende im Rahmen der Schilderung des Weinwunders - dem damaligen
Sprachgebrauch entsprechend - als Castrum bezeichnet wird. Dabei geht es

nicht dämm, die Nennung einer Burg in einer Legende allein als Beleg für die
Historizität dieser Feste zu betrachten, auch wenn die topographische Lage des

Burghügels eine frühe Befestigung als wenig überraschend erscheinen lässt.

Tatsächlich lässt sich auf diesem Platz bereits frühmittelalterliches Mauerwerk
feststellen, was zumindest darauf hindeutet, dass das Castrum der Legende
nicht einfach freie Erfindung war. Als ausserordentlich bedeutsam erweist
sich, dass die vierte Bauphase der Burg nach den neuesten Untersuchungen175

dendrochronologisch von 956/957, d.h. in die Amtszeit Bischof Hartberts
datiert werden kann176. Diese umfangreichen Bauten müssen zweifellos in
Parallele zu dem von Hartbert ab 958 errichteten grossen Wohnturm (sog.
Plantaturm177) in Müstair gestellt werden. Es entsteht der Eindruck, dass im
Räume Münstertal / (Unter)engadin mit einer gewissen Planmässigkeit und
erheblichem Aufwand Sicherheitsmassnahmen vorgenommen wurden.

Unbedingt zu beachten ist die Bestimmung, dass Hartbert, damals
Presbyter Herzog Hermanns I. von Schwaben (Graf in Unterrätien 926-949)
- und erst 21 Jahre später Bischof von Chur -, das Recht hat, über die
übertragenen Güter nach Gutdünken zu verfügen (teneat potestatem habendi
donandi vendendi seu quicquid sibi libuerit faciendi). Welche Mittel bzw.
laufenden Erträge für die Wallfahrt in Ramosch nach 930 tatsächlich zur
Verfügung standen, steht allerdings nicht fest, und in welcher Form sich der

Übergang der Rechte Hartberts an das Hochstift gestaltete, ist ebenso wenig
klar. Quellen aus dem späteren 12. Jahrhundert zufolge soll BischofHiltibald

174 BUB I, S. 394 (De ministerio Remedii).
175 Freundliche Mitteilung von Dr. Jürg Göll, ADG Müstair, vom 15.10.2008.
176 Herbst/Winter 956/957. Laboratoire Romand de Dendrochronolgie in Moudon, Bericht

LRD08/R6124, F.Nr. T08/5, T 08/7, T08/12.
177 Zum sog. Plantaturm vgl. Kap. 7.2.2 nebst Göll, Klostermuseum Müstair.

43



(um 972-988) wesentliche Rechte dem Domkapitel geschenkt haben. Diese
Unsicherheit ist nicht so sehr ein Problem der Quellenlage an sich, sondern

widerspiegelt die komplexe Problematik bei der Abtretung von Rechten des

Bischofs an das sich immer mehr verselbständigende Domkapitel, was nicht
linear und schon gar nicht konfliktfrei verlief. Zudem war das gegenseitige
Verhältnis zeitweise stark von den Auseinandersetzungen zwischen Kaiser
und Papst geprägt.178 So stammen denn auch die immer wieder namhaft
gemachten Einzelbeschreibungen des Besitzes des Hochstifts in Ramosch
nicht aus dem 10. Jahrhundert (Tod BischofHiltibalds), sondern aus der Zeit
nach 1160/70 und repräsentieren in erster Linie die damaligen Ansprüche
des Domkapitels gegenüber dem Bischof von Chur. Die Schenkung von 930
hatte wohl den Umfang eines kleineren Benefiziums des Reichsgutsurbars,
nach dem häufigen Schema «curtis plus Pfarrkirche».

Die oben genannten Ansprüche finden in zwei Quellen der Kirche Chur
ihren Niederschlag: einerseits in dem auf der letzten Lage von Codex C des

Necrologiums verzeichneten Urbar179, andererseits in einem deutlich jüngeren
Nachtrag im Anniversarteil des Codex D zum Vermerk des Todes von Bischof
Hiltibald (um 972-988).180

Codex C, fol. 29v:

Hec est noticiaprebendç nostrç. In Heremuscie décima de tribus
villis videlicet Sindesx\ Heremuscia,2) Ciline3) ex integro etcur-
tim in eodem loco cum omni iure cum ecclesia et cum coloniis et

cum familia et cum vineis ad Maie4) et Culizune5) et ad Sculle6)

colonie et ad Uetanq1^, que omnia per singulos annos nobisper-
solvunt ducentas oves et X et totidem caseos trium denariorum
in merze, et vacam trium solidorum in merze, et porcum X et

VIII- denariorum et octo saumas vini et II caprinas ministro
nostro et •IUI- preposito et XX- et VII- solidos in panno quem
coloni curiq ad horreum nostrum presentare debent.

" Sent, Krs. Suot Tasna. -21 Ramosch, Krs. Ramosch. -31 Tschlin, Krs.
Ramosch. - 4)Mais, Teil von Meran, ital. Prov. Bozen. - 5)Galsaun, ital. Prov.
Bozen. -6) Scuol, Krs. Suot Tasna. -7) Ftan, Krs. Suot Tasna.

178 Kurze Übersicht bei Clavadetscher/Kundert, Reihe der Bischöfe von Chur, S. 534f.
179 Necrologium Codex C, fol. 29v-31v, BAC, Signatur 751.01. Vgl. die Faksimile-Ausgabe:

Necrologium Curiense. Mittelalterliche Toten- und Jahrzeitbücher der Kathedrale Chur,
S. 80-84.

180 Necrologium Codex D, fol. 21r, BAC, Signatur 751.02. Druck (wie Anm. 179): S. 133.

(Faksimile-Ausgabe).

44



Dieses älteste Urbar des Domkapitels wurde am Schluss des Codex C

eingetragen, wobei zu berücksichtigen ist, dass das ursprüngliche Blatt nach
fol. 30 heute fehlt, welches unter anderem wohl die Einkünfte im Prättigau
enthielt. Die Anordnung der Einkünfte erfolgt geographisch - also nicht
chronologisch -, beginnend mit dem Engadin, endend mit Chur und der weiteren
Umgebung, und das Dokument wurde von einer Eland wohl in einem Zug
niedergeschrieben. Der Zeitrahmen für die Entstehung ist durch die undatierte

Jahrzeitstiftung Vogt Eginos I. von Matsch für Chur definiert181, der in den

urkundlichen Quellen zwischen 1163 und 1189 erscheint, gleich am Anfang
von fol. 29v. Vielleicht erfolgte die Stiftung zusammen mit jener für seine

1173 verstorbene Frau Mathilde, für die er dem Domkapitel einen goldenen
Kelch schenkte.182 Die Datierung des Urbars durch von Moor auf die Mitte
des 12. Jahrhunderts183 ist klar zu früh.

Codex D, fol. 21r(8. Okt.):
Hiltipaldus episcopus obiit. Comemoratio rerum pertinentium
adfratres Curiensis congregationis. Hoc est curtis Heremuscie

cum coloniis duabus ad Sculle solventibus unam libram, unam
coloniam ad Sinde XIIII- solidos, ad Vetene VI- solidos, unam
ad Remusciam X- solidos, unam ad Cilinem -X- solidos. hanc

villicus habet, unam ad MalleX) VII- solidos.

Ecclesia sancti Florini cum decimis et vineis II- ad Maie et II-
ad Culusune et cum alpe Samauine2) solventem CC- caseos, ad
Ciline et Ceflure31-CC- caseos, ad Heremuscia -LXXX- carratas
de prudo et LX- modios terre et ad Ciline -XXV-. Hec omnia
dedit episcopus Hiltipaldus fratribus Curiensibus pro anima

sua.

"Mals, ital. Prov. Bozen. - 2>Samnaun, Krs. Ramosch. - 3)Chaflur, Gm.

Tschlin, Krs. Ramosch.

Da sich im Codex C zum Todestag Bischof Hiltibalds noch kein Zusatz
findet und dieser Zusatz in Codex D (dieser nach von Juvalt Ende des 12.

Jahrhunderts entstanden) keine Kopie aus dem Urbar des Codex C ist, muss

181 Necrologium Curiense Codex C, D, E, 26. März.
182 Necrologium Curiense Codex C, D, 25. November.
183 Moor, Die Urbarien des Domcapitels zu Cur, S. 1 (Untertitel).

45



der Eintrag jünger als jener im Codex C sein.184 Im Gegensatz zu Codex C

tritt hier Bischof Hiltibald (um 972-988) als Jahrzeitstifter auf. Wie auch
immer - selbst wenn den Schreibern der oben zitierten Dokumente in Codex
C und D ältere Vorlagen zur Verfügung standen, können diese schon wegen
der reichlichen Verwendung des Wertfusses auch zeitlich kaum über die Mitte
des 12. Jahrhunderts zurückreichen.

Interessanterweise erscheint als Jahrzeitstifter in der gleichen Sache in
einer Urkunde auch BischofHeinrich I. (1070-1078)185. Ebenfalls in diesem
Dokument werden die Rechte in Ramosch nur ganz allgemein formuliert. Es

handelt sich zwar um eine Fälschung186 des Domkapitels aus dem 12.

Jahrhundert, aber gerade dieser Umstand hindert nicht daran, zur Kenntnis zu
nehmen, dass auch Hiltibalds Nachfolger nicht bereit waren, Ramosch dem

Domkapitel zu überlassen.

Analoges gilt in Bezug auf die gefälschte Urkunde Papst Paschais II.
(1099-1118) vom 12. März 1117 für das Churer Domkapitel187, mit welcher
der Papst dem Domkapitel auf Intervention Bischof Widos (1096-1122)
mansos, vineas, familiam et quicquid in Ramuscia et in valle En[g]adina, in
valle Drusiana [=Walgau] et in Tumilasca [=Domleschg] seu in ceteris locis

per presentem indictionem decimam possidetis, curtim quoque in Pertennis

[=Prättigau], quam supradictusfrater noster Guido episcopus congregacioni
vestre adsupplementumprebende übergibt. Die Zugabe der curtis im Prättigau
betrifft den Hof in Schiers.188

Beide Fälschungen sind vermutlich nicht vor der Mitte des 12. Jahrhunderts

entstanden, eher erst zur Zeit der harten Auseinandersetzungen zwischen dem

Domkapitel und dem stauferfreundlichen Bischof Heinrich II. (1180-1200).

184 Dies legt nicht nur die Schrift nahe. Für den Ortsnamen Galsaun wird die jüngere Form
Culusune, im Codex C das ältere Culizune verwendet. Die Strukturierung ist völlig anders.

Man beachte auch die zusätzliche Erwähnung von Rechten in Mals, des Hofes Chaflur
und der Alp Samnaun.

185 BUB I, Nr. 202: pro animq meq ac parentum meorum remedio et pro redemptione ani-
marum nostrorum praedecessorum Odalrici videlict et Arthemanni atque Tiethmari, de

praesenti reddimus cannonicispraedictç ecclesiq basilicam sancti Florini, quq sita est in
loco qui Rhemusciç nuncupatur, cum omni iure et assensu ad eampertinenti et curtim cum
omnibus appendiciis eius, quampraescripti antecessores episcopi ipsis iniuste cannonicis

subripuerunt et non iusta potestate hactenus retinuerunt.
186 Dazu ausführlich Weiss, Frühe Siegelurkunden, S. 40-47.
187 BUB I, Nr. 260. Zur Fälschung Weiss, Frühe Siegelurkunden, S. 41-43.
188 Vgl. dazu Necrologium Curiense Codex C, D, E : 17. Mai: Wido Curiensis episcopus

obiit, qui curiam de Assiere (D, E: Aschire) cum coloniis et mancipiis et quidquid ad ip-
sam curiam pertinet et vineam de Clauenna cum casa et silva sancte Marie ad servicium

fratrum dedit.

46



Das Domkapitel erreichte 1194 sogar die Absetzung des Bischofs durch Papst
Coelestin III. (1191-1198).189 Die Falsifikate hatten also in erster Linie den

Zweck, in diesen Konflikten die - möglicherweise zu Recht bestehenden

-Ansprüche des Domkapitels zu dokumentieren.190 Allein, die Stellung Kaiser
Friedrichs I. und seines Günstlings in Chur waren unerschütterlich; der auf
Weisung des Papstes 1194/95 als Nachfolger gewählte Reinher della Torre
konnte sein Bischofsamt erst nach dem Tode Heinrichs II. 1200 antreten.191

Zu diesen Vorgängen könnte unter Berücksichtigung der erwähnten Jahrzeitstiftung

Eginos I. von Matsch (1163-1189) zeitlich auch die Erstellung des

ersten Urbars im Codex C des Necrologiums Curiense passen. Zumindest
in Schiers konnte das Domkapitel seine Stellung behaupten.192 Dies mag
mindestens teilweise auch für Ramosch gelten, doch wurde diese Position
offenbar durch Verkäufe im 13. Jahrhundert abgebaut193, und im grossen Urbar

von circa 1375 ist - im Gegensatz zu Schiers - von Ramosch überhaupt
nicht mehr die Rede.194

Es ist ein langer Weg vom Privileg Heinrichs I. zugunsten des Priesters

Hartbert im Jahre 930 bis zu den im späteren 12. Jahrhundert in allen
Einzelheiten formulierten Rechtsansprüchen des Domkapitels in Bezug auf
Ramosch, und selbstverständlich kann aus den dortigen wirtschaftlichen

189 BUB I, Nr. 465 und 466. Zur Absetzung BischofHeinrichs II. und den damaligen Zuständen

im Bistum Chur vgl. Clavadetscher, Die Absetzung Bischof Heinrichs, S. 426-433.
190 Zu früheren ähnlichen Vorgängen vgl. Kap. 7.7.
191 Clavadetscher, Die Absetzung Bischof Heinrichs, S. 426-433 und Weiss, Frühe Siegel¬

urkunden, S. 46f.
192 Daraus ging später eine eigene Gerichtsherrschaft, das Kapitelgericht Schiers, hervor.
193 Es kam bisweilen nicht nur zu Streitigkeiten zwischen Bischofund Domkapitel, sondern

auch zwischen Dompropst und den übrigen Domkapitularen. Bei einem entsprechenden

Schlichtungsverfahren von Bischof Berchthold I. (1228-1233) von 1232 (BUB II [neu],
Nr. 708) werden den Kanonikern Einkünfte in Ramosch garantiert. Die Kirche von Tschlin
löste sich freilich bereits 1327 von derparrochialis ecclesie in Ramûsse, que matrix existit
ecclesie seu cappelle in Schilis unter dem damaligen Kantor und späteren Dompropst
Hermann von Montfort, rector ecclesie in Ramûsse, von Ramosch ab. In diesem Dokument

wird auch ein sacerdos parrochialis ecclesie genannt (BUB IV, Nr. 2387). Weitere

mit Ramosch verbundene Rechte wurden an die vinschgauischen Herren von Annenberg
verkauft, so u.a. 1346 für 12 Mark Bemer die bis anhin den Rittern von Wiesberg und

Remüs verliehenen Zinsen und Zehnten de bonis hominibus et decimis nuncupatis bona

et homines sancti Flurini sita in principatu Tirolensi (BUB V, Nr. 2848 bzw. 2862). Viele
Rechte waren an die Ritter von Remüs zu Lehen ausgegeben. Gegen die Ansprüche der

Vögte von Matsch und des Hauses Österreich bestand für das Domkapitel im Unterengadin
seit dem 14. Jahrhunderts ohne enge Anlehnung an den Bischof keine Chance mehr.

194 Vgl. dazu v.a. das grosse Urbar aus der Zeit von ca. 1375 (BAC, Signatur 422.01). Druck:

Moor, Urbarien des Domcapitels zu Cur, S. 42-108.

47



Verhältnissen in der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts nur sehr bedingt auf
die über 200 Jahre älteren Zustände zur Zeit Hartberts geschlossen werden.

3.3 Ein Florinusstift oder -kloster in Ramosch?

Im Zusammenhang mit der Erforschung von Funktion und Wandel religiöser
Gemeinschaften vom 6. bis zum Ende des 11. Jahrhunderts wurde stets wieder
die Frage nach einer kirchlichen Niederlassung im Wallfahrtsort Ramosch
gestellt.195 Ausgangspunkt dieser Diskussion war nicht zuletzt der für Hartbert
seit 948 nachgewiesene abbas-Titel196, denn normalerweise wird das Kloster
bei einem solchen Titel genannt197, dazu kommt, dass die für Hartbert seit

langem angenommene Funktion als Abt von Ellwangen nicht unbestritten
ist. Bezieht sich der Titel etwa auf ein allfälliges Kollegiatstift oder Kloster
in Ramosch? Wurde Hartbert um die Mitte der Vierzigerjahre des 10.

Jahrhunderts zum Abt von Ramosch erhoben?

In der Folge versuchte die Forschung diese These nicht nur durch den
Hinweis auf die sich häufende Gründung von Kollegiatstiften und die Belebung
des Florinuskultes im 10. Jahrhundert ganz allgemein, sondern auch durch
den Umfang der Schenkung von 930 an Hartbert zugunsten von Ramosch
sowie durch archäologische und etymologische Fakten zu stützen.

Archäologisch dürfte Ramosch als Wallfahrtsort durch die aus dem Ende
des 8. bzw. 9. Jahrhundert stammende grosse Dreiapsidenkirche mit Südannex

genügend ausgewiesen sein.198 Diese Kirche wurde lange vor dem Auftreten
Hartberts in Ramosch erbaut; die Anfänge des Kultes müssen in die Zeit
der Viktoriden zurückreichen. Die in der Vita S. Florini aus dem 12.

Jahrhundert geschilderte Relevatio fällt, wie bereits erwähnt, nicht in die Zeit
Hartberts, sondern in jene des Priesters Satuminus und damit wohl noch ins
8. Jahrhundert. Es muss also klar unterschieden werden zwischen der Zeit

195 Kaiser, Das Bistum Chur und seine Frauenklöster und Klerikergemeinschaften, S. 315—

337, besonders S. 330-337. Ders., Churrätien, S. 265 und 271.
196 BUB I, Nr. 104 MGH D OI. 99: cuidam venerabili abbati nostro Hartberto und memora-

tus noster abbas Hartbertus. Müller, Raetia Curiensis, S. 311, betont, dass dieses cuidam

nicht etwa «irgendein» bedeute, sondern «ein bestimmter» und verweist aufNorberg, Dag,

Beiträge zur spätlateinischen Syntax, Uppsala 1944, S. 54; demnach ist das Pronomen

quidam bereits im Spätlatein erstarrt. Ebenso schreibt der Autor der Florinusvita stets

quidam presbyter Alexander.
197 So z.B. BUBI, Nr. 143 MGH DO II. 131 (Jahr 976) und BUB I, Nr. 151 MGH DO

III. 116 (Jahr 993) und viele weitere Beispiele.
198 Sennhauser, Frühe Kirchen im östlichen Alpengebiet, S. 147-149.

48



der Errichtung der Kirche und der Entstehung der Wallfahrt, einerseits, und
der Revitalisierung und weiteren Verbreitung des Florinuskultes im 10.

Jahrhundert durch den Herrscher und dessen Umkreis, zu dem auch Hartbert zu
zählen ist, andererseits. Offensichtlich hatte schon vor Hartbert aufgrund des

Ausmasses der Wallfahrt das Bedürfnis nach einer entsprechend geräumigen
Kirche bestanden. Aus archäologischer Sicht deutet die grosse Dreiapsidenkirche

auf einen Wallfahrtsort hin, zu dessen Unterhalt und Betrieb auch die
ergrabenen Annexbauten passen. Gebäulichkeiten, welche Ramosch zwingend
als Standort eines Stifts oder Klosters bestätigen, konnten nach Sennhauser
nicht nachgewiesen werden.

Etymologisch kann Heremuscie bzw. Remuscie korrekt von *EREMUSIA,
also Einsiedelei, abgeleitet werden. Da Florinus als Pfarrer (prespyter)Jedoch
nicht als «die Gegend seelsorgerisch betreuender Eremit» bezeugt ist199, muss
diese Bezeichnung zeitlich wohl aufdie Anfänge der Besiedlung des Gebiets

von Ramosch bezogen werden.
In den Florinus-Viten des 12. Jahrhunderts ist von einem Castrum Cani-

cias die Rede. Dieses Castrum wird meist auf dem Platz der nahe gelegenen
mittelalterlichen Burg Ramosch200 (dt. vest Ramüss) gesucht. Die erstmals
1511 bezeugte Namensform Tschaniff ist nicht geradlinig auf das latinisierte

frühromanische Canicias zurückzuführen201. Hubschmied postuliert zur
Deutung einen zugrunde liegenden latinisierten etruskischen Gentilnamen
*CANITIOS und eine spätere Vermischung von zeitgenössischen romanischen
mit deutsch-tirolischen Einflüssen202, was als Deutung plausibel erscheint.

Dagegen ist eine Zurückführung von Tschanüff bzw. Tschaniffauf
lateinisches coenobium (Kloster) laut Carli Tomaschett unmöglich.203 COENOBI-
UM hätte in lautgerechter Entwicklung im Unterengadinischen «Tschanövi»
ergeben müssen. Andernfalls müsste man eine Ablenkung des lateinischen
COENOBIUM (mit kurzem zweiten O) zu COENUBIUM (mit langem
erstem U) annehmen, doch komme diese Form im Gegensatz zu dem in
mittelalterlichen Quellen Oberrätiens sehr häufig erscheinenden COENOBIUM
nie vor. Theoretisch könnte man noch an eine Ablenkung von «Tschanövi»
zu «Tschanüff» durch einen benachbarten Flurnamen mit der Endung -üf

199 Vgl. Müller, Florinusvita, S. 35f.
200 Clavadetscher / Meyer, Burgenbuch, S. 210-216.
201 So z.B. Röckelein, Der Kult des heiligen Florinus, S. 69.
202 Vgl. die Zusammenstellung bei Müller, Florinusvita, S. 22f.
203 Briefvon Dr. Carli Tomaschett, Chefredaktor Dicziunari Rumantsch Grischun, Chur, vom

10.09.2007. Schon Schorta, Rätisches Namenbuch 2, S. 871 f., äussert sich zu der von
Robert v. Planta in Parallele zu Schnifis vorgeschlagenen Rückführung von Tschanüffauf
CENOBIUM entschieden skeptisch.

49



denken, doch erscheint in den Ramosch betreffenden Listen im Rätischen
Namenbuch kein Name, der für eine solche Ablenkung in Frage käme. Aus
dem Namen Tschanüff lässt sich also nicht auf ein früheres Kloster schliessen.

Damit fallen auch alle Hypothesen zum Standort eines solchen Bauwerks an

der Stelle der heutigen Burg Tschanüff dahin.
Aus diesen Darlegungen wird klar, dass weder aus archäologischer noch

aus etymologischer Sicht für Ramosch ein mittelalterliches Kloster oder Stift
postuliert werden kann. Die Forschung hat weitere Erklärungsmöglichkeiten
für ein Kloster oder Stift in Ramosch diskutiert:

Nach einer ersten Version lasse der abbas-TiteX an eine klösterliche Niederlassung

in Ramosch denken, welcher Hartbert - als Gründer - vorgestanden
habe.204 Nüscheler schreibt, in Ramosch habe eine Chorherrenkirche existiert,
die dem Domkapitel von Chur gehört habe.205 Es wird weiter argumentiert,
die Kirche von Ramosch müsse «hervorragend» gewesen sein, da sie später
basilica genannt worden sei. Doch der Terminus basilica ist mehrdeutig.206

Zwar wurde er tatsächlich meist für die grossen römischen Basiliken, die
über einem Märtyrergrab errichtet worden waren, verwendet. Aber nicht nur
Kirchen mit Heiligengräbern, sondern allgemein Kirchen wurden mit dem

Begriffbasilica bezeichnet; er erscheint oft in rätischen Urkunden, angefangen
circa 800 für die Kirche von Trimmis, dann für die Kirchen von Wyden bei

Wesen und Degen (dt. Igels) im Lugnez, aber auch für die Pfarrkirche von
Feldkirch.207 Daher steht auch das rätoromanische Wort baselgia für Kirche
überhaupt.

Mayer sieht im Umstand, dass Hartbert als Abt von Ellwangen betrachtet
werden darf, seine These, in Ramosch habe ein Kloster bestanden, bestätigt.
Ein Florinuskloster in Ramosch hätte, in gleicher Weise wie Koblenz oder
Schönau208, Ottos I. Absicht der ausgedehnteren Verehrung des Heiligen durch

Einrichtung des Chordienstes und Versorgung der Wallfahrt gedient.

204 Keller, Kloster Einsiedeln, S. 20. Keller weist allerdings gleichzeitig daraufhin, dass

Hartbert vielleicht schon damals Abt von Ellwangen gewesen sei. Ausserdem Conrady,
Die Schönauer Überlieferung, S. 107; Mayer, Geschichte des Bistums Chur I, S. 132.

Skeptisch Poeschel, Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden III, S. 442.
205 Nüscheler, Gotteshäuser, S. 127.
206 Philologische Angaben bei Aebischer, Paul, in: Revue de Linguistique Romane 27 (1963)

S. 119-164 und 29 (1965) S. 24-30 sowie in SZG 14 (1964) S. 227-234. Auch Schei-

willer, Der hl. Florin in kritischer Beleuchtung, S. 163, spricht angesichts des Terminus

basilica von einer «baulichen Erweiterung der ehemaligen Landkirche» (S. 171), glaubt
indes nicht an ein Kloster (S. 174).

207 Büttner/Müller, Frühes Christentum, S. 43; so z.B. BUB I, Nr. 26, 88, ferner Anhang
S. 387,390.

208 Vgl. Kap. 5.

50



Als Argument für die Stiftung eines Klosters wird immer wieder der

Umfang der Schenkung an Hartbert von 930 genannt, welche die Einkünfte
einer normalen Pfarrkirche (schon dank der zusätzlichen Schenkung der

Kirche von Sent) weit überstiegen und deshalb ohne weiteres die Gründung
eines Stifts oder Klosters ermöglicht habe. Nun hatte zwar diese Stiftung den

Zweck, den Kult des hl. Florinus zu fordern, aber es wurde auch ausdrücklich
festgehalten, dass Hartbert in der Verwendung der Mittel freie Hand habe. Er
konnte einen Teil der Erträge also auch für die Förderung des Kults in Chur,

Lipporn, Koblenz, Essen oder wo auch immer einsetzen - z.B. für den Bau

neuer Befestigungswerke (Burg Ramosch/Remüs, befestigter Wohnturm in
Müstair209).

Kommt hinzu, dass die quantitativen Angaben des Domkapitels aus dem

späten 12. Jahrhundert meist mit den Hartbert zur Verfügung stehenden
Mitteln gleichgesetzt wurden. Summiert man diese genau auf, so zeigt sich

allerdings, dass die Erträge nicht sehr gross, vor allem die Kolonien eher

ertragsschwach waren. Der wirtschaftliche Ertrag ist in Berggebieten nun
einmal beschränkt.210 Wenn man an das kümmerliche Dasein des Klosters in
Scuol denkt, welches sich 1146 trotz seiner vier curie (Huben), sechs Alpen
und Zehnten sowie dauernder grosszügiger Unterstützung durch die begüterten

Herren von Tarasp über die non modicum paupertatem et intollerabilem
inportunitatem der Mönche beklagt, kommen Zweifel an der Existenzmöglichkeit

eines Stifts oder Klosters in Ramosch auf.211 Man kann auch nicht

2OT Sog. Plantaturm, vgl. Kap. 7.2.2.
210 Vgl. Kleindinst, Reichsgutsurbar, S. 22-30, sowie Grüninger, Grundherrschaft, S. 468-

473.
211 Vgl. Registrum Goswins von Marienberg, S.64, für Scuol. In Ramosch gehörten zur

curtis Heremuscie nach dem Anniversareintrag im Codex D folgende Güter: Wohl als

Salland sind die ganz im Stil des Reichsgutsurbars vermerkten 80 Carrata (Wiesland)
und 60 Scheffel (modios terre; Ackerland) in Ramosch sowie die 25 Scheffel in Tschlin
zu interpretieren. Dazu kommen: zwei Huben (colonie) in Scuol, eine Hube in Sent, eine

in Ftan, eine in Ramosch, eine in Tschlin und eine in Mals (BZ). Die Erträge aus diesen

Kolonien sind mit 47 sol. mercedis [= 2 lb. 7 ß] nicht eben gross. Femer die Florinuskirche
mit den Zehnten in Ramosch, Sent und Tschiin sowie anfänglich zwei Weinberge in Mais/
Meran (BZ) und Galsaun (BZ). Weiter die Alp Samnaun (200 Käse) und Weidegebiete
in Tschlin und Chaflur (200 Käse). Versucht man - mit allen Vorbehalten - die Angaben
des 12. Jahrhunderts ganz grob in die Zahlen des Reichsgutsurbars umzurechnen und den

Ertrag der curtis Ramosch mit curtes in ähnlicher Höhenlage (Riom, Lantsch, Vaz, Lugnez)
zu vergleichen, so weisen diese doppelte bis mehrfache Erträge auf. Auch die Einnahmen

aus den Zehnten - an sich ja teilweise zweckgebunden - dürfen dementsprechend nicht
überschätzt werden. Im Engadin steht die Kleinviehzucht (Schafe, Wolle, Schafkäse) an

erster Stelle, und es ist wohl kein Zufall, dass der curtis Ramosch auch in der 2. Hälfte
des 12. Jahrhunderts jährlich nur eine einzige Kuh abzuliefern war. Zu den schlechten

51



leichthin voraussetzen, dass - in einer so armen Diözese wie Chur- Bischof
und Domkapitel die Schenkung von 930 ohne weiteres mit neuen Stiftsherren
oder Mönchen zu teilen bereit gewesen wären. Eher möchte man daran denken,

dass aus Gründen der Einfachheit schon früh das Domkapitel, welches
in einem Diplom Ottos E erstmals 940 erwähnt wird212, mit der Wallfahrt
betraut wurde. Damit wäre auch das anhaltende Interesse der Churer
Domherren für die Kirche Ramosch erklärbar und ebenso einleuchtend, warum
in den schriftlichen Quellen immer wieder vom Domkapitel Chur, nie aber

von einem eigenständigen Stift oder Kloster in Ramosch die Rede ist. Zudem
hatte der Bischofvon Chur seit BischofHartbert mit dem Benediktinerkloster
in Müstair und dem von ihm dort 958 erbauten starken Wohnturm213 (heute

Plantaturm) einen recht nahe gelegenen Stützpunkt.
Für den abbas-Titel bleibt eine weitere, einfachere Erklärungsmöglichkeit:

Hartbert erhielt schon im Jahre 948 die Abtei Ellwangen als Kommende, weilte

möglicherweise aber noch in Ramosch. Für diese Version sprechen mehrere

Gründe, welche in Kap. 6.2 näher beleuchtet werden.
Bis hierhin lässt sich also Folgendes festhalten: Es befand sich in Ramosch

eine Florinuskirche, die wahrscheinlich ursprünglich dem hl. Petrus geweiht
war und zu den ältesten im Unterengadin überhaupt gehört. In dieser Kirche
wurde im 10. Jahrhundert die Hauptreliquie des hl. Florinus verehrt, und von
dort aus intensivierte Hartbert die Ausbreitung des Kultes um den Bündner
Heiligen.214 Eine klösterliche Niederlassung hat in Ramosch nicht bestanden;
alle Anhaltspunkte dazu erweisen sich als nicht stichhaltig. Das argumentum
e silentio ist schon angesichts der Urkundenverluste zwar immer zweifelhaft,
doch ist im vorliegenden Fall die Quellenlage auch nicht derart schlecht,
als dass beim heutigen Wissensstand ein Stift oder Kloster in Ramosch mit
einem Abt Hartbert an dessen Spitze in irgendeiner Form als wahrscheinlich

angenommen werden müsste.

wirtschaftlichen Verhältnissen in Ramosch 1262 vgl. auch BUB III (neu) Nr. 1063.
212 BUB I, Nr. 103 MGH D OI. 26. In einem Diplom Ottos I. für Bischof Waldo (920-949)

und das Domkapitel (ad annonamfratrum episcopii Curiensis). - So sind denn später auch

Domherren als Kirchenrektoren in Ramosch nachweisbar.
213 Göll, Plantaturm, S. 23-37. Die Errichtung dieses Turms fällt dendrochronologisch

(Fälldatum 957/58-961) eindeutig in die Regierungszeit Bischof Hartberts und ist sein

Werk. - Vgl. dazu weiter Barz, Zur baulichen Entwicklung der «Adelsburg», S. 67-84,
bes. S. 70f. und 81 und Kap. 7.2.2 der vorliegenden Arbeit.

214 Köpf, Christliche Kultorte, S. 88.

52



3.4 Die Anfänge der Ausbreitung des Florinuskults:
eine Florinuskirche in Chur?

An dieser Stelle scheint ein Blick auf die Anfänge der Ausbreitung des
Florinuskults sinnvoll, denn damit hängt der weitere Verlauf von Hartberts Leben

eng zusammen. Zuerst muss der Kult des hl. Florinus nach Chur gelangt sein;

von dort aus erreichte er schliesslich in kurzer Zeit den alemannischen und
rheinischen Raum.215 Hier sei vorerst das Zentrum Chur erörtert; die Ausbreitung

der Verehrung wird in den späteren Kapiteln behandelt werden.
Die Diskussion über das Alter der ältesten Florinuskirche ist verknüpft

mit den beiden Fragen, ob der heilige Otmar, der spätere Abt von St. Gallen
(719-759), nach seiner Ausbildung und Priesterweihe in Ramosch oder in
Chur gewirkt habe und wie gross der Anteil Hartberts an der Verbreitung des

Florinuskultes in Chur selber war.
Der Fragestellung zugrunde liegt eine Stelle am Anfang der Vita S. Otmari,

eines von Walahfrid Strabo überarbeiteten Werkes des St. Galler Mönchs
Gotzbert, dessen älteste Abschrift uns im Codex Sangallensis 562 aus der
Zeit 890-900 erhalten ist. Dort heisst es:

Igitur Otmarus genere Alamannorum oriundus, in aetate pu-
erili a fratre suo Retiam Curiensem perductus est et in seruicio
Uictoris, earundem partium comitis, multo tempore constitutus
et literarum scientia sublimatus, uirtutem sectator morumque
laudabilium possessor, sacerdotii gradum conscendit et a supra-
dicto benigne retentus, cuidam titulo sancti Florini confessons
praelatus est.216

Es ist die früheste Quelle, in welcher Florinus überhaupt Erwähnung findet.
Da die Lebensdaten des hl. Otmar (circa 689-16.11.759) ziemlich sicher sind,
wird das Wirken des hl. Florinus in Ramosch meist in die zweite Hälfte des

7. Jahrhunderts datiert.217 Fast durchwegs war man lange Zeit der Meinung,

215 Kaiser, Churrätien, S. 84.
216 MGH SS II, S. 41f. bzw. Cod. Sang. 562, S. 97. Der Mönch Gotzbert ist nicht zu ver¬

wechseln mit dem gleichnamigen Abt von St. Gallen. Die Überarbeitung seines Textes

durch Walahfrid Strabo (839-849 Abt der Reichenau) erfolgt wenig später Mitte der

Dreissigerjahre des 9. Jahrhunderts.
217 Grundsätzlich kommt natürlich auch ein früherer Zeitraum in Frage, da die Vita S. Otmari

nur einen terminus ante quem signalisiert. Fetz, Das Bisthum Chur, S. 46, vertritt dagegen
die Auffassung, Gotzbert und Walahfrid hätten sich bei der Abfassung der Vita S. Otmari

geirrt und nicht beachtet, dass zur Zeit Otmars die Kirche in Ramosch noch immer eine

53



dass der junge Priester Otmar an der Florinuskirche in Ramosch gewirkt
habe.218

Unter dem Einfluss des Kunsthistorikers Erwin Poeschel gab Otmar
Scheiwiller 1939 diese Ansicht auf, indem er eine Florinuskirche in Chur
zur Zeit Otmars annahm. Dieses Gotteshaus hätte demnach schon zu Beginn
des 8. Jahrhunderts in Chur existieren müssen, da Otmar ja 719 Abt von St.

Gallen wurde. Poeschel hatte in gewissen Fällen dank neuerer archäologischer
Forschungen nachweisen können, dass einige Kirchen in Rätien viel älter
waren als aus den bekannten Quellen des 12.-14. Jahrhunderts erschlossen
werden konnte.219 Scheiwiller räumte allerdings immernoch ein, dass man der

bisherigen Interpretation (Tätigkeit Otmars an der Kirche in Ramosch) «nicht
eine eigentliche Vergewaltigung des Textes» vorwerfen könne. Tatsächlich
schweigt sich ja auch die Vita S. Otmari über den Standort der Florinuskirche

völlig aus, doch Scheiwiller meint, dass man aus der Formulierung et a

supradicto [durch den Präses Victor] benigne retentus nur an eine ganzheitliche

Ausbildung in Chur denken dürfe und eine Versetzung Otmars nach
Ramosch für diesen eine Zumutung gewesen wäre. Dies verdeutlicht er schon

dadurch, dass er eine allfällige Funktion Otmars in Ramosch als «abwegigen
Seitensprung» bezeichnet, wogegen sein Verbleiben in Chur seinem Leben
«übersichtlichere Geradlinigkeit und durchsichtigere Motivierung»
garantiere.220 Daraus zieht er den Schluss, dass in Chur vor 719 eine Florinuskirche
existiert haben müsse.221

Iso Müller ist dieser These weitgehend gefolgt und spricht bereits von
einer «von Präses Victor gestifteten Eigenkirche» in Chur, mit welcher sich

Peterskirche gewesen sei. Florinus sei erst nach Otmar um die Mitte des 8. Jahrhunderts in
Ramosch tätig gewesen, und dort sei entsprechend später eine Florinuskirche entstanden,
die dann zur Zeit der Abfassung der Vita S. Otmari als Florinuskirche bekannt gewesen
sei. Röckelein, Der Kult des heiligen Florinus, S. 70, folgert aus der Nachricht Gotzberts,
dass Florinus vor 710/20 gestorben sein müsse.

218 Scheiwiller, Der hl. Florin von Remüs, S. 241-256 (1938) und S. 71-90, S. 155-167
(1939); ders.. Der hl. Florin in kritischer Beleuchtung, S. 161-174.

219 Dies betrifft vor allem karolingische Bauten, die teilweise allerdings bereits durch das

Urbar des Reichsguts in Churrätien aus der 1. Hälfte des 9. Jahrhunderts nachgewiesen
waren.

220 Scheiwiller, Chur oder Remüs? S. 317f. : «Für den gewissenhaften Historiker dürfte
dieser Seitensprung eher als abwegig erscheinen, wenn er auch in das Leben des Heiligen

eine pikantere Note und reichere Abwechslung gebracht hat. Durch die Verkürzung
der Lebenslinie [Beschränkung des Aufenthalts auf Chur] gewinnt sein Leben dafür an

übersichtlicher Geradlinigkeit und durchsichtigerer Motivierung.»
221 Scheiwiller, Chur oder Remüs?, S. 311-319.

54



Chur als sakrales Zentrum gegenüber St. Gallen habe behaupten können.222

Er betrachtet also die Existenz eines Florinusheiligtums in Chur vor 719 als

gesichert, schwankt höchstens noch zwischen ecclesia und capella.222

Es liegt auf der Hand, dass Scheiwiller ein Wirken Otmars an der Pfarr-
und Wallfahrtskirche Ramosch vornehmlich mit hagiographischer Argumentation

ablehnt. Die Basis für den daraus abgeleiteten Befund - eine ecclesia
S. Florini im viktoridischen Chur - ist somit schmal und die Gefahr von
Zirkelschlüssen224 gross.

Bruno Hübscher kommt im Zusammenhang mit der Beschreibung des Cod.

Sangallense 337b (Missale) eindeutig zum Schluss, Otmar habe in Ramosch

gewirkt, und bemerkt: «Die dazu (zur Kirche in Ramosch) gehörige Wallfahrt
zu besorgen, war (für Otmar) sicher eine hohe Auszeichnung. Dies zeigte
sich schon 719, als der von Victor, Präses von Churrätien, erzogene Priester
Otmar, der bisher die Leitung der Kirche des hl. Florinus inne hatte, als erster
Abt des Klosters St. Gallen berufen wurde.» Auch Kaiser geht neuerdings
von einer Tätigkeit Otmars in Ramosch und nicht in Chur aus.225

222 Müller, Florinusvita, S. 41-43, betrachtet die Nichterwähnung des Standortes der Kirche

- Scheiwiller folgend - als Beleg aus der Vita S. Otmari für die Churer Florinuskirche
(S. 42). Vgl. dazu auch Müller, Die churrätische Wallfahrt im Mittelalter, insbes. S. 19:

«Der Florinskult wäre ein Lokalkult eines Nebentales geblieben, wären nicht Anfang des

8. Jahrhunderts Reliquien des Heiligen in die wohl von Präses Victor gestiftete Eigenkirche
in Chur übertragen worden. Die neue, dem hl. Florin geweihte Kirche in der rätischen

Kapitale konnte Chur als sakrales Zentrum gegenüber dem alemannischen Gallusgrab
betonen.» Ders., Raetia Curiensis, S. 281-325, insbes. S. 31 lf. Auch für Müller gilt das

benigne retentus noch immer als entscheidendes Beweismittel, denn ohne eine Florinus-
kapelle in Chur hätte ihn der Präses Victor angeblich lieber in seine alemannische Heimat
zurückgeschickt.

223 Vgl. etwa Müller, Florinusvita, S. 42: «Gross muss diese Kapelle nicht gewesen sein.

Auch war sie kaum wesentlichen Seelsorgediensten gewidmet, hat also offenbar nicht die

Bedeutung der alten Talschafts-Pfarrkirche des Unterengadins in Ramosch.»
224 Vgl. Scheiwiller, Chur oder Remüs? S. 316. «Stellt man sich aber einmal entschlossen auf

den Standpunkt um, dass der Florinustitel in Chur schon zu Beginn des 8. Jahrhunderts

bestand, so gewinnen auch spätere, an sich nicht eindeutige Einträge im Necrologium
Curiense einen fassbaren Sinn. Wenn die Hand b im Codex C am 25. Oktober die
dedicatio eecl. S. Florini beifügt, so steht ausser jeder Diskussion, dass es sich um die

Kirche in Chur handelt (...).»
225 Hübscher, Florin, heiliger Pfarrer im Unterengadin, S. 66 mit Anm. 97. Vgl. auch Diede-

rich, Das Stift St. Florin zu Koblenz, S. 22. - Jedenfalls wäre Otmar, den Scheiwiller in
erster Linie als Adlatus des Bischofs mit weiterführender wissenschaftlicher Ausbildung
sieht (Scheiwiller, Chur oder Remüs? S. 318), mit der Übernahme aller wesentlichen

Verpflichtungen an einer mit Wallfahrt kombinierten alten Pfarrkirche sicher nicht schlecht

auf seine neue und schwierige Aufgabe in St. Gallen vorbereitet gewesen. Dazu auch

Kaiser, Churrätien, S. 257.

55



Wenn Churer Kirchen, wie etwa St. Salvator, als Sakralbauten schon für
das 9. Jahrhundert bezeugt sind, so finden sich dazu in den schriftlichen
Quellen eindeutige Belege, nicht aber für eine Florinuskirche in Chur im
frühen 8. Jahrhundert. Die Aussage, sie könnte zu den viginti quinque minores
tituli gehört haben, von welchen Bischof Viktor III. um 823 spricht226, ist
reine Vermutung. Ebenso muss die im Codex C des Necrologium Curiense

zum 25. Oktober vermerkte dedicatio ecclesie sancti Florini keineswegs
zwangsläufig auf einen viktoridischen Bau in Chur bezogen werden.227 Die
translatio Florini conf. vom 7. August setzt ebenfalls keine eigene Kirche
in Chur voraus; sollte die translatio Chur betreffen, so muss primär an eine

Translation an den Bischofssitz gedacht werden, und auch die Vorgeschichte
des Inhalts der beiden bekanntesten mittelalterlichen Reliquienschreine (Lu-
zius- und Florinusschrein) in der Kathedrale von Chur muss in die Reflektion
mit einbezogen werden.228 1 351 wird angeordnet:

226 BUB I, Nr. 46 MGH Epist. V, S. 309.
227 Meistens nennt der von Juvalt mit b bezeichnete Schreiber in seinen Eintragungen von

Dedikationen den Standort des betreffenden Baus, doch kommen, wie etwa bei der

Florinuskirche, Ausnahmen vor. Man könnte somit auch etwa an die Weihe der neuen, für
damalige Verhältnisse sehr grossen Dreiapsidenkirche in Ramosch (Ende 8./9. Jahrhundert)
denken. Vgl. dazu Scheiwiller, Der hl. Florin von Remüs (1938) S. 77f. Altersmässig
könnte - die archäologischen Grundlagen sind allerdings unsicher- auch die kleinräumige
Florinuskapelle auf dem Platz Hof 14 in Chur (zu dieser vgl. weiter unten) in Frage kommen,

doch stellt sich in diesem Fall das Problem, ob ein so kleines Gebäude tatsächlich
als ecclesia bezeichnet worden wäre. Zu den Bezeichnungen ecclesia, basilica, capella
und titulus vgl. Kaiser, Churrätien, S. 168.

228 So auch Scheiwiller, Der hl. Florin von Remüs (1938) S. 77. Zu den Schreinen vgl. ein¬

leitend Poeschel, Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden VII, S. 164-172, femer die

Beschreibung von Gleichenstein, Gold und Silber aus Konstanz, S. 81-83 (mit farbiger
Abb.). Die Namenszuweisungen an die beiden Schreine (Luziusschrein, Florinusschrein)
weichen in der Literatur voneinander ab, weil sie nur indirekt erschlossen sind. Der ältere

Schrein wird heute meist Luzius zugewiesen, der jüngere (sog. frühgotische) Florinus.

- DerADG hat 2008 die Schreine dendrochronologisch untersucht. Dabei hat sich bestätigt,
dass die von Poeschel geäusserte Vermutung, dass der ältere Schrein später der Länge nach

geteilt worden sei, zutrifft. Die Holzteile des älteren Schreines datieren in den Zeitraum

von 1242 bis 1252; auf dem Schrein selber findet sich - passend - das Datum 9. Oktober
1252. Die neuen Schreinrückwände lassen sich dendrochronologisch nicht datieren, so

dass der Zeitpunkt der Teilung nur aufgrund stilistischer Kriterien annähernd bestimmt
werden kann, nach Poeschel, Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden VII, S. 171, etwa
1300-1320. (Freundliche Mitteilung von Manuel Janosa, ADG).

56



Item quod ante sarcofagos in choro ante altare principale duo

lumina cum sagimine omnibus festivis noctibus ad suiprocurationem

ardeant sine mora. Item quod omnibus diebus cum missa

legitur vel cantatur custos debet habere duas candelas ardentes

ante sarcofagos supradictos.229

Poeschel vermutet wohl zu Recht, dass es sich um die beiden obgenannten
Schreine aus dem 13./14. Jahrhundert handelt, die somit repräsentativ platziert
waren.230 Im Weiteren sei daraufhingewiesen, dass 1305 Bischof Siegfried
von Gelnhausen (1298-1321) in der Kathedrale einen Altar in honorem Petri
et Pauli apost., S. Florini conf, Pantaleonis mart, et Lucie virg. weihte.231

Nun stellt sich die Frage nach Wesen und Alter der in der Literatur mehrfach

erwähnten, nahe der Kathedrale auf der südlichen Umfassungsmauer
errichteten Florinuskapelle (heute Hof 14).232 Von dieser ist noch im Stiftungsbrief

vom 8. Februar 1519 für die Kapelle St. Hieronymus im Dekanatshaus
die Rede; dieses stösst oben, d.h. ostwärts, gen Sant Florins Capel,233 Diese

Kapelle im Gebäude Hof 14 wurde 1972 vom Archäologischen Dienst
Graubünden partiell untersucht.234 Die Entstehungszeit des untersten, damals

229 Moor, Die Urbarien des Domcapitels zu Cur, S. 36. Vgl. dazu S. 112: Wachszinsen Ende
des 14. Jahrhunderts: -XXX- sex krinnas butiri ad lumen ante sarcofagum sancti Florini.
Diese Stelle wurde auf den sogenannten frühgotischen Reliquienschrein bezogen, der

darum die Bezeichnung Florinusschrein trug. Derselbe weist aber im Gegensatz zum älteren

Schrein, auf welchem einer der Heiligenfiguren die Inschrift S. Florinus beigegeben ist,
kein entsprechendes Kennzeichen auf, so dass nicht völlig sicher ist, wessen Reliquien
dieser Schrein verwahrte.

230 Vergleichsweise deutlich grösser war der Aufwand im Dom zu Regensburg, wo für den hl.

Florinus eine eigene Confessio-Anlage gebaut wurde: Hubel, Funktion und Geschichte
des Hochaltars im Regensburger Dom, S. 335-364.

231 Necrologium Curiense, 21. Mai. Florinus ist zum 15./16. Okt. 1295 auch Mitpatron in
St. Luzi ([...] et altare infra ecclesiam ipsam situm in honorem et memoriam gloriosissimœ
virginis Marice ac beatorum Philippi apostoli, Sebastiani martiris, Nycolai episcopi et

Floriniprœspiteri et confessons [...] BUB III [neu] Nr. 1595).
232 Vgl. Kaiser, Churrätien, S. 106f. mit Abb. 18 (Plan des Hofes und Teil des Ausgrabungs¬

areals der Florinuskapelle).
233 Urkunde vom 8. Februar 1519 (BAC, Pergamenturkunde 1519 Februar 8).
234 Ganz besonders danken wir für die umfangreichen Recherchen, die Manuel Janosa

vom ADG und lie. phil. Yves Mühlemann, Numismatiker des Rätischen Museums, für
eine Neuanalyse der Grabungsresultate von 1972 für unsere Bedürfnisse 2008 auf sich

genommen haben. Zu den Grabungen vgl. Rageth/Defuns, Römische und spätrömische
Siedlungsreste, S. 177 und Abb. 1 S. 179 sowie S. 180 Anm. 1-6, nebst Sulser,
Flechtbandornamente: Zwei kleine zusammengehörige Spolienstücke mit einfach gefurchten
Bändern aus weissem Marmor fanden sich 1972 im Gebäude Hof 14. Zur Datierung der

57



fassbaren Mörtelbodens, welcher mit einer Altarstipes rechnet, ist durch zwei
unter dem Mörtelboden aufgefundene Kleinmünzen gegeben. Als frühestes

Prägedatum gilt für die jüngere dieser Münzen das Jahr 1337, was in diesem
Falle einen terminus post quem für die Errichtung des Mörtelbodens bedeutet.

Das Raumkompartiment dieser Kapelle, welche über die nach etwa 750
errichtete zweite Umfassungsmauer hinausreicht, ist aber wesentlich älter
als der münzdatierte Mörtelboden. Dazu gehört ein 1972 in der Südmauer

freigelegtes romanisches Rundbogenfenster, welches wahrscheinlich Teil
eines Sakralbaus war. In diesem hat man wohl den Vorgängerbau der Flori-
nuskapelle des 14. Jahrhunderts zu sehen.235

Als weitere Belege für diesen Vorgängerbau könnten neben dem genannten

romanischen Fenster die Erwähnungen einer Florinuskapelle zwischen
1246 und 1326 betrachtet werden, von welchen jene vom 14. Mai 1246 - sie

betrifft die Einsetzung des Propstes von Churwalden als Pfarrer von Paspels
durch Bischof Volkard - besonders wegen der Actumzeile zu beachten ist,
weil der Ort der Handlung (iuxta capellam sancti Florini) annähernd mit dem

häufigen Ausstellungsort ante ostium ecclesie Curiensis übereinstimmt.236

Bemerkenswert sind zudem die Jahrzeitstiftungen des Domkustoden Siegfried
von Gelnhausen (1311-1325) von 1325237 und des Churer Domherrn Magister
Ulrich von Feldkirch (1300-1326) von 13 2 6.238 Die beiden Einträge hängen
inhaltlich eng zusammen und sind im Codex D des Necrologium Curiense

von derselben Hand eingetragen. In beiden Fällen übergeben die Stifter dem

Domkapitel den Ertrag von 100 bzw. 60 lib. mez. eines ganzen und eines

halben Gnadenjahrs (annus gratie). Im Gegenzug belastet das Domkapitel
sein Haus neben der Florinuskapelle mit fünf bzw. drei Pfund:

et ideo capitulum dat quinque libras in anniversario suo de domo

sita iuxta capellam bead Florini, de quibus dantur magistro et
scolaribus VI- sol. bzw. et ideo capitulum dat de domo sita iuxta
sancti Florini capellam III- libras, de quibus dantur magistro
et scolaribus -VI- sol. [...]

Florinuskapelle eignen sie sich kaum, da solche Flechtwerkspolien in diversen Gebäuden

auf dem Flof festgestellt werden konnten.
235 Zeitliche Einstufung nach Manuel Janosa und Jürg Göll, Archäologischer Dienst

Graubünden.

236 BUB II (neu), Nr. 839; Necrologium Curiense Faksimile Cod. D, fol. 31v.
237 Necrologium Curiense, 16. August.
238 Necrologium Curiense, 21. Mai (hon. vir magister Vlricus de Veitkirch; 1300 an der

Universität Bologna immatrikuliert: Dom. Ulricus de Veitkirchen VIII- solidos: Stelling-
Michaud, Les juristes suisses, S. 84 und 274).

58



Das mit einem Zins belastete Haus des Domkapitels befand sich also neben
der Florinuskapelle. Falls es sich um das Gebäude an der Stelle des zwischen
1509 und 1519 neu erbauten Domdekanats handelt (das früher zwischen
Kathedrale und bischöflichem Schloss stand), könnte dies mit dem genannten

Dokument vom 8. Februar 1519 übereinstimmen und folglich im Haus
Hof 14 ein Vörgängerbau der heute noch fassbaren Florinuskapelle aus dem
14. Jahrhundert angenommen werden. Dementsprechend scheint es zumindest
unwahrscheinlich zu sein, dass die ältere Kapelle sich ausserhalb des Hofs
befunden hätte.

Kaum grösseren Erfolg versprechen liturgische Zeugnisse. Für Chur
reichen die entsprechenden schriftlichen Quellen nicht weiter als in das

11. Jahrhundert zurück, auch wenn man berücksichtigt, dass die in Frage
kommenden Texte oft eine lange Vorgeschichte aufweisen und durchaus im
10. Jahrhundert entstanden sein könnten.239

Es wäre zudem sehr erstaunlich, wenn Bischof Hartbert die Verehrung
des hl. Florinus ausgerechnet an seiner Kathedralkirche nicht gefordert hätte,
zumal er sich andernorts diesbezüglich als ausserordentlich aktiv erwies.240

239 Minutiös untersucht von Hübscher, Florin, heiliger Pfarrer im Unterengadin, S. 51-97. Oft
angeführt wird auch die Erwähnung des Florinus (zwischen Luzius und Felix) im Libera
nos eines Missalefragments des 11. Jahrhunderts aus Chur (Castelmur, Fragmente eines

Churer Missale, S. 196f.).
240 Vgl. unten Kap. 5. Zur Verbreitung der Florinusreliquien vgl. Scheiwiller, Der hl. Florin

von Remüs (1939) S. 80. Zum ersten Datum 1295 für Chur (=BUB III [neu], Nr. 1595)
vgl. Stückelberg, Die Schweizerischen Heiligen, S. 44f. Dieses Datum ist insofern zu
relativieren, als bereits seit 1245 eine Florinuskapelle nachgewiesen und der ältere der
beiden berühmten Reliquienschreine (vgl. oben) mit der Darstellung des Heiligen 1252

datiert ist. Analog erscheinen die Dinge bezüglich der Stellung Florinus als Bistumspatron;
als solcher wird er urkundlich erst 1288 genannt: [...] et beate Marie virginis ac beatorum

confessorum Lucii et Florinipatronorum nostrorum suffragio conflsi[...] (BUB III [neu]
Nr. 1458), doch ist diese Position wohl schon Mitte des 13. Jahrhunderts gesichert, denn
1251 schenkt BischofVolkard von Neuburg (1227-1251) 10 Mark Silber, ut in honorem

sancte Marie matrone Curiensis rota fieret, in cuius medio ymago predicte sancte Marie
virginis elevetur, in dextro latere sancti Lucii et in sinistro latere sancti Florini ymagines
conficiantur. (Necrologium Curiense, Cod. C, 16. Oktober).

59



3.5 Die Schenkung von 937

Am 23. Mai 937241 erfolgte auf Intervention Graf Konrads eine Schenkung
König Ottos I. zugunsten des Priesters Hartbert. Dieser erhielt die Fischerei
in der Echaz bei Hönau.242 Meyer-Marthaler/Perret erachten die Urkunde in
der vorliegenden Form als vertrauenswürdig.243

Wessen Priester war Hartbert zu diesem Zeitpunkt? Wörtlich heisst es in
der Urkunde:

[...] cuidampresbytero dilecti comitis nostriHerimanni nomine
Hartberto in Alemannia in comitatu eisudem comitis Herimanni
in pago Phullichgouue in loco Hohenouua nominato.

Jänichen244 möchte den genannten Herimannus als den Grafen Hermann
von Pfullgau identifizieren. Dieser sei mit dem gleichnamigen Herzog von
Schwaben nahe verwandt, nämlich mit grosser Wahrscheinlichkeit der Gatte

der Stieftochter Herzog Hermanns.245 Für Hartberts Karriere würde das

heissen, dass er zuerst bei diesem Grafen Hermann von Pfullgau Kaplan
gewesen wäre und erst anschliessend bei Herzog Hermann von Schwaben.

Meyer-Marthaler/Perret sind anderer Meinung und sehen in der vorliegenden
Urkunde offenbar keinen Grund, im genannten Herimannus einen anderen

zu sehen als Herzog Hermann von Schwaben.
Was spricht gegen die Annahme einer Zwischenstufe in Hartberts Aufstieg

zum Kaplan Hermanns von Schwaben? Sie erscheint auf den ersten Blick
sogar recht plausibel. So fragt sich denn auch Zotz246, ob man davon ausgehen
dürfe, dass dieser Graf Hermann mit dem Herzog Hermann identisch sei.247

Anderer Ansicht wiederum ist Schwarz248, der Argumente für eine Gleich-

241 BUB I, Nr. 102 MGH D O I. 8.
242 Im Pfullgau, Region Reutlingen/Tübingen.
243 BUB I, S. 83. Sickel hat die Echtheit freilich bezweifelt, da es sich offensichtlich um

eine Nachzeichnung handelt. Meyer-Marthaler/Perret argumentieren, es liege wohl eine

Empfangerfertigung vor, «deren Schreiber in der Umgebung des Priesters Hartbert zu
suchen wäre, und dem zur Abfassung ein echtes Diplom vorgelegen haben wird».

244 Jänichen, Die schwäbische Verwandtschaft des Abtes Adalbert von Schaffhausen, S. 43.
245 Decker-Hauff, Ottonen und Schwaben, S. 263ff.
246 Zotz, Der Breisgau und das alemannische Herzogtum, S. 104.
247 Ebenso denkt Keller, Kloster Einsiedeln, S. 40ff. und S. 38 Anm. 160.
248 Schwarz, W., Die Ottonen und Schwaben. Kritische Untersuchungen zum Aufsatz von

Decker-Hauff in ZWLG XIV (1955), in: ZWLGXV (1956) S. 281-284. Ebenso Kienast,
Herzogstitel, S. 318.

60



Setzung beibringt. Auch Diederich möchte keine Unterscheidung vornehmen
und weist daraufhin, dass Hermann von Schwaben ja auch Graf in dem zum
Herzogtum Schwaben gehörigen Unterrätien gewesen sei.249 Tatsächlich liest
man in der Urkunde vom 7. April 948250:

[...] interventu [...] Hermanni comitis nostri cuidam venerabili
abbati nostro Hartberto in comitatu Herimanni ducis Rehzia

nuncupato [...].

Hier muss es sich zweifellos um Herzog Hermann von Schwaben handeln:
Er wird nämlich korrekt als dux einerseits und comes der Grafschaft Rätien
andererseits bezeichnet. Die Formulierung Hermanni comitis nostri ist bis
auf die Stellung der einzelnen Wörter identisch mit jener im Diplom von
937. Dies deutet doch stark daraufhin, dass man es auch in diesem Fall mit
Herzog Hermann und nicht mit einem anderen Hermann, Grafen im Pfullgau,
zu tun hat.

Die Schenkung weist auf ältere Beziehungen zur Dynastie hin. Die
Tatsache, dass Hartbert Kaplan des Herzogs Hermann war, lässt auf eine enge
Beziehung der beiden Persönlichkeiten schliessen, und Hermann könnte,
wie erwähnt, bei Hartberts Promotion zum Bischof von Chur eine Rolle
gespielt haben.251 Hermann, der schon unter Heinrich I. zu den mächtigsten
und angesehendsten Männern im Reich gehört hatte, war spätestens nach
dem Aufstand von 939, wo er treu zum König hielt, einer der engsten Berater
Ottos I. Als ebenso treu sollte sich auch Hartbert als Bischof während des

Liudolf-Aufstands in den 950er Jahren erweisen, und ebenso wie Hermann
stieg er zu den engsten Beratern Ottos auf.

249 Diederich, Das Stift St. Florin zu Koblenz, S. 22. Ebenso May, Beiträge zur Geschichte
der Herren zu Lipporn und Grafen von Laurenburg, S. 18; Müller, Florinusvita, S. 43.

250 BUB I, Nr. 104 MGH D O I. 99.
251 Finck v. Finckenstein, Bischofund Reich, S. 74.

61


	Hartbert als Priester in Ramosch

