Zeitschrift: Quellen und Forschungen zur Buindner Geschichte
Herausgeber: Staatsarchiv Graubinden

Band: 20 (2008)

Artikel: Churratien zur Zeit des Investiturstreits (1075-1122)
Autor: Renz, Fabian

Kapitel: 4: Die Kloster

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-939150

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-939150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

4 Die Kloster
4.1 Disentis

Hervorstechendstes Merkmal der Disentiser Klostergeschichte wihrend des
Investiturstreits ist der zdhe Kampf der Abtei um ihre Reichsunmittelbarkeit.
Dessen Vorgeschichte reicht weit ins 11. Jahrhundert zuriick. Ob und wie die
zwischen 1075 und 1122 erzielten Erfolge und Misserfolge der Disentiser
Monche in ihrem Ringen um Freiheit und Rechte mit dem Verlauf des Inves-
titurstreits zusammenhingen, wird im Folgenden zu untersuchen sein. Ihren
Anfang nahmen die Dinge aber tiber ein halbes Jahrhundert vor Beginn der
Auseinandersetzungen zwischen Heinrich IV. und Gregor VII., und zwar zu
Zeiten Kaiser Heinrichs II.

Am 24. April 1020 iibertrug Heinrich II. die Abtei Disentis an Bischof
Heriward von Brixen.*”® Das noch junge Bistum Brixen, erst wenige Jahr-
zehnte zuvor aus dem fritheren Bistum Sidben hervorgegangen, konnte sich
durch seine strategisch wichtige Lage an der Brennerpassroute und die Nihe
seiner Oberhirten zu den deutschen Konigen bald eine herausragende Rolle
unter den Alpenbistiimern erstreiten.’”® Noch 1004 hatte Heinrich II. auf dem
Riickweg von Italien vermutlich den Lukmanier tiberquert, doch fiir alle noch
folgenden Ubergiinge benutzte er den Brenner.*”” Heriward durfte sich denn
auch eines reichhaltigen koniglichen Geschenkessegens erfreuen, dessen
Hohepunkt gewissermassen der Erhalt von Disentis im Jahr 1020 darstellte.
Bis dato hatte das Kloster faktisch die Stellung einer Reichsabtei inne gehabt.
Die Ubertragung an Brixen erfolgte just zu einem Zeitpunkt, als in Disentis
vermutlich Abt Adelgott aus dem Kloster Einsiedeln, dem Heinrich eng
verbunden war, im Amt stand.

Welche Motive veranlassten den dem Monchtum bekanntlich dusserst
geneigten Kaiser zu solchem Handeln? Grundsitzlich fiigt sich der Ubertra-
gungsakt sehr gut in die von Heinrich II. allgemein gepflegte Kirchenpolitik
ein, die auf die Stiarkung der Di16zesanbischofe zielte und im Gegenzug auf die
Bediirfnisse der Kloster nur wenig Riicksicht nahm.*”® Dass Brixen besonders
zum Zuge kam, mag, wie [so Miiller das vermutet, seinen Grund auch in der

375 BUB, Nr. 164, S. 131f.

376 Die folgenden Abschnitte, so weit sie die Disentiser Geschichte betreffen, v.a. nach MULLER,
Brixen und Disentis, S. 13-21.

37 OEHLMANN, Alpenpisse im Mittelalter 4, S. 309, nennt statt des Lukmaniers den San
Bernardino.

38 Schierrer, Heinrich I1. und Konrad 11, S. 403f.

84



hohen Belastung haben, der das Bistum wegen der haufigen kaiserlichen
Besuche ausgesetzt war (1020 iiberquerte ausserdem Papst Benedikt VIIIL.
den Brenner).’” Wie Miiller weiter annimmt, spielten passpolitische Motive
eine Rolle.”® In der Tat scheint es nicht ausgeschlossen, dass Heinrich alle
ihm bekannten Alpeniiberginge (man denke an seine Reise von 1004) in der
Hand eines zuverldssigen Vasallen vereinigt wissen wollte. Miiller gibt fer-
ner zu bedenken, dass das von Gorze geprigte reichskirchliche Monchtum,
zu dem auch die Abtei Einsiedeln gehorte und dem Heinrich II. zuneigte,
keineswegs so sehr — wie etwa Cluny — den Freiheitsgedanken postulierte,
sondern sich im Gegenteil durch ein enges Verhéltnis zu Kaiser und Reich
auszeichnete.*®!

Wie sich die Abhingigkeit von Brixen in der Folgezeit konkretisierte, ist
im Detail nicht tiberliefert. Jedenfalls scheint die neue Situation dem Klos-
ter Disentis nicht gut bekommen zu sein.*®* Abt Ulrich klagte im November
1048 vor Kaiser Heinrich III., Brixen habe Disentis ungerecht behandelt und
geknechtet, und das Kloster sei wegen der incuria der Bischofe mittlerweile
fast ganz heruntergekommen.*® Da erstaunt es natiirlich nicht, dass Disen-
tis wieder den Status der Zeit vor 1020 erlangen wollte. Iso Miiller hat das
Auf und Ab dieses Kampfes detailliert nachgezeichnet und untersucht. Wir
beschrianken uns hier darauf, die wichtigsten Etappen bis zum Ausbruch des
Investiturstreits wiederzugeben. 1040 erlangte Bischof Poppo von Brixen
von Heinrich I11. eine Bestitigung seiner Rechte tiber Brixen.* 1048 erreich-
ten die Disentiser anldsslich einer Vakanz auf dem Brixener Bischofsstuhl,
dass Heinrich III. die Schenkung widerrief und die Reichsunmittelbarkeit
des Lukmanierklosters wieder herstellte.**® 1057 vergab der junge Heinrich
IV. bzw. seine Mutter Agnes die Abtei erneut an Brixen, das nunmehr unter
der Leitung von Bischof Altuin stand.*®’

Doch just um 1073 herum muss es geschehen sein, dass Heinrich IV.
seinen fritheren Entscheid (bzw. denjenigen seiner Mutter Agnes) aufthob

379 MUOLLER, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 201f.

30 MULLER, Brixen und Disentis, S. 13.

31 gD, S. 14.

32 MuLLER, Disentiser Klostergeschichte, S. 85, vermutet, dass in dieser Zeit der Sarkophag
der heiligen Klosterpatrone in der merowingischen Krypta vor den Brixener Bischofen
versteckt wurde, wo er bis Ende des 15. Jahrhunderts verblieb.

3% gBD., S. 17f.

34 Ein Kurziiberblick findet sich auch bei MULLER, Brixen und Disentis, S. 26.

385 BUB, Nr. 180, S. 144f.

36 BUB, Nr. 188, S. 151f.

3 BUB, Nr. 196, S. 156f.

85



und Disentis wieder in die Freiheit entliess. Eine entsprechende Urkunde ist
nicht iiberliefert, doch lasst sie sich, wie Miiller gezeigt hat, aus dem Wort-
laut der Urkunde Heinrichs V. von 1112%® sowie aus den Uberlieferungen
friihneuzeitlicher Chronisten erschliessen.’® Wie die Disentiser Synopsis
Annalium von 1709 vermeldet, hatte sich Kaiserin Agnes bei ihrem Sohn
nunmehr flir Disentis stark gemacht und erreichte 1073 die Befreiung des
Klosters von der Brixener Oberherrschaft.*®® Miiller stellt das Jahr 1073 als
korrektes Datum in Frage: Da sich Agnes 1073 grosstenteils in Italien authielt
und dort offenbar sogar «anti-heinricianische» Agitation betrieb,*' kommen
eher die Jahre 1072 oder 1074 in Frage, als die alte Kaiserin in Deutschland
in vermittelnder Funktion mit Heinrich zusammentraf.’**

Wir wollen hier diese These Miillers noch etwas weiter entwickeln, nicht
zuletzt im Hinblick auf die moglichen Motive Heinrichs IV. Besonders das
Datum 1074 erscheint interessant: Die Begegnung von Heinrich und der in
papstlichem Auftrag reisenden Agnes fand kurz nach Ostern in Niirnberg
statt — jenes Treffen, an dem auch der uns wohlbekannte Bischof Heinrich
I. von Chur als Teil der pdpstlichen Gesandtschaft zugegen war!** Hatten
also vielleicht sogar die Bitten Bischof Heinrichs — dem der Brixener Besitz
mitten in der Didzese Chur mdoglicherweise ein Dorn im Auge war — die
Befreiung der Disentiser mitbewirkt? Unabhingig davon macht das Niirnber-
ger Treffen als Ausstellungsort der Befreiungsurkunde fiir Disentis einigen
Sinn. Heinrich I'V. miihte sich damals um eine Aussohnung mit Gregor VII.;
dass er als Zeichen guten Willens einem Kloster die /ibertas zugestand und
damit einem reformerischen Anliegen®** entsprach, erscheint unter diesem
Gesichtspunkt logisch. Auf die Gefahr hin, etwas zu sehr ins Spekulative
abzudriften, kann man sich sogar fragen, ob Agnes das Kloster Disentis auf
ihrer Reise nach Norden personlich kennen gelernt haben konnte. Lampert

% BUB, Nr. 237, S. 182f.

3% MULLER, Brixen und Disentis, S. 19ff.

3% BUB, Nr. 223, S. 174 (Regest). Heinricus IV, Imperator Agnetis Matris precibus Libertatem
Immunitatemque Desertinensis Monasterii a parente suo concessam confirmat. Zitiert
nach: MULLER, Brixen und Disentis, S. 19.

391 MEYER voN KNoNAu, Jahrbiicher 2, S. 1981

%2 Vgl. dazu Lampert (ed. Holder-Egger), 1072, S. 137f,, u. 1074, S. 193.

3% Vgl. oben S. 21.

3% TeLLENBACH, der sich eingehend mit der Thematik des Eigenkirchenrechts beschiftigt
hat, kommt zum Schluss, dass die Reformpartei das kirchliche Eigenkirchenrecht mehr-
heitlich nicht prinzipiell in Frage stellte. Hingegen gab es sehr wohl klare Tendenzen zur
Verhinderung des Erwerbs von Kirchen durch Bischife aus fremden Sprengeln, was bei
Disentis und Brixen der Fall gewesen wire. Vgl. TELLENBACH, Libertas, S. 140—143.

86



von Hersfeld liefert zwar keine Beschreibung der Reiseroute, doch lag es fiir
Agnes nicht am néchsten, das Bistum des ohnehin zur pipstlichen Gesandt-
schaft gehorenden Bischofs Heinrich zu durchqueren und dabei vielleicht den
Lukmanierpass zu benutzen? Bischof Altuin von Brixen zihlte ja im Ubrigen
zu den glihendsten Anti-Gregorianern;*** eher unwahrscheinlich also, dass
die pépstliche Legation den Weg iiber den Brenner wihlte. Was natiirlich
gegen die Annahme eines Aufenthalts der Kaiserin in Disentis spricht, ist
die Tatsache, dass die Synopsis hiervon nichts erwihnt. Dass die Befreiung
der Abtei Disentis aber im Friihjahr 1074 zu Niirnberg erfolgte, diinkt mich
im Hinblick auf des Konigs Ausgleichbemiihungen und die Anwesenheit des
Churer Bischofs Heinrich doch recht wahrscheinlich.

Ob und wie Disentis an den Ereignissen des Investiturstreits in den Folge-
jahren Anteil nahm, geht aus den uns bekannten, sparlichen Mitteilungen nicht
hervor. Unbekannt ist ferner das Verhiltnis der Klosterbriider zu den Bischdfen
Norbert und Ulrich I1.>*° Grundsitzlich gibt nichts zur Annahme Anlass, dass
die Churer Oberhirten Disentis irgendwie behelligt hétten. Miiller glaubt, dass
Disentis vom Investiturstreit in den ersten zwei Jahrzehnten nicht in Mitlei-
denschaft gezogen wurde.”” Zweifellos profitierte das Kloster davon, dass
Churriétien im Grossen und Ganzen von bewaftneten Auseinandersetzungen
verschont blieb; vom Raubzug Welfs IV. 1079 diirfte die peripher gelegene
Abtei ebenfalls nicht betroffen gewesen sein.*”® Ein unmissverstdndlicher
Hinweis darauf, dass Disentis fiir die eine oder andere Seite Partei ergriffen
hitte, existiert ebenfalls nicht. Wihrend Heinrich IV. 1095 die zweite grosse
unabhingige Abtei Churritiens, das ihm feindlich gesinnte Kloster Pfifers,
durch die Ubertragung an das Bistum Basel zu bindigen versuchte,* griff er
gegeniiber Disentis nie zu einer solchen Massnahme, was auffallt. Vielleicht
unterliess er dies im Hinblick auf die von ihm ausgestellte Befreiungsurkunde
aus den Siebzigerjahren des 11. Jahrhunderts, doch bot ihm Disentis vermut-
lich auch keinen Anlass zu einer Strafaktion. Weshalb hétten sich die Monche
auch gegen den Herrscher auflehnen sollen, dem sie ihre neu gewonnene
Unabhingigkeit verdankten? Ausloser dafiir hitten hochstens schwere welt-
anschauliche Differenzen gewesen sein konnen. Aufdiese Frage ist nochmals

395 Zu Altuin vgl. Finck von FinckensTEN, Bischof und Reich, S, 146.

3% Dass Ulrich von Tarasp seine Jugend in Disentis verlebt haben soll, ist wie in Kapitel 3.4
erwihnt eine nicht belegbare Behauptung der dlteren Forschung.

MULLER, Brixen und Disentis, S. 21.

Welf fiel am ehesten von Norden her in Churritien ein und wandte sich dann ostwarts,
vgl. oben S. 30f.

3% BUB, Nr. 212, S. 168.

397

398

87



zuriickzukommen, wenn es um die inneren Verhaltnisse des Klosters in der
fraglichen Zeit geht.

Vorerst aber sei das Augenmerk weiter auf den Disentiser Unabhéngig-
keitskampf gerichtet. Denn der vom salischen Konig geschaffene Zustand
wihrte nicht lange. Es war schliesslich nicht Heinrich I'V., sondern sein Sohn
Konrad, der das Machtgefiige in Rétien wieder zuungunsten von Disentis
verdnderte. Wie schon im vorhergehenden Kapitel erwihnt, iibertrug der
1093 von seinem Vater abgefallene Konrad die Abtei im Jahr 1097 an Bi-
schof Wido von Chur.*”® Lange Zeit hielt man das entsprechende Dokument
des Konigssohns fiir eine Félschung Konig Konrads I1. (1024—1038),*! ehe
schliesslich D. v. Gladiss nachwies, dass es sich dabei um ein Original des
alteren Sohns Heinrichs IV. handelt.** Hinter diesem Schenkungsakt Kon-
rads stand, wie bereits erldutert, hochstwahrscheinlich die Intention, sich
den neuen Churer Episcopus gefligig zu machen und damit eine Verbindung
zu den Gegnern Heinrichs I'V. um den Bodensee und in Schwaben zu schaf-
fen.*» Mit grosser Wahrscheinlichkeit reagierte Konrad damit auch auf die
zwei Jahre zuvor von seinem Vater vorgenommene Schenkung von Pfifers
an Basel. Konrad sah sich sicherlich genoétigt, ein Gegengewicht zu setzen,
um in Churrétien nicht zuviel Terrain an Heinrich zu verlieren. Man staunt
dariiber, mit welcher Selbstverstindlichkeit Konrad — immerhin zundchst nur
«Konig von Italien»*** — {iber Disentis verfiigte, das ja immerhin noérdlich
des Alpenhauptkamms und damit ausserhalb seines reguldren Machtbereichs
lag. Konnten ihm die doch schon recht zahlreichen Besitztiimer von Disentis
siidlich des Lukmanierpasses den Ansporn fiir sein Tun gegeben haben?4®
Das Bleniotal, in dem nicht nur Disentis, sondern auch Mailand vermutlich
schon damals reich begiitert war, gehorte zum Mailander Sprengel, Konrads
ureigenster Domine.*® Die Anspriiche von Disentis und Mailand mogen hier
gelegentlich aufeinander geprallt sein, und vielleicht versuchte Konrad auch
aus diesem Grund, die Lukmanierabtei zu disziplinieren.

40 BUB, Nr. 171, S. 136f.

401 So auch die Bearbeiter des BUB, vgl. ihre Bemerkungen zu Nr. 171 auf S. 136.

42 MGH DH VI, S. 673. Der in BUB Nr. 171 auftauchende Bischofsname V1do wurde von
Meyer-Marthaler und Perret auf Bischof Waldo (920—-949) bezogen, wihrend er nach
Gladiss als eine verderbte Form des Namens Wido anzusehen ist.

BUTTNER, Churritien, S. 6.

404 HARTMANN, Investiturstreit, S. 32.

Zum Disentiser Besitz im Siiden vgl. MULLER, Disentiser Klostergeschichte, S. 93-97,
sowie BUTTNER, Kloster Disentis, S. 267ff.

4% ByrTNeRr, Kloster Disentis, S. 268.



Die Quellen schweigen sich darliber aus, ob und wie das Abhingigkeits-
verhéltnis zum Churer Bischof Wido in den folgenden anderthalb Jahrzehnten
konkret zum Tragen kam. Wido erleben wir bei den Wirren um die Abtei
Pfafers in den Jahren 1114 bis 1116 als klaren Befiirworter der bischdflichen
Gewalt iiber Kloster.*” Insofern dringt sich die Vermutung auf, dass Wido
durchaus gewillt war, von seinen neu erhaltenen Rechten iiber Disentis
Gebrauch zu machen. Und eine Vorherrschaft durch den Bischof von Chur
musste sich flir Disentis noch um einiges folgenreicher auswirken als eine
durch die in weiter Ferne residierenden Bischofe von Brixen. Kein Wunder
also, dass die Monche offenbar Handlungsbedarf sahen und schliesslich bei
Kaiser Heinrich V. vorstellig wurden.

Dennoch muss man sich fragen, wie viel Bedeutung faktisch dem Do-
kument Konrads eigentlich zukam. Diese Frage drangt sich nicht nur an-
gesichts der erwihnten Umsténde auf, unter denen die Urkunde ausgestellt
wurde, sondern auch im Hinblick auf Konrads Enterbung und Absetzung
auf dem Mainzer Hoftag von 1098 und seinen Tod drei Jahre spiter.**
Heinrich IV., der die Ziigel langsam wieder in die Hand bekam, hitte eine
solche Verfiigung des verfemten Konrad, durch die seine eigene von 1073/74
entwertet worden wire, wahrscheinlich nicht als rechtskriftig betrachtet — zu-
mal der Nutzniesser von Konrads Massnahme, der Churer Bischof Wido, ja
nicht zu Heinrichs Verbiindetenkreis zdhlte. Deswegen scheint der Gedanke
nicht ganz abwegig, dass in Disentis beziiglich des rechtlichen Status seit
1073/74 auch iiber das Jahr 1097 hinaus eine gewisse Kontinuitit vorherrschte
und die Urkunde Konrads gar nie die beabsichtigte Wirkung entfalten konnte.
So stand denn vielleicht vor allem das Bediirfnis nach Sicherheit und nach ge-
klarten Verhéltnissen hinter dem letztlich erfolgreichen Versuch der Disentiser
Monche, vom neuen Kaiser eine Bestitigung ihrer von Heinrich I'V. erhaltenen
Rechte und Freiheiten zu erlangen. Die Klosterbriider diirfte es ermutigt
haben, dass Heinrich V. im Jahr 1110 die Reichsunmittelbarkeit von Pfifers
wiederherstellte.*” In seiner Freiheitserkldrung fiir Disentis vom 6. Oktober
1112 nahm Heinrich V. dann ausdriicklich Bezug auf die entsprechenden
Verordnungen seines Vaters und seines Grossvaters.*!’ Miiller mutmasst,
dass Abt Ada von Disentis dem Kaiser in Speyer wohl die entsprechenden

W ygl. S. 76fF.

498 WEINFURTER, Salier, S. 166f.
49 BUB, Nr. 231, S. 178f.

#0 BUB, Nr. 237, S. 182f.

89



Dokumente personlich vorlegte.*'' Im Gegenzug erbat sich Heinrich von den
Monchen ein memoriale fiir sich und seinen Vater.*!? Eine illustre Schar von
Intervenienten wird in der Urkunde aufgefiihrt: Patriarch Ulrich von Aquileia,
Erzbischof Bruno von Trier, die Bischofe von Speyer, von Miinster und von
Wiirzburg sowie Herzog Friedrich von Schwaben.

Wenn man die Urkunde von 1112 also nicht in erster Linie als Freiheitsdo-
kument, sondern als rechtliche Bekriftigung des Status quo betrachtet, dann
steht man nicht mehr vor dem schwierigen Problem, weshalb sich Heinrich
V. mit einer gegen das Churer Bistum gerichteten Aktion bei Bischof Wido
hitte unbeliebt machen sollen. Man erinnere sich der turbulenten Romer Er-
eignisse des Jahres 1111, die in der Gefangennahme des Papstes gipfelten und
die dem Kaiser zwar das «Pravileg» und damit einen gewissen dusserlichen
Hohepunkt seiner Machtstellung, zugleich jedoch einen grossen, europaweiten
Prestigeverlust bescherten.*”* Im Oktober 1112 lag das Laterankonzil, auf
dem das «Pravileg» fiir nichtig erkldrt worden war, gerade mal ein halbes
Jahr zuriick, und in Deutschland begannen sich bereits gewisse antikaiser-
liche Tendenzen zu manifestieren.*'* Heinrich, der auf Riickhalt aus dem
Episkopat dringend angewiesen war, hitte sich kaum zu einer Briiskierung
Widos hinreissen lassen, wobel sowieso nicht ersichtlich ist, was er selbst
dabei gewonnen hitte. Die Gunst des Klosters Disentis konnte dem Kaiser
namlich schwerlich von Nutzen sein, wenn der Bischof von Chur zu seinen
Gegnern zéhlte. Und in der Tat blieben Wido und Heinrich ja miteinander in
Kontakt, wie gezeigt wurde.

Und ebenso lasst sich konstatieren, dass Heinrichs Politik der nédchsten
Jahre darauf abzielte, unter den Bischdfen Verbiindete zu gewinnen oder sie
sich zu erhalten. 1114 folgte in Churritien der erste Streich mit der Uber-

1 MULLER, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 210. Genau genommen erwihnt Miiller in diesem

frithen Aufsatz nur Heinrichs III. Urkunde von 1048. Das hingt damit zusammen, dass
Miiller zu dieser Zeit der Annahme einer Freiheitserkldarung Heinrichs IV. fiir Disentis sehr
skeptisch gegeniiber stand. Vgl. dazu seine spitere Meinung in bers., Brixen und Disentis,
S. 19-22.

412 Perret und Meyer-Marthaler tibersetzen den Begriff im BUB mit «Jahrzeit» (S. 182). Miiller
bemerkt dazu: «Es ist immerhin zu beachten, dass die Totenliturgie im Hochmittelalter
mehr im franzdsisch-cluniazensischen Gebiete in Bliite stand. Der eigentliche Fachaus-
druck fiir eine Jahrzeit war Anniversarium. Der einfache Begriff memoriale, ohne nidhere
Umschreibung, wird tatsdchlich auch als Empfehlung ins Gebet, als Bitte um Teilnahme
an den guten Werken verstanden.» (MULLER, Brixen und Disentis, S. 22f.)

413 Gogz, Investiturstreit, S. 177.

414 Sgrvatius, Paschalis I1., S. 3241f.; MEver von KnoNau, Jahrbiicher 6, S. 250-267.

90



tragung des Klosters Pfifers an den Bischof von Basel.*'* Drei Jahre spiiter,
1117, traf es dann Disentis: Der Kaiser bestitigte Bischof Hugo von Brixen
von Volterra aus den Besitz der Abtei*'®, wobei er sich diesmal auf das Diplom
seines Vaters aus dem Jahr 1057 bezog, in welchem dieser Hugos Vorgédnger
Altuin mit Disentis beschenkt hatte.*!” Es wird die Disentiser kaum getrostet
haben, dass sich unter den Bittstellern zugunsten von Brixen keiner der Inter-
venienten der Freiheitsurkunde von 1112 fand.*"® Im Kapitel 3.4 wurde bereits
tiber den konkreten Hintergrund der Schenkung gesprochen: Der in Italien
weilende Kaiser diirfte darauf bedacht gewesen sein, sich den Riickzugsweg
tiber die Alpen zu sichern. Das fiir Heinrich wohl nicht sonderlich bedeutsame
Disentis musste also dafiir herhalten, zur Starkung der Bande zwischen dem
Kaiser und dem Bischof von Brixen zu dienen. Die widerspriichlichen Ver-
lautbarungen seines Vaters und seines Grossvaters in dieser Frage — sowohl
von Heinrich III. als auch von Heinrich I'V. lagen Urkunden fiir und wider die
Unabhéngigkeit der Abtei Disentis von Brixen vor*'”” — erlaubten es Heinrich
V., sich das jeweils passende Dokument als Vorlage auszusuchen und seine
gegensitzlichen Edikte von 1112 und 1117 beide Male als Bestitigungen
der Beschliisse seiner koniglichen Ahnen zu deklarieren. Hingegen haben
sich keine Nachrichten erhalten, die Riickschliisse auf ein antikaiserliches
Programm seitens der Disentiser zulassen und so den Stimmungsumschwung
gegeniiber dem Lukmanierkloster begriinden kdnnten.

Zu Lebzeiten Heinrichs V. sollte es Disentis nicht mehr gelingen, sich von
den Brixener Fesseln zu 19sen. Vergleicht man die Disentiser Reaktion mit
derjenigen von Pfifers, das ja mit demselben Problem zu kimpfen hatte, so
fallt die (vermeintliche?) Passivitit der Monche aus der Surselva auf. Wih-
rend sich die Pfaferser sofort an den Papst um Hilfe wandten und von diesem
1116 ihre Freiheit verbrieft erhielten,*” sind keine Kontakte der Disentiser

45 BUB, Nr. 249, S. 188f.

416 BUB, Nr. 263, S. 198f.

47 BUB, Nr. 196, S. 156f.

% In der Urkunde von 1117 werden als Fiirbitter aufgefiihrt: Heinrichs V. Gemahlin Ma-
thilde, Bischof Hermann von Augsburg, der kaiserliche Erzkanzler Gebhard von Trient,
die Bischdfe von Vicenza und von Feltre sowie der Abt von Fulda.

19 Vel. S. 84-89.

420 BUB, Nr. 258, S. 193f.

91



zu Paschalis I1. oder seinen zwei unmittelbaren Nachfolgern bezeugt.**' Erst
Papst Honorius I1. bekréftigte 1127 in einem Privileg die Selbstédndigkeit des
Klosters.*? Fehlte in Disentis um 1117 vielleicht ein tatkréftiger «Macher»
an der Spitze wie Abt Gerold von Pfafers? Unabhédngig davon fragt sich, ob
Pfifers vielleicht nicht schon vorher intensivere Kontakte zur papstlichen
Partei pflegte als Disentis. So fehlen etwa in Disentis Hinweise auf die An-
wesenheit von Hirsauer Reformmonchen, wie dies fiir Pfafers zu Ende des
11. Jahrhunderts teilweise angenommen wird.**® Disentis scheint von den
Reformbewegungen des spateren 11. Jahrhunderts nicht im selben Mass wie
das Rheintaler Schwesterkloster erfasst worden zu sein, obschon sich die um
das Jahr 1000 herum entstandenen Ausgangslagen in beiden Abteien stark
glichen, wie in Kapitel 2 gezeigt wurde.***

Damit kommen wir nun zu den inneren Verhaltnissen des Klosters Disentis,
tiber die wir dank der Forschungen Iso Miillers namentlich im liturgischen
Bereich Bescheid wissen.*”> Als Quelle diente Miiller vor allem der heute
in St. Gallen aufbewahrte Disentiser Codex Sangallensis 403 aus dem 12.
Jahrhundert.**® Dieser enthilt ein komplettes Psalterium, ein Hymnar, die
Orationen fiir das ganze Jahr sowie das vollstindige Disentiser Antiphonar,
aus welchem sich das Disentiser Kalendarium des 12. Jahrhunderts rekon-
struieren ldsst. Wie Miiller schreibt, weist Letzteres eine auffallende Ahnlich-
keit mit dem Einsiedler Kalendar des 12. Jahrhunderts auf. Es wurde schon
in Kapitel 2 darauf hingewiesen, dass Disentis vermutlich um die Wende
zum 11. Jahrhundert von zwei aus Einsiedeln berufenen Abten reformiert

BUTTNER, Churrdtien, S. 7, Anm. 27, nimmt eigenartigerweise an, dass Disentis und

Pfifers in dieser Zeit gemeinsam vorgingen und sich zusammen an den Papst wandten.

Er begriindet dies mit der Zusammenarbeit der beiden Kldster im Jahr 1127. Dass es

eine solche Kooperation schon im Jahrzehnt zuvor gegeben haben soll, dafiir fehlt nicht

nur jeder Anhaltspunkt in den Quellen. Die zeitliche Abfolge spricht ebenfalls dagegen.

Pfifers hatte sein Ziel spitestens mit dem Papstprivileg vom Januar 1116 erreicht (BUB,

Nr. 258, S. 193f.), Disentis dagegen verlor erst im darauf folgenden Jahr iiberhaupt seine

Freiheit.

422 BUB, Nr. 283, S. 210f. Auch Ko6nig Lothar III. sah um diese Zeit wahrscheinlich die
Unterstellung unter Brixen als beendet an, vgl. BUTTNER, Staufer und Zihringer, S. 20,
Anm. 3.

423 HENGGELER, Professbuch, S. 64.

24 Vgl. oben S. 13ff.

425 Nicht thematisiert wird hier die stiindische Zusammensetzung des Klosters, da dies zu weit
fliihren wiirde und fiir unser Thema nur von untergeordneter Bedeutung ist. Wir verweisen
stattdessen auf MULLER, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 221 -224.

#26 Das Folgende nach MULLER, Disentiser Klostergeschichte, S. 79ff.

92



worden war. Das Brevier des 12. Jahrhunderts zeigt nun, dass die Einsiedler
Traditionen in Disentis bis in die Zeit des Investiturstreits und noch dariiber
hinaus fortbestanden, dies sogar originalgetreuer als im Ursprungskloster
selbst. Wihrend Einsiedeln im Laufe der Zeit fast 60 Feste und Eigenoffizien
zum alten Bestand des Breviers hinzufligte, entwickelte man in Disentis die
Brevierliturgie kaum mehr weiter. Bezogen auf das 12. Jahrhundert lasse
sich «kein bestehender Einfluss des schwyzerischen Klosters konstatieren»,
hilt Miiller fest. Die ratische Abtei sei nicht an ein bestimmtes monastisches
Zentrum gebunden gewesen, sondern habe allen Geistesrichtungen «offen
und doch selbststindig» gegeniiber gestanden.*”” Summa summarum gewinnt
man daraus das Bild einer unabhingigen, konservativen Abtei nach altem
Einsiedler Muster, deren Betrieb zu Beginn des Investiturstreits wohl durchaus
als vorbildhaft galt, wie die Berufung des Disentiser Propsts Ulrich*® in das
habsburgische Eigenkloster Muri im Jahr 1075 zeigt.

Die Geschichte dieses Ulrich istin unserem Kontext aufschlussreich. In den
Acta Murensia wird berichtet, Ulrich habe sich in Muri an die Gewohnheiten
seines Herkunftsklosters gehalten und die Disziplin sowohl bei sich selber
als auch bei den ihm unterstellten Monchen vernachlissigt.* In der Folge
habe ihn der Stifter von Muri, Graf Werner von Habsburg, zu einem Besuch
in St. Blasien gendtigt, um die dortige Reform kennen zu lernen. Ulrich habe
sich aber geweigert und sei 1082 schliesslich nach Disentis zuriickgekehrt.

Der Schluss liegt nun nahe, in Disentis hitten damals vergleichsweise
lockere Sitten geherrscht, die der asketischen Strenge von St. Blasien zuwider
liefen. Iso Miiller hat sich jedoch zu einer Ehrenrettung Ulrichs (und wohl
auch seines Klosters) bemiiht und die Darstellung in den Acta Murensia, die
er als «entschieden etwas einseitig» bezeichnet, in verschiedenen Punkten
entkréftet oder zumindest relativiert.*** Wir wollen hier seine Argumentation
nicht im Detail nachzeichnen, aber doch auf einen aufschlussreichen Punkt
hinweisen: Ulrich bekundete aufgrund seiner Disentiser Herkunft nach
Miiller Miihe mit dem Gedanken, die ihm anvertraute Abtei Muri fest an eine

7 MULLER, Abtei Disentis, S. 34.

428 Zu Ulrich vgl. MULLER, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 212—221. Ulrich ist eine von nur
zwei namentlich genannten Persénlichkeiten aus Disentis in der hier zu untersuchenden
Epoche. Neben ihm kennen wir noch den bereits erwihnten Abt Ada, der 1112 vor Heinrich
V. die Reichsunmittelbarkeit fiir Disentis erstritt. Ausser in der entsprechenden Urkunde
des Kaisers taucht Ada nirgendwo in den Quellen auf. Vgl. die Abteliste bei GiLoMEN-
ScHENKEL/MULLER, Disentis (HS I11,1), S. 493.

429 Textstellen abgedruckt bei MULLER, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 224.

430 gpp., S. 214.

93



bestimmte Reformrichtung anzuschliessen, die aus einem anderen Kloster
kam.*' Auch habe ihm das Abhéngigkeitsverhiltnis zu einem Eigenkirchen-
herrn, das er von Disentis her nicht gewohnt gewesen sei, missfallen. Disentis
hingegen sei nicht nur prinzipiell unabhingig, sondern, wie schon gesagt, auch
fern «jeder festen Kongregationsbindung» gewesen. Zwar glaubt Miiller im
Brevier des 12. Jahrhunderts doch Einfliisse der Hirsauer Reform zu erken-
nen.*? Trotzdem hinterlédsst Disentis nicht den Eindruck, ein Hort radikalen
gregorianischen Gedankenguts gewesen zu sein. Unter Umstanden mag dies
zur Erklarung beitragen, weshalb sich die Abtei mit den salischen Herrschern
spitestens seit Heinrichs I'V. Privileg fiir Disentis von 1073/74 nicht schlecht
zu verstehen schien und weniger engen Kontakt mit der romischen Kurie als
etwa Pfifers pflegte.

Miiller nennt noch ein weiteres Zeugnis aus der Disentiser Reformzeit,
ndmlich zwei im fritheren 11. Jahrhundert von einem Disentiser Mdnch ver-
fasste Hymnen, die sich heute in einer Handschrift des vatikanischen Archivs
befinden (Cod. Vat. Lat. 7172).** Sie sind fiir uns deshalb interessant, weil sie
den «lebhaften Verkehr, der sich iber den Lukmanier bis nach Unteritalien
erstreckte», offenbaren. Es versteht sich von selbst, dass die Geschicke des
Klosters Disentis seit je eng verkniipft waren mit der Bedeutung, die dem
Lukmanier in wirtschaftlicher Hinsicht und in reichspolitischem Kontext zu
den jeweiligen Zeiten zukam. Anders als die sdchsischen Herrscher benutzten
die Salier den Lukmanier zwar nie. Was aber den Waren- und Pilgerverkehr
betrifft, so stand wohl gerade die Epoche des Investiturstreits am Anfang
einer hochmittelalterlichen Bliitezeit des Lukmaniers.*** Zwar geht Bundi
fir die erste Halfte des 12. Jahrhunderts noch von einem «bescheidenen
Transitverkehr» iiber den Pass aus,”® doch gewann der Lukmanier im Laufe
dieses Jahrhunderts zweifellos an Bedeutung.**® Auf den wachsenden Be-
darf an Unterkunftsmoéglichkeiten weist etwa die Errichtung des siidlich der
Passhohe gelegenen Hospizes bei Casaccia hin, das 1104 erstmals urkundlich
erwihnt wird und vermutlich einige Jahre zuvor erbaut wurde.**” Bereits seit

1 MULLER, Disentiser Klostergeschichte, S. 76.

432 gpp., S. 81.

433 EBp., S. 76ff.

4 Zur Geschichte des Lukmaniers im Mittelalter vgl. u.a.: Bunpi, Besiedlungs- und Wirt-
schaftsgeschichte, S. 339—-362; BurTner, Kloster Disentis, S. 266—280; Scunyper, Handel
und Verkehr, S. 9—17; NissLMULLER, Alpenpisse, S. 26—52.

45 Bunpl, Besiedlungs- und Wirtschaftsgeschichte, S. 349.

436 NissLMULLER, Alpenpisse, S. 48.

47 BUB, Nr. 218, S. 172.

94



dem fritheren 11. Jahrhundert bestand das auf der Nordseite gelegene, dem
Kloster Disentis unterstehende Hospiz im Val Medel.*** Das Anwachsen des
Transitverkehrs diirfte auch den Reichtum des Klosters gemehrt haben, und
es ist sicherlich kein Zufall, dass man Mitte des 12. Jahrhunderts auf um-
fangreiche Disentiser Besitztlimer im Val Blenio, im Mittel- und Siidtessin
sowie in den Gebieten um den Lago Maggiore stosst.*?

Aus diesen Griinden sollten wir, wenn wir fiir die Zeit des Investiturstreits
aus Disentiser Optik nun zu einem Fazit kommen, nicht das Bild eines macht-
losen, aus der Defensive heraus agierenden Bergklosters zeichnen, das ver-
zweifelt um seine Unabhangigkeit kimpfen musste. Zweifellos war Disentis
im Ringen zwischen Kaiser und Papst weniger handelnder Akteur als vielmehr
«Spielbally» der Herrscher, den jene «nach Belieben zur Stirkung ihrer Partei-
ganger» benutzten (Miiller).*** Anders als Pfafers diirfte man sich in Disentis
auch mit aktiven Parteinahmen fiir die eine oder andere Seite zurlickgehalten
haben. Die Griinde dafiir sind am ehesten in den inneren Verhiltnissen des
Klosters zu suchen, das ganz im Zeichen der alten Einsiedler Tarditionen
des 10. Jahrhunderts stand und von den radikaleren Reformgedanken des
ausgehenden 11. Jahrhunderts hochstens gestreift, kaum aber richtig geprigt
wurde. Daneben mag auch der Umstand, dass Heinrich IV. das Kloster kurz
vor Ausbruch des Investiturstreits von der Oberherrschaft durch Brixen
befreite, zur Zurlickhaltung der Disentiser beigetragen haben, ebenso das
Fehlen profilierter und energischer Personlichkeiten vom Schlage eines Abts
Gerold von Pfifers. Ungeachtet aller Schwierigkeiten, deren sich Disentis
in den folgenden Jahrzehnten auf reichspolitischer Ebene zu erwehren hatte,
kann man dennoch davon ausgehen, dass die Abtei gerade in dieser Phase
mit der Schaffung der materiellen Grundlagen fiir die Bliitezeit der Staufer-
Ara beginnen konnte. Und wenn dies zutrifft, dann machte das Kloster auf
regionalpolitischer Ebene in gewisser Weise wett, was es auf reichspolitischer
Ebene an Riickschligen und Widrigkeiten hinnehmen musste.

% BuTTNER, Kloster Disentis, S. 271. Bunpi, Besiedlungs- und Wirtschaftsgeschichte, S. 350,
nimmt an, dass die Griindung in erster Linie aus alpwirtschaftlichen und besiedlungstak-
tischen Griinden erfolgte.

49 MuLLER, Disentiser Klostergeschichte, S. 94f.

40 MuLLER, Disentiser Klostergeschichte, S. 88.

95



4,2  Pfafers

Wie bei Disentis ist es auch beim Kloster Pfafers primér der Kampf um die
Unabhingigkeit, der die Abter wihrend des Investiturstreits ins Licht der
Quellen riickte. Anders als bei Disentis aber hatte dieser Kampf in Pfafers
keine bis ins frithe 11. Jahrhundert zurlickreichende Vorgeschichte. Er setzte
stattdessen mitten 1m Investiturstreit ein, und zwar mit der schon mehrmals
erwihnten Ubertragung des Klosters an den Bischof von Basel durch Heinrich
IV. im Jahr 1095.4%

Seit 950 genoss Pfifers das Privileg der Immunitét und der freien Abt-
wahl.*** Von den ottonischen und den ersten zwei salischen Konigen liess
sich das Kloster seinen Status bestitigen. Auch das Verhiltnis zu Heinrich
IV. war nicht von Anfang an schlecht. Noch 1067 bestitigte Heinrich dem
Abt Immo den koniglichen Schutz, die Immunitéit und das Recht der freien
Abtwahl.** Immo freilich wird aufgrund seiner Anwesenheit bei der Weihe
des Klosters St. Salvator und Allerheiligen in Schaffhausen durch den Bi-
schof von Konstanz 1064 vom Bearbeiter des Urkundenbuchs der siidlichen
Teile des Kantons St. Gallen schon als «pépstlich gesinnter Parteifreund»
eingestuft.*** Gesicherte Aussagen hierzu erlaubt die dusserst diinne Quel-
lenbasis aber keine; und Heinrich IV. hitte einem erklirten Gegner sicher
kein Privileg ausgestellt.

Ereignisgeschichtlich tappt man fiir die folgenden zwei Jahrzehnte weit-
gehend im Dunkeln. Zwischen Immo, der am 4. Mai 1067 starb, und dem
niachsten in den Quellen klar fassbaren Abt, Gerold, der erstmals um 1110
auftrat, begegnen die Namen von insgesamt sechs Abten, von denen weiter
nichts bekannt ist: Oudalricus, Syfridus, Ruodpertus, Hesso, Marquardus
und Wernherus.** Auch ihre Reihenfolge kann nur auf indirektem Weg und
nicht mit letzter Sicherheit bestimmt werden. Die narrativen Quellen der
Zeit erwihnen Pféfers nirgendwo, und Pféfers betreffende Urkunden fehlen
zwischen 1067 und 1095 ebenfalls. Wenn wir aber fiir Disentis angenommen
haben, dass nicht primir eine anti-kaiserliche Haltung zur Aufthebung der
Reichsunmittelbarkeit fiihrte, was berechtigt dann im Fall von Pfafers zur
Annahme, dass Heinrichs I'V. Schenkungsakt von 1095 mit der Haltung des
Klosters im Investiturstreit in Verbindung gebracht werden kann?

#“1 BUB, Nr. 212, S. 168.

2 K arser, Churritien, S. 145.

“3 UBsudSt.Gallen, Nr. 133, S. 133.

444 UBsudSt.Gallen, Nr. 132, S. 132. Vgl. eBp., S. 133, Anm. 4.
“5 PERRET/VOGLER, Pfifers (HS I1L,1), S. 1002f.

96



Da sind einmal die Hinweise neuzeitlicher Chronisten, die R. Henggeler
1931 in zusammengefasster Form tiberliefert hat.*** Demnach sollen unter Abt
Oudalricus Monche aus Hirsau — darunter der spétere Abt Gerold — nach Pfa-
fers gekommen sein, nachdem eine Pestepidemie 1079 den Personalbestand
stark dezimiert hatte. Mit den Neuzuziigern hitten dann auch die Hirsauer
Lebensformen und Denkweisen — und damit natiirlich eine antikaiserliche
Haltung — im Kloster Einzug gehalten. Selbstverstindlich ist diesen Angaben,
die in den uns bekannten zeitgendssischen Quellen keine Stiitze finden, mit
allergrosster Vorsicht zu begegnen.*’

Schwerer wiegt denn auch ein anderes Argument: die inneren Verhilt-
nisse des Klosters, Giber die ein Dokument des Abtes Gerold bis zu einem
gewissen Grad Aufschluss geben.**® In diesem umfangreichen Schriftstiick
regelt Gerold viele Bereiche des klosterlichen Alltags, so beispielsweise die
Essenszuteilung an die Monche, das Pfriindenwesen, Kleidungsvorschriften
und das geistig-monastische Leben der Abtei. Die Moglichkeiten, die dieses
hochinteressante Schriftstiick fiir die Erforschung des mittelalterlichen
Klosteralltags bietet, scheinen uns in der Literatur noch nicht ausgereizt
(wie ja tiberhaupt in der Geschichte des Klosters Pfifers fiir die Zeit des
Hochmittelalters noch eine gewisse Forschungsliicke klafft, dies im Unter-
schied zum sehr gut erforschten Friih- und Spatmittelalter). Hier kann leider
nicht detailliert darauf eingegangen werden, da dies den Rahmen dieser
Arbeit sprengen wiirde. Stattdessen soll Peter Riicks Hinweis geniigen,
dass sich Gerolds Statut an der Benediktregel und damit verwandten Con-
suetudines orientierte (sowie an der lokalen Tradition).* Perret und Vogler
haben das Statut denn auch als Beweisstiick fiir Gerolds reformfreundliche
Haltung beigezogen.*® Nun fillt Gerolds Amtszeit zwar schon in die Ara

#6 HENGGELER, Professbuch, S. 63f.

#7 Interessant ist die Angabe, dass 1079 die Pest das Kloster heimgesucht und Ménche dahin-
geraftt haben soll. Andere Quellen wissen von einer Pestepidemie zwar nichts zu berichten.
Erinnern wir uns aber daran, dass 1079 Herzog Welf IV. in Churritien einfiel und dabei
wohl auch am Kloster Pfafers vorbeikam. Konnte in Wahrheit er fiir die Dezimierung des
Konvents verantwortlich gewesen sein?

48 UBsiidSt.Gallen, Nr. 143, S. 140ff.

47 Ruck, Bischofsgastung, S. 190. Riick unterzieht zumindest den Teil von Gerolds Statut,
der sich der Erndhrung widmet, einer grosseren Untersuchung und liefert auch eine Zu-
sammenfassung des Inhalts.

40 PErRET/VOGLER, Pfafers (HS I11,1), S. 1003.

97



Heinrichs V.**!, doch beruft er sich in bei seinen Bestimmungen ausdriicklich
aufvier seiner Vorgéanger: Decernimus igitur, ut quecumque persona spiritualis
secularisve ex his constitutionibus quas ab antecessoribus nostris accepimus
Adelberto scilicet episcopo et abbate, Salomone et Hartmanno episcopo et
abbate, Wernhero predecessore nostro infringere conatus fuerit (...)

Dem hier erwidhnten Hartmann sind wir bereits in Kapitel 2 begegnet: Es
handelt sich um den aus Einsiedeln berufenen Abt, der von 1030 bis 1039
neben dem Pféferser Abbatiat noch das Amt des Bischofs von Chur ausiibte.*>?
Auch Gerolds unmittelbarer Vorgidnger Werner war nach diesem Eintrag
schon als Reformer titig gewesen. In diesem Sinne macht Pfifers also den
progressiveren Eindruck als Disentis.** Vermutlich tragen ldngst nicht alle
Bestimmungen Gerolds den Charakter von Neuerungen; bei einigen konnte
es sich um Bestitigungen oder allenfalls modifizierte Weiterentwicklungen
der von den genannten Vorgingern erlassenen Regeln handeln. Es diirfte
trotzdem nicht zu hoch gegriffen sein, wenn wir Pfafers im ausgehenden 11.
Jahrhundert als Reformabtei bezeichnen, unabhingig davon, ob tatsdchlich
Hirsauer Monche im Kloster Einsitz genommen hatten oder nicht. Damit war
nun zweifellos eine wichtige Voraussetzung flir die Parteinahme zugunsten
des Reformpapsttums und zugleich fiir die Entwicklung antikoniglicher
Ressentiments gegeben.

Die These von der Ubertragung an Basel als Bestrafung bzw. Ziichtigung
der Abtei Pfafers und zum Zwecke der Schaffung eines Gegengewichts zum
salierfeindlichen Churer Bischofshof, bedingt durch Heinrichs I'V. verzwickte
Lage in Italien, entspricht denn auch der «communis opinio» in der Biindner
Forschung.** Dagegen hat R. Massini 1946 einen gewichtigen Einwand
erhoben, der in der Literatur allerdings merkwiirdigerweise nicht rezipiert
worden 1st. Massini macht ndmlich darauf aufmerksam, dass die Initiative
zur Schenkung von Pféfers nicht von Kénig Heinrich, sondern von Bischof

41 Die von HENGGELER, Professbuch, S. 64, mitgeteilte Amtszeit Gerolds (1094 —1119) ist
wohl falsch, vgl. den Kommentar im UBsiidSt.Gallen zu Nr. 143 (S. 141). Abt Gerold kann
nur fiir die Zeit von 1110 bis 1116 sicher nachgewiesen werden. Hinféllig wird damit auch
die in der dlteren Literatur vertretene Ansicht, Gerold habe wihrend des ersten Kreuzzugs
das Bistum Chur verwaltet, da der Bischof ins Heilige Land aufgebrochen sei.

“2 Vgl. oben S. 14f.

433 Allerdings bleibt natiirlich zu bedenken, dass sich der im Kapitel {iber Disentis beschrie-
bene Konservativismus der Lukmanierabtei auf den liturgischen Bereich bezieht, wihrend
Gerolds Statut Angelegenheiten aus dem «weltlichen» Alltag der Ménche regelt.

44 Vgl etwa PERRET/VOGLER, Pfafers (HSIIL 1), S. 982; BOTTNER, Churrdtien, S. 4f.; MULLER,
Herren von Tarasp, S. 81.

98



Burchard von Basel ausging.*® Die Formulierung in der entsprechenden
Urkunde zeigt klar, dass es Burchard war, der sich Pfifers erbeten hatte,
und dass Heinrich nichts anderes tat als diesem Wunsch zu entsprechen.**
Burchard, seit seiner Erhebung zum Basler Bischof 1072 einer der verlass-
lichsten Stiitzen Heinrichs IV., war schon zuvor vom Salier reich beschenkt
worden: 1080 hatte er beispielsweise die Grafschaft Harkingen und 1084 das
Elsidsser Schloss Rappoltstein erhalten.*”” Pfafers als Geschenk setzte damit
im Grunde nur eine stattliche Serie von kaiserlichen Gunstbezeugungen fort.
Zur fraglichen Zeit, im Mérz 1095, hielt sich Burchard als einziger deutscher
Bischof im Lager des Kaisers in Padua auf. Die Gelegenheit, sich Pféfers
zu erbeten, musste also dusserst giinstig erscheinen. Massini glaubt, dass die
Interessen der Basler Handelsleute hinter Burchards Anspriichen auf Pfafers
standen: «Es war ein Versuch, sichin die Ziirichsee-Walensee-Biindneralpen-
Route einzuschalten, von der Basel bis dahin vollig ausgeschlossen war.»**®
Ganz zu schweigen davon, dass der von Pfifers beherrschte Weg durch das
Taminatal und iiber den Kunkels zumindest fiir Kaufleute mit kleineren
Fuhren eventuell sogar als «Schleichwegy benutzt werden konnte, um dem
bischoflichen Zoll zu Chur auszuweichen.*>

Massini wendet sich damit klar gegen die Ansicht, dass Heinrich mit der
Schenkung vorhatte, die widerspenstigen Pfaferser zu ziichtigen und den thm
nicht wohlgesinnten Churer Bischof Ulrich zu «beldstigen» (Iso Miiller).*°
In der Tat konnte Heinrich ja nicht ernstlich hoffen, durch die Vergabe von
Pfafers allein (und dazu noch an einen relativ weit entfernt residierenden
Vasallen) das ritische Gebiet unter Kontrolle zu bekommen und die Biindner
Alpenpisse fiir sich nutzbar zu machen. Es hitte hierfiir wohl eines ganzen

435 Massing, Bistum Basel, S. 142f.

6 BUB, Nr. 212, S. 168: Quoniam dignum esse novimus, dignis nostrorum fidelium peti-
tionibus condescendere in hiis maxime que scimus ad dei cultum pertinere omnibus tam
presentibus quam futuris manifestum fieri volumus, quod propter domini et anime nostre
salutem grato interventu domni C. apostolici et humili rogatu Biirchardi Basiliensis epis-
copiviri venerabilis sanoque consilio nostrorum fidelium ecclesie Basiliensi sancte Marie
Fuabariensem abbatiam que sita est in Curualia in comitatu Odalrici comitis de Bragancia
per hanc preceptelam paginam iure perhempni ex integro concedimus.

BT Massing, Bistum Basel, S. 121-142.

8 Massini, Bistum Basel, S. 142.

49 T. Geering nimmt sogar an, dass dies der Hauptgrund dafiir war, weshalb sich Burchard
Pfafers erbat, vgl. GEEriNG, Handel und Industrie, S. 204: «Damit gewinnt die scheinbar
sinnlose Schenkung des Klosters Pfafers durch Heinrich IV. an den Basler Bischof (...)
doch einige Bedeutung.»

40 MuLLER, Herren von Tarasp, S. 81.

99



Massnahmenpakets bedurft, doch finden sich keine Anzeichen dafiir, dass
Heinrich ein solches geschniirt hitte.**! Wir meinen dennoch, dass das eine
das andere nicht ausschliessen muss: Massinis Erkldrung, dass wirtschaftliche
Interessen von Seiten Basels Bischof Burchards Geliiste auf Pfafers weckten,
hat zweifelsohne viel fiir sich; zugleich ist, wie oben zu zeigen versucht wurde,
durchaus denkbar, dass die Abtei der kaiserfeindlichen Partei zuneigte. Hein-
rich IV. durfte also hoffen, durch die Schenkung also gewissermassen zwei
Fliegen auf einen Schlag zu treffen: Er konnte einem verlésslichen Freund
einen Wunsch erfiillen, ihn dadurch noch enger an sich binden und zugleich
seinen Gegnern in und um den rdtischen Raum das Leben wenigstens ein
klein wenig erschweren.

Interessanterweise liessen die Pfiferser dem «Freiheitsentzug» von 1095
keine unmittelbare Reaktion folgen, ganz anders als 1114, als Abt Gerold
nach der Vergabe der Abtei an Burchards Nachfolger Rudolf durch Hein-
rich V. sofort zu Gegenmassnahmen schritt. Der Grund mag vielleicht darin
liegen, dass 1095 noch keine tatkriftige, energische Personlichkeit wie Gerold
dem Kloster vorstand. Massini glaubt aber, dass Bischof Burchard gar nie dazu
kam, seinen Anspruch tatsachlich geltend zu machen: «Die weite Entfernung
machte die wirkliche Ausiibung der Herrschaft ohnehin schwierig, zumal da
die Stellung der Anhdnger des Kaisers in der Ostschweiz bei weitem nicht
so glanzend war wie im Westen.»*? Dieses Argument Massinis konnte auch
erklaren, weshalb die spitmittelalterliche Erzdahlung, die von der Befreiung
des Klosters berichtet, erst bei den Vorgéngen von 1114 einsetzt und die
Schenkung von 1095 nicht erwihnt.**

Trotzdem hielt der neue Pfaferser Abt Gerold, der wohl irgendwann im
ersten Jahrzehnt des 12. Jahrhunderts sein Amt antrat, den rechtlichen Status
der Abtel, wie er 1095 geschaffen wurde, fiir untragbar. Unter den Pfaferser
Abten jener Zeit ragt Gerold mit seiner Tat- und Innovationskraft heraus. Wie
sehr ihm die Freiheit des Klosters am Herzen lag, ersieht man auch aus dem
bereits erwdhnten Dokument mit seinen Bestimmungen fiir das klosterliche
Leben: Gerold setzt darin fest, dass Freigelassenen oder Unfreien kiinftig der
Eintritt ins Kloster verwehrt sein soll. Auf diese Weise hoffte er zu verhindern,

41 Zu Heinrichs weiteren Handlungen in dieser Zeit vgl. MEYER voN KnoNau, Jahrbiicher 4,
S. 453-463.

462 Massing, Bistum Basel, S. 143.

43 MGH SS XII, S. 410-414.

100



dass die Freiheit der Abtei inskiinftig allzu leicht bedroht werden konnte.**
Damit tat Gerold «den ersten Schritt auf dem Weg zum Adelskloster», wie
Perret und Vogler festhalten.**

Ein bedeutender Erfolg gelang Gerold im Mai 1110, als Konig Heinrich
V. zu Speyer das Kloster Pfifers unter seinen Schutz nahm und ithm die von
seinen Vorgingern gewihrte Immunitit und das Recht auf die freie Abwahl
bestitigte.**® Wie in solchen Fallen {iblich ignorierte Heinrich V. die gegen-
teilige Bestimmung seines Vaters von 1095 und nahm Bezug auf die Pfafers
genchme Urkunde Heinrichs IV. von 1067. Hinter dem Befreiungsakt von
1110 wie hinter demjenigen des Klosters Disentis 1112 standen moglicher-
weise Hoffnungen auf eine sichere Gefolgschaft, wie Biittner glaubt.*” Zu
dieser Zeit befand sich Heinrich V. mitten in den Vorbereitungen fiir seinen
Zug nach Rom.**® Das Privileg fiir Pfafers konnte in diesem Sinne auch als
Geste des guten Willens gegentiber der pépstlichen Partei gedeutet werden,
strebte Heinrich in Italien doch nicht zuletzt die Kaiserkronung an.

Vier Jahre spéter wendete sich das Blatt. Die Aufmerksamkeiten des 1107
ins Amt gekommenen neuen Basler Bischofs Rudolf gegeniiber Heinrich
V.# gollten sich fiir Ersteren bezahlt machen: Im Mirz 1114, als Heinrich
in Rudolfs Residenzstadt zum Hoftag weilte, libertrug der Herrscher die
Abtei Pféfers aufs neue dem Bistum Basel und bestitigte damit die Schen-
kung seines Vaters von 1095.*7° Interessanterweise ging es dabei um ein
regelrechtes Tauschgeschift: Bischof Rudolf hatte dem Kaiser ndmlich die
Burg Rappoltstein zuriickzuerstatten, die sein Vorgénger Burchard einst von
Heinrich IV. erhalten hatte.

Fiir den Kaiser ergab sich so wiederum eine «win-win»-Situation. Einer-
seits mehrte er seinen personlichen Besitz, andererseits stirkte er die guten
Beziehungen zum Bistum Basel und durfte zugleich hoffen, die Abtei Pfafers
etwas stiarker an die Kandare nehmen zu konnen. Dass Pfifers unter Gerold
in den spannungsreichen Jahren zuvor auf der Seite von Heinrichs Gegnern

464 UBsudSt.Gallen, Nr. 143, S. 141: Sicut enim consuetudinis huius ad nos linea pervenit

nec liberti nec servi hactenus in nobis locum tenuerunt, et quoniam ecclesiam istam
liberam recepimus, sue libertatis iura inconvulsa revari, sicut a principibus accepimus,
consulimus.

45 PerrET/VOGLER, Pfifers (HS IIL,1), S. 1003.

46 BUB, Nr. 231, S. 178f.

47 BuTTNER, Churritien, S. 7.

468 Servatius, Paschalis II., S. 214-217.

49 Vgl. dazu MEYER voN KNoNAu, Jahrblicher 6, S. 215, 273 u. 292.

70 BUB, Nr. 249, S. 188.

101



gestanden war, ldsst schon allein der eindeutig antikaiserliche Erzidhlton der
um Ende des 14. Jahrhunderts verfassten Narratio de libertate ecclesiae
Fabariensis erwarten, die vom weiteren Fortgang der Dinge berichtet.*”!
Diese Quelle, verfasst vermutlich von einem Pfiferser Mdnch, gibt zwar
ziemlich einseitig den Standpunkt der Abtei wieder, wirkt (nicht zuletzt auf-
grund der haufigen Zitate aus Urkunden und Briefen) jedoch nicht durchwegs
unglaubwiirdig.

Hier seien kurz die wichtigsten Stationen der Auseinandersetzung wie-
dergegeben: Abt Gerold schritt unverziiglich zur Tat und wandte sich an den
Kaiser (in der Narratio nur als rex betitelt), bei dem er mit Hinweis auf die
von Heinrichs Vorgidngern verliehenen Privilegien fiir die Pfaferser Rechte
kdmpfte. Heinrich gab sich zunéchst einsichtig und restituierte dem Kloster
die Freiheit.*’”? Bischof Rudolf von Basel zeigte sich aber nicht gewillt, auf
Pfafers zu verzichten, und fuhr fort, das Kloster zu drangsalieren. Nun wandte
sich Abt Gerold an Papst Paschalis II. um Hilfe und entsandte seinen Mdnch
Wicram, der ihn zuvor schon zu Heinrich V. begleitet hatte, nach Rom. Von
Paschalis erhielten die Monche denn auch Unterstiitzung auf der ganzen
Linie: In einem Brief, den Wicram im Sommer 1114 bei seiner Riickkehr
mitbrachte, wies der Papst Bischof Rudolf an, Pfiafers ab sofort nicht mehr
zu behelligen, andernfalls drohe die Exkommunikation.*” Rudolf aber dachte
nicht daran, die Sache damit auf sich beruhen zu lassen, und schickte nun
seinerseits eine Gesandtschaft nach Rom, um seine Anspriiche vor Paschalis
zu verteidigen. Dem begegnete Abt Gerold, indem er héchstpersonlich die
romische Kurie aufsuchte. Beide Parteien trafen dort zugleich ein. Paschalis
bekriftigte seinen Entscheid zugunsten von Pfifers und wies Bischof Rudolf
erneut brieflich an, die Abtei in Frieden zu lassen.*’* Zugleich erging an
Rudolf eine Vorladung ans pépstliche Gericht im Mérz 1115. Der Bischof
wich dieser Verfligung jedoch aus und suchte stattdessen die Unterstiitzung
Bischof Widos von Chur: An einer Zusammenkunft in Schaffhausen sollte
Wido einen Entscheid iiber den Status von Pfifers fallen, und diesem Ent-
scheid versprach Rudolf sich zu beugen. Doch bereits am 16. April erging vom
Lateran aus das papstliche Edikt, dass Rudolf dem Kloster bereits entzogene
Giiter zuriick zu erstatten habe.*”® Etwa zum gleichen Zeitpunkt diirfte Wido

1 MGH SS XII, S. 410-414.

472 Der Wortlaut der entsprechenden Urkunde ist nicht tiberliefert. Ein Regest findet sich in
UBstidSt.Gallen, Nr. 147, S. 145.

43 BUB, Nr. 254, S. 190f.

44 BUB, Nr. 255, S. 191.

475 BUB, Nr. 256, S. 192.

102



die Aufforderung Paschalis’ erhalten haben, das Kloster Pfafers gegen Rudolf
zu schiitzen. Uber Widos Verhalten in dieser Angelegenheit wurde bereits ge-
sprochen; sein Engagement fiir Pfifers diirfte sich in Grenzen gehalten haben,
doch verhinderte das péapstliche Schreiben mdglicherweise eine allzu aktive
Unterstiitzung seines Basler Amtskollegen und Freundes. Den vollstindigen
Sieg des Klosters Pfafers brachte schliesslich das grosse Privileg Paschalis
II. vom 29. Januar 1116: Der Papst erklarte darin die Abtei definitiv fiir frei
und die Anspriiche des Bischofs von Basel fiir nichtig, zugleich bestétigte er
den Monchen ihre Rechte und Besitzungen.*’® In seiner Begriindung stiitzte
er sich auf Aussagen der Ménche wie auch auf konigliche Verordnungen, aus
denen hervorgehe, dass das Kloster Pfafers nicht von Konigen oder Kaisern,
sondern «ab aliis fidelibus viris» gegriindet worden sei. Auch habe es seine
Ausstattung nicht koniglichen Gaben zu verdanken, sondern den Opfergaben
anderer Gliubigen. '

Das kirchliche Selbstbewusstsein, das sich in diesen Aussagen spiegelt,
passt gut zur Statistenrolle, die Heinrich V. in den spéteren Phasen dieses
Streits einnahm. Auch wenn er angesichts der Hartnédckigkeit Bischof Ru-
dolfs von Basel dessen Anspriiche wieder unterstiitzt zu haben scheint*’”’, so
kam es doch nicht zu einem wirkungsvollen Durchgreifen zugunsten seines
Basler Parteigingers — wie auch? Gerade in den entscheidenden Phasen des
Streits verschlechterte sich Heinrichs Lage massiv; er verlor ab Ende 1114,
ohne dass der Papst allzu viel dazu beigetragen hitte, seinen Anhang im deut-
schen Episkopat «in geradezu dramatischer Weise».*’® Die Niederlage in der
Schlacht am Welfesholz am 11. Februar 1115 schwéchte seine Stellung noch
mehr, und als er in der zweiten Jahreshilfte nach Italien zog, konnte Rudolf
auf tatkriftigen kaiserlichen Support ohnehin kaum mehr hoffen.

Was Pfifers anging, so hatte Rudolf sicherlich nicht mit so hartndckigem
Widerstand gerechnet, hatte sich doch die Abtei im vorangehenden Jahrhun-
dert dem addquaten koniglichen Entscheid von 1095 offenbar gebeugt. Diirfte
schon das Ausmass des Widerstandes verbliifft haben, so bedeutete der Gang
zum Papst erst recht etwas Neues. Klosterliches Selbstbewusstsein spricht
nicht nur aus fast jeder Zeile der in etwas spéiterer Zeit verfassten Narratio de
libertate ecclesiae Fabariensis, sondern auch aus den von Gerold erlassenen
Aufnahmebedingungen, denen zufolge Unfreien und Freigelassenen der
Eintritt ins Kloster verwehrt sein sollte. Fiir Bischof Rudolf jedenfalls endete

476 BUB, Nr. 258, S. 193f.
7 Vel. MGH SS XII, S. 411.
478 Gokz, Investiturstreit, S. 177.

103



sein Pfaferser «Abenteuer» eher beschdmend: Nach dem Wormser Konkordat
gab er, wie Meyer-Marthaler schreibt, seine Anspriiche «stillschweigend»
auf,*”” und 1125 erhielt Pfafers seinen Status durch Lothar III. dann auch von
koniglicher Seite verbrieft.**

Pfafers hatte sich unter Gerold also als selbstbewusste Reformabtei posi-
tioniert, die aus eigener Kraft ihre Selbstindigkeit gegen dussere Anspriiche
zu verteidigen wusste. Dass ihr das moglich war, hdngt mit Sicherheit auch
mit den materiellen Grundlagen zusammen, auf die sich das Kloster stiitzen
konnte; zugleich diirfte der Reichtum auch ein weiterer Aspekt gewesen sein,
der die Abtei als Besitztum fiir die Bischofe interessant machte. Schon im
karolingischen Reichsgutsurbar erschien Pfafers als sehr begiiterte Abtei; ihr
Besitz fand sich nicht nur in der ndheren Umgebung des Klosters (d.h. im
Raum Bad Ragaz), sondern liberall im Churer Rheintal, im Schanfigg, in der
Surselva, im Rheinwald, im Bergell, im Gebiet Walensee, rund um die Linth-
Ebene, am Ziirichsee, am Vierwaldstéttersee, im Thurgau, im Vorarlberg und
sogar in Siiddeutschland und im Vintschgau/Etschland.*®' Die Papsturkunde
vom 29. Januar 1116 nennt zusitzlich Besitzungen in Chiavenna, Hedingen
(Kanton Ziirich), Mettmenstetten (Kanton Ziirich) und Schiibelbach (Kanton
Schwyz). Namentlich aufgefiihrt sind ausserdem St. Gaudentius am Siidfuss
des Septimerpasses, Weggis (am Vierwaldstattersee), Tuggen (in der Linth-
Ebene) und Ménnedorf (am Ziirichsee).**? Damit wird «der Besitz des Klosters
unter Anfiihrung der weitentlegensten Gebiete umschriebeny.*?

Hinzuweisen ist hier noch speziell auf die Pfiferser Giiter in Casaccia
und bei Spliigen, denn sie verliehen Pféfers auch passpolitisch ein gewisses
Gewicht. Die im Reichsgutsurbar erwidhnte cella in Speluca, ein «wichtiger
Aussenposten» am Aufgang zum Spliigenpass und zum San Bernardino,
erflillte laut M. Bundi in erster Linie die Funktion eines Hospizes.*** In der
Paschalis-Urkunde wird Spliigen zwar nicht explizit erwihnt, doch ist davon
auszugehen, dass Pfifers dort auch damals noch begiitert war.*** Die Kirche
St. Gaudentius bei Casaccia wiederum galt als «bedeutender Stiitzpunkt am
Aufgang vom Bergell zum Septimerpassy».*¢

419 MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 200.

% BUB, Nr. 279, S. 206f.

81 Vgl. Karte bei Kaiser, Churritien, S. 137.

42 BUB, Nr. 258, S. 193f.

43 PErRET/VOGLER, Pféfers (HS II1,1), S. 983.

“4 Bunpr, Besiedlungs- und Wirtschaftsgeschichte, S. 53.
5 Vel. dazu PoeschEL, Kunstdenkmiler 3, S. 269f.

“6 Bunpi, Besiedlungs- und Wirtschaftsgeschichte, S. 53.

104



Daraus ersieht man, dass das von einem Eigenkirchenherrn befreite
Kloster Pfafers in Churrdtien einen beachtlichen Machtfaktor darstellte, der
vor allem dem Bischof von Chur mdglicherweise zuweilen ein Dorn im Auge
gewesen sein konnte. Wire etwa denkbar, dass eine Benutzung des San Ber-
nardino- oder des Spliigenpasses Handelsreisenden wirtschaftliche Vorteile
bescherte, da so der bischdfliche Zoll im Bergell umgangen werde konnte,
der bei Benutzung des Septimers fillig gewesen ware?**” Was den Septimer
betrifft, so dringt sich tiberdies die Annahme auf, dass das unter Pfaferser
Kontrolle stehende St. Gaudentius ebenfalls Hospiz-dhnliche Aufgaben er-
fullte.*** Konnte dieser Umstand Bischof Wido etwa mitmotiviert haben, auf
der Passhohe sein Hospiz zu erbauen? Jedenfalls scheint es so, als ob Pféfers
und die Churer Kurie in einem gewissen Konkurrenzverhaltnis standen, das
nicht in weltanschaulichen Differenzen, sondern in kollidierenden wirtschaft-
lichen und territorialpolitischen Interessen griindete. Meiner Meinung nach
wiirde dies auch eine plausible Erkliarung fiir Bischof Widos Verhalten im
Pfiferser Unabhingigkeitsstreit liefern. Ein von seinem im weit entfernten
Basel residierenden Freund Rudolf kontrolliertes bischéfliches Eigenkloster
hitte thm, Wido, kaum gleich viel zu bieten gehabt wie eine selbstbewusste
Reichsabtei unter dem energischen Abt Gerold. Wenn hier tbrigens auf
geografisch vorteilhaft gelegene Besitztiimer von Pféfers hingewiesen wird,
dann soll die Lage des Klosters selbst nicht unerwdhnt bleiben. Hierzu
Heinrich Biittner: «Pfafers, das selbst unangreifbar auf hohem Felsenriicken
tiber dem Rheintal lag, war durch seinen Besitz im Rheintal zwischen Ragaz
und Maienfeld sowie Zizers durchaus in der Lage, die Strasse im Rheintal
zu kontrollieren, die vom Bodensee und iiber den Walensee kommend nach
Chur und zu den Biindner Pissen zog.»***

Abt Gerolds Todesdatum ist nicht genau bekannt; sein Nachfolger Werne-
rus wird erstmals 1125 erwidhnt.*” Gerolds Abbatiat stellte fiir Pfafers ohne
Zweifel das bedeutendste wihrend des Investiturstreits dar. Erst in seiner Zeit
tritt Pfafers iberhaupt als handelnde politische Kraft hervor. Ohnehin wissen
wir iiber die Klostergeschichte von Beginn des Investiturstreits bis 1095
praktisch nichts. 1095 setzte das Ringen um die Reichsunmittelbarkeit ein,
wobei erst fiir die Zeit Heinrichs V. bzw. Abt Gerolds tiberhaupt von einem

7 In Spliigen ist eine Zollstation erst seit dem frithen 14. Jahrhundert nachweisbar, vgl.
NissLMULLER, Alpenpiisse, S. 63.

48 Tatsédchlich wird dort 1133 ein Hospiz genannt, vgl. Scunyper, Handel und Verkehr,
S. 12.

#®9 BourTner, Churritien, S. 4f.

0 PerreT/VOGLER, Pfifers (HS 111,1), S. 1004.

105



Ringen gesprochen werden kann, da unmittelbar nach 1095 eine Reaktion
vonseiten der Monche offenbar ausblieb. Mit Gerold gewinnt Pfifers auch
ein deutlicheres Profil als pépstlich orientierte Reformabtei, wobei schon
fir die vorangehende Zeit eher Sympathien fiir die gregorianische Partei
als fiir das salische Konigshaus angenommen werden diirfen. Im Grossen
und Ganzen bedeutete die Zeit des Investiturstreits fiir Pfafers trotz aller
aussenpolitischen Schwierigkeiten durchaus eine Phase des Aufstiegs. Das
Kloster wusste seinen Status als Reichsabtei definitiv zu konsolidieren, und
wie spatmittelalterliche Quellen zeigen, konnte Pfafers in der Folgezeit seinen
Besitz noch weiter ausbauen. Mehrere Schatzverzeichnisse zeugen ferner vom
Reichtum innerhalb der Klostermauern zu dieser Zeit.*”! Zugleich begannen
sich in dieser Phase gewisse Elitarisierungstendenzen bemerkbar zu machen,
erkennbar in den von Gerold erlassenen Aufnahmebeschrinkungen. Um es
auf einen Nenner zu bringen: Das Kloster Pfifers sicherte sich wihrend des
Investiturstreits definitiv seine Freiheit, wurde selbstbewusster, moglicher-
weise reicher, gleichzeitig aber auch «vornehmery.

4.3  Mistair

Wenn dem Kloster Miistair im Rahmen dieser Untersuchung ein eigenes
kurzes Kapitel gewidmet ist, dann nicht zuletzt deshalb, um das grosse
Interesse zu wiirdigen, das der Anlage aus archédologischer und kunsthisto-
rischer Sicht in jiingster Zeit entgegengebracht wird. Es diirfte aber aus den
vorangehenden Kapiteln schon ersichtlich geworden sein, dass Miistair in der
Zeit des Investiturstreits keine mit Disentis oder Pfifers vergleichbare Rolle
spielte. Anders als die Konvente dieser zwei Abteien werden die Monche des
Klosters Miistair in der Zeit von 1075 bis 1122 nie als eigensténdige politische
Kraft greifbar. Der Grund diirfte so simpel wie einleuchtend sein: Pfafers und
Disentis besassen eine lange Tradition als reichsunmittelbare Abteien (um
diesen Status galt es, wie gezeigt, im untersuchten Zeitraum hart zu kimpfen);
Miistair hingegen war seit 881 Eigenkloster des Bischofs von Chur.* Neben
diesem Unterschied mag auch die seit dem spéten 9. Jahrhundert offenbar stets
klein gebliebene Zahl der Monche fiir die geringere Bedeutung von Miistair
in der fraglichen Epoche eine Rolle gespielt haben.*”

¥ PrrrRET/VOGLER, Pféfers (HS 111,1), S. 983fF.

42 GoLL, Kloster St. Johann, S. 28.

493 MEYER-MARTHALER, Mistair (HS I,1), S. 1883f. Fiir das 11. Jahrhundert finden sich freilich
nirgendwo Angaben tber die Grosse des Konvents.

106



Das heisst selbstverstandlich nicht, dass Miistair fur die churritischen
Akteure im Investiturstreit faktisch «inexistent» gewesen wire. Es ist sicher-
lich schon bemerkenswert, dass die Weihinschriften von 1087 das einzige
schriftliche Zeugnis zur Klostergeschichte inmitten einer fast 280 Jahre
wihrenden Zeit des Schweigens darstellen.** Man fiihre sich nochmals die
geografische Lage Miistairs vor Augen: «Der Ubergang vom Vintschgau iiber
den Ofenberg oder das Scharltal nach dem Engadin wurde durch das Churer
Eigenkloster zu Miistair vollig beherrscht», schreibt Biittner.* In politisch
bewegten Zeiten wie jener des Investiturstreits musste die Bedeutung eines
solchen Stiitzpunkts fast zwangsliufig stirker in den Vordergrund treten.

Uber die Beziehungen von Bischof Heinrich 1. (1070—1078) zu Miistair
ist nichts bezeugt. Auch finden sich keine Hinweise auf ein spezielles Enga-
gement Heinrichs im Osten Churritiens, welches ein vertieftes Interesse an
Miistair hitte annehmen lassen. Das énderte sich unter Heinrichs Nachfolger
Norbert (1079—1088) griindlich, wie in Kapitel 3.3 gezeigt wurde.*® Bereits
1079, noch vor Norberts Amtsantritt, fiel das Kloster moglicherweise dem bei
Berthold von Reichenau beschriebenen Raubzug Welfs IV.*” zum Opfer. Der
Notar Hans Rabustan berichtet um 1460, das Kloster sei 1087 von Bischof
Norbert erstmals «post reformacionem et reconciliacionem combustionis me-
morati monasterii» geweiht worden.*”® Sennhauser interpretiert diesen Passus
so, dass das Kloster nach einer Brandkatastrophe baulich wiederhergestellt
wurde.” Es liegt nahe, eine solche Katastrophe in Zusammenhang mit dem
wenige Jahre zuvor erfolgten Raubzug zu sehen.” Der entsprechenden Hy-
pothese neigt in jlingster Zeit auch Jirg Goll zu (wenn auch mit nicht ganz
lupenreiner Argumentation).’”!

Uber die weiteren Motive Bischof Norberts fiir sein bauliches Engagement
in Miistair ist in Kapitel 3.3 bereits ausfiihrlich gesprochen worden. Die stra-

44 GoLL, Kloster St. Johann, S. 33.

495 BUTTNER/MULLER, Miistair im Friih- und Hochmittelalter, S. 72.

4% Vgl. oben S. 37ff.

47 Berthold (ed. Robinson), 1079, S. 348f.

4% Text gedruckt u.a. bei SipLER, Miinster-Tuberis, S. 305, Anm. 1.

499 SENNHAUSER, Mistair, S. 373.

00 Vel. dazu Zemp/DURRER, Kloster St. Johann, S. 42; MayEr, Geschichte des Bistums Chur,
S. 189.

Gotr, Kloster St. Johann, S. 31: «Es passte aber durchaus in die Ereignisgeschichte der
europiischen Politik, wenn der Bayernherzog Welf . bei seinem Einfall in das Unter-
engadin und in den Vintschgau auch das Eigenkloster des kaisertreuen Bischofs Norpert
hitte schiadigen wollen.» Norbert amtete zum Zeitpunkt von Welfs Feldzug noch nicht als
Bischof von Chur.

501

107



tegische Lage des Klosters erlaubte es Norbert, die Verbindungslinien der im
Unterengadin domizilierten Tarasper zu kontrollieren. Denkbar ist ferner, dass
sich der konigstreue Bischof eine Zweitresidenz abseits des nach Norden sehr
exponierten Chur schaffen wollte — wenn auch, wie gezeigt, weitergehende
Interpretationen wohl nicht haltbar sind.**

Einer Kldrung bedarf noch der bei Rabustan auftauchende Begriff refor-
macio: Nach beendeter Reform habe Norbert das Kloster geweiht.’*> Man tut
wahrscheinlich gut daran, dabei nicht an eine eigentliche Klosterreform im
Sinne von Hirsau und St. Blasien zu denken — zu einem liberzeugten «Heinri-
cianer» wie Norbert wiirde dies schlecht passen. Wahrscheinlich trifft Biittner
ins Schwarze, wenn er schreibt, dass Norbert von den Reformgedanken des
11. Jahrhunderts allerhdchstens minim beeinflusst wurde.”™ Reformacio
verlangt deshalb nach einer anderen Interpretation. Meinte Rabustan viel-
leicht bloss, dass Norbert in Miistair fiir eine Renaissance des kldsterlichen
Lebens gesorgt hatte, nachdem dieses wiahrend des vorangehenden Jahrhun-
derts mehr und mehr und nach Welfs Angriff vielleicht sogar génzlich zum
Erliegen gekommen war? An eine solche Deutung scheint beispielsweise
Meyer-Marthaler zu denken.’®® Moglich wére auch, dass die reformacio
in Zusammenhang mit der Umwandlung in ein Frauenkloster steht — 1163
taucht Miistair erstmals als Frauenkloster in den Quellen auf.** Allerdings hat
Sennhauser nachweisen konnen, dass in der ersten Halfte des 12. Jahrhunderts
noch Monche in Miistair lebten.”’” Beachtung zu schenken ist hier insbeson-
dere der Hypothese von P. Weiss: Er nimmt an, dass vermutlich 1163 eine
Ubersiedlung von Nonnen von Marienberg - St. Zeno in Burgeis nach Miistair
erfolgte.””® Offen lédsst er, ob 1163 das eigentliche Geburtsjahr des Miistairer
Frauenkonvents war oder ob dort nicht doch bereits zuvor ein Frauenkloster
existiert haben konnte.’” Wenn jedoch im frihen 12. Jahrhundert Monche

502

Vgl. oben S. 38. Eine jiingst entdeckte Grabbeigabe wirft indes die Frage auf, ob die
Beziehungen Norberts zu Miistair nicht doch engerer Natur gewesen sein konnten als
angenommen. Das Objekt, ein Kelch, kann auf Grund der fehlenden Schriftteile nicht
eindeutig Norbert oder Hartbert zugeordnet werden. Der Autor dankt U. Brunold fiir den
entsprechenden miindlichen Hinweis.

SENNHAUSER, Mistair, S. 373.

304 BUTTNER/MULLER, Mistair im Frith- und Hochmittelalter, S. 69.

305 MEYER-MARTHALER, Miistair (HS IIL,1), S. 1883.

% BUB, Nr. 349, S. 259.

307 SENNHAUSER, Miistair, S. 375.

% Weiss, Siegelurkunden, S. 91-95.

3% EBD., S. 94f.

503

108



das Kloster bewohnten und man kein Doppelkloster annehmen will*'’, muss
Miistair zu Zeiten Norberts und seiner unmittelbaren Nachfolger noch ein
Minnerkloster gewesen sein. Hinfillig wiirde dann auch der von der édlteren
Forschung angenommene direkte Zusammenhang zwischen der Umwandlung
Miistairs in ein Frauenkloster und der Griindung des Klosters Schuls/Scuol
unter Bischof Ulrich II.

Uber Ulrichs Beziehungen zu Miistair ist weiter nichts bekannt. Die durch
ihn erfolgte Griindung des Klosters im nahe gelegenen Schuls/Scuol macht
es eher unwahrscheinlich, dass er der «Kokurrenz» im Miinstertal mit wohl-
wollendem Engagement begegnete — wiewohl ihm Miistair als bischofliches
Eigenkloster natiirlich untertan war und wir auch nichts davon erfahren, dass
ihm die Monche (?) den Gehorsam verweigert héitten. Vielleicht hat Ulrich
Miistair auch weniger als Konkurrenz denn als Ergénzung betrachtet: Nun
verfiigte er in beiden Télern, die von Osten her Einlass ins churritische Kern-
land gewéhrten, iiber einen Stiitzpunkt. Biittner nimmt ausserdem an, dass
Ulrich seiner Familie die Vogtrechte liber Miistair iibertrug; er schliesst dies
aus der Tatsache, dass im 12./13 Jahrhundert die mit den Taraspern verwandten
Herren von Matsch die Vogtei tliber die Miinstertaler Abtei ausiibten.”!!

Ganzlich unbekannt ist, in welcher Weise sich Ulrichs Nachfolger Wido des
Klosters Miistair annahm. Keine einzige Nachricht aus Widos langer Amtszeit
lasst einen Riickschluss auf Aktivitdten des Bischofs in Miistair zu. Wie oben
erwihnt, weisen die Indizien derzeit eher darauf hin, dass die viel diskutierte
Umwandlung in ein Frauenkloster erst nach und nicht bereits wihrend Widos
Amtszeit erfolgte. Im Ubrigen iiberliess Wido im Osten seines Bistums mog-
licherweise das Feld weitgehend den méichtigen Taraspern. Somit hitte sich
sein strategisches Interesse an Miistair bzw. an einem ausgiebigen Eingriff
in die dort herrschenden Verhéltnisse wohl in Grenzen gehalten. Auch nach
Widos Tod schweigen die schriftlichen Quellen zu Miistair noch fiir iiber drei
Jahrzehnte; erst 1157 findet das Kloster wieder Erwéhnung.>'?

Nach dem bisher Gesagten eriibrigt sich schon beinahe der Hinweis
darauf, dass wir auch lber die inneren Verhiltnisse des Klosters nichts wis-
sen. Miistair, um es abschliessend noch einmal festzuhalten, manifestierte
sich im Investiturstreit als Bollwerk der Churer Bistumsmacht im Siidosten

°1% Die Forschung lehnt den Schluss auf ein Doppelkloster ab, vgl. zu dieser Diskussion
SENNHAUSER, Miistair, S. 375.

ST BOUTTNER/MULLER, Miistair im Frith- und Hochmittelalter, S. 75f.

°12- Zum weiteren Fortgang der Entwicklung vgl. BUTTNER/MULLER, Miistair im Friith- und
Hochmittelalter, S. 76ff.

109



Churridtiens — nicht mehr, aber auch nicht weniger. Thren unbestrittenen Ho-
hepunkt erreichten die bischoflichen Unternehmungen in Miistair wahrend
der Amtszeit von Norbert (1079—1088). Sie werden in Form eines baulichen
Engagements fassbar, wobei an einen Zusammenhang mit dem Raubzug
Welfs IV. im Jahr 1079 zu denken ist. Ein Fazit Jiirg Golls zu Miistair sei
hier an den Kapitelschluss gestellt: «Sobald das Tal in den Brennpunkt der
Geschichte geriet, schlug sich das in herben Schicksalsschlagen, aber auch
in baulichen Sonderleistungen nieder.»!?

13 GoLt, Kloster St. Johann, S. 31.

110



	Die Klöster

