
Zeitschrift: Quellen und Forschungen zur Bündner Geschichte

Herausgeber: Staatsarchiv Graubünden

Band: 20 (2008)

Artikel: Churrätien zur Zeit des Investiturstreits (1075-1122)

Autor: Renz, Fabian

Kapitel: 2: Die Kirchenreform des 10./11. Jahrhunderts

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939150

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2 Die Kirchenreform des 10./11. Jahrhunderts

Ohne die kirchlichen Reformbewegungen, die in dem 910 gegründeten Kloster
Cluny ihren Anfang nahmen, hätte es wohl auch den anderthalb Jahrhunderte

später stattfindenden Investiturstreit nicht gegeben. Das, was die Literatur
später als Klosterreform (mit dem Ziel einer moralischen Wiederaufwertung
des klösterlichen Lebens) und Kirchenreform (mit der Bekämpfung der
Simonie und der Priesterehe als Hauptanliegen) bezeichnen sollte, bildete
den geistigen Nährboden für die im ausgehenden 11. Jahrhundert so zentral

gewordene Streitfrage nach der Vergabe der Laieninvestitur. Vorauszusetzen

ist, dass die Einstellung zur Reform und ihren Zielen als einer von mehreren

Faktoren die Parteinahme während des königlich-päpstlichen Konflikts
mitbestimmte. Daher scheint es gerechtfertigt, den Verlauf und die Auswirkungen

der Reform im churrätischen Gebiet näher zu untersuchen. Da die
Klosterreform der Kirchenreform zeitlich voranging, soll die Untersuchung
bei den Klöstern beginnen.

Das 10. und das 11. Jahrhundert gelten als eine Zeit des Aufschwungs für
das Klosterwesen im Gebiet der heutigen Schweiz: 17 Klostergründungen
sind hier in den Jahren 900 bis 1100 zu verzeichnen.4 Diese beachtliche Zahl
hängt eng mit der Klosterreform zusammen, ist der Zuwachs doch vor allem
benediktinischen Reformgründungen zu verdanken. Hier fallt Churrätien
zunächst einmal aus dem Rahmen: Zwischen der Gründung von Cluny und
dem Beginn des Investiturstreits finden wir auf rätischem Boden keine einzige
monastische Gründung - zumindest keine, die sich längerfristig halten konnte.
Ein früher Versuch, in Ramosch eine Klerikergemeinschaft zu installieren,
wurde gemäss einer These von R. Kaiser in den Jahren um 930 durch den
Abbas Hartbert, den späteren Bischof von Chur (951 - ca. 970), durchgeführt.5
Doch konnte sich das neue Stift, wenn es überhaupt existierte, auf längere
Zeit offensichtlich nicht durchsetzen.

Hat die Reform in Churrätien also keine Spuren in Form von Neugründungen

hinterlassen, so kann stattdessen nach Reformbestrebungen in den
bereits bestehenden Abteien gesucht werden. Hier ist zunächst auf einen
strukturellen Unterschied zwischen der Klosterlandschaft in den Gebieten
der heutigen West- und jenen der heutigen Ostschweiz hinzuweisen:
Anders als im Westen bildeten sich zu jener Zeit im Osten keine eigentlichen
Klosterverbände mit einem monastischen Zentrum heraus.6 In Churrätien

4 Gilomen-Schenkel, Frühes Mönchtum, S. 55.
5 Kaiser, Frauenklöster und Klerikergemeinschaften, S. 334-336.
6 Gilomen-Schenkel, Frühes Mönchtum, S. 56.

11



finden sich gewissermassen zwei Kategorien von Klöstern: auf der einen
Seite die einflussreichen Benediktiner-Abteien Disentis und Pfäfers, die sich

weitgehender Eigenständigkeit erfreuten, auf der anderen Seite die bischöflichen

Eigenklöster Müstair, Cazis und Mistail. Einen Spezialfall bildet das

Frauenkloster Schänis, gegründet als Hausstift der Hunfridinger, seit 1045

reichsunmittelbar, faktisch aber unter adliger Herrschaft (v.a. der Lenzburger)
stehend.7 Disentis und Pfäfers dagegen verfügten nicht nur über das Recht
der freien Abtwahl und genossen zudem Immunität und Königsschutz, sie

wussten diese Privilegien auch zu nutzen und, wenn es sein musste, energisch
zu verteidigen.8 Unter diesen Voraussetzungen darfman annehmen, dass

Reformbestrebungen für diese Abteien entweder aus dem Konvent selbst oder
direkt vom König kommen mussten, wohl aber nicht vom Bischof9 und erst
recht nicht von einem übergeordneten «Zentralkloster».

Anders verhält es sich mit den bischöflichen Klöstern Müstair, Cazis und
Mistail. Hier hätte es in erster Linie am Bischof gelegen, der Reform zum
Durchbruch zu verhelfen. Es gibt allerdings kaum konkrete Anhaltspunkte
dafür, dass die Bischöfe des 10. und 11. Jahrhunderts in den ihnen unterstellten
Klöstern in diesem Sinne tätig geworden wären. Eher scheint es so, dass sich
die Sitten im Laufe des 11. Jahrhunderts zunehmend lockerten. Für Cazis
etwa geht Ursus Brunold von einer Entwicklung vom Kanonissen- zu einem
Säkularkanonissenstift aus.10 Bei Mistail ist an eine ähnliche Entwicklung
zu denken." Nirgendwo stösst man auf die Meldung, dass der Diözesanbi-
schof sich gemüht hätte, dem entgegen zu wirken. Von einem bischöflichen
Desinteresse ging man lange Zeit auch im Falle von Müstair aus. So kam
Elisabeth Meyer-Marthaler 1986 aufgrund des Fehlens von Nachrichten aus
dem 10. und frühen 11. Jahrhundert zum Schluss, dass der «Niedergang» des

7 Meyer-Marthaler, Frauenklöster, S. 22-33, bes. S. 29ff.
8 Perret/Vogler, Pfäfers (HS 111,1), S.981; Müller, Disentiser Klostergeschichte, S. 74.

Vgl. auch Meyer-Marthaler, Bischof Wido, S. 186, Anm. 16: Als Otto II. dem Kloster
Pfäfers im Jahr 973 den Reichenauer Mönch Alawich als Abt aufzunötigen versuchte,
beharrte der Konvent auf seinem Wahlrecht und erhielt es für die Zeit nach Alawichs
Ableben ausdrücklich zugesichert.

9 Dass BischofAdelgott Mitte des 12. Jahrhunderts das reichsunmittelbare Kloster Schänis
reformieren konnte, dürfte nicht zuletzt auf die sehr geringe politische Bedeutung und
fehlende Machtbasis des Frauenstifts zurückzuführen sein. Für die sehr viel mächtigeren
Abteien Disentis und Pfäfers wäre eine bischöfliche Einflussnahme im selben Masse wohl
undenkbar gewesen.

1,1 Brunold, Cazis (HS 111,1), S. 254.
11 Kaiser, Frauenklöster und Klerikergemeinschaften, S. 320.

12



klösterlichen Lebens in Müstair in jener Zeit offensichtlich sei.12 Immerhin
haben die archäologischen Untersuchungen der letzten Jahre aber ans Licht
gebracht, dass die Bischöfe das Münstertaler Kloster nicht etwa völlig
vernachlässigten, sondern sich dort seit etwa 1030 als Bauherren engagierten. Die
doppelstöckige Ulrichs- und Nikolauskapelle beispielsweise, deren Errichtung
man lange Zeit Bischof Norbert (1079-1088) zugeschrieben hat, wurde in
Tat und Wahrheit schon von BischofThietmar geweiht, wie eine kürzlich
entdeckte Inschrift beweist.13 Insofern müsste man die These vom «Niedergang»
etwas relativieren. Ob und wie die Bischöfe daneben Einfluss auf das innere
Leben des Konvents nahmen, steht freilich auf einem anderen Blatt und ist
kaum mehr zu rekonstruieren. Von allfälligen Reformbemühungen erfährt man
jedenfalls nichts. Erst BischofAdelgott (1151-1160) liess die Frauenklöster
Cazis und Schänis Mitte des 12. Jahrhunderts nach der Augustinerregel
reformieren,14 bestätigte die vermutlich kurz zuvor im mittlerweile ebenfalls zum
Frauenkloster umgewandelten Müstair durchgeführte Reform15 und weitete
das unterdessen in Chur entstandene Prämonstratenserstift St. Luzi zu einem

eigentlichen Reformzentrum auf.16 (Das Kloster Mistail existierte zu dieser
Zeit de facto bereits nicht mehr, die Nonnen waren schon vor Adelgotts
Amtszeit vertrieben worden.)17 Für das 10. und 11. Jahrhundert bleibt jedoch
der Eindruck, dass das monastische Leben in den Eigenklöstern des Bischofs
von Chur keine Aufwertung durch eine Refonn erfuhr, sondern dass eher das

Gegenteil zutraf. Dies erstaunt angesichts der Tatsache, dass, wie noch zu
zeigen sein wird, einige der Churer Oberhirten in jener Zeit reformerischen
Ideen keinesfalls ablehnend gegenüber standen.

Mit mehr Gewinn sucht man in den selbständigen Abteien Pfäfers und
Disentis nach Spuren der Reform. Hier drängt sich nun zunächst ein Blick
über die rätische Grenze hinaus auf. Im Gebiet der heutigen Ostschweiz gingen
reformerische Impulse im 10. und zu Beginn des 11. Jahrhunderts vor allem
von Einsiedeln aus. Gegründet 934 als Stiftung der Herzöge von Schwaben,
entwickelte sich Einsiedeln rasch zu einem eigentlichen Epizentrum der

Reformbewegung; Anregungen bezog es dabei vor allem von Gorze und Trier.
Wenn man von einer Klosterreform in Churrätien sprechen will, dann hat sie

12 Meyer-Marthaler, Müstair (HS 1,1), S. 1883.
13 Boschetti-Maradi, Eginoturm und Wirtschaftsbauten, S. 76.
14 Kaiser, Frauenklöster und Klerikergemeinschaften S. 316-322.
15 Meyer-Marthaler, Müstair (HS 1,1), S. 1884.
16 Kaiser, Frauenklöster und Klerikergemeinschaften, S. 322.
17 Meyer-Marthaler, Mistail (HS 1,1), S. 280.

13



in der Tat in Einsiedeln ihren Anfang genommen. Der Einfluss dieser Abtei
wird vor allem anhand zahlreicher Einsiedler Mönche fassbar, die als Äbte

reformbedürftiger Klöster postuliert wurden.18

Das wichtigste Bündner Beispiel hierfür bildet das Kloster Disentis. Während

der Amtszeit des Einsiedler Abts Wirunt (996-1026) muss ein Mönch
aus Einsiedeln namens Otker (möglicherweise Wirunts Bruder) in Disentis
als Abt gewirkt haben.19 Genauer lässt sich Otkers Amtszeit nicht festmachen.

Wir finden etwa um die gleiche Zeit noch einen weiteren aus Einsiedeln
stammenden Abt: Adelgott, der gemäss Iso Müller lange Zeit fälschlicherweise

mit dem Churer Bischof Adelgott aus der Mitte des 12. Jahrhunderts

gleichgesetzt wurde.20 Auf wessen Veranlassung die beiden Einsiedler
Mönche nach Disentis kamen, lässt sich nicht mehr eruieren. Müller bringt
diese Kontaktaufnahme mit der zeitweiligen Übersiedlung der Disentiser
Mönche im 10. Jahrhundert nach Zürich in Verbindung.21 Das Disentiser
Brevier des 12. Jahrhunderts (Cod. Sang. 403) beweist dann, dass Einsiedler
Gepflogenheiten im liturgischen Alltag der Disentiser Mönche tatsächlich
eine wichtige Rolle spielten.22 Die von Einsiedeln übernommenen Kulte
dürften, wie Müller schreibt, auf die Äbte Otker und Adelgott zurückgehen.
Das heisst also, dass der Konvent um die Jahrtausendwende wahrscheinlich
nach Einsiedler Vorbild reformiert wurde. Das Brevier zeugt überdies von
einem bemerkenswerten Konservativismus, was die Wahrung der alten
Einsiedler Traditionen angeht.23 Die Berufung des Disentiser Mönchs Ulrich als

Leiter des habsburgischen Eigenklosters Muri im Jahr 107524 weist darauf
hin, dass das klösterliche Leben in der Lukmanierabtei in der zweiten Hälfte
des 11. Jahrhunderts durchaus als vorbildlich galt.

Im Kloster Pfäfers spielte sich eine in mancherlei Hinsicht parallele
Entwicklung ab. Auch hier finden sich um die Wende vom 10. zum 11. Jahrhundert

drei aus Einsiedeln postulierte Äbte, und zwar Eberhard (997- ca. 1000),
Gebene (nach ca. 1000) und Hartmann (ca. 1020-1030)25, Letzterer ausserdem

Bischof von Chur (1030-1039). Über das konkrete Wirken von Eberhard

18 Gilomen-Schenkel, Frühes Mönchtum, S. 60.
19 Müller, Disentis im 11. Jahrhundert, S.195f.
20 Müller, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 196-200.
21 Müller, Abtei Disentis, S. 26ff.
22

ebd., S. 33 f.
23 Vgl. dazu unten S. 93.
24 Müller, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 212-216. Ulrich wirkte in Muri freilich wenig

erfolgreich und kehrte 1082 nach Disentis zurück. Zu den Gründen für sein Scheitern vgl.
unten S. 93f.

25 Vgl. die Äbteliste bei PerretAüdgler, Pfäfers (HS 1,1), S. lOOOf.

14



und Gebene, beide quellenmässig nur sehr schwach belegt, wissen wir nichts
weiter. Durchschlagender Erfolg hinsichtlich Reformbemühungen war ihnen
kaum beschieden, ansonsten wären vermutlich nicht drei Einsiedler Mönche
hintereinander als Äbte nach Pfäfers berufen worden. Von Hartmann berichtet
der spätere Abt Gerold, dass er für das Kloster Constitutiones erlassen habe.26

Sie sind als solche zwar nicht erhalten, doch orientieren sie sich mit ziemlicher
Sicherheit am Einsiedler Vorbild; darauf weisen auch die von Gerold selbst
erlassenen Regelungen hin, die das Werk Hartmanns fortsetzen sollten.27

Pfäfers hätte damit etwa um dieselbe Zeit wie Disentis (oder möglicherweise
etwas später) die Einsiedler Lebensweise teilweise oder sogar ganz übernommen.

Auch sonst scheint sich Hartmann intensiv um das geistige Leben in
Pfäfers bemüht zu haben, mehrte er doch den Kirchenschatz mit «Paramenten,
biblischen, exegetischen und liturgischen Büchern, patristischen Werken,
Homiliarien oder Predigtsammlungen, Mönchsliteratur usf.».28

Über das Wirken der zwischen Hartmanns Tod und dem Beginn des

Investiturstreits regierenden Pfäferser Äbte ist nur wenig bekannt. Wie sich
unter ihnen das klösterliche Leben konkret ausgestaltete, muss offen bleiben.
Die nach dem Vorbild Einsiedeins reformierte Abtei genoss vermutlich einen
vorbildlichen Ruf, wie die guten (wenn auch nicht engen) Beziehungen zum
reformfreundlichen Kaiser Heinrich III. erahnen lassen.29

Bei den Bischöfen von Chur gestaltet sich die Angelegenheit diffiziler. Der
erste nachweisbar eifrige Reformer auf dem Churer Bischofsstuhl begegnet
uns erst mit Adelgott Mitte des 12. Jahrhunderts, wobei auch er keine neuen
Klöster in seiner Diözese gründete.30 Wie aber steht es mit den Bischöfen
des 10. und 11. Jahrhunderts?

Bereits hingewiesen wurde aufden von R. Kaiser angenommenen Versuch
Bischof Hartberts, eine Klerikergemeinschaft in Ramosch zu gründen. Wie
aber sah es bei ihm mit der Reform bereits bestehender Institutionen aus? In
einer etwas gar gewagten Auslegung der spärlichen Quellenhinweise charakterisiert

Josef Siegwart Hartbert als «bedeutenden Reformbischof» namentlich
für das Churer Domstift, der nur von Bischof Hartmann (1030-1039) noch
übertroffen worden sei.31 Als Beleg für Hartberts reformerische Grundgesinnung

führt Siegwart die Tatsache an, dass Hartbert als Abt von Ellwangen

2" UBsüdSt.Gallen, Nr. 143, S. 142.
27 Vgl. dazu unten S. 97f.
28 Perret/Vogler, Pfäfers (HS 111,1), S. 1001.
29 ebd., S. lOOlf.
30 Büttner, Churrätien, S. 18.
31 Siegwart, Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften, S. 21 Off. u. S. 332.

15



sich bei Otto dem Grossen für die Mönche das Recht erbat, nach dem Tod des

Königs den Abt selbst wählen zu dürfen. Sodann weist Siegwart auf die vom
König am 3. August 956 «bestätigte» kanonische Lebensweise der Churer
Domherren hin,-12 was insofern viel zu bedeuten habe, als dass die «Kirchengesetze,

welche über das Leben der Priester handelten», zahlreicher geworden
seien. Der Autor untermauert diese Feststellung mit dem Verweis auf die

Augsburger Synode vom 7. August 952, an der auch Hartbert teilgenommen
habe. Aus dem Vorhandensein des Begriffs canonice in Ottos Schenkungsurkunde

schliesst Siegwart also aufeine durch Hartbert vollzogene Reform des

Domstifts. Nun sind Siegwarts Theorien zum Begriff canonicus allerdings
nicht unumstritten,33 und ganz unabhängig davon soll noch aufeinen anderen

Aspekt verwiesen werden: Wenn an der erwähnten Augsburger Synode
gefordert wurde, Klöster mit Mängeln so bald als möglich der Reform zu
unterziehen34, dann kommt man nicht um die Erkenntnis herum, dass von Hartbert
keinerlei diesbezügliche Anstrengungen bezeugt sind. Als Reformer hat er
sich namentlich im monastischen Bereich offensichtlich nicht hervorgetan,
auch wenn seine Biographie durchaus eine gewisse Sensibilität für klösterliche

Angelegenheiten implizieren würde. Ganz generell hat Vinzenz Muraro denn

auch das Fazit gezogen, dass «über die Tätigkeit Hartberts für das geistliche
Wohl seiner Diözese» praktisch keine Nachrichten existieren.35

Bei den wenigen seiner namentlich bekannten Nachfolgern der Ottonen-
und Salierzeit lässt sich kaum etwas über ihr Wirken als «geistige Oberhirten»
in ihrer Diözese aussagen. Bischof Ulrich I. (ca. 1000-1024) treffen wir in
den Quellen mehrere Male in der engeren Umgebung des «Mönchskaisers»
Heinrich II. an, und im Jahr 1023 nahm er an einer von Erzbischof Aribo
einberufenen Synode der Suffraganbischöfe in Mainz teil, an welcher unter
anderem mehrere Disziplinardekrete erlassen wurden.36 Daraus freilich schon

eine besondere Affinität Ulrichs zur Kirchenreform herleiten zu wollen, wäre
wohl nicht haltbar. Mehr ins Gewicht fällt in unserem Zusammenhang, dass

der Pfäferser Reform-Abt Hartmann I. vermutlich um 1030 den Churer
Bischofsstuhl bestieg und das Amt bis zu seinem Tod im Jahr 1039 innehatte.37

Auf Grund von Hartmanns Einsiedler Herkunft und seiner reformerischen

32 BUB, Nr. 114, S. 94f.
33 Vgl. die Diskussion des Problems bei Muraro, Hartbert (Lizentiatsarbeit), S. 31-34.
34 Siegwart, Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften, S. 211.
35 Muraro, Hartbert (Lizentiatsarbeit), S. 89.
36 Mayer, Geschichte des Bistums Chur, S. 144-148. Haupttraktandum der Synode war die

Nicht-Anerkennung der Ehe des Grafen Otto von Hammerstein.
37 Clavadetscher/Kundert, Bistum Chur (HS 1,1), S. 473.

16



Tätigkeit in Pfäfers dürfen wir wohl davon ausgehen, dass er die Reform in
Churrätien forderte, möglicherweise wurde er sogar zu exakt diesem Zweck
zum Bischof von Chur eingesetzt. Siegwart nimmt aufgrund des Übergangs

vom Begriff ecclesia Curiensis in einer königlichen Urkunde von 103638 zu
Curieuse monasterium in einer Urkunde von 103839 sowie der Erwähnung
der canonica régula im selben Dokument jedenfalls an, dass unter Hartmann
das Domkapitel reformiert wurde.40 Im gleichen Sinn hat sich in neuester Zeit
auch R. Kaiser geäussert.41 Unter Hartmanns Nachfolger, dem langjährigen
BischofThietmar (1040-1070), setzte dann ein recht intensiver Kontakt mit
Kaiser Heinrich III. ein, aber auch mit dem Reformpapsttum, das sich in den

Vierzigerjahren des 11. Jahrhunderts dank kaiserlicher Unterstützung in Rom
etablieren konnte. So nahmThietmar 1043 am Begräbnis der Kaiserin Gisela
teil; und er ist zwischen 1046 und 1053 mehrmals als kaiserlicher missus
in Italien bezeugt.42 Bekanntlich war Heinrich III. ein eifriger Förderer der
Reform, was natürlich erst recht für die von ihm eingesetzten Päpste gilt.
Somit spricht nichts dagegen, auch Thietmar zum Sympathisantenkreis der
Reform zu zählen. Allerdings verstummen die Quellen zu ihm nach 1057.

Für die Zeit, in der sich langsam ein Graben zwischen Reformpapsttum und
Königtum auftat, fehlen somit Hinweise auf Thietmars Positionierung.

Fazit ist, dass wir nur sehr wenig darüber wissen, ob und, wenn ja, wie die
Bischöfe von Chur in ihrer Diözese die reformerischen Anliegen umgesetzt
haben. Wir wissen auch nichts über den «moralischen Zustand», in dem sich
der rätische Klerus zur Reformzeit befand. Zu Beginn des Investiturstreits
entsprachen Priesterehe oder -konkubinat im süddeutschen Raum jedenfalls
noch allgemeinem Usus43, und für Churrätien darf man im 10. und 11.

Jahrhundert wohl von ähnlichen Verhältnissen ausgehen. Zu beachten ist in
diesem Zusammenhang, dass viele Bischöfe - auch solche, die der Reform
grundsätzlich wohlwollend gegenüber standen - über den Nikolaitismus in
ihrer Diözese hinwegsahen, «um die geistliche Versorgung des Kirchenvolkes
nicht über weite Räume auf unabsehbare Zeit in verhängnisvoller Weise zu

38 BUB, Nr. 177, S. 140ff.
39 BUB, Nr. 178, S. 142.
40 Siegwart, Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften, S. 213.
41 Kaiser, Frauenklöster und Klerikergemeinschaften, S. 327.
42 Clavadetscher/Kundert, Bistum Chur (HS 1,1), S. 473. Über Thietmars Beziehungen zu

Heinrich IV. und seiner Mutter Agnes ist nichts bekannt.
43 Vgl. z.B. den Bericht bei Lantpert (ed. Holder-Egger), 1074, S. 199f. Dazu Weinfurter,

Salier, S. 150.

17



gefährden».44 Das Problem der gefährdeten «geistlichen Versorgung» des

Volks bei einer radikalen Durchsetzung des Zölibatsgebots wäre in Churrä-
tien insofern besonders virulent gewesen, als dass ausserhalb der Klöster mit
Ausnahme des spätestens seit ottonischer Zeit bezeugten Churer Domstifts45

offenbar keine Klerikergemeinschaften existierten, die mit ihrer Lebensweise
als Träger des Reformgedankens hätten fungieren können.

Insgesamt stossen wir also auf ein sehr unvollständiges Mosaik, wenn
wir nach der Kloster- und Kirchenreform in Churrätien fragen. Dauerhafte

Neugründungen von Klöstern sind in der fraglichen Zeit keine zu verzeichnen.
Mit einiger Sicherheit lässt sich zwar sagen, dass Disentis und Pfäfers um
die Wende vom 10. zum 11. Jahrhundert nach Einsiedler Vorbild reformiert
wurden; als «Vollstrecker» der Reform walteten in diesen Fällen Mönche
aus Einsiedeln, die als Äbte nach Churrätien berufen worden waren. In den

bischöflichen Klöstern Cazis, Mistail und Müstair sowie in Schänis deutet

dagegen nichts auf eine Reform in den dem Investiturstreit vorangehenden
200 Jahren hin; erst Mitte des 12. Jahrhunderts setzte Bischof Adelgott in

den genannten Klöstern (ausgenommen das nicht mehr existierende Mistail)
entsprechende Massnahmen durch. Ob und wie genau sich die Bischöfe im 10.

und 11. Jahrhundert im weiteren Sinne um die Reform verdient machten, bleibt
weitgehend im Dunkeln, sieht man einmal von der anzunehmenden Reform
des Domstifts unter Hartmann und - nach Siegwart - zuvor unter Hartbert
ab. Die Bischöfe Hartmann und Thietmar (vielleicht auch Hartbert) darfman
vermutlich zum Anhängerkreis der Reform rechnen, vor allem Ersteren, der
als Abt in Pfäfers die Einsiedler Lebensweise gefördert hatte, Letzteren auf
Grund der engen Beziehungen zum Reformforderer Heinrich III. und den

vom Kaiser eingesetzten deutschen Reformpäpsten. Weshalb Hartmann und
Thietmar in den Eigenklöstern des Bistums als Reformer anscheinend passiv
blieben, bedarf dann allerdings einer Erklärung. Nicht ganz auszuschliessen,
dass sie eine Wiederaufwertung und Erneuerung des monastischen Lebens in
ihren Klöstern zu diesem Zeitpunkt nicht als nötig erachteten. Oder fehlen

uns heute einfach schlichtweg die Dokumente über ihre Bemühungen um die
ihnen anvertrauten Abteien?

44 Goez, Investiturstreit, S. 75.
45 Kaiser, Frauenklöster und Klerikergemeinschaften, S. 322-328.

18


	Die Kirchenreform des 10./11. Jahrhunderts

