
Zeitschrift: Quellen und Forschungen zur Bündner Geschichte

Herausgeber: Staatsarchiv Graubünden

Band: 20 (2008)

Artikel: Churrätien zur Zeit des Investiturstreits (1075-1122)

Autor: Renz, Fabian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939150

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fabian Renz

Churrätien zur Zeit
des Investiturstreits (1075-1122)

c. LL,. 'S Irwin Inj- ,m, ,u\
• iunjr.nij mjm tu l'oc .Upm- «"j Irr (Auiin (irtrtv incntÄ jTciytAtn tunxAcu.

tAtiT' nomvu\ in' i/|Ti.-ir cy H r istilOfS-eiirtnj/tffcr-Si tpmrmcJyccic jnnfay lu'S

mir jr yj/imru rnc*ç.J"cnnr/n»' IrjTtone• MmnAftt rijtf. yJevi't

niXLc.v Arr/.rTM.iiiTM .rnj.
LierCmATI' ^fvdrtm c.umacifyJt^ Ir ycclc |uf</icÂ Ici '1,

»Ii irtn M mlocr »j pf»c>nujac naneujxir* cu«mi tuft- A'.iflrnfudt jTttictrei-^'cnjTi cu •jmifjjj

Appen.'tyn yfcyiytt J/wrCcfl,cj*t tyftf tniufir' c.uiuJlt! ftnrjtyiiej" &"ntnfTn porrj fcr-Ä

jxtmucr'
\i0c folicA^ fiii tmujr -irr iujj^ni |/ju.rX,, /„rcrrnijr caitAf

Mj-Ä'aiymt yjfttcwer
}}rc our Ol ipfil nprf ;

.1^ 1» firniß fjül« • irr amlut yft-rrrr K

rra'|*^ï> c-u*rcmr ni nrr- <»rJi»utnimJ jir juina.pi pjTrtumr- Ar mi/fjr celetpmtinr: Sa/ rm»i

rut
!'»ri 1

itr'Tjin-m^ i*»nJ
ppA»:mi- eu ALtcjTcrrr Anruijtnm êatniMtt-dpJtnATicmifylem rtf-rJf|^)

i-
fTUji- «ji c muJ£i/u ** AH c i-c-wAn^ritf /r*. £,| £ olwm Aar /rprn tnOftruirrrArt! «j"

r>rrru»»x» Hfl AgTTufc lijji yyAtfnrj>ffn^jilol JTUIOJ ciliuiw Jn^uv leer- ^rr»»u

jt-Ä'epiCoptic pJprr ^r-pcJpttj <juc inmrrrtaruj rpiCvpjk ar^furn" ylxcttt*- tjuf l'imy mn
f TLuC^"W|*S

»if* l'irrrlli»]* r^>f nfilr jifiipplrrrru yberke icirr ifc»fJnuTf CffJffiJn• /*ui n

/•man*- Twmcif rii injyy&ttit Lii<cnJù e Çij-rnArnS' A* np jSlJjyuLtrit'rw fttpil

Quellen und Forschungen zur Bündner Geschichte: Band 20
Staatsarchiv Graubünden



Abbildung auf dem Schutzumschlag:
Urkunde Bischof Heinrichs I. von
Chur (1070-1078) im Bischöflichen

Archiv Chur. Zur fraglichen Authentizität

vgl. S. 24f.



Quellen und Forschungen
zur Bündner Geschichte

Band 20



Quellen und Forschungen
zur Bündner Geschichte

Band 20

Herausgegeben vom Staatsarchiv Graubünden

Redaktion: Ursus Brunold



Fabian Renz

Churrätien zur Zeit
des Investiturstreits (1075-1122)

Kommissionsverlag Desertina
2008



© 2008 Staatsarchiv Graubünden, Chur
Kommissionsverlag Desertina, Chur
Herstellung: Casanova Druck und Verlag AG, Chur
ISBN 978-3-85637-351-1



Vorwort

Der Verfasser einer Lizentiatsarbeit ist als Wissenschaftler ein Zwerg, der
auf den Schultern von Riesen steht. Mit dem Autor der vorliegenden
Untersuchung, die 2006 als Teil der Studiumabschlussprüfung an der Universität
Zürich entstand, verhält es sich nicht anders. Und dies hat er sich gerade
dann in Erinnerung zu rufen versucht, wenn er Anlass sah, manche Befunde
der älteren Historiker zu korrigieren. Ohne die mannigfaltigen Forschungen
und Vorarbeiten von Otto R Clavadetscher, Elisabeth Meyer-Marthaler, P. Iso

Müller und anderen hätte dieses Überblickswerk zur Geschichte Churrätiens
während des Investiturstreits nicht entstehen können.

Dass nun eine leicht überarbeitete Fassung des Textes als Publikation
vorliegt, ist vor allem das Verdienst zweier Personen. Meinem Referenten,
Herrn Professor Dr. Reinhold Kaiser, habe ich zum einen dafür zu danken,
dass er mich zur Beschäftigung mit diesem wenig beachteten Abschnitt der
Bündner Geschichte anregte. Zum andern trug er nicht nur mit wichtigen
Ratschlägen zum Gelingen der Arbeit bei, sondern spornte mich auch dazu

an, das Experiment mit der Veröffentlichung zu wagen. Lang schliesslich ist
die Liste der Gründe, für die ich Ursus Brunold vom Staatsarchiv Graubünden
Dank schulde. Er hat sich bereit erklärt, meinen Text in die Publikationsreihe
«Quellen und Forschungen zur Bündner Geschichte» aufzunehmen, er hat
das gesamte Manuskript äusserst gründlich korrigiert, er hat zusätzliche
Literatur beigesteuert, die dem Forscherauge des Autors entgangen war.
Und er hat immer wieder, wenn der Termin für die Abgabe des Manuskripts
näher rückte, meine Vertröstungen auf später geduldig ertragen - wofür man
als vielfach absorbierter «Teilzeithistoriker», der voll im Berufsalltag steht,
nicht dankbar genug sein kann.

Herr Marc Antoni Nay stellte mir aus seiner Dissertation zur Bilderdecke

von Zillis freundlicherweise vorab das Kapitel über Bischof Wido zur
Verfügung. Und Herr Vinzenz Muraro gestattete mir Einsichtnahme in seine

Arbeit über Bischof Hartbert. Dank geht zudem an Heiner Hubbuch, der mir
eine wertvolle Hilfe bei der Übersetzung schwer verständlicher lateinischer
Passagen war, sowie an Thomas Kaiser, der die prüfungsrelevante Erstfassung
des Textes einer sorgfältigen Korrektur unterzog.

Bern, im Juni 2008

Fabian Renz





Inhaltsverzeichnis

1 Einleitung 9

2 Die Kirchenreform des 10./11. Jahrhunderts 11

3 Die Bischöfe von Chur 19

3.1 Heinrich I. (1070-1078) 19

3.2 Das Interregnum von 1079 - der Feldzug Welfs IV. 28

3.3 Norbert (1079-1088) 31

3.4 Ulrich II. (1089-1096) 43

3.5 Wido (1096-1122) 55

3.5.1 Widos Reise nach Italien 1106 57

3.5.2 Widos Kontakte zu Paschalis II. und Gebhard von Konstanz 60

3.5.3 Wido und das Nachfolgeproblem im Bistum Konstanz 64

3.5.4 Der Streit um Hermann von Augsburg 68

3.5.5 Widos Kloster-und Passpolitik 71

3.5.6 Widos Verhalten im Pfâferser Unabhängigkeitsstreit 76

3.5.7 Letzte Lebensjahre und Tod in Petershausen 79

3.5.8 Zusammenfassung 81

4 Die Klöster 84

4.1 Disentis 84

4.2 Pfäfers 96

4.3 Müstair 106

5 Der Adel 111

5.1 Die Tarasper 113

5.2 Die Buchhorner 116

5.3 Die Bregenzer 118

5.4 Die Achalmer und die Neilenburger 121

6 Zusammenfassung 125

7 Regesten der Bischöfe von Chur 1070-1122 131

Bibliographie 148

Abkürzungen 148

Quellen 148

Literatur 150

Register 156

7





1 Einleitung

Dass der so genannte Investiturstreit (1075-1122) als einschneidendes

Ereignis in der Geschichte des europäischen Mittelalters betrachtet werden

muss, steht ausser Frage. Schwieriger wird es, die Bedeutung dieses rund 50
Jahre dauernden Konflikts aus regionalgeschichtlicher Perspektive zu erfassen.

Reichs- und kirchengeschichtlich stellt der Investiturstreit zweifelsohne
eine bedeutende Zäsur dar, doch gilt dies auch dann, wenn der Blickwinkel
gewissennassen von der Makro- auf die Mikroebene verlagert wird? Sicher
scheint einzig, dass diese Frage für jedes Gebiet Europas gesondert
beantwortet werden muss.

Diese Arbeit versucht, Verlaufund Auswirkungen des Investiturstreits für
das Gebiet Churrätiens aufzuzeigen. Zwei Fragen werden dabei im Vordergrund

stehen. Erstens: Wie und wo manifestierte sich der Investiturstreit in
Churrätien bzw. wie waren rätische Akteure in die Geschehnisse involviert?
Und zweitens: Welche Bedeutung kam Churrätien für den römisch-deutschen

König und den Papst sowie ihre jeweiligen Verbündeten zu? Das Endziel ist

grundsätzlich eine umfassende Würdigung der fraglichen Zeitspanne für die
Bündner Geschichte. Da die kirchlichen Reformbewegungen des 10. und
11. Jahrhunderts letztlich eng mit dem Investiturstreit zusammenhingen, soll
es in einem ersten Teil danach gefragt werden, ob sich auch in Churrätien
Spuren dieser Reformen finden lassen. Im Flauptteil stehen dann die Ereignisse
und die Handlungen der verschiedenen rätischen Machtparteien während des

Investiturstreits im Vordergrund. Da in Churrätien zu jener Zeit mehrere von
einander prinzipiell unabhängige Akteure wirkten, scheint es sinnvoll, die

Darstellung nach jenen zu gliedern. Neben den Inhabern des bischöflichen
Stuhls von Chur sind dies in erster Linie die sich in der Diözese befindlichen
Klöster sowie die Adelsfamilien, die in Churrätien Land und Rechte besassen.

Im Schlussteil soll schliesslich versucht werden, die verschiedenen
Handlungsstränge zu einem Ganzen zusammenzufügen.

Die Grenzen des Bistums Chur reichten weit über das Territorium des

heutigen Kantons Graubünden hinaus. Aus Gründen des Umfangs ist es

unumgänglich, den geografischen Raum, auf den sich die Untersuchung
beziehen soll, einzuschränken. Im Vordergrund wird das Gebiet der in ot-
tonisch-salischer Zeit nachweisbaren Grafschaft Oberrätien stehen, deren
nördliche Grenzen die Landquart und der Rätikon bildeten und die wohl im
Grossen und Ganzen in etwa die Täler des heutigen Graubündens umfasste.
Ihrem Titel wird die Arbeit damit durchaus gerecht, hat sich doch im Verlaufe
des 11. Jahrhunderts langsam der Begriff Raeria Curiensis für das Gebiet

9



von Oberrätien durchgesetzt.1 Bereits zu den Grafschaften Unterrätien bzw.

Vintschgau gehörende Talschaften wie die Bündner Herrschaft und das

Münstertal sollen ebenfalls in die Untersuchung mit einbezogen werden; es

versteht sich, dass auch die Geschicke des Klosters Pfäfers (das damals zur
Grafschaft Unterrätien gehörte und heute zum Kanton St. Gallen zählt) eng
mit der Geschichte des rätischen Kernlandes verbunden waren und deshalb

hier nicht fehlen dürfen.
Der Investiturstreit in Rätien war bislang noch nie Gegenstand einer

grösseren Abhandlung, doch kann sich diese Arbeit auf eine ganze Reihe von
Aufsätzen stützen, die bestimmte Einzelaspekte aus der betreffenden Zeit
untersuchen. Aufdiesem Feld verdient gemacht haben sich insbesondere Otto P.

Clavadetscher, Iso Müller, Heinrich Büttner und Elisabeth Meyer-Marthaler.2
Vor allem Meyer-Marthalers Beitrag über «BischofWido im Kampfzwischen
Kaiser und Papst» ist in vielerlei Hinsicht grundlegend für diese Arbeit
gewesen. Einen recht ausführlichen Überblick über die Ereignisgeschichte bietet
zudem der erste Band von J. G. Mayers «Geschichte des Bistums Chur» von
1907. Seine Aussagen sollten allerdings häufig nur mit Vorsicht genossen
werden, wie am konkreten Beispiel noch zu zeigen sein wird.

Das 10. und das 11. Jahrhundert gelten für die Bündner Geschichte als

quellenarme Epoche. Die Chronistik der Zeit, ohnehin spärlich an der Zahl,
widmen dem rätischen Raum zumeist wenig Aufmerksamkeit. Wenn sich für
die erste Phase des Investiturstreits mit den Chroniken Bertholds und Bemolds,
den Annalen von Augsburg und Lamperts von Hersfeld immerhin einige
zeitgenössische Darstellungen finden, die gelegentlich auf Rätien zu sprechen
kommen, so fehlen diese für die späteren Phasen weitgehend. Ausgeglichen
wird dies allerdings durch eine grössere Zahl an urkundlichen Quellen. Die
für diese Untersuchung relevanten Dokumente sind grösstenteils im ersten
Band des Bündner Urkundenbuchs ediert, weitere finden sich im Tiroler
Urkundenbuch sowie im Urkundenbuch der südlichen Teile des Kantons
St. Gallen. Wenn bei den narrativen Quellen moderne Ausgaben verwendet
werden, dann folgt in der Regel ein Verweis auf die alten MGH-Ausgaben.
Ausnahmen bilden die Chroniken des Ekkehard von Aura sowie Bertholds

von Zwiefalten, wo sich die editorische Qualität seit den MGH-Ausgaben
des 19. Jahrhunderts so stark verbessert hat, dass ein Verweis auf diese alten

Editionen wenig Sinn machen würde.3

1 Meyer, Hochmittelalter, S. 141.
2 Bibliographische Angaben ab S. 148.
1 Vgl. dazu die Kommentare der Herausgeber bei «Frutolfi et Ekkehardi chronica necnon

anonymi chronica imperatorum» von 1972 (S. 32-45) sowie «Die Zwiefalter Chroniken
Ortliebs und Bertholds» von 1978 (S. 11* —55*).

10



2 Die Kirchenreform des 10./11. Jahrhunderts

Ohne die kirchlichen Reformbewegungen, die in dem 910 gegründeten Kloster
Cluny ihren Anfang nahmen, hätte es wohl auch den anderthalb Jahrhunderte

später stattfindenden Investiturstreit nicht gegeben. Das, was die Literatur
später als Klosterreform (mit dem Ziel einer moralischen Wiederaufwertung
des klösterlichen Lebens) und Kirchenreform (mit der Bekämpfung der
Simonie und der Priesterehe als Hauptanliegen) bezeichnen sollte, bildete
den geistigen Nährboden für die im ausgehenden 11. Jahrhundert so zentral

gewordene Streitfrage nach der Vergabe der Laieninvestitur. Vorauszusetzen

ist, dass die Einstellung zur Reform und ihren Zielen als einer von mehreren

Faktoren die Parteinahme während des königlich-päpstlichen Konflikts
mitbestimmte. Daher scheint es gerechtfertigt, den Verlauf und die Auswirkungen

der Reform im churrätischen Gebiet näher zu untersuchen. Da die
Klosterreform der Kirchenreform zeitlich voranging, soll die Untersuchung
bei den Klöstern beginnen.

Das 10. und das 11. Jahrhundert gelten als eine Zeit des Aufschwungs für
das Klosterwesen im Gebiet der heutigen Schweiz: 17 Klostergründungen
sind hier in den Jahren 900 bis 1100 zu verzeichnen.4 Diese beachtliche Zahl
hängt eng mit der Klosterreform zusammen, ist der Zuwachs doch vor allem
benediktinischen Reformgründungen zu verdanken. Hier fallt Churrätien
zunächst einmal aus dem Rahmen: Zwischen der Gründung von Cluny und
dem Beginn des Investiturstreits finden wir auf rätischem Boden keine einzige
monastische Gründung - zumindest keine, die sich längerfristig halten konnte.
Ein früher Versuch, in Ramosch eine Klerikergemeinschaft zu installieren,
wurde gemäss einer These von R. Kaiser in den Jahren um 930 durch den
Abbas Hartbert, den späteren Bischof von Chur (951 - ca. 970), durchgeführt.5
Doch konnte sich das neue Stift, wenn es überhaupt existierte, auf längere
Zeit offensichtlich nicht durchsetzen.

Hat die Reform in Churrätien also keine Spuren in Form von Neugründungen

hinterlassen, so kann stattdessen nach Reformbestrebungen in den
bereits bestehenden Abteien gesucht werden. Hier ist zunächst auf einen
strukturellen Unterschied zwischen der Klosterlandschaft in den Gebieten
der heutigen West- und jenen der heutigen Ostschweiz hinzuweisen:
Anders als im Westen bildeten sich zu jener Zeit im Osten keine eigentlichen
Klosterverbände mit einem monastischen Zentrum heraus.6 In Churrätien

4 Gilomen-Schenkel, Frühes Mönchtum, S. 55.
5 Kaiser, Frauenklöster und Klerikergemeinschaften, S. 334-336.
6 Gilomen-Schenkel, Frühes Mönchtum, S. 56.

11



finden sich gewissermassen zwei Kategorien von Klöstern: auf der einen
Seite die einflussreichen Benediktiner-Abteien Disentis und Pfäfers, die sich

weitgehender Eigenständigkeit erfreuten, auf der anderen Seite die bischöflichen

Eigenklöster Müstair, Cazis und Mistail. Einen Spezialfall bildet das

Frauenkloster Schänis, gegründet als Hausstift der Hunfridinger, seit 1045

reichsunmittelbar, faktisch aber unter adliger Herrschaft (v.a. der Lenzburger)
stehend.7 Disentis und Pfäfers dagegen verfügten nicht nur über das Recht
der freien Abtwahl und genossen zudem Immunität und Königsschutz, sie

wussten diese Privilegien auch zu nutzen und, wenn es sein musste, energisch
zu verteidigen.8 Unter diesen Voraussetzungen darfman annehmen, dass

Reformbestrebungen für diese Abteien entweder aus dem Konvent selbst oder
direkt vom König kommen mussten, wohl aber nicht vom Bischof9 und erst
recht nicht von einem übergeordneten «Zentralkloster».

Anders verhält es sich mit den bischöflichen Klöstern Müstair, Cazis und
Mistail. Hier hätte es in erster Linie am Bischof gelegen, der Reform zum
Durchbruch zu verhelfen. Es gibt allerdings kaum konkrete Anhaltspunkte
dafür, dass die Bischöfe des 10. und 11. Jahrhunderts in den ihnen unterstellten
Klöstern in diesem Sinne tätig geworden wären. Eher scheint es so, dass sich
die Sitten im Laufe des 11. Jahrhunderts zunehmend lockerten. Für Cazis
etwa geht Ursus Brunold von einer Entwicklung vom Kanonissen- zu einem
Säkularkanonissenstift aus.10 Bei Mistail ist an eine ähnliche Entwicklung
zu denken." Nirgendwo stösst man auf die Meldung, dass der Diözesanbi-
schof sich gemüht hätte, dem entgegen zu wirken. Von einem bischöflichen
Desinteresse ging man lange Zeit auch im Falle von Müstair aus. So kam
Elisabeth Meyer-Marthaler 1986 aufgrund des Fehlens von Nachrichten aus
dem 10. und frühen 11. Jahrhundert zum Schluss, dass der «Niedergang» des

7 Meyer-Marthaler, Frauenklöster, S. 22-33, bes. S. 29ff.
8 Perret/Vogler, Pfäfers (HS 111,1), S.981; Müller, Disentiser Klostergeschichte, S. 74.

Vgl. auch Meyer-Marthaler, Bischof Wido, S. 186, Anm. 16: Als Otto II. dem Kloster
Pfäfers im Jahr 973 den Reichenauer Mönch Alawich als Abt aufzunötigen versuchte,
beharrte der Konvent auf seinem Wahlrecht und erhielt es für die Zeit nach Alawichs
Ableben ausdrücklich zugesichert.

9 Dass BischofAdelgott Mitte des 12. Jahrhunderts das reichsunmittelbare Kloster Schänis
reformieren konnte, dürfte nicht zuletzt auf die sehr geringe politische Bedeutung und
fehlende Machtbasis des Frauenstifts zurückzuführen sein. Für die sehr viel mächtigeren
Abteien Disentis und Pfäfers wäre eine bischöfliche Einflussnahme im selben Masse wohl
undenkbar gewesen.

1,1 Brunold, Cazis (HS 111,1), S. 254.
11 Kaiser, Frauenklöster und Klerikergemeinschaften, S. 320.

12



klösterlichen Lebens in Müstair in jener Zeit offensichtlich sei.12 Immerhin
haben die archäologischen Untersuchungen der letzten Jahre aber ans Licht
gebracht, dass die Bischöfe das Münstertaler Kloster nicht etwa völlig
vernachlässigten, sondern sich dort seit etwa 1030 als Bauherren engagierten. Die
doppelstöckige Ulrichs- und Nikolauskapelle beispielsweise, deren Errichtung
man lange Zeit Bischof Norbert (1079-1088) zugeschrieben hat, wurde in
Tat und Wahrheit schon von BischofThietmar geweiht, wie eine kürzlich
entdeckte Inschrift beweist.13 Insofern müsste man die These vom «Niedergang»
etwas relativieren. Ob und wie die Bischöfe daneben Einfluss auf das innere
Leben des Konvents nahmen, steht freilich auf einem anderen Blatt und ist
kaum mehr zu rekonstruieren. Von allfälligen Reformbemühungen erfährt man
jedenfalls nichts. Erst BischofAdelgott (1151-1160) liess die Frauenklöster
Cazis und Schänis Mitte des 12. Jahrhunderts nach der Augustinerregel
reformieren,14 bestätigte die vermutlich kurz zuvor im mittlerweile ebenfalls zum
Frauenkloster umgewandelten Müstair durchgeführte Reform15 und weitete
das unterdessen in Chur entstandene Prämonstratenserstift St. Luzi zu einem

eigentlichen Reformzentrum auf.16 (Das Kloster Mistail existierte zu dieser
Zeit de facto bereits nicht mehr, die Nonnen waren schon vor Adelgotts
Amtszeit vertrieben worden.)17 Für das 10. und 11. Jahrhundert bleibt jedoch
der Eindruck, dass das monastische Leben in den Eigenklöstern des Bischofs
von Chur keine Aufwertung durch eine Refonn erfuhr, sondern dass eher das

Gegenteil zutraf. Dies erstaunt angesichts der Tatsache, dass, wie noch zu
zeigen sein wird, einige der Churer Oberhirten in jener Zeit reformerischen
Ideen keinesfalls ablehnend gegenüber standen.

Mit mehr Gewinn sucht man in den selbständigen Abteien Pfäfers und
Disentis nach Spuren der Reform. Hier drängt sich nun zunächst ein Blick
über die rätische Grenze hinaus auf. Im Gebiet der heutigen Ostschweiz gingen
reformerische Impulse im 10. und zu Beginn des 11. Jahrhunderts vor allem
von Einsiedeln aus. Gegründet 934 als Stiftung der Herzöge von Schwaben,
entwickelte sich Einsiedeln rasch zu einem eigentlichen Epizentrum der

Reformbewegung; Anregungen bezog es dabei vor allem von Gorze und Trier.
Wenn man von einer Klosterreform in Churrätien sprechen will, dann hat sie

12 Meyer-Marthaler, Müstair (HS 1,1), S. 1883.
13 Boschetti-Maradi, Eginoturm und Wirtschaftsbauten, S. 76.
14 Kaiser, Frauenklöster und Klerikergemeinschaften S. 316-322.
15 Meyer-Marthaler, Müstair (HS 1,1), S. 1884.
16 Kaiser, Frauenklöster und Klerikergemeinschaften, S. 322.
17 Meyer-Marthaler, Mistail (HS 1,1), S. 280.

13



in der Tat in Einsiedeln ihren Anfang genommen. Der Einfluss dieser Abtei
wird vor allem anhand zahlreicher Einsiedler Mönche fassbar, die als Äbte

reformbedürftiger Klöster postuliert wurden.18

Das wichtigste Bündner Beispiel hierfür bildet das Kloster Disentis. Während

der Amtszeit des Einsiedler Abts Wirunt (996-1026) muss ein Mönch
aus Einsiedeln namens Otker (möglicherweise Wirunts Bruder) in Disentis
als Abt gewirkt haben.19 Genauer lässt sich Otkers Amtszeit nicht festmachen.

Wir finden etwa um die gleiche Zeit noch einen weiteren aus Einsiedeln
stammenden Abt: Adelgott, der gemäss Iso Müller lange Zeit fälschlicherweise

mit dem Churer Bischof Adelgott aus der Mitte des 12. Jahrhunderts

gleichgesetzt wurde.20 Auf wessen Veranlassung die beiden Einsiedler
Mönche nach Disentis kamen, lässt sich nicht mehr eruieren. Müller bringt
diese Kontaktaufnahme mit der zeitweiligen Übersiedlung der Disentiser
Mönche im 10. Jahrhundert nach Zürich in Verbindung.21 Das Disentiser
Brevier des 12. Jahrhunderts (Cod. Sang. 403) beweist dann, dass Einsiedler
Gepflogenheiten im liturgischen Alltag der Disentiser Mönche tatsächlich
eine wichtige Rolle spielten.22 Die von Einsiedeln übernommenen Kulte
dürften, wie Müller schreibt, auf die Äbte Otker und Adelgott zurückgehen.
Das heisst also, dass der Konvent um die Jahrtausendwende wahrscheinlich
nach Einsiedler Vorbild reformiert wurde. Das Brevier zeugt überdies von
einem bemerkenswerten Konservativismus, was die Wahrung der alten
Einsiedler Traditionen angeht.23 Die Berufung des Disentiser Mönchs Ulrich als

Leiter des habsburgischen Eigenklosters Muri im Jahr 107524 weist darauf
hin, dass das klösterliche Leben in der Lukmanierabtei in der zweiten Hälfte
des 11. Jahrhunderts durchaus als vorbildlich galt.

Im Kloster Pfäfers spielte sich eine in mancherlei Hinsicht parallele
Entwicklung ab. Auch hier finden sich um die Wende vom 10. zum 11. Jahrhundert

drei aus Einsiedeln postulierte Äbte, und zwar Eberhard (997- ca. 1000),
Gebene (nach ca. 1000) und Hartmann (ca. 1020-1030)25, Letzterer ausserdem

Bischof von Chur (1030-1039). Über das konkrete Wirken von Eberhard

18 Gilomen-Schenkel, Frühes Mönchtum, S. 60.
19 Müller, Disentis im 11. Jahrhundert, S.195f.
20 Müller, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 196-200.
21 Müller, Abtei Disentis, S. 26ff.
22

ebd., S. 33 f.
23 Vgl. dazu unten S. 93.
24 Müller, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 212-216. Ulrich wirkte in Muri freilich wenig

erfolgreich und kehrte 1082 nach Disentis zurück. Zu den Gründen für sein Scheitern vgl.
unten S. 93f.

25 Vgl. die Äbteliste bei PerretAüdgler, Pfäfers (HS 1,1), S. lOOOf.

14



und Gebene, beide quellenmässig nur sehr schwach belegt, wissen wir nichts
weiter. Durchschlagender Erfolg hinsichtlich Reformbemühungen war ihnen
kaum beschieden, ansonsten wären vermutlich nicht drei Einsiedler Mönche
hintereinander als Äbte nach Pfäfers berufen worden. Von Hartmann berichtet
der spätere Abt Gerold, dass er für das Kloster Constitutiones erlassen habe.26

Sie sind als solche zwar nicht erhalten, doch orientieren sie sich mit ziemlicher
Sicherheit am Einsiedler Vorbild; darauf weisen auch die von Gerold selbst
erlassenen Regelungen hin, die das Werk Hartmanns fortsetzen sollten.27

Pfäfers hätte damit etwa um dieselbe Zeit wie Disentis (oder möglicherweise
etwas später) die Einsiedler Lebensweise teilweise oder sogar ganz übernommen.

Auch sonst scheint sich Hartmann intensiv um das geistige Leben in
Pfäfers bemüht zu haben, mehrte er doch den Kirchenschatz mit «Paramenten,
biblischen, exegetischen und liturgischen Büchern, patristischen Werken,
Homiliarien oder Predigtsammlungen, Mönchsliteratur usf.».28

Über das Wirken der zwischen Hartmanns Tod und dem Beginn des

Investiturstreits regierenden Pfäferser Äbte ist nur wenig bekannt. Wie sich
unter ihnen das klösterliche Leben konkret ausgestaltete, muss offen bleiben.
Die nach dem Vorbild Einsiedeins reformierte Abtei genoss vermutlich einen
vorbildlichen Ruf, wie die guten (wenn auch nicht engen) Beziehungen zum
reformfreundlichen Kaiser Heinrich III. erahnen lassen.29

Bei den Bischöfen von Chur gestaltet sich die Angelegenheit diffiziler. Der
erste nachweisbar eifrige Reformer auf dem Churer Bischofsstuhl begegnet
uns erst mit Adelgott Mitte des 12. Jahrhunderts, wobei auch er keine neuen
Klöster in seiner Diözese gründete.30 Wie aber steht es mit den Bischöfen
des 10. und 11. Jahrhunderts?

Bereits hingewiesen wurde aufden von R. Kaiser angenommenen Versuch
Bischof Hartberts, eine Klerikergemeinschaft in Ramosch zu gründen. Wie
aber sah es bei ihm mit der Reform bereits bestehender Institutionen aus? In
einer etwas gar gewagten Auslegung der spärlichen Quellenhinweise charakterisiert

Josef Siegwart Hartbert als «bedeutenden Reformbischof» namentlich
für das Churer Domstift, der nur von Bischof Hartmann (1030-1039) noch
übertroffen worden sei.31 Als Beleg für Hartberts reformerische Grundgesinnung

führt Siegwart die Tatsache an, dass Hartbert als Abt von Ellwangen

2" UBsüdSt.Gallen, Nr. 143, S. 142.
27 Vgl. dazu unten S. 97f.
28 Perret/Vogler, Pfäfers (HS 111,1), S. 1001.
29 ebd., S. lOOlf.
30 Büttner, Churrätien, S. 18.
31 Siegwart, Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften, S. 21 Off. u. S. 332.

15



sich bei Otto dem Grossen für die Mönche das Recht erbat, nach dem Tod des

Königs den Abt selbst wählen zu dürfen. Sodann weist Siegwart auf die vom
König am 3. August 956 «bestätigte» kanonische Lebensweise der Churer
Domherren hin,-12 was insofern viel zu bedeuten habe, als dass die «Kirchengesetze,

welche über das Leben der Priester handelten», zahlreicher geworden
seien. Der Autor untermauert diese Feststellung mit dem Verweis auf die

Augsburger Synode vom 7. August 952, an der auch Hartbert teilgenommen
habe. Aus dem Vorhandensein des Begriffs canonice in Ottos Schenkungsurkunde

schliesst Siegwart also aufeine durch Hartbert vollzogene Reform des

Domstifts. Nun sind Siegwarts Theorien zum Begriff canonicus allerdings
nicht unumstritten,33 und ganz unabhängig davon soll noch aufeinen anderen

Aspekt verwiesen werden: Wenn an der erwähnten Augsburger Synode
gefordert wurde, Klöster mit Mängeln so bald als möglich der Reform zu
unterziehen34, dann kommt man nicht um die Erkenntnis herum, dass von Hartbert
keinerlei diesbezügliche Anstrengungen bezeugt sind. Als Reformer hat er
sich namentlich im monastischen Bereich offensichtlich nicht hervorgetan,
auch wenn seine Biographie durchaus eine gewisse Sensibilität für klösterliche

Angelegenheiten implizieren würde. Ganz generell hat Vinzenz Muraro denn

auch das Fazit gezogen, dass «über die Tätigkeit Hartberts für das geistliche
Wohl seiner Diözese» praktisch keine Nachrichten existieren.35

Bei den wenigen seiner namentlich bekannten Nachfolgern der Ottonen-
und Salierzeit lässt sich kaum etwas über ihr Wirken als «geistige Oberhirten»
in ihrer Diözese aussagen. Bischof Ulrich I. (ca. 1000-1024) treffen wir in
den Quellen mehrere Male in der engeren Umgebung des «Mönchskaisers»
Heinrich II. an, und im Jahr 1023 nahm er an einer von Erzbischof Aribo
einberufenen Synode der Suffraganbischöfe in Mainz teil, an welcher unter
anderem mehrere Disziplinardekrete erlassen wurden.36 Daraus freilich schon

eine besondere Affinität Ulrichs zur Kirchenreform herleiten zu wollen, wäre
wohl nicht haltbar. Mehr ins Gewicht fällt in unserem Zusammenhang, dass

der Pfäferser Reform-Abt Hartmann I. vermutlich um 1030 den Churer
Bischofsstuhl bestieg und das Amt bis zu seinem Tod im Jahr 1039 innehatte.37

Auf Grund von Hartmanns Einsiedler Herkunft und seiner reformerischen

32 BUB, Nr. 114, S. 94f.
33 Vgl. die Diskussion des Problems bei Muraro, Hartbert (Lizentiatsarbeit), S. 31-34.
34 Siegwart, Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften, S. 211.
35 Muraro, Hartbert (Lizentiatsarbeit), S. 89.
36 Mayer, Geschichte des Bistums Chur, S. 144-148. Haupttraktandum der Synode war die

Nicht-Anerkennung der Ehe des Grafen Otto von Hammerstein.
37 Clavadetscher/Kundert, Bistum Chur (HS 1,1), S. 473.

16



Tätigkeit in Pfäfers dürfen wir wohl davon ausgehen, dass er die Reform in
Churrätien forderte, möglicherweise wurde er sogar zu exakt diesem Zweck
zum Bischof von Chur eingesetzt. Siegwart nimmt aufgrund des Übergangs

vom Begriff ecclesia Curiensis in einer königlichen Urkunde von 103638 zu
Curieuse monasterium in einer Urkunde von 103839 sowie der Erwähnung
der canonica régula im selben Dokument jedenfalls an, dass unter Hartmann
das Domkapitel reformiert wurde.40 Im gleichen Sinn hat sich in neuester Zeit
auch R. Kaiser geäussert.41 Unter Hartmanns Nachfolger, dem langjährigen
BischofThietmar (1040-1070), setzte dann ein recht intensiver Kontakt mit
Kaiser Heinrich III. ein, aber auch mit dem Reformpapsttum, das sich in den

Vierzigerjahren des 11. Jahrhunderts dank kaiserlicher Unterstützung in Rom
etablieren konnte. So nahmThietmar 1043 am Begräbnis der Kaiserin Gisela
teil; und er ist zwischen 1046 und 1053 mehrmals als kaiserlicher missus
in Italien bezeugt.42 Bekanntlich war Heinrich III. ein eifriger Förderer der
Reform, was natürlich erst recht für die von ihm eingesetzten Päpste gilt.
Somit spricht nichts dagegen, auch Thietmar zum Sympathisantenkreis der
Reform zu zählen. Allerdings verstummen die Quellen zu ihm nach 1057.

Für die Zeit, in der sich langsam ein Graben zwischen Reformpapsttum und
Königtum auftat, fehlen somit Hinweise auf Thietmars Positionierung.

Fazit ist, dass wir nur sehr wenig darüber wissen, ob und, wenn ja, wie die
Bischöfe von Chur in ihrer Diözese die reformerischen Anliegen umgesetzt
haben. Wir wissen auch nichts über den «moralischen Zustand», in dem sich
der rätische Klerus zur Reformzeit befand. Zu Beginn des Investiturstreits
entsprachen Priesterehe oder -konkubinat im süddeutschen Raum jedenfalls
noch allgemeinem Usus43, und für Churrätien darf man im 10. und 11.

Jahrhundert wohl von ähnlichen Verhältnissen ausgehen. Zu beachten ist in
diesem Zusammenhang, dass viele Bischöfe - auch solche, die der Reform
grundsätzlich wohlwollend gegenüber standen - über den Nikolaitismus in
ihrer Diözese hinwegsahen, «um die geistliche Versorgung des Kirchenvolkes
nicht über weite Räume auf unabsehbare Zeit in verhängnisvoller Weise zu

38 BUB, Nr. 177, S. 140ff.
39 BUB, Nr. 178, S. 142.
40 Siegwart, Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften, S. 213.
41 Kaiser, Frauenklöster und Klerikergemeinschaften, S. 327.
42 Clavadetscher/Kundert, Bistum Chur (HS 1,1), S. 473. Über Thietmars Beziehungen zu

Heinrich IV. und seiner Mutter Agnes ist nichts bekannt.
43 Vgl. z.B. den Bericht bei Lantpert (ed. Holder-Egger), 1074, S. 199f. Dazu Weinfurter,

Salier, S. 150.

17



gefährden».44 Das Problem der gefährdeten «geistlichen Versorgung» des

Volks bei einer radikalen Durchsetzung des Zölibatsgebots wäre in Churrä-
tien insofern besonders virulent gewesen, als dass ausserhalb der Klöster mit
Ausnahme des spätestens seit ottonischer Zeit bezeugten Churer Domstifts45

offenbar keine Klerikergemeinschaften existierten, die mit ihrer Lebensweise
als Träger des Reformgedankens hätten fungieren können.

Insgesamt stossen wir also auf ein sehr unvollständiges Mosaik, wenn
wir nach der Kloster- und Kirchenreform in Churrätien fragen. Dauerhafte

Neugründungen von Klöstern sind in der fraglichen Zeit keine zu verzeichnen.
Mit einiger Sicherheit lässt sich zwar sagen, dass Disentis und Pfäfers um
die Wende vom 10. zum 11. Jahrhundert nach Einsiedler Vorbild reformiert
wurden; als «Vollstrecker» der Reform walteten in diesen Fällen Mönche
aus Einsiedeln, die als Äbte nach Churrätien berufen worden waren. In den

bischöflichen Klöstern Cazis, Mistail und Müstair sowie in Schänis deutet

dagegen nichts auf eine Reform in den dem Investiturstreit vorangehenden
200 Jahren hin; erst Mitte des 12. Jahrhunderts setzte Bischof Adelgott in

den genannten Klöstern (ausgenommen das nicht mehr existierende Mistail)
entsprechende Massnahmen durch. Ob und wie genau sich die Bischöfe im 10.

und 11. Jahrhundert im weiteren Sinne um die Reform verdient machten, bleibt
weitgehend im Dunkeln, sieht man einmal von der anzunehmenden Reform
des Domstifts unter Hartmann und - nach Siegwart - zuvor unter Hartbert
ab. Die Bischöfe Hartmann und Thietmar (vielleicht auch Hartbert) darfman
vermutlich zum Anhängerkreis der Reform rechnen, vor allem Ersteren, der
als Abt in Pfäfers die Einsiedler Lebensweise gefördert hatte, Letzteren auf
Grund der engen Beziehungen zum Reformforderer Heinrich III. und den

vom Kaiser eingesetzten deutschen Reformpäpsten. Weshalb Hartmann und
Thietmar in den Eigenklöstern des Bistums als Reformer anscheinend passiv
blieben, bedarf dann allerdings einer Erklärung. Nicht ganz auszuschliessen,
dass sie eine Wiederaufwertung und Erneuerung des monastischen Lebens in
ihren Klöstern zu diesem Zeitpunkt nicht als nötig erachteten. Oder fehlen

uns heute einfach schlichtweg die Dokumente über ihre Bemühungen um die
ihnen anvertrauten Abteien?

44 Goez, Investiturstreit, S. 75.
45 Kaiser, Frauenklöster und Klerikergemeinschaften, S. 322-328.

18



3 Die Bischöfe von Chur

3.1 Heinrich I. (1070-1078)

Die Anfangsphase des Investiturstreits fällt in die Amtszeit von Bischof
Heinrich I., der als Nachfolger von Thietmar im Jahr 1070 Bischof von Chur
wurde. Von Heinrichs Reichenauer Herkunft berichtet der Chronist Berthold:
«Dietmarus Curie episcopus obiit, cui Heinricus monachus Augiensis successif».46

Da Berthold selbst als Mönch auf der Reichenau wirkte und ausserdem

Zeitgenosse Heinrichs war, darf man seinen Angaben Glauben schenken; er
dürfte Heinrich mit ziemlicher Sicherheit persönlich gekannt haben. Wie aus
einer Schenkungsurkunde Heinrichs für das Domkapitel ausserdem hervorgeht,

fand seine Weihe zum Bischof am 24. April statt.47

Bestieg mit Heinrich zum ersten Mal ein Reichenauer Mönch den Churer
Bischofsstuhl? Die Quellen nennen zwar für keinen von Heinrichs Vorgängern
Reichenau als vormalige Wirkungsstätte. Eine gesicherte Antwort auf die

Frage ist indessen nicht möglich, da die Herkunft der Bischöfe vor Heinrich
nur lückenhaft rekonstruiert werden kann. Wie ausserdem schon Meyer von
Knonau feststellte, fallt es schwer, gesicherte Aussagen zur Art und Weise von
Heinrichs Amtseinsetzung zu machen.48 Dieses Problem betrifft aber nicht
nur Heinrich, sondern auch seine Vorgänger, deswegen lohnt sich an dieser
Stelle ein kurzer Blick auf die vorangegangenen Jahrhunderte.

Für das 9. Jahrhundert glaubt Clavadetscher nachweisen zu können, dass

die Bischofseinsetzung in Chur alleine auf die Könige zurückging;
einheimische Kräfte hätten diesbezüglich keinerlei Einfluss ausgeübt.49 Für das 10.

und 11. Jahrhundert fehlen entsprechende Untersuchungen. In den Quellen
finden sich dazu keine eindeutigen Aussagen, allerdings fällt auf, dass diejenigen

Bischöfe, deren Herkunft eruiert werden kann, allesamt von ausserhalb
des rätischen Gebiets stammen, so etwa Waldo (920-940) und Hartbert
(951 -ca. 970) aus dem schwäbischen Raum und Hartmann I. (1030-1039)

46 Berthold (ed. Robinson), 1070, S. 209.
47 BUB, Nr. 202, S. 162.
48 Meyer von Knonau, Jahrbücher 2, S. 34.
49 Clavadetscher, Bischofseinsetzung, S. 304-306. Der Autor begründet seine Annahme

hauptsächlich mit dem abrupten Wechsel von Bischöfen mit romanischen zu solchen mit
germanischen Namen. Dass aber, wie Clavadetscher annimmt, schon Remedius zu Beginn
des 9. Jahrhunderts ein Landfremder gewesen sein soll, wird von R. Kaiser, Churrätien,
S. 50f., bezweifelt.

19



aus Einsiedeln50 (zuvor möglicherweise aus dem oberen Zürichseegebiet51).
Ulrich I. (ca. 1000-1024) wird in der Literatur oftmals den Lenzburgern
zugerechnet.52 Das alles deutet doch daraufhin, dass in der Regel die Könige
die Einsetzungen vornahmen; bei «freien» Wahlen durch den rätischen Klerus
wäre wohl einer einheimischen Persönlichkeit der Vorzug gegeben worden.

(Eine Ausnahme bildet vielleicht Hartmann I., den die rätischen Geistlichen
von seiner Tätigkeit als Pfäferser Abt her sicherlich kannten und der wegen
seiner Qualitäten als Reformer auch direkt von den Entscheidungsträgern
in Chur zum Bischof berufen worden sein könnte.) Die Herkunft von Heinrichs

direktem Vorgänger Thietmar (1040-1070) ist unbekannt, doch darf
man aufgrund seiner engen Beziehungen zum Kaiserhof ebenfalls auf eine
Präsentation durch den Kaiser schliessen.53

Heinrich I. dagegen, so glaubt Meyer-Marthaler, dürfte «nach dem
kirchenrechtlichen Begriff der späteren Jahre in einwandfreier kanonischer
Wahl erhoben worden sein.»54 Freilich wirft das wieder die bereits gestellte
Frage auf, ob sich in diesem Fall nicht lokale Kräfte des Bischofsstuhls
bemächtigt hätten. Schenkt man Bertholds Bericht Glauben, wonach sich Volk
und Klerus nach Heinrichs Tod im Jahr 1078 für den Churer Dompropst als

Bischof ausgesprochen haben55, dann heisst das jedenfalls, dass einheimische

Aspiranten für das Bischofsamt durchaus vorhanden waren. Überdies fragt
sich, ob die Reichenauer Mönche in Chur so gut bekannt waren, dass einer von
ihnen sich für einen breiteren Personenkreis in Rätien als Bischof empfohlen
haben könnte. Meyer-Marthaler argumentiert damit, dass ein Verdacht auf
unrechtmässigen Erwerb des Bistums nie auf Heinrich gelastet habe. Hier
wäre freilich noch anzumerken, dass der Gregorianer Berthold (von dem als

einzigem zeitgenössischen Chronisten die schweren Simonie-Vorwürfe gegen
Heinrichs Nachfolger Norbert überliefert sind) kaum seinen ehemaligen
Reichenauer Mitbruder Heinrich angegriffen hätte, der sich, wie im Folgenden
gezeigt werden soll, zum Zeitpunkt der Niederschrift der Chronik bereits
durch seine Nähe zum Papsttum ausgezeichnet hatte. Da aber im Jahr 1070,

zum Zeitpunkt derAmtseinsetzung Heinrichs, die Gegensätze zwischen König
und Papst noch nicht so offen zutage getreten waren und niemand von einem

50 Clavadetscher/Kundert, Bistum Chur (HS 1,1), S. 466-473.
51 Meyer-Marthaler, Bischof Wido, S. 184.
52 Clavadetscher/Kundert, Bischöfe von Chur (HS 1,1), S. 473.
53 Meyer-Marthaler, Bischof Wido, S. 184.
54 ebd., S. 185.
55 Berthold (ed. Robinson), 1079, S. 371.

20



Investiturverbot fur den Reichsherrscher redete,56 spricht im Grunde nichts

gegen eine Investitur des Bischofs von Chur durch König Heinrich IV.57

In reichsgeschichtlichem Kontext findet Heinrich bei Lampert von Hersfeld

zweimal Erwähnung (allerdings nicht unter Namensnennung). Lampert
berichtet von der Anwesenheit des Bischofs von Chur im Gefolge der
Kaiserin Agnes auf dem Weg von Rom zum Reichstag von Nürnberg im April
1074.58 Auch Berthold erwähnt die Gesandtschaft, ernennt allerdings nur zwei
Bischöfe als Gesandte des römischen Stuhls, bei denen es sich wohl um die
offiziellen Legaten handelte, die Kardinalbischöfe Hubert von Palestrina und
Gerald von Ostia.59 Tatsächlich fungierte Heinrich nie als offizieller Legat,
was in Bezug auf Nürnberg heisst, dass er bei den dortigen Verhandlungen
vermutlich keine zentrale Rolle spielte. Man darf aus seiner Anwesenheit
im Gefolge der Kaiserin aber immerhin schliessen, dass Heinrich an der
römischen Fastensynode im März gleichen Jahres teilgenommen haben

muss. Bekanntlich wurden an dieser Synode frühere Bestimmungen gegen
Simonie und Priesterehe bekräftigt und entsprechende Strafmassnahmen
weiter verschärft.60

Noch einmal treffen wir Heinrich in römischem Auftrag im Oktober 1075

an der von Erzbischof Siegfried in Mainz einberufenen Synode. Lampert
schreibt, der Bischofvon Chur habe dem Erzbischof litteras et mandata vom
apostolischen Stuhl überbracht.61 Daraus geht hervor, dass Heinrich auch

an der Fastensynode von 1075 teilgenommen haben muss und damit Zeuge
des möglicherweise hier erstmalig ausgesprochenen Laieninvestiturverbots

56 Zur allgemeinen Lage in diesen Jahren vgl. besonders Schieffer, Investiturverbot,
S. 95-107.

57 Auch Meyer-Marthaler, BischofWido, S. 185, schliesst eine königliche Investitur nicht
aus.

58 Lampert (ed. Holder-Egger), 1074, S. 193f.: Rex celebrata in Babenbergpaschali solem-

nitate, in Nörenbergperrexit obviam legatis apostolicae sedis. Erant autem hi: mater eius

imperatrix, episcopus Ostiensis, episcopus Prenestinus, episcopus Curiensis, episcopus
Cumensis, missi a Romanopontifice componere, sipossent, multo iam tempore vacillantem
statum Galliarum.

59 Berthold (ed. Robinson), 1074, S. 219f. Bei Lampert (ed. Holder-Egger), 1074, S. 193f.

heisst es ausserdem, der König habe um eine Unterredung mit den Legaten nachgesucht,
was ihm aber unter Hinweis auf den Kirchenbann, dem er unterliege, versagt wurde.
Gemäss Berthold sprach der König allerdings sehr wohl mit den Gesandten, zudem trifft
Lamperts Information, dass Heinrich IV. zu dieser Zeit mit dem Kirchenbann belegt war,
wohl nicht zu.

60 Meyer von Knonau, Jahrbücher 2, S. 347.
61 Lampert (ed. Holder-Egger), 1075, S. 226f.

21



wurde.62 Gesichert ist jedenfalls, dass in dieser Synode die Kleriker unter
Androhung des Ausschlusses vom Messgottesdienst zum Zölibat verpflichtet
wurden, und eben diese Beschlüsse hatte Heinrich der Mainzer Geistlichkeit

mitzuteilen, was prompt einen grösseren Tumult hervorrief. Etwas
dramatisierend schreibt Mayer, Heinrich sei dabei in Lebensgefahr geraten.63 Bei

Lampert heisst es allerdings nur, der für die Durchsetzung der römischen
Beschlüsse zuständige Erzbischof habe befürchtet, nicht mehr heil von der

Synode weg zu kommen.64 Von Heinrich ist dabei nicht die Rede.

Die Teilnahme an den erwähnten Synoden und seine Mission als

Überbringer päpstlicher Mitteilungen sind gewiss bezeichnend für Heinrichs
Einstellung. Leider fehlt uns jeder Hinweis darauf, wie er in seiner Diözese

für die Durchsetzung der römischen Beschlüsse sorgte, wir wissen nicht
einmal, ob die päpstlichen Bestimmungen innerhalb Churrätiens auf ähnlich

heftigen Widerstand wie in anderen Teilen des Reichs stiessen.65 Ob das

Schweigen der Quellen nun mit fehlender Überlieferung, mit einer
verhältnismässig problemlosen Durchsetzung der Synodalbeschlüsse oder gar mit
einer (doch eher wenig wahrscheinlichen) Passivität Bischof Heinrichs bei

der Umsetzung der Reformen erklärt werden kann, bleibt reine Spekulation.
Hingewiesen muss in diesem Zusammenhang noch darauf, dass sich Heinrich
in der fraglichen Zeit - also 1074 und 1075 — nur selten in Chur aufgehalten
haben kann: Den März 1074 verbrachte er in Rom, im April gleichen Jahres

reiste er nach Nürnberg, im Frühling 1075 (vielleicht schon vorher?) hielt
er sich erneut in Rom auf, und im Oktober gleichen Jahres fungierte er als

päpstlicher Mittelsmann in Mainz.
Nach alledem erstaunt es, dass sich für die eigentliche Zeit des

Investiturstreits keinerlei Notizen mehr zu Bischof Heinrichs Wirken finden. Die
nächste Nachricht über ihn datiert vom Jahre 1078: «Heinricus Curiensis

episcopus obiit»66, heisst es bei Berthold. Das Necrologium Curiense
vermeldet Heinrichs Ableben für den 23. Dezember.67 Sein Tod wird auch im
Necrologium Sangallensis vermerkt.68 Bedauerlicherweise fehlen gerade für
die Zeit nach Anbruch des Investiturstreits jegliche Quellen, die über das

62 Zu dieser Synode undzur Streitfrage nacheinemhierallenfalls ausgesprochenen Investiturverbot

vgl. insbesondere Schieffer, Investiturverbot, S. 114-132.
63 Mayer, Geschichte des Bistums Chur, S. 157.
64 Lampert (ed. Holder-Egger), 1075, S. 227.
65 Vgl. hierzu z.B. Weinfurter, Salier, S. 150.
66 Berthold (ed. Robinson), 1078, S. 344.
67 Necr. Cur. (ed. Juvalt), S. 126 MGH Necr. I, S. 646.
68 MGH Necr. I, S. 487.

22



Verhalten Heinrichs zu jener Zeit Aufschluss geben könnten. Ab 1075 tritt
er, wie Meyer-Marthaler vermerkt, «völlig ins Dunkel».69 Auf Grund der für
die Zeit davor bezeugten Nähe zum Papsttum darf wohl davon ausgegangen
werden, dass er weiterhin der gregorianischen Partei zuneigte, doch fragt
sich, warum sein Name in reichsgeschichtlichem Zusammenhang nirgendwo
mehr auftaucht.70 In seinen letzten Lebensjahren, die mit den ersten Jahren
des Investiturstreits übereinstimmen, nahm Heinrich mit Sicherheit keine
bedeutenden Funktionen im Rahmen des königlich-päpstlichen Konfliktes ein.
Vielleicht hinderten ihn Probleme wie Alter oder Krankheit daran, sich auf
weite Reisen zu begeben, was für eine Präsenz bei bedeutenden Ereignissen
wie der Exkommunikation des Königs, der Erhebung der Reichsfürsten oder
der Wahl eines Gegenkönigs nötig gewesen wäre. Beim 1077 ausbrechenden

«Bürgerkrieg» zwischen Rudolf von Rheinfelden und seinem salischen
Gegenspieler wäre zudem gut denkbar, dass sich BischofHeinrich neutral verhielt
im Bestreben, sein Gebiet möglichst von bewaffneten Konflikten fernzuhalten.
Damit hätte sein Verhalten durchaus jenem der römischen Kurie entsprochen,
die sich in den ersten drei Jahren des Thronstreits ja ebenfalls einer Parteinahme

enthielt.71 Für diese Interpretation spricht auch, dass offenbar nur gerade
zwei Monate nach Heinrichs Tod der Krieg Churrätien tatsächlich erreichte,
herbeigetragen durch Weif IV., der das entstandene Machtvakuum für einen
Einfall ins rätische Gebiet ausnutzte.

Auf einen gewissen Pragmatismus Heinrichs in seinen letzten Lebensjahren

weist zudem eine Inschrift der Vigiliuskapelle in Morter (Tirol) hin.
Der Inschrift zufolge wurde die Kapelle von Heinrichs gleichnamigem
Amtskollegen aus Trient mit der Erlaubnis des Churer Bischofs geweiht.72 Falls das

zutrifft, dann pflegte Heinrich von Chur also funktionierende Beziehungen
zu Heinrich von Trient (1068-1082), einem Bischof, der anfangs 1080 von
GregorVII. für seine königsfreundliche Haltung in einem Brief streng gerügt
wurde.73 Die Inschrift sollte jedoch nur mit Vorsicht für eine Bewertung des

Churer Bischofs Heinrich herangezogen werden: Sie berichtet vom Vollzug
der Weihe am 29. September 1080, und laut Berthold war Heinrich bereits

69 Meyer-Marthaler, BischofWido, S. 185.
70 Mayer, Geschichte des Bistums Chur, S. 158, behauptet zwar, BischofHeinrich sei bei der

Erhebung Rudolfs von Rheinfelden zum Gegenkönig mit dabei gewesen, bringt hierfür
aber keinen Quellenbeleg. Meyer-Marthaler, Bischof Wido, S. 185, weist daraufhin,
dass sich entsprechende Spekulationen nicht erhärten lassen.

71 Goez, Investiturstreit, S. 137.
72 BUB, Nr. 204, S. 163.
73 Fontes litem de investitura illustrantes, Nr. 142, S. 412.

23



1078 gestorben. Die Bearbeiter des Bündner Urkundenbuchs gehen denn
auch von einer Verwechslung mit Heinrichs Nachfolger Norbert aus, wobei
allerdings denkbar wäre, dass die Erlaubnis zur Weihe noch zu Heinrichs
Lebzeiten eingeholt worden war.

Neuerdings jedoch hat Peter Weiss die Inschrift als Beweis dafür zu
werten versucht, dass Heinrich im September 1080 noch am Leben war.74

Damit begibt sich Weiss freilich aufdirekten Kollisionskurs zu den Aussagen
in den Quellen. Falsch ist schon seine Feststellung: «Von Bischof Heinrich
sind nur der Todestag (23. Dezember), nicht das Todesjahr sicher bekannt.»75

Die Annalen Bertholds setzen Heinrichs Tod zweifelsfrei aufdas Jahr 1078.76

Berthold müsste sich bei Heinrichs Todesdatum also um ganze zwei Jahre

geirrt haben! Gegen einen solch gravierenden Irrtum spricht auch die weitere

Fortsetzung der Annalen: Berthold berichtet von der Einsetzung des neuen
Churer Bischofs Norbert gegen Ende des Jahres 1079, wobei es ausdrücklich
heisst, das Bistum sei bereits ein Jahr lang ohne Bischof gewesen.77 Hier nun
zielt Weiss mit dem Versuch, seine These zu retten, gründlich ins Leere. So

behauptet er, unter der «einjährigen Sedisvakanz» nach Heinrichs Tod sei in
Wahrheit das «Churer Schisma» (die von Berthold behauptete Kontroverse
zwischen Norbert und dem Churer Dompropst, vgl. S. 32-35) gemeint.78
Diese Behauptung findet nicht nur keinerlei Stütze im Wortlaut bei Berthold.
Sie macht auch darum keinen Sinn, weil die zeitliche Abfolge von Berthold
klar geschildert wird: Zuerst war die einjährige Sedisvakanz, anschliessend
kam es zum Schisma.79 Überdies müsste Weiss die gesamte Norbert-Passage
in den Berthold-Annalen wiederum zwei Jahre nach hinten verlagern, von
1079 nach 1081, damit seine Theorie zeitlich auch nur halbwegs aufginge.
(Die Annalen brechen übrigens 1080 ab.) Kurz: Weiss' These von Heinrichs

Ableben erst 1080 statt schon 1078 lässt sich nur mit Unkenntnis der
Berthold-Annalen (die in Weiss' Anmerkungen in der Tat nicht direkt zitiert
werden) erklären.

Diskutabler scheint indes eine andere These von Weiss. Sie betrifft ein

Dokument, das bislang für die älteste erhaltene Siegelurkunde eines Churer
Bischofs überhaupt gehalten wurde.80 Hierin erstattet BischofHeinrich I. dem

74 Weiss, Siegelurkunden, S 52ff.
75 Ebd., S. 52.
7,1 Berthold (ed. Robinson), 1078, S. 344.
77 Berthold (ed. Robinson), 1079, S. 371 f.
78 Weiss, Siegelurkunden, S. 53. Norberts Bischofsherrschaft habe dann, so Weiss, irgendwann

zwischen 2. Februar 1081 und 2. Februar 1082 eingesetzt.
7" Berthold (ed. Robinson), 1079, S. 371 f.
80 BUB, Nr. 202, S. 162. Vgl. dazu auch Clavadetscher, Notariat, S. 559.

24



Domkapitel von Chur die sich in bischöflichem Besitz befindende Kirche St.

Florin samt dazugehöriger curtis in Ramosch zurück. Kirche und Hofwurden
bereits früher einmal, nach dem Necrologium Curiense unter BischofHiltibald
(976-988), dem Domkapitel geschenkt81, doch gemäss Heinrichs Urkunde
während der Amtszeit der Bischöfe Ulrich I., Hartmann und Thietmar ihm
wieder entzogen. Weiss kommt nun aufgrund von paläografisch-diploma-
tischen Untersuchungen zum Schluss, dass die Urkunde in Tat und Wahrheit
eine auf Initiative des Domkapitels entstandene Fälschung aus der zweiten
Hälfte des 12. Jahrhunderts darstellt.82 Als Entstehungsanlass vermutet Weiss

einen Streit des Domkapitels mit BischofHeinrich II. (1180-1200) um einen

Hof in Ramosch. Im selben Kontext sieht Weiss auch die Anfertigung einer
weiteren «Fälschung», die bislang für ein Originaldokument gehalten wurde:
eine von 1117 datierte Besitzbestätigung von Papst Paschalis II. zugunsten
des Domkapitels von Chur.83 «Es Hesse sich denken, dass das Domkapitel
im Streit um das Lehen des Hofes Ramosch einen Eigentumsnachweis zu
erbringen hatte. Und wie Hesse sich zu jener Zeit ein solcher Nachweis besser

erbringen als mittels zweier Urkunden von Autoritätspersonen», so Weiss.84

Immerhin: Sollte die Theorie zutreffen, so ist sie doch aufschlussreich bezüglich

der angesehenen Stellung Heinrichs I., der offenbar noch ein Jahrhundert
nach seinem Ableben als «Autoritätsperson» galt.

Folgt man hingegen der bisherigen Auffassung, wonach die Urkunde als

echt anzusehen ist, dann Hesse sich die Schenkung vielleicht als Indiz für
die wachsende Bedeutung und Macht des Domkapitels deuten. Zieht man
das selbstbewusste Auftreten der Domherren nach Heinrichs Ableben in
Betracht, als sie gemäss Berthold versuchten, den eigenen Propst als Bischof
zu installieren, so scheint diese Deutung zumindest nicht ganz abwegig.85

Allerdings gilt es in Erinnerung zu behalten, dass das Domkapitel schon
seit Hiltibald (972-988) über Besitzungen in Sent, Ftan, Scuol und Tschlin
verfügte; der Besitz der Domherren im Unterengadin übertraf vom Umfang
her möglicherweise das Gut, das direkt dem Bischof unterstand.86 Vielleicht
stellte Ramosch zu Heinrichs Zeit eine einsame bischöfliche «Insel» in einem

81 Necr. Cur. (ed. Juvalt), S. 100 MGH Necr. I, S. 641.
82 Weiss, Siegelurkunden, S. 40-47.
83 BUB, Nr. 260, S. 195-197.
84 Weiss, Siegelurkunden, S. 43.
85 Das seit ottonischer Zeit belegte Churer Domkapitel tritt als politische Kraft nachweislich

erst nach Heinrichs Tod erstmals in Aktion.
86 Zu den Besitzverhältnissen im Unterengadin vgl. Müller, Herren von Tarasp, S. 10-14

u. S. 38-43.

25



ansonsten weitgehend von den Taraspern beherrschten Gebiet dar, und das

Interesse des Bischofs an einem allzu isoliert liegenden Besitz hielt sich

womöglich in Grenzen. Damit würde freilich wieder der Entzug der Schenkung
unter Heinrichs Vorgängern erklärungsbedürftig.

Wenn vorher übrigens auf die grundsätzlich friedlichen Verhältnisse in
Churrätien hingewiesen wurde, dann heisst das nicht, dass seine Bewohner
während Bischof Heinrichs Amtszeit an den kriegerischen Auseinandersetzungen

gar nicht teilgenommen hätten. Der anonyme Verfasser des Carmen de

hello saxonico erwähnt eine rätische Beteiligung am Kampfdes Königs gegen
die Sachsen im Sommer 1075. Herzog Rudolf von Schwaben habe jene, die

von «Chur» geschickt worden seien, zusammen mit den Burgundern in den

Kampf geführt: «Hie et in arma rapit secum quos patria misit / Curia, mille
manus Ararim Rodanumque bibentes.»s7 Die Zahlenangabe «mille» bezieht
sich eindeutig auf jene, «die sonst das Wasser der Aare und der Rhone
trinken», also die Burgunder. Über den Umfang der rätischen Streitkräfte wird
somit nichts gesagt, auch über ihren Einsatz in der Schlacht schweigt sich der
Verfasser aus. Fraglich auch, wer für den König Heinrich IV. bzw. Herzog
Rudolf die erwähnten Truppen aufgeboten haben könnte. Bei «Curia» wäre
wohl zunächst an den Bischof zu denken. Eigentlich spricht nichts dagegen,
auch Bischof Heinrichs papstfreundliche Haltung nicht; immerhin bestand

zwischen dem Sachsenkonflikt und dem königlich-päpstlichen Gegensatz
damals noch kein unmittelbarer Zusammenhang, und viele Fürsten, die später in

Opposition zum Salier traten, unterstützten den König bei diesem Waffengang
noch - was ja nicht zuletzt für den späteren Gegenkönig Rudolf gilt. Persönlich

dürfte Heinrich kaum mit in die Schlacht gezogen sein (trotz Lamperts
Bericht, wonach so gut wie jeder Bischofdes Reichs am Kampf teilgenommen
habe)88; wie bereits erwähnt, hat er sich zu diesem Zeitpunkt (Sommer 1075)
vermutlich in Rom aufgehalten. Allerdings könnte die rätische Unterstützung
auch auf den salierfreundlichen Grafen von Oberrätien, Otto von Buchhorn,
zurückgehen. Ob die Macht des im Bodenseegebiet domizilierten Otto in
Churrätien damals ausreichte, um dem König Truppen in nennenswertem

Umfang zur Verfügung stellen zu können, bleibe dahingestellt.
An dieser Stelle ist noch das Itinerar König Heinrichs IV. zu erwähnen.

Zweimal überquerte der König während der Amtszeit Bischof Heinrichs
I. von Chur die Alpen. Für den Weg nach Italien im Winter 1076/77 - den

Gang nach Canossa - benutzte er den Mont Cenis89, die Rückkehr nach

87 Carmen de hello Saxonico, III, 61/62 (S. 174) MGH SS XV (2), S. 1230.
88 Lampert (ed. Holder-Egger), 1075, S. 215.
89 Oehlmann, Alpenpässe 3, S. 225-227.

26



Deutschland im Mai 1077 trat er gemäss Berthold in aller Heimlichkeit über
die Pässe in Kärnten an.90 Es stellt sich nun die Frage, ob die Routenwahl
des Königs mit der mutmasslich papsttreuen Haltung des Churer Bischofs in
Verbindung gebracht werden kann. Zur Reise nach Süden im Winter 1076/77
schreibt Lampert, der König habe erfahren, dass die Herzöge Rudolf, Weifund
Berthold alle nach Italien führenden Wege und Pässe «quos vulgato nomine
clusas vocant» mit Wächtern besetzt hätten, um einen Übergang Heinrichs
IV. zu verunmöglichen. Deshalb habe der König den Umweg über Burgund
nehmen müssen.91 Nun wissen wir allerdings nichts über eine militärische
Besetzung der Bündner Pässe durch Rudolf oder Weif. Vielleicht ist dies

auf eine Überlieferungslücke zurückzuführen, vielleicht liess auch Bischof
Heinrich im Auftrag der antisalischen Herzöge die Pässe überwachen (falls
er wirklich auf der Seite der Herzöge stand). In jedem Fall muss bedacht

werden, dass die Gegner des Königs weite Teile des schwäbischen Gebiets,
des Bodenseeraums, des Rheintals und des Rheingebiets unterhalb des
Bodensees fest in ihren Händen hielten; für Heinrich IV. dürfte die Wahl einer
Route über einen Bündner Pass damit von vornherein ausser Betracht gefallen
sein.92 Die Haltung des Bischofs von Chur war unter diesen Voraussetzungen
kaum das entscheidende Kriterium. Weit mehr noch gilt dies für die Rückkehr
des Saliers, nachdem sich die Fürsten offen gegen ihn erhoben und Rudolf
zum neuen König proklamiert hatten. Kommt hinzu, dass sich Heinrich IV.
bei seinem Heimmarsch aus militärisch-strategischen Überlegungen
offensichtlich um Heimlichkeit bemühte, was seinen Umweg über die Ostalpen
hinreichend erklären dürfte.

Bischof Heinrich I. bleibt, um es zusammenfassend zu formulieren, im
Grossen und Ganzen als Gestalt wenig fassbar. Überschwängliche
Charakterisierungen im Stile Mayers («Sittenreinheit, Energie, Geschäftsgewandtheit
und eifrige Sorge für das Wohl der Kirche machten ihn zu einer der hervorragendsten

Zierden des Episkopates seiner Zeit»93) entbehren einer quellenmäs-

90 Berthold (ed. Robinson), 1077, S. 275.
91 Lampert(ed. Holder-Egger), 1077, S.285. In der Übersetzung von AdolfSchmidt (S. 396)

ist «aditus» mit «Pässe» übersetzt, worunter man ja gemeinhin einen Bergübergang
versteht. Es fragt sich, ob der Begriff «Engpässe» hier nicht besser passen würde, da er eher

den heute als «Klüsen» bekannten, schluchten-ähnlichen Tal-Abschnitten entsprechen
würde.

92 Sollte zu dieser Zeit tatsächlich eine Besatzung der erwähnten Herzöge in Churrätien
bestanden haben, so müsste sie wohl vor 1079 wieder verschwunden sein. Denn falls die
antisalische Partei das Bündner Gebiet militärisch schon kontrolliert hätte, wäre Weif
kaum mit Truppen in Churrätien eingefallen.

93 Mayer, Geschichte des Bistums Chur, S. 154.

27



sigen Grundlage. Heinrichs Einfluss und seine Bedeutung in der Reichspolitik
waren zweifelsohne zu gering, als dass er den Chronisten viel Raum in ihren
Berichten wert gewesen wäre. Oh er sich innerhalb seiner Diözese um die
Reform verdient gemacht hat, geht aus den wenigen Quellen (wie schon bei
seinen Vorgängern) nicht hervor. Mit grosser Wahrscheinlichkeit darf man ihn
aufgrund seiner Nähe zum Papsttum in der ersten Hälfte seiner Amtszeit zu
den Sympathisanten der römischen Kurie und ihrer Anliegen rechnen. Damit
bildete er eine gewisse Ausnahme innerhalb des grossmehrheitlich
königsfreundlichen deutschen Episkopats. Unter Umständen begründet sich dies mit
seiner Reichenauer Herkunft, die zweifelsohne seine Wertehaltung mitgeprägt
hat. Heinrichs verschiedentlich ausgeübte Funktionen als päpstlicher
Mittelsmann brachten zumindest in den Jahren 1074 und 1075 eine ausgeprägte
Reisetätigkeit mit sich. Möglicherweise zog er sich dann in seinen letzten

Amtsjahren angesichts der massiven Verschärfung der Lage mehr und mehr
aus der Reichspolitik zurück und bemühte sich, sein Gebiet aus bewaffneten
Konflikten herauszuhalten. Dass er sich offen gegen den König gestellt hätte,
lässt sich zwar nicht ganz ausschliessen, anhand des Quellenmaterials aber
auch keinesfalls beweisen. Möglicherweise hat er ihm überdies, wie oben

gezeigt wurde, Truppen für den Sachsenfeldzug zur Verfügung gestellt. Es

darf in jedem Fall nicht übersehen werden, dass der König dem churrätischen
Gebiet, das für ihn ja nur als Passland von Bedeutung sein konnte, zu Bischof
Heinrichs Lebzeiten wenig Beachtung schenkte. Dies reduzierte aber auch das

Konfliktpotenzial mit dem Bischofvon Chur; gut denkbar, dass, wenn sich der

König in hohem Masse für Rätien interessiert hätte, deutlichere Spannungen
zutage getreten wären. In jedem Fall darf man Bischof Heinrich jedoch das

Verdienst mit anrechnen, dass Churrätien zu seinen Lebzeiten vom offenen

Krieg, wie es scheint, verschont geblieben ist.

3.2 Das Interregnum von 1079 - der Feldzug Welfs IV.

Für die Tage vor der Fastenzeit des Jahres 1079 schreibt Berthold von
Reichenau Folgendes: «His diebus ante quadragesimam dux W(elf), assumptis
secum commilitonibus suis, cum inagne virtutis impetu Retiam Curiensem
devastaturus invadebat, prédis et incendiis insistebat, comitis Ottonisfilium
cum aliis quibusdam maioribus adiuratum, regiR(uodolfo) subigebat. Dehinc

fortiter quadam clusa seu palma expugnata, interfectis, captis, fugatisque
hostibus, Deo dante cum maxima vi victor egreditur, quosdam alios deinceps

28



subacturus.»94 Der Bericht findet nirgendwo anders eine Entsprechung,
nur Berthold überliefert diesen Einfall des Herzogs Weif IV. in das rätische
Gebiet. Es besteht allerdings kein konkreter Anlass, am Wahrheitsgehalt der

zitierten Passage zu zweifeln.
Was könnte Weif bewogen haben, Churrätien anzugreifen? Meyer-Marthaler

vermutet, Weif habe bezweckt, «ganz Rätien in seine Hand zu bekommen,

damit eine Verbindung nach Italien zu schaffen und die Beziehungen zur
Markgräfin Mathilde von Tuscien zu stützen.»95 Falls dem Herzog tatsächlich
eine flächendeckende Eroberung Rätiens vorschwebte, fragt sich allerdings,
weshalb er sich trotz siegreicher Schlacht gegen den oberrätischen Grafen
Otto II. von Buchhorn offensichtlich nicht länger in Churrätien zu halten
vermochte. Meyer-Marthaler versucht das Problem zu lösen, indem sie

Bertholds Mitteilung von einem Sieg Welfs über Otto in Zweifel zieht.
Schenkt man Berthold Glauben, dann bieten sich durchaus noch andere

Interpretationsmöglichkeiten an. Möglicherweise ging es Weif in erster
Linie darum, die militärische Bedrohung durch den Grafen von Buchhorn
auszuschalten96, was ihm, wie es scheint, auch gelang. Am churrätischen
Gebiet war er vielleicht gar nicht sonderlich interessiert. Ob die Bündner
Pässe tatsächlich als «Brücken» zum Territorium der Gräfin Mathilde getaugt
hätten, muss überdies bezweifelt werden: Noch besass König Heinrich in
Oberitalien Verbündete wie Erzbischof Thedald von Mailand, die gleichsam
eine Art Sperrwall zwischen der päpstlichen Partei nördlich und südlich der

Alpen hätten bilden können - vor allem Mailand. Denkbar wären auch rein
materielle Interessen. Vielleicht war Weif aus wirtschaftlichen Gründen auf
Beutegut dringend angewiesen. Dass Weif in Churrätien Plünderungen und

Brandstiftungen verübte, darfnicht überraschen, da Rätien (offiziell) ja seinem

Gegner Otto Untertan war und es einen Bischof in jener Zeit nicht gab.
Ohnehin aber liegt es nahe, zwischen Welfs Einfall und dem «Bischofsvakuum»

einen Zusammenhang anzunehmen. Müllers Vermutung, Weifhabe

die Churer Bischofswahl in seinem Sinne lenken wollen, klingt plausibel.97
Schon Mayer hatte sich entsprechend geäussert.98 Wiederum stehen wir aber

vor der Frage, weshalb es der Herzog trotz siegreichem Kampf gegen Otto
nicht schaffte, einem Wunschkandidaten zum Durchbruch zu verhelfen. Das

94 Berthold (ed. Robinson), 1079, S. 348f.
95 Meyer-Marthaler, BischofWido, S. 188.
96 Graf Otto I., Vater von Otto II., hatte kurz zuvor im Verbund mit Abt Ulrich von St. Gallen

die Burg Markdorf und die Stadt Bregenz erobert und zerstört, vgl. unten S. 117.
97 Müller, Herren von Tarasp, S. 80.
98 Mayer, Geschichte des Bistums Chur, S. 159.

29



Interregnum war mit Welfs Feldzug augenscheinlich nicht beendet, es dauerte

im Gegenteil noch bis Ende des Jahres 1079 - mit dem Ergebnis, dass

der Augsburger Dompropst Norbert und damit ein treuer Anhänger König
Heinrichs IV. den Bischofsstuhl bestieg." Allerdings bietet sich da die
interessante Überlegung an, dass der bei Berthold erwähnte papstfreundliche
Churer Dompropst, der - laut Berthold auf Wunsch von Volk und Klerus

- Ende 1079 zum Bischofgemacht werden sollte, ein Wunschkandidat Welfs
IV. gewesen sein könnte. Berthold stellt zwischen den beiden Ereignissen
keine Verbindung her, was natürlich gegen diese These spricht. Umgekehrt
aber könnte Bertholds Behauptung, Volk und Klerus hätten sich in freier Wahl
für den Propst als Bischof entschieden, auch der Legitimierung eines in Tat

und Wahrheit von Weif protegierten gregorianischen Bischofs-Aspiranten
gedient haben. Das Erstarken Heinrichs IV. im bayrisch-schwäbischen Raum
während des Jahres 1079100 ermöglichte es dem König offensichtlich, seinen

Anhänger Norbert in Chur zum Bischof zu machen; einen allenfalls schon da

gewesenen Kandidaten der päpstlich-weifischen Seite auszuschalten, wäre
ihm aus einer Position der Stärke heraus kaum schwer gefallen.

Wo genau Weifmit seinen Truppen durchzog und wo sich die bei Berthold
erwähnte clusa (Enge) befand, geht aus den Annalen nicht hervor.
Stellvertretend für die ältere Forschung sei hier Pieth zitiert, der schreibt, dass

Weif «über die Luziensteig in Churrätien eindrang, die Besitzungen der
Kaiserlichen verheerte, worauf er das Land beutebeladen bei Finstermünz
wieder verliess».101 Meyer-Marthaler hat demgegenüber auf die fehlenden

Anhaltspunkte für eine sichere Lokalisierung hingewiesen; die clusa, wo
Weif siegreich kämpfte, könnte sich ihr zufolge auch bei Klaus-Koblach an
der unterrätischen Grenze oder bei Landquart am Eingang zum Prättigau
befinden.102 Ohnehin weist die vage Formulierung clusa seu palma darauf
hin, dass sich Berthold hinsichtlich der Kampfschauplätze selbst unsicher

war: mit umso grösserer Vorsicht müssen also seine spärlichen Angaben
genossen werden. Man darf aber davon ausgehen, dass die Stadt Chur nicht
Opfer von Welfs Plünderzug wurde; dies hätte Berthold wohl gewusst und

folglich darüber geschrieben.

99 Berthold (ed. Robinson), 1079, S. 371 f. Vgl. unten S. 31-35. Berthold sagt zwar nicht,
wann Norberts Einsetzung stattfand. Aus der Bemerkung in den Annalen, der Churer
Bischofsstuhl sei schon seit über einem Jahr verwaist gewesen, ergibt sich aber, dass

Norbert gegen Ende 1079 ins Amt gekommen sein muss.
100 Goez, Investiturstreit, S. 135.
101 Pieth, Bündnergeschichte, S. 40.
102 Meyer-Marthaler, BischofWido, S. 188.

30



Ob allenfalls ein Brand des Klosters Müstair, der um diese Zeit stattfand,
mit Welfs Feldzug in Verbindung gebracht werden kann, muss als Frage im
Raum stehen bleiben.103 Immerhin spricht doch einiges dafür.104 Wäre Weif
tatsächlich durch das Münstertal gezogen und hätte dabei das dortige Kloster
zerstört, dann könnte dies mit ein Grund dafür sein, dass der königsfreundliche
BischofNorbert sich später intensiv um Müstair sorgte und den Wiederaufbau
anordnete. Im folgenden Kapitel wird darüber nochmals zu sprechen sein.

Neben Bertholds Bericht legen ausserdem die Annales Augustani von
einem Angriff auf Rätien Zeugnis ab. Zum Jahr 1080 heisst es dort, die
Feinde Heinrichs IV. seien während der Abwesenheit des Königs und

Herzog Friedrichs in Rätien eingefallen und hätten Raub und Brandstiftung

verübt.105 Da nirgendwo anders von einem solchen Angriff die Rede

ist, könnte dies zur Annahme führen, der Augsburger Annalist habe Welfs

Feldzug von 1079 gemeint und sich im Jahr vertan. Dagegen spricht indes
die Tatsache, dass der Angriff ausdrücklich mit der durch den Kampf gegen
die Sachsen bedingten Abwesenheit des Königs und seines staufischen
Verbündeten in Verbindung gebracht wird. Dass die Gegner des Königs am
11. Juni dann noch die Vorstädte von Augsburg verwüstet haben sollen,
macht die oben vorgebrachte These nicht wahrscheinlicher. Vermutlich war
mit Retia hier vor allem das Gebiet der Grafschaft Unterrätien und nicht das

auf heutigem Bündner Boden zu situierende Oberrätien gemeint. Jedenfalls
ist zweifelhaft, dass sich BischofNorbert in Chur hätte halten können, wenn
seine Gegner tatsächlich zu einem massiven Angriffauf das rätische Kernland

angesetzt hätten.

3.3 Norbert (1079-1088)

Während der Amtszeit des Augsburger Bischofs Siegfried (1077-1096) wurden

insgesamt fünfAugsburger Kanoniker zu Bischöfen erhoben: Heinrich
von Aquileia, Adalbero von Trient, Ulrich von Passau sowie Norbert und
Wido von Chur.106 Norberts familiäre Herkunft hat zu vielerlei Spekulationen
Anlass gegeben. Anhand der zeitgenössischen Quellen lässt sie sich nämlich

103 Sennhauser, Müstair, S. 373.
104 Vgl. unten S. 107.
105 MGH SS III, S. 130.
106 Horn, Bischöfe von Augsburg, S. 261. Horns Aussage, dass die aufgezählten Bischöfe mit

Ausnahme Ulrichs von Passau «mehr oder minder fest zu Heinrich IV. standen», trifft auf
Wido von Chur nicht zu.

31



nicht eruieren. Der spätmittelalterlichen Chronik des Klosters Hohenwart, die
Norbert dem im 10./11. Jahrhundert fassbaren Grafengeschlecht Hohenwart
zuordnet, wird in der neueren Literatur im Allgemeinen keine Beweiskraft
zuerkannt; allerdings hat jüngst Stefanie Hamann einige plausible Vermutungen

geäussert, wonach zwischen Norbert und den Hohenwartern doch
eine - wie auch immer geartete -Verbindung bestanden haben könnte.107 Eine
ähnliche Ansicht vertritt auch Joachim Jahn, wobei er sich vor allem auf die
in der Habacher Gründungsurkunde aufgeführten Besitzungen Norberts als

Indizien stützt.108 Friedrich Zoepfl ordnet Norbert den Edlen von Weilheim

zu, eine These, die ebenfalls auf der Hohenwarter Überlieferung gründet.109

Für alle diese Zuordnungen lässt sich ein «schlüssiger Beweis», wie Hamann

zu ihrer eigenen Annahme schreibt, letztlich nicht erbringen.110
Indes bestätigen gleich mehrere Primärquellen, dass Norbert vor seiner

Ernennung zum Bischof von Chur als Dompropst zu Augsburg amtierte.111

Heinrich IV. pflegte zu Augsburg zumindest bis in die Neunzigerjahre des

11. Jahrhunderts gute Beziehungen, zu Bischof Siegfried als seinem treuen
Parteigänger ohnehin, gemäss Horn aber auch zu Klerus und Volk: «In den

Jahrzehnten der Auseinandersetzungen zwischen Papsttum und Königtum
zählte Augsburg stets zu den zuverlässigsten Bastionen des Königs im
süddeutschen Raum.»112 Das Domkapitel diente dem König dabei als Reservoir

zur Besetzung vakanter Bistümer. Da sich Heinrich oft in Augsburg aulhielt,113

darf man mit Fug und Recht davon ausgehen, dass er Norbert persönlich kannte.

Die Erhebung des Augsburger Dompropstes zum neuen Bischof von Chur
im Jahr 1079 sollte sich für den König in der Tat als Glücksfall entpuppen.

In Mayers Bistumsgeschichte dagegen taucht Norbert in der Liste der
ordentlichen Churer Bischöfe gar nicht erst auf. Mayer lässt auf Heinrich I.
direkt Ulrich II. folgen, der gegen Ende des Jahres 1079 in regulärer Wahl zum

107 Hamann, Grafen von Hohenwart, S. 72-74.
108 Jahn, Kirche und Adel, S. 328-335. Zur Problematik der Habacher Urkunde vgl. unten

S. 40f.
109 Zoepfl, Bistum Augsburg, S. 106.
110 Ebd., S. 73.
111 So z.B. Berthold (ed. Robinson), 1079, S. 371 f.; oder die Annales Augustani (MGH SS

III, S. 133). Nicht erhärten lassen sich gemäss Meyer-Marthaler, BischofWido, S. 188,

Anm. 27, die in der älteren Literatur kursierenden Angaben zu Norberts Familienzugehörigkeit.

112 Horn, Bischöfe von Augsburg, S. 257.
113 Horn, Bischöfe von Augsburg, S. 254, spricht von insgesamt 14 nachgewiesenen Aufent¬

halten Heinrichs IV. in Augsburg.

32



neuen Bischof bestimmt worden sei.114 Norbert fungiert bei Mayer lediglich
als simonistischer Nebenbuhler, der dem Bistum vom König aufoktroyiert
wurde, dort aber auf einhellige Ablehnung stiess.

Mayers Darstellung fusst auf einer Passage in den Annalen Bertholds,
der als einziger zeitgenössischer Chronist von Norberts Anfängen in Chur
berichtet. Der habsüchtige Simonist Norbert, so heisst es bei Berthold, sei

von Heinrich IV. gewaltsam an die Spitze der Churer Kirche gestellt worden,
obschon sich Volk und Klerus in rechtmässiger kanonischer Wahl für den

frommen Churer Dompropst als neuen Bischof entschieden hätten. Da der
betreffende Abschnitt für das Thema dieser Arbeit von grosser Bedeutung ist
und zudem als einzige Quelle unmittelbar auf die Person Norberts eingeht, sei

er an dieser Stelle in voller Länge wiedergegeben: «His etiarn diebus Curiensi
ecclesie, iam plus quam annum episcopo suo orbate, Nortpertum Augustensis
ecclesieprepositum, symoniacum avarissimum, et quo sui erroris nonfacillime
sibiparem consensorem adinvenire nequiverit, illo quem clerus, militia etpo-
pulus ecclesie ipsius canonice elegerant eiusdem domus preposito, viro valde

religioso, reprobato, invitis et nolentibus universis violenterprefecit. Qui mox
omnibus modis et artibus sue, ut semper solebat, avaritie suberat industrius.
Et quia se non per ostium sed aliunde in ovile ecclesiasticum ingressum non
ignorabat, Mediolanensi heretico antiepiscopo se subesse et ab ipso ordinari
debere hereticum, efficerepertemptavit. Mogontinum vero episcopum, cui vere
ecclesia Curiensis subparrochiana fore constat, metropolitanum suum non
esse, novis etpseudographis quibusdam privilegiis qualitercumque attestari
conatus est. Sed tarnen in hoc non maxime profecit.»115

Wie man sieht, hat Mayer Bertholds negative Charakterisierung von Norbert

ohne Abstriche übernommen. Wenn man bedenkt, mit welch polemischer
Schärfe der Gregorianer Berthold im Allgemeinen über die Anhänger des

Königs (und natürlich über den König selbst) schreibt, dann wäre aber kritische
Distanz sicherlich angebracht. Doch wie deutet man die Berthold-Stelle?
Sicherlich stand der neue Bischofvon Chur im königlich-päpstlichen Konflikt
voll und ganz auf Seiten Heinrichs IV.; die uns erhaltenen Nachrichten zu
Norbert lassen hierüber keine Zweifel aufkommen. Schon 1080 begegnen
wir ihm als Teilnehmer der Synode von Brixen, wo Papst Gregor VII. für
abgesetzt erklärt und kurz daraufWibert von Ravenna als Gegenpapst eingesetzt

wurde.116 Erst die Erhebung von Heinrichs Parteigänger Wezilo auf den

114 Mayer, Geschichte des Bistums Chur, S. 159-160.
115 Berthold (ed. Robinson), 1079, S. 37 lf.
116 BUB, Nr. 203, S. 163.

33



Mainzer Bischofsstuhl ermöglichte es Norbert im Februar 1085, von seinem

Erzbischof die Bischofsweihe zu empfangen."7 Die Reaktion darauferfolgte
postwendend an der von der gregorianischen Partei einberufenen Synode von
Quedlinburg, wo Norbert, Wezilo und Siegfried von Augsburg (der zusammen
mit Norbert geweiht worden war) die Weihe entzogen und über den Churer
Oberhirten die Exkommunikation ausgesprochen wurde."8

Damit dürfte, um auf Berthold zurückzukommen, zumindest unbestritten
sein, dass, wie schon Meyer von Knonau feststellte, die «Wiederbesetzung
des Bisthums Cur durch Heinrich IV. geschah»"7. Der König befand sich
1079 dank militärischer Erfolge gegen Rudolf von Schwaben vorübergehend
in einer relativ komfortablen Situation, was ihm ein entschlossenes Vorgehen
in der Churer Bischofsfrage erlaubte. Über den von Berthold gegen Norbert
erhobenen Simonie-Vorwurf, ein Topos aus dem Kampfvokabular im
Investiturstreit, dürfen wir dagegen wohl hinwegsehen. Bleibt damit noch die Frage
nach der Doppelwahl: Hatten sich die Einheimischen tatsächlich für ihren

Dompropst als neuen Bischof entschieden, der dann von König Heinrich IV.

zugunsten von Norbert aus dem Amt gedrängt wurde?
Elisabeth Meyer-Marthaler relativiert Bertholds Darstellung zumindest

stark. Sie stellt mit plausiblen Argumenten klar, dass von einer eigentlichen
Doppelwahl im Jahr 1079 kaum die Rede sein kann.120 In der älteren Überlieferung

spricht nämlich nichts dafür, dass Norberts Wahl in Churrätien nicht als

gültig anerkannt worden wäre. Das Necrologium Curiense vermerkt Norberts
Tod am 26. Januar 1088 beispielsweise folgendennassen: «Norpertus Cur.

episcopus obiit qui VIII servitia fratribus constituit anno MLXXXVIII. »121

Wäre ein solcher Eintrag denkbar, wenn der Klerus des Bistums Chur Norbert
als simonistischen Eindringling empfunden hätte? Hätte Norbert denfratribus
dann tatsächlich noch eine Schenkung gemacht? Auch eine spätere Quelle,
der Churer Bischofskatalog von 1388, liefert keinen Anhaltspunkt für eine

Doppelwahl. AufHainricus folgt ohne jede Zusatzbemerkung Nopertus (sie!),
und in der Fortsetzung heisst es dann (nach einem kurzen Einschub mit einer

Viktoridengenealogie): «Redeuntes ad narrandum nomina episcoporum:
dominum Norpertum sucessit Udalricus, Wido, Cunradus (...).»m Ausser-

117 MGH SS III, S. 131 (Annales Augustani), vgl. unten Zitat S. 36. Vgl. auch MGH SS VI,
S. 723 (Annalista Saxo) und MGH SS XVI, S. 177 (Annales Magdeburgenses).

118 Bernold (ed. Robinson), 1085, S. 450ff. BUB, Nr. 208, S. 166.
ll<) Meyer von Knonau, Jahrbücher 3, S. 233.
120 Meyer-Marthaler, BischofWido, S. 189-191.
121 Necr. Cur., S. 9 MGH Necr. I, S. 621.
122 Meyer-Marthaler, Liber de feodis. S. 56f.

34



rätische Quellen vervollständigen das Bild: Weder die Annales Augustanim
noch die Anniversarien von Augsburg124 und Müstair125 vermitteln bei der
Nachricht von Norberts Tod irgendwelche Indizien eines Schismas innerhalb
des Bistums Chur.

Berücksichtigt man all diese Tatsachen, dann kann man den Wahrheitsgehalt

der fraglichen Berthold-Stelle mit den Worten Meyer-Marthalers
wohl auf folgenden Nenner bringen: Der Annalist lässt «die Annahme einer

gregorianischen Opposition in Chur zu, die aber gegenüber dem kaiserlichen
Kandidaten nicht zur Geltung kommen konnte».126 Denkbar wäre übrigens
auch, dass der kurz vor Norberts Amtsantritt durchgeführte Angriff Welfs
IV. auf Rätien einen Teil der rätischen Entscheidungsträger in das königliche
Lager trieb.

Es versteht sich, dass für eine allfällige Opposition gegen einen Bischof
bzw. für dessen Akzeptanz vor allem die Haltung des Domkapitels ins
Gewicht fällt. Diese lässt sich im Fall von Chur höchstens indirekt erschlies-

sen. Norberts Vorgänger Heinrich I. war, wie gezeigt wurde, gregorianisch
gesinnt, aber kaum ein «Hardliner», da er am eigentlichen Investiturstreit
offenbar nicht aktiv partizipierte. Vermutlich teilte ein ansehnlicher Teil des

Churer Domkapitels diese Einstellung - schliesslich erfahren wir nie etwas
über einen rätischen Widerstand gegen den Kurs Bischof Heinrichs. Dass

daher wenigstens ein Teil des Domstifts gegen einen dezidiert königlich
gesinnten Kandidaten wie Norbert rebelliert haben könnte, leuchtet absolut
ein. Die Vermutung, dass das Domkapitel nach einer einjährigen Vakanz auf
dem Bischofsstuhl ein gestärktes Selbstbewusstsein an den Tag legte, macht
ebenfalls Sinn - möglicherweise hat der Dompropst in jener Phase geradezu
als «Interimsbischof» fungiert.127 Doch während Norberts Amtzeit fehlen
Hinweise aufein zerrüttetes Verhältnis zu den Domherren - laut Necrologium
Curieuse hat Norbert an diefratres auf seinen Tod hin ja noch eine Vergabung
überschrieben.128 Wir können daraus schliessen, dass das Churer Domkapitel
in seiner Mehrheit während des Investiturstreits keine extreme Haltung für
oder wider eine Partei vertrat - es hat sich zuerst mit einem gemässigten Gre-

gorianer und anschliessend mit einem überzeugten Königsfreund scheinbar

123 MGH SS III, S. 133.
124 MGH Necr. I, S. 57.
125 MGH Necr. I, S. 648.
126 Meyer-Marthaler, Bischof Wido, S. 189, Anm. 30.
127 Vgl. oben S. 25f.
128 Vgl. Zitat oben S. 34.



gut arrangieren können. Und die Bischöfe, die auf Norbert folgten, sollten
wieder andere Positionen einnehmen, wiederum ohne dass von Widerstand
des Domstifts die Rede wäre.

Das «Doppelwahl-Problem» von 1079 wird uns im folgenden Kapitel
nochmals intensiv beschäftigen. Dann soll es um eine Frage gehen, die in
der Forschung bislang nicht thematisiert wurde: ob es sich denn bei dem von
Berthold erwähnten Dompropst tatsächlich um Ulrich von Tarasp handelt, wie
das die Literatur einhellig behauptet. An dieser Stelle aber soll die Aufmerksamkeit

nochmals dem zweiten Teil der am Anfang des Kapitels platzierten
Berthold-Zitate gelten. Offensichtlich verweigerte der gregorianisch gesinnte
Erzbischof Siegfried von Mainz 1079 Norbert, dem Parteigänger Heinrichs IV.,
die Weihe. Bei Berthold heisst es, Norbert soll versucht haben, mit gefälschten
Dokumenten die Zugehörigkeit der Diözese Chur zum Erzbistum Mailand
zu belegen und auf diese Weise vom «häretischen» Mailänder Erzbischof die

rechtmässige Weihe zu empfangen, freilich ohne Erfolg. Tatsächlich musste
sich Norbert ja mehr als fünf Jahre gedulden, genau genommen bis zum
2. Februar 1085, um schliesslich zusammen mit seinem gleich gesinnten
Augsburger Amtskollegen Siegfried von dem vom König neu eingesetzten
Mainzer ErzbischofWezilo die Konsekration zu erhalten. Hiervon berichten
unter anderem die königsfreundlichen Annales Augustani: «Sigefridus Au-

gustensis ecclesiae episcopus, et Nortpertus praepositus Curiensis ecclesiae

pastorprius electi, a Werinhario Magontino archiepiscopo sunt ordinati.»129

Interessant am Berthold-Zitat ist vor allem, dass Norbert offensichtlich
vorhatte, die Zugehörigkeit des Bistums Chur zum Erzbistum Mailand mittels
Dokumenten zu beweisen, die laut Berthold «gefälscht» waren. Tatsächlich

gehörte Chur ja seit dem Vertrag von Verdun von 843, also seit fast zweieinhalb

Jahrhunderten, nicht mehr zu Mailand. Clavadetscher hat die berechtigte

Frage aufgeworfen, ob es sich bei Norberts «Fälschungen» in Tat und
Wahrheit nicht eher um Dokumente aus der längst vergangenen Mailänder
Zeit gehandelt haben könnte. In diesem Fall hätte man «ein schönes Beispiel
dafür, wie man auch damals auf frühere geschichtliche Zusammenhänge
zurückgriff, wenn man sich davon Nutzen für die Gegenwart versprach».130

Das Ganze sei summa summarum nicht mehr gewesen als «ein Versuch, eine

historische Reminiszenz als Kampfmittel im Investiturstreit einzusetzen».131

Leider ist unbekannt, was für Dokumente Norbert damals für seine Zwecke

129 MGH SS III, S. 131.
130 Clavadetscher, Mainz und Chur, S. 310.
131 Clavadetscher, Churrätien im Übergang, S. 18.

36



zu nutzen suchte. Jedenfalls beweist seine Aktion laut Clavadetscher, dass am
bischöflichen Hof die Erinnerung an die frühere Zugehörigkeit zu Mailand
noch lebendig gewesen sein musste.132

Nochmals zum Problem der Akzeptanz Norberts in Churrätien: Seine

Beziehungen zum Churer Domkapitel können, wie gezeigt wurde, so schlecht
nicht gewesen sein. Wie stand es aber mit dem «einfachen Volk», lassen

sich hierzu Aussagen machen? Es gibt immerhin ein Zeugnis, aus dem wir
wiederum auf eine volle Anerkennung Norberts in der rätischen Bevölkerung
schliessen können: Die Bewohner von Lüen im Schanfigg übertrugen ihm
1084 die dem heiligen Zeno geweihte Kirche, die sie ausserdem mit Gütern
aus ihrem freien Eigen ausstatteten.133 Vom Umfang her waren dies gewiss
«bescheidene Schenkungen»134, doch kommt ihnen in unserem Kontext hohe

Symbolkraft zu. Führt man sich zudem die geografische Nähe Lüens zum
Bischofssitz Chur vor Augen, dann macht dies die Annahme, Norbert sei in Chur
nicht geduldet und daher zur Errichtung einer Ersatzniederlassung ausserhalb
des Hauptorts gezwungen gewesen, unplausibel. Diese These, der man in der
älteren Forschung häufig begegnet135, beruht vor allem auf dem Engagement
Norberts im Kloster Müstair, dem wir uns jetzt zuwenden wollen.

Die Weiheinschrift vom 14. August 1087 im Kloster Müstair ist wohl das

bekannteste Zeugnis für Norberts Wirken in Churrätien.136 Wie in Kapitel
3.2 schon angedeutet, schrieb man Norbert die Errichtung der Residenz in
Müstair zu, auf die er auszuweichen gezwungen gewesen sei, da er sich in
Chur nicht habe halten können. Für diese Hypothese könnte immerhin
sprechen, dass Norbert 1085 von der Synode zu Quedlinburg ja seiner Weihe
für verlustig erklärt und exkommuniziert worden war und somit in Chur bis
dato allenfalls vorhandenen Rückhalt eingebüsst haben könnte. Zur Klärung
dieser Fragen kommt den archäologischen Untersuchungen der letzten Jahre

in Müstair grosse Bedeutung zu. Wie H. R. Sennhauser dargelegt hat, war
es in Wirklichkeit nicht Norbert, auf dessen Veranlassung hin die Residenz

152 Clavadetscher, Mainz und Chur, S. 311.
133 BUB, Nr. 206, S. 164. Eine 1972 entdeckte kurze Inschrift, die aus demselben Anlass

entstand, ist publiziert in: Corpus inscriptionum, 5, Nr. 20, S. 72f.
134 Kaiser, Churrätien, S. 219.
135 Zum ersten Mal bei Zemp/Durrer, Kloster St. Johann, S. 42.
136 Die Inschrift war lange Zeit nur literarisch überliefert, der in BUB, Nr. 209, S. 166

wiedergegebene Text beruht auf der Historia de miraculosa hostia von Hans Rabustan

aus dem 15. Jahrhundert. Inzwischen konnte der genaue Wortlaut rekonstruiert werden,
vgl. Büttner/Müller, Müstair im Früh- und Hochmittelalter, S. 34-39. Vgl auch unten
S. 107f.

37



errichtet wurde; sie war viel eher schon seit 1035 nach einem karolingischen
Vorgängerbau entstanden. Zudem stehe fest, dass Müstair «von Anfang an
und bis gegen Ende des 13. Jahrhunderts Residenz des Churer Bischofs bei

Aufenthalten in seinen ennetbirgischen Gebieten war».117 Norbert hat in

Müstair also keineswegs quasi aus dem Nichts heraus etwas Neues geschaffen,

sondern in gewissem Sinne ein Werk seiner Vorgänger fortgesetzt. Die
These, dass der in Chur nicht geduldete Bischof gezwungen war, sich in

Müstair eine Ersatzniederlassung als Zuflucht zu schaffen, steht damit auf
schwachen Füssen.

Eher ist da schon an einen Zusammenhang mit dem im vorherigen Kapitel
behandelten Feldzug Welfs IV. zu denken, was auch Zemp/Durrer und Mayer
schon in Betracht gezogen haben.138 Wie erwähnt, besteht die Möglichkeit,
dass Weif das Kloster 1079 zumindest teilweise zerstört hat; die im Büchlein
des spätmittelalterlichen Chronisten Rabustan überlieferte Nachricht spielt auf
einen Brand an, der einige Zeit vor Norberts Weihebesuch stattgefunden haben

muss.139 Wir wissen im Einzelnen zwar nichts über Norberts Aufenthalte in

Müstair, doch höchstwahrscheinlich besuchte er das Kloster zum ersten Mal
im Jahr 1080 auf der Reise zur Synode in Brixen; Müstair lag da ja direkt
aiif seiner Route. Falls tatsächlich Weif das Kloster 1079 heimgesucht hatte,
müssen die Spuren der Zerstörung bei diesem ersten Besuch Norberts noch
frisch gewesen sein. Ein Wiederaufbau und Ausbau konnten für Norbert nur
von Vorteil sein: Einerseits versicherte er sich so der Loyalität der Klosterinsassen

und schuf sich andererseits damit an einer strategisch wichtigen Stelle
einen gut ausgebauten Stützpunkt.

Büttner hat ausführlich begründet, weshalb dem Kloster Müstair für
Norbert eine hohe Bedeutung zukam.140 Da waren einmal die Herren von
Tarasp, die damals eine mächtige Stellung im Engadin und im Vintschgau
einnahmen und somit zur Churer Bischofskirche, die im Vintschgau ebenfalls
über bedeutende Besitzungen verfügte, bis zu einem gewissen Grad in
Konkurrenz standen. Kommt hinzu, dass die Tarasper im Gegensatz zu Norbert
während des Investiturstreits eher eine papstfreundliche Haltung vertraten.141

Norbert musste also bedacht sein, im Münstertal mit Churer Eigenbesitz ein

ebenbürtiges Gegengewicht zu Tarasp zu bilden, wenn er seine Autorität in
dieser Region wahren wollte. Kommt hinzu, dass sich die Situation für die

137 Sennhauser, Müstair, S. 375.
138 Zemp/Durrer, Kloster St. Johann, S. 42; Mayer, Geschichte des Bistums Chur, S. 189.
139 Auch Sennhauser, Müstair, S. 373, zieht diese Möglichkeit in Betracht.
140 Büttner/Müller, Müstair im Früh- und Hochmittelalter, S. 71-76.
141 Müller, Herren von Tarasp, S 80-83. Vgl. dazu unten S. 113-116.

38



königliche Partei im Bodensee-Rheintalgebiet nach 1080 langsam wieder
verschlechterte;142 nicht auszuschliessen also, dass Norbert bei der baulichen

Förderung von Müstair auch an einen sicheren Zweitsitz in respektvollem
Abstand zum nach Norden sehr viel exponierteren Chur dachte.

Überdies soll man Norbert aber nicht unterstellen, sich ausschliesslich
aus politischen Motiven in Müstair engagiert zu haben. Auch ein religiöser
Ansporn ist durchaus denkbar. Schon Büttner hat die Vermutung geäussert,
Norbert habe mit der baulichen Förderung von Müstair seinen «religiösen
Eifer bezeugt in einer Zeit, da Freunde und Gegner der kirchlichen
Reformströmungen ihre rechte religiöse Gesinnung nachdrücklichst unter Beweis

zu stellen suchten».143 (Wie allerdings schon im Kapitel 2 erwähnt wurde,
geht die Errichtung der St.Ulrich/St.Nikolaus-Kapelle nicht, wie Büttner noch

geglaubt hat, aufNorbert zurück, sondern aufThietmar.) Für unglaubwürdig
hält Müller dagegen, dass Norbert, wie von Rabustan berichtet wird, den

Besuchern des Klosters Ablass gewährt habe: Solche Ablässe seien von den
Churer Bischöfen erst ab dem späten 13. Jahrhundert erteilt worden.144

Zu erwähnen ist hier noch eine Urkunde Norberts für das auf seinem Gut
errichtete Chorherrenstift Habach. Wilhelm Erben hat die Gründungsgeschichte

des in der Diözese Augsburg gelegenen Habach 1921 einer gründlichen
Untersuchung unterzogen. Die Urkunde vom 25. Februar 1085145 markiert
seiner Ansicht nach die «Vollendung langjähriger Bemühungen Nortperts».146
Das Kloster dürfte in dem vorangehenden Jahrzehnt entstanden sein. 1073

liess Norbert die Kirche zu Habach durch den Bischofvon Augsburg weihen,
in der entsprechenden Notiz147 wird auch der dazugehörige Kirchenbezirk
festgesetzt. In einer Urkunde von 1083 vermachte der Churer Bischof dem
in seiner villa heibach errichteten monasterium s. Udalrici verschiedene
Güter.148 Und 1085 schliesslich übertrug Norbert - immer gemäss Interpretation

von Erben - das Kloster Habach dem Domkapitel von Augsburg und

regelte ausserdem das Verhältnis seiner Stiftung zur bischöflichen und zur
weltlichen Gewalt. Demnach behielt er sich aufLebenszeit das Recht vor, den

Propst und den Vogt vorzuschlagen und bei Bedarf die Regel (deren Wortlaut

142 Vgl. unten S. 43.
143 Büttner/Müller, Müstair im Früh- und Hochmittelalter, S. 72.
144

ebd., S. 29.
145 BUB, Nr. 207, S. 165f. Text abgedruckt bei Erben, Gründungsurkunde, S. 28-30.
146 Erben, Gründungsurkunde, S. 7. Das Folgende v.a. nach ebd., S. 7-14.
147 MGHSSXV, S. 1026.
148 BUB, Nr. 205, S. 163.

39



nicht überliefert ist) zu ändern. Für die Zeit nach dem Tod des Stifters wurde
festgesetzt, dass der Propst und der Vogt wenn möglich von der Stifterfamilie
zu stellen seien. Bei Machtmissbrauch durch den Diözesanbischof oder den

Vogt sollte es dem nächstberechtigten Erben Norberts erlaubt sein, das Kloster
in sein Eigentum zurückzuführen. Wie Erben feststellt, ist nirgendwo von
einem Wahlrecht des Klosters die Rede, «die Besetzung der massgebenden
Stellen erfolgt nur im Zusammenwirken der Stifterfamilie und des Diözesan-
bischofs».149 Auch Büttner sieht die Rechtslage des Habacher Stifts «noch fast

völlig nach der alten eigenkirchenrechtlichen Weise festgesetzt».150 Der von
den Klosterreformern so sehr propagierte Freiheitsgedanke scheint Norbert
zuwider gewesen zu sein. In diesem Sinne widerspiegelt die Gründungsurkunde

von Habach gemäss Erben auch die Anschauungen, die am Königshof
über die Rechtslage der Klöster herrschten.151

Den Grund für Norberts Bemühungen um Habach ortet Erben bei der in
dieser Zeit im schwäbischen Raum sehr expansiven Klosterpolitik der päpstlichen

Partei.152 Vor allem Hirsau und St. Blasien erzielten bei ihren Versuchen,
andere Abteien und Klosterstifter für ihre Ideen zu gewinnen, beachtliche

Erfolge - um diese Zeit herum wurden Muri, Allerheiligen zu Schaffhausen,
Petershausen, Zwiefalten und Blaubeuren reformiert; Neugründungen der
Reformer wie St. Georgen im Schwarzwald und Wagenhausen stärkten ihre
Position zusätzlich. Möglicherweise ging es Norbert auch darum, mit der

Gründung von Habach ein Gegengewicht zu setzen.

Freilich muss die Bedeutung der Habacher Urkunde nach den neuesten

Untersuchungen von Peter Weiss eventuell in einem anderen Licht gesehen
werden. Weiss übt Kritik an Erbens Deutung der Urkunde; er nimmt an, dass

das Dokument auf Veranlassung des Bischofs von Augsburg Mitte des 12.

Jahrhunderts und nicht schon 1085 entstand.153 Zu diesem Schluss bringen
ihn paläografische Befunde, aber nicht nur: Auch inhaltlich zeugten die

Bestimmungen in der Urkunde von einer Rechtslage und einer Politik des

Diözesanbischofs gegenüber einer Stiftsgründung, wie man sie frühestens im
Laufe des 12. Jahrhunderts beobachten könne.154 Die Urkunde besage ledig-

149 Erben, Gründungsurkunde, S. 9.
150 Büttner/Müller, Müstair im Früh- und Hochmittelalter, S. 69.
151 Erben, Gründungsurkunde, S. 10.
152

ebd., S.U. Die in der älteren Historiographie teilweise vorzufindende Annahme, Norbert
habe sich auf seinen Tod hin nach Habach zurück gezogen, lässt sich anhand der

gleichzeitigen Quellen gemäss Erben nicht erhärten.
152 Weiss, Siegelurkunde, S. 47-54.
154

ebd., S. 50.

40



lieh, dass «die Übergabe des auf dem Eigengut von BischofNorbert von Chur
gegründeten Stifts Habach an die Augsburger Bischofskirche zu Augsburg
stattgefunden und dass Norbert im Einvernehmen mit Bischof Siegfried
von Augsburg bestimmte Anordnungen getroffen hat».155 Hingegen habe nicht
Norbert, sondern der Bischof von Augsburg Mitte des 12. Jahrhunderts die

Ausstellung der Urkunde veranlasst, um so mit einem Dokument die rechtliche
Stellung des Stifts festschreiben zu können. Sollte Weiss' These zutreffen,
entfiele die durch die Urkunde vermittelte rechtliche Stellung von Habach als

Grundlage zur Beurteilung von Norberts Persönlichkeit und Politik. Immerhin
bleibt unbestritten, dass Norbert als Gründer von Habach fungierte.

Unbestritten ist in jedem Fall auch, dass Norbert den Kontakt zu seiner
früheren Wirkungsstätte auch nach seinem Wechsel nach Chur nicht aufgab.
Auf seinen Tod hin entrichtete Norbert an das Domkapitel von Augsburg
nochmals eine Vergabung.156 Und zusammen mit Siegfried von Augsburg
empfing er 1085 von Erzbischof Wezilo die Bischofsweihe. Mit Augsburg
verbanden Norbert sowohl seine Herkunft und die damit verbundenen persönlichen

Beziehungen als auch die königsfreundliche Haltung der Augsburger
Entscheidungsträger. Allerdings hören wir nie etwas von rätischer Hilfe für
die Augsburger, die sich fast während der gesamten Achtzigerjahre gegen
massive Angriffe der Gegner Heinrichs IV. zu wehren hatten.157 Ob hierfür
die Kapazitäten des Bistums Chur überhaupt ausgereicht hätten?

Die Achse von Chur über St. Gallen (wo der königstreue Abt Ulrich
residierte) nach Augsburg besass für Heinrich IV. wohl einige Bedeutung
in diesen ihm ansonsten sehr feindlich gesinnten Gebieten (über Norberts
Verbindungen zu St. Gallen ist nichts weiter bekannt). Konnte Heinrich damit
aber tatsächlich hoffen, dass ihm für die Zukunft auch die Bündner Pässe

für seine Übergänge nach Italien zur Verfügung stehen würden, wie Büttner
schreibt?158 Nach wie vor blockierten für den Salier gefährliche Gegner wie
die Rheinfelder, Zähringer und Nellenburger die Bodensee- und Rheintalregion;

diese hätte der König bei Benutzung eines Bündner Passes unweigerlich
durchqueren müssen.159

Wenn Rätien als Durchmarschgebiet für königliche Truppen wirklich
ausser Betracht fiel, dann konnte das Bistum Chur, wie schon im
vorangegangenen Kapitel angetönt, davon möglicherweise insofern profitieren, als es

155
EBD., S. 53.

156 MGH Necr. I, S. 57.
157 Vgl. dazu Horn, Bischöfe von Augsburg, S. 260.
158 Büttner, Churrätien, S. 2.
159 Büttner, Staufer und Zähringer, S. 3-5.

41



gewissermassen in eine periphere Lage geriet und somit auch für die Gegner
des Königs als militärisches Operationsgebiet wenig Interesse auf sich zog.
Jedenfalls scheint es so, dass Churrätien wie schon während Heinrichs I. auch

während Norberts Amtszeit von kriegerischen Auseinandersetzungen
weitgehend verschont blieb - dies ganz im Gegensatz zum sehr viel exponierter
gelegenen Augsburg, das als Ausgangspunkt für die Alpenzüge des Saliers
eine bedeutende Rolle spielte.160

Dass es auch zu Norberts Amtszeit in Churrätien verhältnismässig friedlich

blieb, wollen wir an den Anfang unserer Schlussbilanz zur Regierung
des zweiten Churer Bischofs in der Zeit des Investiturstreits stellen. Dieses
Fazit bezieht sich nicht nur auf äussere Angriffe, sondern auch und vor allem
auf die inneren Zustände des Bistums Chur. Entgegen Bertholds Nachricht
von einer Doppelwahl scheint Norbert in Churrätien akzeptiert worden zu
sein, denn wie dargelegt, deutet keine der sonst überlieferten Nachrichten
auf Widerstand gegen ihn hin. Auch für die These, Norberts Engagement als

Bauherr in Müstair hänge damit zusammen, dass er sich in Chur nicht habe
halten können, finden sich zu wenige Anhaltspunkte. Wenn wir uns an das

halten, was wir mit Sicherheit über Norbert aussagen können, dann steht an
erster Stelle seine königsfreundliche Haltung. Von den vier Churer Oberhirten
aus der Zeit von 1075 bis 1122 hat er am aktivsten am Investiturstreit
partizipiert und am deutlichsten Stellung bezogen. Gerade die Habacher
Gründungsurkunde und der darin spürbare konservative Geist lassen vermuten,
dass Norberts Parteinahme für den König aufmehr als nur politischem Kalkül
beruhte. Vielleicht beschreibt Büttner Norberts Charakter am treffendsten,
wenn er ihm eine geistige Haltung attestiert, «die sich noch mehr in den

Gedankengängen der Zeit Heinrichs III. bewegte».161

All dies trug Norbert eine vernichtende Bewertung durch den papstfreundlichen

Annalisten Berthold ein, die J. G. Mayer ohne Einschränkung zu seiner

eigenen gemacht hat. Demgegenüber haben sich Erben und Meyer-Marthaler,
beeindruckt vor allem von Norberts Leistung in Habach mit der sorgfältig
ausgearbeiteten Regelung der Rechtslage des Stifts, um eine Ehrenrettung
Norberts bemüht. «Kein Unwürdiger» habe nach Heinrich I. das Bistum
übernommen, meint Meyer-Marthaler sagen zu können.162

160 Vgl. Horn, Bischöfe von Augsburg, S. 254-258. Horn fuhrt als Hauptursache für die

heftigen Kämpfe um Augsburg vor allem die territoriale Konkurrenz zwischen dem
Augsburger Hochstift und dem weifischen Hausgut an.

161 Büttner/Müller, Müstair im Früh- und Hochmittelalter, S. 69.
162 Erben, Gründungsurkunde, S. 3f.; Meyer-Marthaler, Bischof Wido, S. 189.

42



Ob Norberts Unterstützung fïir Heinrich IV. faktisch hohe Bedeutung
zukam, bleibe dahingestellt. Die Bündner Alpenpässe hat Heinrich jedenfalls

auch zu Norberts Zeiten nicht überquert, und von militärischer oder

andersartiger Hilfe aus Rätien für die Parteigänger des Königs erfahren wir
nirgendwo. Immerhin scheint es ihm gelungen zu sein, allfällig vorhandene

papstfreundliche Kräfte innerhalb Rätiens im Zaum zu halten, vor allem, wie
Büttner annimmt, durch die «Zurückdämmung der Tarasper».163 Überdies

dürfte sich Norberts Spielraum für eine aktive, gebietsübergreifende
Unterstützung seines Herrschers seit 1084 mehr und mehr eingeschränkt haben.

1084 gelang der antisalischen Partei mit der Erhebung des Zähringers Gebhard

III. zum Bischof von Konstanz ein bedeutender Erfolg - Gebhard sollte
sich bald als umtriebigster und hartnäckigster Vertreter der Gregorianer im
süddeutschen Raum profdieren.164 Die Dinge wandten sich für Heinrich IV. in
den kommenden Jahren ganz allgemein nicht zum Besseren, die Spaltung im
Reich vertiefte sich trotz Heinrichs Erfolgen in Italien und der Kaiserkrönung
von 1084 immer weiter.165 Militärische Niederlagen und der Reformeifer
von Konventen wie Hirsau, deren Ideen immer stärker auch im Adel Fuss

fassten, verschlechterten gerade in den nördlich an Churrätien grenzenden
Gebieten die Situation des Königs zusätzlich,166 und mit dem 1087 ins Amt
gekommenen Papst Urban II. sah sich Heinrich erneut einem ebenbürtigen
Gegner aufdem Stuhle Petri gegenüber. Vor diesem Hintergrund überrascht es

kaum, dass der König nach Norberts Tod keinen eigenen Kandidaten für den

Churer Bischofsstuhl mehr inthronisieren konnte. Nach ungefähr einjähriger
Sedisvakanz war es schliesslich Heinrichs erbitterter Gegenspieler Gebhard

von Konstanz, der Norberts Nachfolge in päpstlichem Sinne regelte.

3.4 Ulrich II. (1089-1096)

Ulrich ist quellenmässig der mit Abstand am schwächsten belegte der vier
Churer Bischöfe aus der Periode des Investiturstreits. Urkunden sind von ihm
keine erhalten. Aus den Annales Augustani und dem Bischofskatalog von 1388

geht immerhin eindeutig hervor, dass er dem 1088 verstorbenen Norbert auf
den Churer Bischofsstuhl folgte.167 Als gesichert darf zudem gelten, dass er

163 Büttner, Churrätien, S. 3.
164 Meyer von Knonau, Jahrbücher 3, S. 608 u. S. 618.
165 Hartmann, Investiturstreit, S. 30.
166 Weinfurter, Salier, S. 157; Hartmann, Investiturstreit, S. 31.
167 MGH SS III, S. 133; Meyer-Marthaler, Bischofskatalog, S. 57.

43



seine Ernennung dem Bischof Gebhard III. von Konstanz verdankte; aus den

entsprechenden Quellen wissen wir überdies, dass der Beginn von Ulrichs
Amtszeit in das Jahr 1089 fallen muss, dass also nach Norberts Tod wiederum
eine einjährige Sedisvakanz eintrat.168 Die Gründe dafür kennen wir nicht,
möglicherweise besteht, wie Müller vermutet, ein Zusammenhang mit den

Vorgängen in Rom und den Wechseln auf dem Stuhle Petri.169 Von Ulrichs
Ableben am 30. Juli 1096 berichtet das Necrologium Curieuse;110 auch die
Annales Augustani vermelden seinen Tod und den Amtsantritt seines Nachfolgers

Wido.171 In einer von Iso Müller als glaubwürdig eingestuften Quelle aus
dem 14. Jahrhundert heisst es ausserdem, dass BischofUlrich dem Geschlecht
der Tarasper entstammte und dass er zusammen mit seinem Bruder Eberhard
das Kloster Schuls/Scuol gründete (dazu unten mehr).172 Auch eine Urkunde
von 1131 bezeichnet ihn als Mitgründer des Klosters.173 Das ist aber bereits

alles, was wir an zuverlässigen Nachrichten zu Ulrich besitzen.
Bei einem Blick in Mayers Bistumsgeschichte bietet sich freilich ein

ganz anderes Bild: Mayer weiss von Ulrich nicht nur zu berichten, dass er
im Kloster Disentis erzogen und 1068 zum Abt von Muri ernannt worden
sei, sondern auch, dass er 1079 als Churer Dompropst zum Bischof gewählt,
dann aber von Heinrich IV. zugunsten von Norbert aus dem Rennen gedrängt
wurde. Er habe sich dann während Norberts Amtszeit in das Kloster Disentis
zurückgezogen und 1083 dessen Leitung als Abt übernommen.174

Iso Müller konnte 1932 nachweisen, dass Mayers Angaben zu Ulrich auf
einer Gleichsetzung des Churer Bischofs Ulrich mit einem in den Acta Mu-
rensia belegten Disentiser Mönch namens Ulrich beruhen.175 Selbiger Ulrich
amtete in Disentis als prepositus, wurde (gemäss Müller 1075, nicht schon

168 BUB, Nr. 210, S. 167; Bernold (ed. Robinson), 1089, S. 475.

Müller, Herren von Tarasp, S. 81. Papst Viktor III. starb am 16. September 1087. Urban
II. wurde am 12. März 1088 gewählt, also knapp zwei Monate nach Bischof Norberts
Tod. Einen Monat später ernannte Urban seinen Vertrauensmann Gebhard von Konstanz

zu seinem Legaten in Deutschland. Gänzlich zu befriedigen vermag Müllers Erklärung
angesichts der langen Dauer der Sedisvakanz (Urbans II. Briefan Gebhard, in dem er ihn
mit der Besetzung des Churer Bischofsstuhls beauftragt, datiert auf den 18. April 1089)
freilich nicht. Haben in der Zwischenzeit vielleicht tatsächlich zwei Interimsbischöfe das

Zepter geführt, wie das frühneuzeitliche Quellen vermelden? Vgl. dazu Anm. 193.
170 Necr. Cur. (ed. Juvalt), S. 74 MGH Necr. I, S. 635.
171 MGH SS III, S. 134.
172 BUB, Nr. 214, S. 170; Müller, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 217.
173 BUB, Nr. 288, S. 214.
174 Mayer, Geschichte des Bistums Chur, S. 159-161.
175 Müller, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 216-218 u. S. 222.

44



1068) zum Leiter des Klosters Muri berufen und kehrte 1082, nachdem sein

«Gastspiel» in Muri wenig erfolgreich verlaufen war, nach Disentis zurück.
Die Identifikation dieses Mönchs mit unserem Bischof sei, so Müller, eine
«Kombination des 17. Jahrhunderts»176; sie finde in den uns bekannten Quellen
des Hochmittelalters keinerlei Bestätigung.

Es wäre kaum der Mühe wert, aufdiese längst klar gestellten Sachverhalte

einzugehen, hätte sich nicht eine von Mayers «Zusatzinformationen» zu Ulrich
II. in die Gegenwart hinüberretten können: dass nämlich Ulrich von Tarasp

jener Churer Dompropst war, den die Räter laut Bertholds Annalen im Jahr
1079 zum neuen Bischofgewählt hatten und der dann zugunsten von Norbert
zurücktreten musste. Die Information, wonach es 1079 zu einer Konkurrenzsituation

zwischen Ulrich von Tarasp und Norbert gekommen sei, findet man
in praktisch allen Publikationen, die sich mit diesem Abschnitt der rätischen
Geschichte näher beschäftigen, und zwar unabhängig davon, ob die Autoren
von einer eigentlichen Doppelwahl ausgehen oder nicht.177 Berthold spricht
zwar von einem domus prepositus, aber er nennt weder den Namen noch die
Herkunft dieses Dompropsts, weder in der zur Debatte stehenden Passage noch

irgendwo sonst in der Chronik. Es bedürfte also einer anderen Quelle, um zu
belegen, dass Ulrich zur fraglichen Zeit in Chur als Dompropst amtete. Doch
eben diesen Beleg bleiben die Autoren schuldig, die Ulrich als Dompropst von
1079 ins Spiel bringen. Sie beziehen sich entweder auf ältere Aufsätze, oder
sie geben sogar fälschlicherweise unser Berthold-Zitat als Quellennachweis
an - jenes Zitat, in dem eben gerade nicht von einem Ulrich die Rede ist (so
z.B. Clavadetscher in seiner Liste mit den Churer Dompröpsten178). Selbst

Müller bildet da keine Ausnahme. In seinem wichtigen Aufsatz von 1932

schreibt er vor allem aus Disentiser Perspektive, d.h. ihn interessiert, ob der

Klosterpropst Ulrich dieselbe Person wie der Churer Bischof Ulrich ist; die

Frage aber, ob der Bischof dieselbe Person wie Bertholds Dompropst ist,
wird nicht behandelt. In seinen späteren Publikationen geht Müller auf diese

176
EBD., S. 217.

177 So zuletzt bei Meyer, Hochmittelalter, S. 147. Vgl. ferner z.B. Loose, Marienbergs
Anfänge, S. 17£; Buttner, Churrätien, S. 2; Zierler, Herren von Tarasp, S. 13f., Pieth,
Bündnergeschichte, S. 40. Unklar ist hier die Position von Meyer-Marthaler, Bischof
Wido, S. 189 -192. Sie wendet sich zwar vehement gegen die Annahme einer Doppelwahl,
doch zur Frage, ob es Ulrich von Tarasp war, der 1079 als Churer Dompropst amtete,
äussert sie sich nicht. Sie fügt bei der Paraphrasierung der Berthold-Stelle lediglich in
Klammern Ulrichs Namen hinzu, ohne dem Problem auf den Grund zu gehen, woher die

entsprechende Information stammt.
178 Clavadetscher/Kundert, Bistum Chur (HS 1,1), S. 536.

45



Identitätsprobleme nicht mehr ein. Sogar in seinen ausführlichen Untersuchungen

über die Herren von Tarasp, veröffentlicht Ende der Siebziger- und

anfangs der Achtzigerjahre, bezeichnet er unseren Ulrich als Dompropst von
1079 und bezieht sich in den fraglichen Abschnitten auf Berthold und auf
Meyer-Marthalers Aufsatz von 1954 über Bischof Wido.179

Woher aber kommt diese Information ursprünglich? Ein Blick in die
älteste «Sekundärliteratur» zur Churer Bistumsgeschichte ist zur Beantwortung

dieser Frage unumgänglich. Ansetzen muss man wieder bei J. G. Mayer,
der viele Aussagen älterer Autoren in gebündelter Form ins 20. Jahrhundert
hinübertradiert hat. Leider nennt Mayer für den uns interessierenden
Sachverhalt keine Quelle. In wesentlichen Teilen seiner Darstellung stützt er sich

allerdings auf das Werk «Episcopatus Curiensis» von Ambrosius Eichhorn
(1797), das er selbst als wichtigste Grundlage seines Werks bezeichnet. Eichhorn

verfährt in den Kapiteln über Norbert und Ulrich allerdings genau gleich
wie später ein Grossteil der Autoren des 20. Jahrhunderts: Er zitiert unsere
Passage aus Berthold und fügt an passender Stelle (nach domus prceposito)
in Klammern «Udalrico» ein.180 Auch bei ihm ist nicht ersichtlich, woher
er diese Zusatzinformation bezieht. In seinem Verzeichnis der Disentiser
Äbte heisst es zum vermeintlichen Abt Ulrich von 1083 dann vage: «Fer-

tur, Udalricum hunc eodem tempore canonicum et prcepositum Curiensem

fuisse, quod quidem a ratione alienum non est.» Zur Unterstützung dieser
These dient ihm freilich nur gerade die Feststellung, dass kluge Männer aus

vornehmem Geschlecht sich damals oft mit mehreren Würden gleichzeitig
zu schmücken pflegten.181

Man muss also noch weiter zurückgehen, um dem Problem auf die Spur
zu kommen. Im Churer Bischofskatalog von Flugi 1645) lesen wir zu
unserem Bischof Ulrich: «Vdalricus, Gräfe von Mondtfort, Thumbprobst zu
Chur, Anno 1089 erhebt, war von Henrico V. nacher Rom abgeschickt, hat
auch der Herosolomitanischer expedition beygewohnt.»182 Uns soll hier nur
die Information «Thumbprobst zu Chur» interessieren, die übrigen Angaben
Flugis zu Ulrich sind längst widerlegt (ausgenommen das korrekt angegebene
Jahr von Ulrichs Amtseinsetzung).183 Aufwelche Grundlagen hat sich Flugi für

179 Müller, Herren von Tarasp, S. 80, Anmerkungen S. 201.
180 Eichhorn, Epsicopatus Curiensis, S. 67.
181

ebd., S. 229.
182 Mayer/Jecklin, Bischofskatalog von Flugi, S. 7.
183 Dass Ulrich dem Geschlecht derer von Montfort angehören soll, hat bereits Mayer als

unstichhaltig zurück gewiesen; die Montforter tauchen erst in Quellen aus dem späteren
13. Jahrhundert erstmals auf (vgl. Mayer, Geschichte des Bistums Chur, S. 159, Anm.
3). Dass Ulrich am ersten Kreuzzug teilgenommen und die Regierungszeit Heinrichs V.

46



seine Darstellung gestützt? Die Herausgeber der Flugi-Edition von 1901, J.G.

Mayer und F. Jecklin, nennen als Quellen für das Werk den Bischofskatalog
von 1388, das Necrologium Curiense, die Bischofsliste von Aegidius Tschudi

(im «Haupt-Schlüssel zu verschidenen Alterthumen») sowie «einzelne
Dokumente». Ferner seien für Flugi bei mehreren Angaben «eigene Vermutungen
oder solche der Chronisten des 16. und 17. Jahrhunderts massgebend».184

Doch der Reihe nach. Der Bischofskatalog im Liber de feodis von 1388,
die älteste umfassende Zusammenstellung aller Bischöfe der Diözese Chur,
liefert zu fast keinem der früh- und hochmittelalterlichen Oberhirten
biographische Details; auch bezüglich Norbert und Ulrich sind lediglich deren

Namen vermerkt.185 Das Necrologium Curiense gibt lediglich die Todesdaten

bekannt, ausserdem erwähnt es bei Norbert eine ans Domkapitel gerichtete
Schenkung.186 Aegidius Tschudi wiederum berichtet von Norbert zwar, er
habe «sich selbst mit Gewalt, und Simonie zum Bischof» gemacht, «als

das Bisthum mehr als ein Jahr dero Zeit ohne Bischof gewesen» sei.187 Er
erwähnt aber nichts von der bei Berthold beschriebenen Konkurrenzsit uation

von 1079. Und zu Ulrich heisst es bei Tschudi kurz und bündig «Udalricus
tertius», ohne biographische Angaben.188

Was steht in den frühneuzeitlichen rätischen Chroniken zu dem uns
interessierenden Problem? In seiner bekannten Historiei Raetica, entstanden um
1570, bezichtigt Ulrich Campell wie vor ihm schon Tschudi BischofNorbert
des Ämterkaufs, allerdings bringt er noch Herzog Weif mit ins Spiel: Durch
Simonie habe sich Norbert die Gunst Welfs erschlichen, der nach dem

kriegerischen Einfall von Anfang 1079 Rätien besetzt gehalten habe, und sei so

zu Amt und Würden gelangt.189 Die Konkurrenzsituation von 1079 wird auch

bei Campell nicht erwähnt. Ulrichs Amtsantritt wird zudem fälschlicherweise
in das Jahr 1104 gelegt.190 Es bestehen kaum Zweifel darüber, woher Campell
diese Infonnationen bezog: Seine Darstellung stimmt fast wörtlich mit dem

entsprechenden Abschnitt im ersten und einzigen Band der «Magni operis de

miterlebt haben soll, schliesst sich schon allein aufgrund der Mitteilungen im Necrologium
Curiense und in den Annales Augustani aus, die seinen Tod ganz klar auf das Jahr 1095

bzw. 1096 setzen (vgl. Anm. 170 u. 171). Der von Heinrich V. nach Italien entsandte

Bischof von Chur war Wido, vgl. unten S. 57-60.
184 Mayer/Jecklin, Bischofskatalog von Flugi, S. VI.
185 Meyer-Marthaler, Liber de feodis, S. 56-67; vgl. bes. S. 56 u. 57.
186 Necr. Cur. (ed. Juvalt), S. 9 u. 74 MGH Necr. I, S. 621 u. 635.
187 Tschudi, Haupt-Schlüssel, S. 318.
188

ebd., S. 318.
189 Campell, Historia Raetica, S. 185.
190 ebd., S. 197.

47



omnibus Germaniae episcopatibus Epitomes» des Historiker-Poeten Kaspar
Brusch von 1549 überein.191 Zu exakt dem gleichen Befund kommt man,
wenn man in den Chroniken von Johannes Guler und Fortunat Sprecher
nachschlägt: Sie stützten sich vermutlich auf Campell, möglicherweise auch

direkt auf Brusch.192 Da Brusch nichts von dem bei Berthold erwähnten
Dompropst schreibt, lohnt es sich hier nicht, die Grundlagen seiner Darstellung
zu ermitteln.

Mit Brusch, Campell, Guler und Sprecher sind die wichtigsten
frühneuzeitlichen narrativen Quellen zur rätischen Geschichte, die auch Themen des

frühen und hohen Mittelalters aufgreifen, bereits genannt. Im Rahmen einer
tiefer gehenden Untersuchung könnten noch weitere, auch ausserrätische

Chroniken, die Flugi bekannt gewesen sein könnten, zur Überprüfung
beigezogen werden.193 Dennoch sei an dieser Stelle die Hypothese gewagt, dass

Bischof Ulrich zum ersten Mal bei Flugi als vormaliger Churer Dompropst

191 Brusch, Magni operis, f. 25/2 u. 26/1. Brusch über Norbert: Summi prius canonicorum
Augustensium senatus praepositus, homo mire ambitiosus et gloriae cupidus, venit anno
domini 1079 ad possessionem ac gubernaculum Episcopatus Curiensis, non per legitime
vocationis, aut electionis ostium, sedper Simoniacae pravitatis cuniculos, largitionibus
videlicet ac muneribus quit us emebat verius depraedatum Episcopatum a suis Guelphis
Bavariam tenentibus, quam praecibus obtinebat.

Vgl. dazu Campell: Nordenbertus vel Nortpertus, aliis Volipertus, comes a Summuntorio
Bavarus, summi prius Canonicorum Augustensium senatus praepositus, homo mire ava-
rus, ambitiosus et gloriae cupidus, tricesimus quintus Curiensium antistitum, venit anno
Domini 1079 ad possessionem ac gubernaculum episcopatus Curiensis, quum aliquot
jam mensibus ille vacasset, idque nonper legitimae vocationis aut electionis ostium, sed

per simoniacae pravitatis cuniculos, largitionibus videlicet et muneribus, quibus emebat

verius depraedatum episcopatum a suis Guelphis Bavariam tenentibus, quam precibus
obtinebat.

192 Guler, Raetia (VIII. Buch), S. 119; Sprecher, Rätische Chronik, S. 109.
193 Keine Berücksichtigung fand in dieser Arbeit beispielsweise das nicht edierte Chronicon

Episcopatus Curiensis (Handschrift in der Württembergischen Landesbibliothek Stuttgart)
aus dem 16. Jahrhundert von Werner Wilhelm Graf von Zimmern. J.G. Mayer nimmt
teilweise Bezug auf dieses Werk, das sich offenbar auf Quellen stützte, die wir heute nicht
mehr kennen (so zum Beispiel aufAnnales Curienses, vgl. Mayer, Geschichte des Bistums
Chur, S. VII/VIII). Im Kapitel über Ulrich II. bringt Mayer mit Verweis aufZimmern einen

Gegenbischof namens Heribert ins Spiel (Mayer, Geschichte des Bistums Chur, S. 161).
Auch bei den älteren rätischen Chronisten (Campell, Sprecher, Flugi, Eichhorn) wird dieser
Heribert als Interimsbischofgenannt, der aufNorbert folgte, zusammen mit einem weiteren

kurzzeitigen Nachfolger namens Eberhard. In den uns bekannten hochmittelalterlichen
Quellen finden sich die Namen nirgends. Ob Zimmern allenfalls zum Dompropst-Problem
neue Erkenntnisse bringen könnte, bleibt offen.

48



bezeichnet wird, dass diese Angabe mithin also «eigenen Vermutungen»,
wie das Mayer und Jecklin formulieren, entspringt. Oder lag der Information
eines jener von den Flugi-Herausgebern erwähnten «einzelnen Dokumente»
zugrunde? Falls ja, dann müsste es sich um ein heute vergessenes oder verlorenes

Stück handeln.194 Denn Mayer und Jecklin publizierten sämtliche
Dokumente, die sie als Flugis Quellen identifizieren konnten, in ihrer Edition des

Bischofskatalogs; es handelt sich dabei ausschliesslich um Quellen aus dem

Spätmittelalter und der Neuzeit, von denen keine unseren Ulrich erwähnt.

Nachfolgende Autoren (Eichhorn, Mohr, Disentiser Synopsis u. a.) haben

Flugis Angaben jedenfalls für Kombinationen eigenen Zuschnitts verwendet,
die hier nicht alle beschrieben werden sollen. Bei Mayers Variante handelt es

sich gewissermassen um ein Konglomerat älterer Darstellungen, das nur indirekt

aufhochmittelalterliche Primärquellen zurückgreift. Sicherlich zu Recht
schreibt Iso Müller, dass sich Mayer auf «unkontrollierbare» und für eine
solide Schilderung der Geschehnisse «unbrauchbare Notizen» stützt.195

Halten wir als Ergebnis dieses Exkurses also fest: Die Information, dass

Ulrich von Tarasp 1079 als Churer Dompropst amtete, geht nach gegenwärtigem

Wissensstand auf die neuzeitliche Überlieferung zurück, möglicherweise

auf Flugi.196 Solange sich zur Bestätigung keine Primärquellen aus dem
hohen Mittelalter finden, sollte Bertholdsprepositus daher als Anonymus
betrachtet werden. Damit wird gewissermassen ein Bogen zurück zu Meyer von
Knonau geschlagen: Als einziger der hier untersuchten Autoren schildert der
stets sehr quellennah arbeitende Historiker die Vorgänge von 1079 im Churer
Bistum äusserst detailliert, ohne dabei Ulrichs Namen zu nennen.197 Dieser
taucht bei ihm nur in Zusammenhang mit dessen Antritt als Bischof 1089

und dessen Tod im Jahr 1096 auf.198 Eichhorns und Campells Schriften waren
Meyer von Knonau ja keineswegs unbekannt; er hat ihnen indes bezüglich
der Ereignisse von 1079 wohlweislich keine Beachtung geschenkt.199

194 Vgl. Deplazes, Schriftlichkeit und Überlieferung, S. 214. Der weitaus grösste Teil der in
den Bibliotheken und Archiven der frühen Neuzeit noch vorhandenen Schriften ist heute

verloren. Für die Bündner Archive beziffert Deplazes die Erhaltungsquote auf höchstens

fünf Prozent.
195 Müller, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 217.
196 Streng genommen führt nicht einmal Flugis Variante automatisch zum Schluss, dass Ulrich

1079 Bischofskandidat der päpstlichen Partei war. Flugi schreibt lediglich, Ulrich sei vor
seiner Erhebung zum Bischof Churer Dompropst gewesen; ob er dieses Amt aber schon
1079 ausübte, wird nicht gesagt.

197 Meyer von Knonau, Jahrbücher 3, S. 233.
198 Meyer von Knonau, Jahrbücher 4, S. 176 u. S. 463.
199 Vgl. Meyer von Knonau, Jahrbücher 4, S. 176, Anrn. 26.

49



Keine Zweifel bestehen heute dank Iso Müllers Forschungen bezüglich
Ulrichs Familienzugehörigkeit. Seine Tarasper Herkunft ist durch Goswin, den

Chronisten des Stiftes Marienberg, bezeugt.200 Unter anderem seine Aussagen,
niedergeschrieben um 1365, haben es Müller erlaubt, einen Stammbaum
der Familie zu rekonstruieren.201 Bei den von Goswin erwähnten Brüdern
Eberhard, Ulrich, Gebhard und Egino handelt es sich in der Tat um die ersten
vier namentlich bekannten Mitglieder der Sippe, die uns aus dem Dunkel
der Geschichte entgegentreten. Wie aus der Textpassage hervorgeht, blieb
der Älteste der vier, Eberhard, kinderlos. Auch Ulrich, der eine geistliche
Laufbahn einschlug, dürfte keine Nachkommen gehabt haben. Gebhard und

Egino sorgten hingegen für den Fortbestand des Geschlechts, das schliesslich
drei Generationen später gegen Ende des 12. Jahrhunderts wieder ausstarb.

Zu den Amtshandlungen des ersten prominenten Taraspers, BischofUlrich
II., ist wenig überliefert. Genau genommen beschränkt sich unser Wissen
darüber auf die Gründung des Tarasper Eigenklosters Schuls/Scuol, das

sub régula beati Benedicti stand und das 1146 nach St. Stephan ob Burgeis
(Vintschgau) und kurz darauf zu einer nahe liegenden Marienkapelle verlegt
und Marienberg genannt wurde.202 Versuchen wir also, aus dem Gründungsakt
so viele allgemeine Rückschlüsse wie möglich zu ziehen. Zum einen liefert
uns Goswins Bericht über die Gründung den (neben dem Umstand, dass

Ulrich seine Erhebung Gebhard von Konstanz verdankte) zweiten wichtigen
Hinweis auf die grundsätzlich papsttreue Einstellung der Tarasper. Geweiht
wurde das Kloster nämlich von Kardinal Gregor aus Pavia, einem engen
Weggefährten der Reformpäpste Gregor VII. und Urban II. Gregor gehörte
zu den Unterzeichnenden des Konzils von Piacenza im März 1095 und

begegnet uns später im Gefolge Urbans II. auf dessen Reise durch Frankreich
in den Jahren 1095 und 1096.203 Schuls blieb zwar über Ulrichs Tod hinaus

200 Goswin, Registrum, S. 62 BUB, Nr. 214, S. 170: Ad evidenciam itaque dicendorum
sciendum est, quatuor germanos fuisse in Castro de Taraspes, quorum unus Eberhardus,
alter Udalricus, tercius Gebezo, quartus Egeno fuit nominatus. Iste Eberhardus cum non
haberet heredem, Christum sibi elegit heredem, cenobium construens in loco de Schulles,

quod eciam ad honorem dei et beate genitricis eius virginis Marie aliorumque quam plu-
rium sanctorum a quodam cardinali Gregorio nomine sub régula beati Benedicti dedicari

impetravit, prediisque suis una cumfratre suo Udalrico Curiensi episcopo, idem cenobium

pro voluntatis sue arbitrio locupletavit
201 Müller, Geschichte der Freiherren von Tarasp, S. 2; ders., Herren von Tarasp, S. 22. Vgl.

auch den Stammbaum bei Zierler, Herren von Tarasp und ihre Gründungen, S. 4.
202 Joos, Marienberg (HS 111,1) S. 856. Zur genauen Lage des Klosters Schuls vgl. Müller,

Kloster in Schuls, S. 25-29.
203 Müller, Heuen von Tarasp, S. 83.

50



Tarasper Eigenkloster. Das muss laut Müller aber nicht als Widerspruch zum
Reformgedanken gedeutet werden; die Tarasper erlaubten Müller zufolge die
freie Abtwahl.204

Dass die zahlreichen monastischen Gründungs- und Besiedlungsakte der

Gregorianer jener Jahre in den Gegenden nördlich von Churrätien - ausgehend

vor allem von Hirsau - die Tarasper zur Gründung ihres Schulser Klosters

inspiriert haben könnte, ist eine plausible Annahme Müllers, der in neuerer
Zeit auch H. Schwarzmaier beipflichtet.205 Es darf ja auch nicht übersehen

werden, dass das Inntal - anders als die Surselva mit Disentis, das Churer
Rheintal mit Pfäfers oder Mittelbünden mit Cazis und Mistail - gewisser-
massen monastisches Brachland darstellte. Man darf mit Fug und Recht
annehmen, dass der Gründungsakt in erster Linie einer religiösen Motivation
entsprang, worauf schon Goswins Text hindeutet: Da der Familienälteste
Eberhard keinen Erben hatte, «wählte er sich Christus als Erben».206 Loose

glaubt, das Kloster sei zur «Begräbnisstätte» für die Tarasper Familie
bestimmt gewesen; allerdings lasse sich nicht nachweisen, ob Eberhard, Ulrich
oder einer ihrer Brüder tatsächlich in Schuls begraben worden seien.207 Als
weiteres denkbares Gründungsmotiv nennt Loose die Vorbereitungen für den

ersten Kreuzzug, in dessen Rahmen Schuls eventuell eine Rolle für durchziehende

Kreuzritter hätte spielen sollen. Machtpolitische Überlegungen fielen
vermutlich weniger ins Gewicht; im Unterengadin, wo das Kloster zu liegen
kam, nahmen die Tarasper ohnehin die führende Stellung ein, und solange
Ulrich als Bischof amtete, ging auch von «Chur» keine Bedrohung aus. In
der Wahl des Klosterstandorts sieht Loose immerhin einen bedeutenden

Repräsentation sakt: Dass die Tarasper «im Leben wie im Tod» im Mittelpunkt
ihres Herrschaftsgebiets residierten, bezeichnet er als Symbolik, welche das

Engadiner Geschlecht mit anderen grossen Familien geteilt habe.208

Es stellt sich noch die Frage, ob die Gründung des Klosters Schuls in
Zusammenhang mit der Umwandlung des Klosters Müstair in ein Frauenkloster
steht. Wurden vielleicht die Münstertaler Mönche nach Schuls umgesiedelt
und an ihrer Stelle Nonnen in Müstair einquartiert? Wie bereits erwähnt,

204 ebd., S. 129. Es ist hierzu festzuhalten, dass erst 1142 zum ersten Mal ein Abt in Schuls

erwähnt wird, dieser zudem ausdrücklich als «erster Abt der Mönchszelle zu Schuls»

(Loose, Marienbergs Anfänge, S. 24). Möglicherweise wurde das Kloster bis dahin als

Priorat geführt.
205 Müller, Herren von Tarasp, S. 82f; Schwarzmaier, Ottobeuren und Marienberg, S. 56.
206 Vgl. Zitat in Anm. 200.
207 Loose, Marienbergs Anfänge, S. 18.
208 Loose, Marienbergs Anfänge, S. 19.

51



begegnet uns Müstair Mitte des 12. Jahrhunderts als Frauenkloster. Auf den

ersten Blick wirkt es deshalb verlockend, eine Brücke zwischen den beiden

Ereignissen zu schlagen. Schon Josef Joos hat aber daraufhingewiesen, dass

urkundliche Beweise für diese These fehlen und gewisse Fakten aus der

Anfangszeit von Marienberg damit nur schwer in Einklang zu bringen
wären.209 Und Sennhauser hat aufgrund des St. Galler conspectus coenobiorum
(Cod. Sang. 453) zeigen können, dass in der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts

noch Mönche in Müstair gelebt haben müssen210 - eine These, die durch die

Forschungsergebnisse von P. Weiss untermauert wird.211

Eher unwahrscheinlich ist, dass Ulrich mit der Schulser Klostergründung
beabsichtigte, Müstair zu schwächen, war ihm doch als Churer Oberhirten
das Kloster Müstair als bischöfliches Eigenkloster ebenfalls Untertan. «Die
Churer Bischofsmacht im Engadin und Vintschgau, die ihren am besten

ausgebauten Mittelpunkt in Müstair besass, stand jetzt gewissennassen mit
dem Wirkungskreis der Herren von Tarasp zusammen», schreibt Büttner.212

Oder gehen die Klostergründungspläne der Tarasper noch aufdie Zeit Bischof
Norberts zurück? Planten sie damals vielleicht ein «Konkurrenz-Kloster» zu
dem von Norbert geforderten Müstair, mit dem dieser seinerseits, wie bereits

gesagt, ein Gegengewicht zum Tarasper Refugium schaffen wollte? Das

genaue Gründungsjahr von Schuls könnte zur Beantwortung dieser Frage
etwas beitragen, doch leider geht aus Goswins Chronik nur hervor, dass die

Gründung während Ulrichs Amtszeit erfolgt sein muss.
Betrachtet man nun Ulrichs Wirken nach aussen, so fällt auf, dass er im

Gegensatz zu seinen Vorgängern an den reichspolitischen Geschehnissen
seiner Zeit offenbar keinen Anteil nahm. Ob der Kampf in der Lombardei
damals, wie Meyer-Marthaler annimmt, tatsächlich auch Rätien mit seinen

Alpenpässen berührte?213 Wir wissen es nicht; von Kampfhandlungen auf
rätischem Territorium ist jedenfalls nirgendwo die Rede. Auch von den

Kämpfen, die sich in den frühen Neunzigerjahren nördlich von Churrätien
abspielten - zwischen St. Gallen und Konstanz etwa214 - scheint Churrätien
nicht tangiert worden zu sein. Davon einmal abgesehen fehlt jede Nachricht
über eine Teilnahme Ulrichs an einer Synode, wie das für seine Vorgänger
Heinrich und Norbert belegt ist, auch über eine anders geartete Aktion Ulrichs

209 Joos, Marienberg (HS 111,1) S. 856.
210 Sennhauser, Müstair, S. 375.
211 Weiss, Siegelurkunden, S. 91-95.
212 Büttner, Churrätien, S. 4.
213 Meyer-Marthaler, BischofWido, S. 191.
214 Meyer von Knonau, Jahrbücher 4, S. 383-388.

52



zugunsten der einen oder anderen Partei erfahren wir nichts. Ohnehin gibt es

keinen Hinweis darauf, ob sich Ulrich während seiner Amtszeit je ausserhalb
des rätischen Territoriums aufgehalten hätte.

Diese scheinbare Passivität Ulrichs in reichspolitischen Angelegenheiten
steht in auffälligem Kontrast zum Aktivismus seiner zwei direkten Vorgänger
Heinrich und Norbert sowie seines Nachfolgers Wido. Lässt sie sich vielleicht
damit begründen, dass das Domkapitel nach Norberts knapp zehnjähriger
Amtszeit mehrheitlich aus Parteigängern des Kaisers bestand und der Gre-

gorianer Ulrich sich daher zu Zurückhaltung im Konflikt zwischen Kurie
und Königshof genötigt sah? In diesem Fall würden wir vermutlich etwas

von Spannungen im Bistum erfahren, tatsächlich aber weist, wie Meyer-
Marthaler schreibt, nichts darauf hin, dass Ulrich in seiner sechsjährigen
Amtszeit je angefochten worden wäre.215 Eine einleuchtendere Erklärung
bietet möglicherweise Ulrichs Herkunft: Von den vier Churer Bischöfen aus
der Zeit des Investiturstreits war er der einzige rätische «Einheimische».
Norbert und Wido stammten aus dem Domkapitel von Augsburg, Heinrich I.

aus dem für die Reformbewegung so wichtigen Kloster Reichenau. Sie alle

waren damit schon vor ihrem Wirken als Bischofvon Chur in «geopolitischen
Brennpunkten» tätig, während Ulrich - ohne damit Macht und Einfluss der

Tarasper kleinreden zu wollen - doch eher aus der «Provinz» stammte. Daraus
könnte nicht nur gefolgert werden, dass ihm die überregionale «Vernetzung»
samt entsprechenden Beziehungen und Kontakten seiner Vorgänger und seines

Nachfolgers fehlten, sondern auch, dass sich seine Interessen mehr auf
innerrätische Angelegenheiten bezogen. Jedenfalls liegt es nahe, zwischen
den beiden «Ausnahmeaspekten» der Person Bischof Ulrichs - seine

reichspolitische Passivität und seine einheimische Herkunft- einen Zusammenhang
anzunehmen.

Dass Ulrichs Episkopat auch von aussen nie unter Druck geriet, dazu

trug die reichspolitische Lage der Jahre 1089 bis 1096 nicht unwesentlich
bei. Heinrich IV. brach im Frühling 1090 - nachdem er beim Versuch, das

ehemalige Krongut in Sachsen und Thüringen wieder zu gewinnen,
empfindliche Niederlagen erlitten hatte - erneut nach Italien auf.216 Er blieb dort
sieben Jahre lang und kehrte erst 1097 über den Brenner nach Deutschland
zurück.217 Somit hielt er sich fast während Ulrichs gesamter Amtszeit südlich
der Alpen auf. Seine späte Rückkehr hängt damit zusammen, dass ihn ab

Sommer 1092 eine Serie von Missgeschicken quasi zu einem «Gefangenen»

215 Meyer-Marthaler, Bischof Wido, S. 191.
216 Hartmann, Investiturstreit, S. 31.
217 Meyer von Knonau, Jahrbücher 5, S. 1.

53



in Norditalien machte: Nach anfänglichen Erfolgen erlitt er schwere militärische

Niederlagen gegen die Gräfin Mathilde, 1093 fiel sein Sohn Konrad von
ihm ab, die Städte Mailand, Cremona und Lodi verbündeten sich gegen ihn,
seine Gemahlin Praxedis sagte sich von ihm los, und der Brennerpass samt
Brixen geriet in die Gewalt seines Feindes Weif IV.218 Erst nachdem die Ehe

Mathildes mit dem jungen WeifV. in die Brüche gegangen war und Heinrich
sich mit Welfs Vater ausgesöhnt hatte, konnte er den Heimweg antreten. Von
1093 bis 1097 aber hing er im Raum Verona-Padua fest. Der norditalienische
Städtebund von Mailand, Cremona, Lodi und Piacenza versperrte ihm den

Weg zu den westlichen Alpenpässen, die Region um Brixen mit dem von ihm
bevorzugten Brenner stand unter der Kontrolle Welfs. Hätten die rätischen
Pässe in dieser verzwickten Lage eine Alternative sein können? Büttner misst
hier der papstfreundlichen Haltung BischofUlrichs grosse Bedeutung zu. Er
schreibt, dass dem Kaiser die Bündner Alpenübergänge durch den Churer
Oberhirten «versperrt» waren.219 Ulrichs Haltung bezeichnet er für die

Benützung der Pässe als entscheidend, und dadurch, dass «er und seine Familie
zu den Gegnern Heinrichs IV. zählten, waren diesem auch der Vintschgau
und das Münstertal gesperrt».220 Ob Ulrich militärisch in der Lage gewesen
wäre, Heinrich aufzuhalten, ist schwer zu beurteilen. Stärker ins Gewicht
fallen dürfte ohnehin, dass Heinrich bei der Benutzung eines Bündner
Passes unweigerlich den südschwäbischen Raum hätte durchqueren müssen,

wo seine Gegner mehr und mehr an Boden gewannen, seit sie Berthold IL
von Zähringen 1092 zum Herzog von Schwaben gewählt hatten. 1093 war
Berthold sogar in der Lage, in Ulm einen Landfrieden zu verkünden.221 Dass

die päpstliche Partei den nördlich an Churrätien grenzenden Raum immer
stärker dominierte, trug sicherlich dazu bei, dass Ulrich, wie es scheint, als

Bischof nicht angefochten wurde und im rätischen Gebiet augenscheinlich
stabile Verhältnisse herrschten.

Vergessen hatte Heinrich IV. Churrätien allerdings nicht. Steckte hinter
der Übertragung des Klosters Pfäfers an den königstreuen Bischof Burchard

von Basel222 im Jahr 1095 durch den Salier tatsächlich die Intention, die «ihm
abgeneigte bischöfliche Kurie an der Plessur» zu «belästigen», wie das im
Allgemeinen angenommen wird?223 Im Kapitel zu Piafers wird darüber noch

218 Goez, Investiturstreit, S. 160f.; Hartmann, Investiturstreit, S. 32f.
219 Büttner, Churrätien, S. 4.
22° Büttner/Müller, Müstair im Früh- und Hochmittelalter, S. 74.
221 Büttner, Staufer und Zähringer, S. 10.
222 BUB, Nr. 212, S. 168.
223 Müller, Herren von Tarasp, S. 81.

54



ausführlicher sprechen sein.224 Nicht auszuschliessen ist jedenfalls, dass diese

Übertragung Teil einer Strategie Heinrichs zur Verbesserung seiner Position
im Alpenraum bildete. Als isolierte Einzelmassnahme konnte sie freilich
gezwungenermassen keine grossen Erfolge zeitigen.

Müller hat Ulrich II. einen «friedlichen Reformerbischof» genannt.225

Sicherlich darf man ihn mit Blick auf seinen zurückhaltenden «aussenpoli-
tischen» Kurs als primär regional orientierten Vorsteher der Diözese bezeichnen,

dessen Mentalität möglicherweise von seiner doch eher provinziellen
Abstammung herrührte und der aus demselben Grund auch nicht über die
weit reichenden Kontakte seiner vor und nach ihm auftretenden Amtskollegen
verfügte. Was aber seine Tätigkeit als Reformer im Bistum Chur betrifft, so

tappt man wie schon bei den bisherigen Bischöfen mangels Quellen völlig
im Dunkeln. Dass er der papstfreundlichen Partei angehörte, geht indirekt
aus seiner Erhebung durch Gebhard von Konstanz und aus den Beziehungen
zu Kardinal Gregor, dem Mitarbeiter Papst Urbans II., hervor, weniger aus
der Rechtslage des von seiner Familie gegründeten Eigenklosters Schuls. Es

wäre interessant, im Rahmen einerweiteren Untersuchung die rechtliche Lage
des Klosters Schuls/Marienberg detailliert mit derjenigen des von Bischof
Norbert gegründeten Klosters Habach zu vergleichen; möglicherweise wären
die Differenzen geringer, als man annehmen möchte. Ob Ulrich vor seinerzeit
als Bischof tatsächlich dem Churer Domkapitel als Propst vorstand und, wie
das die Literatur berichtet, 1079 als Bischofskandidat der päpstlichen Partei

gegen Norbert unterlag, ist völlig ungewiss, da der Chronist Berthold, der

von diesen Geschehnissen berichtet, Ulrich nicht namentlich nennt und die

entsprechende Information auch nicht aus einer anderen uns heute bekannten
mittelalterlichen Primärquelle erschlossen werden kann.

3.5 Wido (1096-1122)

26 Jahre lang hat BischofWido in Chur regiert, länger als seine drei Vorgänger

zusammengerechnet. Dass wir zumindest über den zweiten Teil seines

Episkopats relativ gut Bescheid wissen, verdanken wir der heute noch zu
einem grossen Teil erhaltenen Korrespondenz zwischen Wido und den Päpsten
Paschalis II. und Calixt II. Diese vermittelt uns einen vielfältigen Einblick
in die damaligen Geschehnisse im gesamten süddeutschen Raum und sagt

224 Vgl. unten S. 98ff.
225 Müller, Herren von Tarasp, S. 133.

55



dementsprechend auch viel über Widos Verhalten und die Lage Churrätiens
während des Investiturstreits aus.

Die Nachricht über Widos Erhebung zum Bischof verdanken wir
wiederum den Annales Augustani, die zum Jahr 1095226 vermelden: «Defunc-
to Oudalrico Curiensi episcopo, Wido episcopus, Augustensis ecclesiae

canonicus, successif.»221 Wido war also wie schon Norbert Mitglied des

Augsburger Domkapitels. Die Umstände seines Amtsantritts unterscheiden
sich allerdings deutlich von jenen Norberts. Zwar kennen wir hiervon keine
Details (Meyer-Marthaler geht bei Wido wie schon bei Heinrich I. von einer

«rechtmässigen» und «kanonisch anerkannten Wahl» aus228), doch während
Norbert seine Erhebung unzweifelhaft dem König zu verdanken hatte, kann

man dies bei Wido kaum annehmen. Heinrich IV. sass im Jahr 1096 immer
noch in Italien fest und wäre kaum im Stande gewesen, die Bischofswahl in
seinem Sinne zu lenken.

Abgesehen davon ist zu bezweifeln, dass die Wahl des Kaisers aufWido
gefallen wäre. Meyer-Marthaler schreibt: «Wido stammt aus dem Domkapitel
von Augsburg, das durch seine antikaiserliche Haltung auffällt und das in
stetem Gegensatz zu seinem kaiserlich investierten Bischof steht.»229 Einschränkend

miisste man hier anmerken, dass erst die als simonistisch empfundene
Einsetzung des Bischofs Hermann durch Heinrich IV. nach dem Tod Bischof
Siegfrieds am 4. Dezember 1096 die Augsburger bzw. vor allem das dortige
Domkapitel gegen den Salier aufbrachte.230 Das Datum von Siegfrieds Tod fast

zu Ende des Jahres 1096 macht es wahrscheinlich, dass Wido seinen Posten in

Chur noch vor Hermanns Erhebung antrat. Und bis dato hatte sich Augsburg
treu an der Seite des Saliers gehalten, obwohl Weif IV. die Stadt immer wieder

attackiert und zweimal sogar fast gänzlich zerstört hatte. Als Augsburger
Domherr stand Wido also kaum in Opposition zum König. Als Bischof von
Chur beeinflussten ihn die Vorgänge in seiner «Heimatstadt» und der sofort
aufflammende Widerstand des Augsburger Domkapitels gegen Bischof
Hermann vermutlich eben doch, so dass man Meyer-Marthalers Annahme, Wido
habe sich in Chur zunächst der antisalischen Partei angeschlossen, zustimmen

226 Das Churer Nekrolog, dem in diesem Fall eher Glauben zu schenken ist, setzt Ulrichs

Todesjahr auf 1096, vgl. Necr. Cur. (ed. Juvalt), S. 74 MGH Necr. I, S. 635.
227 MGH SS III, S. 134.
228 Meyer-Marthaler, BischofWido, S. 192.
22"

ebd., S. 193.
230 Vgl. hierzu Horn, Bischöfe von Augsburg, S. 260-266.

56



darf.231 Vor allem ist hier auf die Tatsache hinzuweisen, dass sich der ältere
Sohn Heinrichs IV. offenbar sogleich um gute Kontakte zu Wido mühte.
Zwischen Ende 1096 und August 1097 übertrug König Konrad (der sich zu
dieser Zeit in Norditalien aufhielt) dem Churer Bischof die Abtei Disentis,
die seit 1072 direkt dem Reich unterstand.232 Büttner glaubt, dass damit die

«Verbindung zwischen Oberitalien und dem Churer Bereich und damit zur
Fürstengruppe um Berthold von Zähringen und seinen Bruder Gebhard von
Konstanz» für den jungen Salier gesichert werden sollte.233 Da passt es ins

Bild, dass Wido ein knappes Jahrzehnt später beim Abfall Heinrichs V. von
seinem Vater sogleich für den abtrünnigen Sohn Partei ergriff. Dies lässt

sich in erster Linie aus Widos Gesandtschaftsreise nach Italien im Jahr 1106

folgern, von der nun im Folgenden die Rede sein soll.

3.5.1 Widos Reise nach Italien 1106

Meyer-Marthaler schreibt, dass «keine einzige Nachricht» vorhanden sei,

die über die Beziehungen zwischen Wido und Heinrich IV. Auskunft geben
würde.234 Einmal indes findet Wido bei Heinrich IV. Erwähnung, und zwar
in dessen letzten Brief vom Sommer 1 106.235 Dieses Schreiben sandte der
alte Kaiser vermutlich von Lüttich aus an die deutschen Reichsfürsten, die

zusammen mit Heinrich V. in Aachen zum Waffengang gegen den Herrscher
rüsteten.236 Im Brief bezeichnet Heinrich IV. den von den Fürsten zuvor
zugestandenen achttägigen Waffenstillstand als zu kurz. Es müsse stattdessen

eine Frist gewährt werden, die reiche, um folgende wichtige Persönlichkeiten
zusammenzurufen: die Erzbischöfe von Mainz, Trier und Bremen, die
Bischöfe von Freising, Augsburg, Basel und Chur sowie mehrere Herzöge und

Grafen. Die Anwesenheit der Genannten verstand der Kaiser als unabdingbar

231 In einem Brief Widos von 1117 an Papst Paschalis II. (BUB, Nr. 264, S. 199) erscheint
Widos Bruder übrigens als Wortführer der mit BischofHermann im Streit liegenden Partei

des Domkapitels. Daraus aber wie Meyer-Marthaler, BischofWido, S. 193, Rückschlüsse

aufWidos eigene Gesinnung in seiner Anfangszeit als Churer Bischof zu ziehen, ist wohl
nicht ganz unproblematisch.

232 BUB, Nr. 171, S. 136. Vgl. dazu unten S. 88ff.
233 Büttner/Müller, Müstair im Früh- und Hochmittelalter, S. 75.
234 Meyer-Marthaler, Bischof Wido, S. 192.
235 Epistolae Heinrici IV., Nr. 42, S. 138 BUB, Nr. 222, S. 173.
236 Zu den Umständen im Detail vgl. Meyer von Knonau, Jahrbücher 5, S. 296-315, bes.

309-313.

57



für ein so wichtiges negotium Verhandlungen über einen Friedensschluss).
Ob Heinrich IV. damit möglicherweise auch versuchte, Zeit zu gewinnen, ist
nicht weiter von Belang, verstarb er doch kurz darauf (am 7. August). Uns hat

mehr zu interessieren, warum hier gerade explizit der Bischofvon Chur (ohne
ausdrückliche Nennung des Namens Wido) erwähnt wird. Rückschlüsse auf
Widos Gesinnung daraus zu ziehen, ist zunächst nicht möglich, da die
Aufzählung sowohl treue Parteigänger des alten Herrschers wie BischofBurchard
von Basel als auch Gegner wie Erzbischof Bruno von Trier umfasst. Hingegen
liegt die Vermutung nahe, dass ein Zusammenhang zwischen der Nennung
Widos im Briefund der kurz davor unternommenen Italienreise des Bischofs
besteht. Es ist dies das erste Mal, dass man Wido in reichspolitischer Mission
wahrnimmt, rund ein Jahrzehnt nach seinem Amtsantritt.

Der Bischofvon Chur war zu Beginn des Jahres als Teil einer Gesandtschaft
Heinrichs V. nach Rom aufgebrochen,237 um den Papst über die Beschlüsse
der im Januar durchgeführten Synode in Mainz in Kenntnis zu setzen.238 Die
Reise verlief recht abenteuerlich. Der Bericht Ekkehards von Aura verdient
hier besondere Beachtung, da der Chronist selbst zur Gesandtschaft gehörte.
Die Beauftragten planten demnach, sich in Trient zu treffen, um anschliessend
die Reise nach Rom gemeinsam fortzusetzen.239 Dort wurden sie indes vom
Grafen Adalbert, einem entschlossenen Parteigänger Heinrichs IV., gefangen

genommen. Erst ein AngriffHerzog Welfs von Bayern befreite die Gesandten

aus ihrer misslichen Lage. In der Folge der erwähnten Zwischenfälle kehrte
der grössere Teil der Gesandtschaft unverrichteter Dinge nach Deutschland

zurück; nur Gebhard von Konstanz und Otto von Bamberg gelangten
schliesslich nach Rom. Was nun Wido von Chur betrifft, so erscheint er im
März 1106 zusammen mit Gebhard von Konstanz in Guastalla als Gast der

237 Die Zusammensetzung der Gesandtschaft ist bei Ekkehard von Aura beschrieben (Ekkehard
[ed. Schmale], 1106, S. 204). Neben Wido gehörten der Gruppe unter anderem Bruno von
Trier, Heinrich von Magdeburg, Otto von Bamberg, Eberhard von Eichstätt sowie Gebhard

von Konstanz an. Dass Ekkehard Chur in Burgund situiert (a Burgundia Curiensis),
könnte auf einen geograftschen Irrtum des Chronisten zurückzuführen sein (als Vertreter
Alemanniens wird Gebhard von Konstanz bezeichnet). J.G. Mayer, Geschichte des Bistums
Chur, S. 164, übersetzt und interpretiert Ekkehards Formulierung etwas anders: Wido sei

nicht aus, sondernfür Burgund mit der Gesandtschaft nach Italien gezogen: «Dass unser
Bischofnicht nur für sein Land, sondern auch für das benachbarte Burgund abgeordnet
wurde, zeigt (sie!) von dem besonderen Vertrauen, das man in ihn setzte.»

238 Meyer-Marthaler, BischofWido, S. 194, folgert daraus, dass Wido vermutlich auch an
der Mainzer Synode teilnahm, persönlich oder durch Boten vertreten.

239 Ekkehard (ed. Schmale), 1106, S. 272-276.

58



Gräfin Mathilde von Tuszien.240 Von Gebhard berichtet Ekkehard, dass er das

Schicksal seiner Gefährten in Trient nicht habe teilen müssen, da er nicht mit
den anderen aufgebrochen, sondern «cum suis per occultiores Alpium semitas»
nach Italien in den Machtbereich Mathildes gelangt sei.241 Ich halte es für
wahrscheinlich, dass auch Wido nicht zu den Gefangenen Adalberts gehörte,
sondern dass er sich von Anfang an in Gesellschaft Gebhards befand. Dafür
spricht nicht nur die gemeinsame Anwesenheit in Guastalla, sondern auch
eine gewisse Logik: Wenn Gebhard von Konstanz aus die Alpen überqueren
musste, lag es da nicht am nächsten, den Weg über einen Bündner Pass zu
wählen und diese Reise gleich zusammen mit Wido anzutreten, durch dessen

Bistum die Route ja ohnehin führte?242 Und ein Abstecher nach Trient würde
bei einer Reise von Chur bzw. Konstanz nach Rom ohnehin einem grösseren
Umweg gleichkommen. Nur für Reisende, die den Brenner benützten, machte
ein solcher Treffpunkt Sinn.

Unabhängig davon lässt sich aus den oben geschilderten Ereignissen
eindeutig ersehen, dass Wido bei den umwälzenden Geschehnissen der Jahre
1105 und 1106 (Gefangennahme und Absetzung Heinrichs IV., «zweite»

Krönung Heinrichs V.) umgehend für Heinrich V. Partei ergriffen haben muss.
Heinrich IV. hingegen traute dem Bischof von Chur womöglich nicht zuletzt

wegen dessen «diplomatischer Mission» in Italien und der guten Kontakte
zu den Vertretern des Papstes (vor allem zum päpstlichen Legaten Gebhard

von Konstanz) eine gewisse Vermittlerrolle zu und rechnete deshalb den bis
dato reichspolitisch kaum hervorgetretenen Wido zu jenen Männern, deren
Anwesenheit für Friedensverhandlungen zwischen Vater und Sohn (bzw.
Reichsfürsten) unbedingt vonnöten war.

Zum Zeitpunkt, als Heinrich IV. seinen Brief verfasste, hielt sich Wido
vermutlich immer noch in Italien auf. Denn im Oktober des Jahres 1106

nahm er in Guastalla an der päpstlichen Synode teil. Darüber gibt ein Brief

240 BUB, Nr. 221, S. 173. In der Urkunde bestätigt Gräfin Mathilde in Anwesenheit Widos
und Gebhards ihre zehn Jahre zuvor getätigte Schenkung an das Kloster Pierremont.

241 Ekkehard (ed. Schmale), 1106, S. 276.
242 Zu beachten ist in diesem Zusammenhang auch, dass Wido als Einziger der an der Gesandt¬

schaft teilnehmenden Bischöfe von Ekkehard nicht mit Namen genannt wird (Ekkehard
[ed. Schmale], 1106, S. 204). Vielleicht deshalb, weil Ekkehard, der die Vorgänge in Trient
selbst miterlebte, mit Wido gar nie zusammentraf und ihn deshalb kaum kannte? Hierfür
spricht, dass in der Rezension III der Ekkehard-Chronik, in der die Gefangennahme durch
Adalbert geschildert wird, der Bischof von Chur gar nicht mehr als Gesandtschaftsteilnehmer

aufgeführt ist, dies im Unterschied zu den übrigen in Rezension I namentlich

genannten Mitgliedern der Gruppe (vgl. Anm. 237).

59



des Papstes Paschalis II. vom Mai 1107 an Bischof Gebhard von Konstanz
Auskunft.243 Gebhard wird darin mitgeteilt, dass der Erzbischof von Mainz
samt seinen Suffraganen mit dem Bann belegt worden sei, da sie allesamt am
Konzil von Troyes am 23. Mai 1107 gefehlt hätten. Nur Otto von Bamberg
und Wido von Chur werden von dieser Strafe ausgenommen, Letzterer mit
Verweis aufseine Anwesenheit an der Synode von Guastalla im Jahr zuvor. In
Guastalla offenbarte sich bereits auch die schwierige Lage, in der sich Wido
spätestens ab diesem Zeitpunkt befunden haben muss. An der von ihm
besuchten Synode wurden Beschlüsse gefasst, aufgrund derer sich das Verhältnis
Heinrichs V. zum Papsttum zwangsweise verschlechtem musste. Bekanntlich
erneuerte Paschalis II. das Investiturverbot und lehnte die Bitte Heinrichs
nach einem ins imperii für den deutschen König ab.244 Heinrich seinerseits
hielt an der umstrittenen Praxis ganz im Stile seines Vaters auch in Zukunft
fest - jener Heinrich, in dessen Dienst Wido ja nach Italien aufgebrochen
war.245 Widos Aufenthalt in Guastalla steht damit geradezu symbolisch für
die Lage zwischen den Fronten, in denen sich der Bischof von Chur in den

kommenden Jahren immer wieder bewegen musste. Der sich über anderthalb
Jahrzehnte erstreckende Briefwechsel Widos mit der römischen Kurie legt
hiervon ein beredtes Zeugnis ab.

3.5.2 Widos Kontakte zu Papst Paschalis II. und
Bischof Gebhard von Konstanz

Es ist sicherlich kein Zufall, dass der Schriftverkehr zwischen Rom und Chur
etwa um das Jahr 1106 einsetzte. Der allererste Brief kann zwar nicht genau
datiert werden, die Bearbeiter des Bündner Urkundenbuchs nehmen aber
einen Zusammenhang zwischen dem Inhalt des Briefes und der Italienreise
Widos von 1106 an.246 Wido lernte Papst Paschalis II. in Guastalla
höchstwahrscheinlich persönlich kennen. Fortan sollte der Churer Bischof dem

Oberhaupt der Kirche als wichtiger Ansprechpartner für dessen Angelegenheiten

im süddeutschen Raum dienen. Die kurz nach 1122 angelegte und in
der Vatikanischen Bibliothek lagernde Briefsammlung umfasst insgesamt 24
erhaltene Schreiben, weitere vier lassen sich anhand der noch vorhandenen

243 BUB, Nr. 227, S. 176f.
244 Hartmann, Investiturstreit, S. 36f.
245 Goez, Investiturstreit, S. 174.
246 BUB, Nr. 225, S. 175.

60



Stücke erschliessen. Gemäss den Bearbeitern des Bündner Urkundenbuchs
beinhaltet die Sammlung folgende Briefe247:

- 14 Briefe von Papst Paschalis II. an Bischof Wido von Chur

- fünf Briefe von Papst Calixt II. an Bischof Wido von Chur

- drei Briefe von Bischof Wido von Chur an Papst Paschalis II.

- zwei Briefe an den Dekan und das Domkapitel von Augsburg sowie an
den Bischofvon Como, wobei in beiden Fällen Wido von Chur als Empfänger
gedacht werden muss.

«Tu igitur tabernaculapeccatorumfuge, ut salutem consequaris,»248 Mit
dieser Mahnung schliesst das erste, kurze Schreiben des Papstes an Wido,
womit der Blick wieder auf das schon erwähnte problematische Verhältnis
Widos sowohl zur königlichen als auch zur geistlichen Obergewalt gelenkt
wird. Bereits 1106 sah sich Paschalis also genötigt, Wido zur Meidung der
Exkommunizierten zu ermahnen - mit Letzteren pflegte der damals in
königlichem Dienst stehende Bischof wohl tatsächlich nicht wenig Umgang.
Der Appell des Papstes fruchtete freilich wenig, wie die kommende Zeit
noch zeigen sollte.

Der Papst hatte in diesen Jahren nördlich der Alpen ganz generell keinen
leichten Stand. Mit dem von vielen Hoffnungen begleiteten Regierungsantritt
Heinrichs V. setzte im deutschen Episkopat, und gerade auch im päpstlich
gesinnten, nämlich ein gewisses Umdenken ein. Man sehnte sich ganz allgemein
nach einem Ende des nun schon seit 30 Jahren andauernden Streits sowie nach

Wiederherstellung des kirchlichen Friedens und suchte den Ausgleich mit
Heinrich V.249 Unter diesen Umständen ist es nicht als ungewöhnlich zu
werten, dass Wido mindestens dreimal als Zeuge in Diplomen Heinrichs V.

fungierte.250 Niemand aber repräsentiert den geistigen Wandel beim deutschen

Episkopat deutlicher als Gebhard von Konstanz: Der einstmals hartnäckigste
Vertreter des Gregorianertums war seit Heinrichs IV. Tod mehr und mehr
zu einem Pragmatiker mutiert, der zweimal an der Weihe eines vom König
investierten Bischofs teilnahm und im Mai 1107 entgegen der päpstlichen
Anordnung dem Konzil von Troyes fernblieb.251 Die Konsequenzen liessen
nicht auf sich warten: Gebhard, seit über 20 Jahren der führende Vertreter der

247 BUB, S. 175.
248 BUB, Nr. 225, S. 176.
249 Servatius, Paschalis II., S. 197f.
250 BUB, Nr. 245, Nr. 247, Nr. 248. Zur Diskussion um die Echtheit der Verordnung Heinrichs

V. für die Trierer Abtei St. Maximin mit Wido als Zeugen (BUB, Nr. 232, S. 179) vgl.
Kölzer, Studien, S. 20Iff.

251 Maurer, Bistum Konstanz, S. 258f.

61



päpstlichen Partei im süddeutschen Raum, ging seiner Legation verlustig, die

er seit 1089 inne gehabt hatte. Nun war auch Wido nicht in Troyes erschienen,
doch nahm ihn Paschalis wie erwähnt von der Bannstrafe aus, die er über die
anderen fehlbaren Bischöfe verhängt hatte.252 Zweifellos ging es dem Papst
darum, sich in diesem Teil des Reiches einen festen Ansprechpartner zu wahren.

Ob sich die Abwesenheit Widos in Troyes damit begründen lässt, dass er
es vermeiden wollte, den König zu provozieren, oder ob andere Gründe für
sein Fernbleiben (Krankheit, dringende Geschäfte im Bistum usw.) vorlagen,
wissen wir nicht. Auffällig ist in jedem Fall, dass er auch die päpstlichen
Synoden mied, die noch folgen sollten.253 Was nun Gebhard betrifft, so brach
Wido den Kontakt mit ihm auch nach dessen Zerwürfnis mit Rom nicht ab:

Gemeinsam weihten die beiden im September 1109 die Benediktinerabtei
Zwiefalten (am südlichen Ausläufer der schwäbischen Alb).254

Zwischen dem Handeln und der Haltung Widos und Gebhards in dessen

späteren Jahren bestehen augenscheinlich viele Gemeinsamkeiten; beide
näherten sich Heinrich V. an und vermieden eine einseitige Parteinahme.
Man darf davon ausgehen, dass sich beide, die einander spätestens seit
dem gemeinsamen Aufenthalt in Guastalla gut kennen mussten, durchaus
nahe standen und sich in ihrem Pragmatismus gegenseitig beeinflussten
und bestärkten.255 Wäre Gebhard noch der kompromisslose Gregorianer
früherer Jahre gewesen, so hätte man vermutlich auch bei Wido ein anderes
Verhalten beobachten können. Verkehrt wäre es jedenfalls, die beiden eines
«Frontenwechseis» zu bezichtigen. Paschalis behielt den Kontakt mit Wido
über seine ganze Amtszeit hin bei, und in seinem Schreiben vom 2. Januar
1110 dankte er ihm ausdrücklich für die obedientia, die er gegenüber dem
Stuhle Petri geleistet habe.256 Was Gebhard betrifft, so lobte Paschalis nach
dem Tod des Zähringers in einem Brief an die Kanoniker der Konstanzer
Kirche ausdrücklich dessen papsttreue Haltung und ermahnte die Domherren

252 BUB, Nr. 227, S. 176f.
253 Meyer-Marthaler, Bischof Wido, S. 195.
254 BUB, Nr. 228, S. 177.
255 Kam Wido vielleicht sogar wie sein Vorgänger Ulrich dank Gebhard überhaupt zu seinem

Churer Amt? Die Quellen schweigen zwar hierzu, doch wäre Gebhard 1096 dank der
damals starken Stellung der süddeutschen Gregorianer sicherlich in der Lage gewesen, wie
bereits 1089 für eine Besetzung des Churer Bischofsstuhls in seinem Sinne zu sorgen. Die
Freundschaft Gebhards und Widos würde in diesem Falle also bereits auf die Augsburger
Zeit des letzteren zurückgehen.

256 BUB, Nr. 229, S. 177: De dilectione et obedientia, quam erga beatum Petrum te habere

comperimus, omnipotenti deo bonorum omnium largitori gratias agimus.

62



zu ebensolchem Verhalten.257 Und dass Wido zusammen mit Gebhard die

Weihe des Reformklosters Zwiefalten vornahm, zeigt, dass doch beide den

Reformideen im Grundsatz weiter verbunden blieben.258 Denn Zwiefalten war
1089 von Liutold und Kuno von Achalm, zwei der energischsten Vorkämpfer
der päpstlichen Partei in Süddeutschland, gegründet worden, und zwar mit
Hilfe des Abts Wilhelm von Hirsau.259 Dass ausgerechnet Wido bei der Weihe
Zwiefaltens zugegen war, dürfte auch damit zu tun haben, dass Zwiefalten
auf churrätischem Territorium, namentlich im Gebiet von Maienfeld, über
beachtlichen Besitz verfügte. Diesen hatte ihm der Klosterstifter Liutold
(der selber seine letzten Jahre als Mönch in Zwiefalten verbrachte) im Jahr
1092 vermacht.260 Darin können wir möglicherweise auch eine Form der

Beziehungspflege Widos zu dieser in seiner Diözese an strategisch wichtiger
Stelle begüterten Abtei erkennen. Neben der Zwiefaltener Weihe existieren
weitere Hinweise auf Widos grundsätzlich reformfreundliche Einstellung:
1113 weihte er, stellvertretend für den neuen Konstanzer Bischof Ulrich,
das benediktinische Reformkloster St. Peter im Schwarzwald.261 Und 1116

erteilte er dem neu gewählten Abt des Konstanzer Eigenklosters Petershausen,

Bertholf, die Weihe. Die Abtei war zuvor von Gebhard im Jahr 1085 ebenfalls
der Hirsauer Reform unterzogen worden.262

Wie Meyer-Marthaler schreibt, brachte das Jahr 1110 für die Stellung
Widos die entscheidende Wende.2"3 In diesem Jahr starb Gebhard von
Konstanz264, und Wido rückte definitiv in die (faktische, nicht offizielle) Stellung
des päpstlichen Mittelsmannes in diesem Teil des Reiches auf. Ersichtlich
wird dies rein äusserlich schon daran, dass der Briefverkehr mit der römischen
Kurie seit 1110 an Intensität gewann: Zwischen 1106 und März 1110

verzeichnet das Bündner Urkundenbuch nur drei Schreiben Paschalis' an Wido;
zwischen 1111 und 1114 wurden dagegen nachweislich elf Briefe von Rom
nach Chur und zwei in die umgekehrte Richtung gesandt. Kommt hinzu, dass

die früheren Schreiben des Papstes vor allem Ermahnungen und Mitteilungen
über Konzilsbeschlüsse beinhalteten265, die späteren hingegen Wido immer

257 Maurer, Bistum Konstanz, S. 267.
258 Reg. ep. Const., Nr. 652, S. 81.
259 Meyer von Knonau, Jahrbücher 4, S. 349ff.
260 BUB, Nr. 211, S. 167.
261 Reg. ep. Const., Nr. 685, S. 84.
262 Krebs, Petershausen (HS 111,1), S. 966-971.
263 Meyer-Marthaler, BischofWido, S. 196.
264 Reg. ep. Const., Nr. 663, S. 82.
265 Vgl. BUB, Nr. 225, Nr. 229, Nr. 230.

63



wieder mit der Erledigung wichtiger Geschäfte betrauten. Zum Legaten wurde
Wido zwar nie ernannt, wahrscheinlich erschien er hierzu dem Papst als zu

wenig zuverlässig. Doch war Wido «einer der wenigen Bischöfe, mit denen
Paschal in seinen späteren Jahren Beziehungen aufrechtzuerhalten und durch
sie mit Deutschland in Verbindung zu bleiben vermochte».266 Ihr Verhältnis
blieb allerdings ein problematisches, wie etwa die an Wido gerichteten
Ermahnungen des kirchlichen Oberhaupts zu gewissenhafter Amtsführung
von 1113 zeigen.267 Ein unmittelbarer Anlass für diese Rüge ist zunächst
nicht ersichtlich, doch weckten Widos Umgang und sein über die gesamte
Amtszeit immer wieder zu beobachtendes Eintreten für kaiserlich gesinnte
Amts- und Würdenträger ein gewisses Misstrauen auf päpstlicher Seite. Zu

ergänzen wäre, dass die widersprüchlichen Verlautbarungen von Paschalis II.
nach den dramatischen Vorkommnissen in Rom im Jahr 1111 einem Bischof
das Regieren im päpstlichen Sinne wohl alles andere als erleichterten. Wido
zumindest bekundete mit dem päpstlichen Schlingerkurs zuweilen seine liebe
Mühe, wie noch gezeigt werden soll.

3.5.3 Wido und das Nachfolgeproblem im Bistum Konstanz

Es waren vor allem die Bischöfe seiner nördlichen Nachbardiözesen, die in
den kommenden Jahren Widos Aufmerksamkeit beanspruchten. Zunächst ging
es dabei um die Nachfolge Gebhards von Konstanz. Kaiser Heinrich V. gelang
es im Frühjahr 1111, Ulrich von Dillingen als neuen Bischofzu investieren.268

Paschalis II. verweigerte jedoch die Konsekration. Zugleich versuchte der von
Heinrich IV. seinerzeit eingesetzte Gegenbischofzu Gebhard von Zähringen,
Arnold von Heiligenberg269, sich erneut des Konstanzer Bischofsstuhls zu
bemächtigen. Diese Konstellation, die die Gefahr eines neuen Schismas im
Bistum Konstanz in sich barg, sowie die persönliche Freundschaft, die Wido
offenbar mit Ulrich verband,270 mögen Wido dazu veranlasst haben, sich bei
Paschalis II. für den Dillinger zu verwenden. Ein entsprechendes Schreiben

266 Meyer-Marthaler, Bischof Wido, S. 196.
267 BUB, Nr. 242, S. 185.
268 Maurer, Bistum Konstanz, S. 267.
269 Vgl. Maurer, Bistum Konstanz, S. 262-265. Arnold gelang es Anfang 1103, Gebhard

aus Konstanz zu vertreiben; 1105 konnte dieser aber mit Hilfe Heinrichs V. seinen
Bischofsstuhl zurück erobern. Schon 1104 wurde Arnold von Paschalis II. exkommuniziert,
päpstlicher Support für Arnold bei den Streitigkeiten von 1112 fiel damit von vornherein

ausser Betracht.
270 Vgl. dazu BUB, Nr. 236, S. 181.

64



ist zwar nicht überliefert, doch geht sein Einsatz zugunsten Ulrichs aus der
weiteren Korrespondenz mit der römischen Kurie hervor.

Zunächst einmal fragte Paschalis in einem Brief an Wido kurz und trocken
zurück, was es denn zu «jenem Mitbruder» überhaupt noch zu sagen gebe.271

Schliesslich hätten dieser und andere Nordländer ihre Wahl (die Abwendung
von der päpstlichen Seite) selbst getroffen. Offenbar reagierte Wido aufdiese

Absage mit weiteren Fürbitten zugunsten Ulrichs, die jedoch unbeantwortet
blieben, denn in einem erhaltenen Schreiben an den Papst von Mitte 1112

äusserte er sein Bedauern darüber, dass er keine Antwort erhalten habe. Es

entspricht wahrscheinlich ehrlicher Besorgnis, wenn Wido den Papst darin
inständig bat, sich nicht die Rom ergebenen «septentrionales» abspenstig zu
machen.272 Nicht aus Anmassung habe Ulrich daher der Wahl zum Bischof
zugestimmt, liess Wido den Papst wissen. Der Dillinger sei zudem gewillt,
sich der «auctoritas Romana» zu unterwerfen. Indessen gab Paschalis II.
nicht nach - Ulrich musste für seine Weihe bis nach Paschalis' Tod im Jahr
1118 warten.273 Allerdings schien Paschalis auch nicht versucht zu haben,
einen Gegenbischof aufzustellen. Meyer-Marthaler hält es in diesem Sinne

für möglich, dass der Papst Widos Mahnung zu Geduld und Zurückhaltung
Folge geleistet habe.274 Auch Servatius wertet die Tatsache, dass der Papst

von ernsthaften Schritten gegen den Konstanzer absah, als Entgegenkommen
an Wido.275

Kirchenrechtliche Überlegungen, so meint Meyer-Marthaler überdies,
hätten es im Grunde verunmöglicht, den kaiserlichen Kandidaten abzulehnen

- auch Widos Einsatz für Ulrich führt sie unter anderem darauf zurück.276

Schliesslich sei Ulrich aufgrund des «Pravilegs» vom 11. April 1111, in
welchem der Papst dem Kaiser das Investiturrecht zugestand, eingesetzt worden.

Siegwart hat diese Aussage jedoch als Irrtum entlarvt: Ulrich habe nämlich
seine Investitur erhalten, während der Papst in kaiserlicher Gefangenschaft

271 BUB, Nr. 234, S. 180: Defratre autem illo et quibusdam aliis qui septentrionalemplagam
inhabitant, scribere quid habemus? Zur Identifikation desfrater vgl. die Anmerkungen der
Bearbeiter des BUB. Die Identifikation mit Ulrich von Dillingen wird in der Forschung
nirgendwo bestritten.

272 BUB, Nr. 236, S. 182: Adhuc adiciam ut loquar affabilitati tuq, ut quos septentrionales
vel qualiter suas partes elegisse et tarn longe, ut assequi eos non possis, discessisse, nuper
dixeris, humiliter supplicanti rescribas. Nullas partes videmus; omnes tuam obedientiam

uno ore profitentur.
273 Maurer, Bistum Konstanz, S. 270.
274 Meyer-Marthaler, BischofWido, S. 197.
275 Servatius, Paschalis II., S. 326.
276 Meyer-Marthaler, BischofWido, S. 197.

65



sass, also noch vor dem «Pravileg».277 Tatsächlich wird dies vom Chronisten
des Klosters Petershausen so berichtet.278 Diese Umstände trugen sicherlich
entscheidend zur unversöhnlichen Haltung Paschalis' gegenüber Ulrich von
Dillingen bei - einem Mann, der ursprünglich keineswegs einfach
«antipäpstlich» eingestellt war und der auf die Anerkennung durch Rom sehr viel
Wert legte.279

Dass das «Pravileg» sowie der anschliessende Widerruf der unter Zwang
zustande gekommenen Konzession am Laterankonzil vom 18. bis 23. März
1112 im Episkopat gehörig Verwirrung stifteten, damit liegt Meyer-Marthaler
sicher richtig. Ersichtlich wird dies etwa anhand eines vermutlich von Mitte
1112 zu datierenden Schreibens Widos an Paschalis: In reichlich verklausulierter

Art weist Wido auf die Widersprüchlichkeiten der päpstlichen Erlasse

hin und bittet um Auskunft darüber, was denn nun Gültigkeit habe.280 In
einem Antwortbrief des Papstes an Bischof Wido werden zunächst dessen

frühere Entscheidungen als rechtskräftig und jene des «Pravilegs» als ungültig
bezeichnet.281 Doch etwa um dieselbe Zeit teilte Paschalis in einem anderen

BriefWido genau das Gegenteil mit: Weder gedenke er, den mit dem Kaiser
geschlossenen Vertrag aufzuheben, noch wolle er, dass er von anderen aufgehoben

werde.282 Leider ist eine genaue Datierung der beiden Schreiben nicht
möglich; es steht nicht einmal sicher fest, bei welchem es sich um das ältere
handelt (die Bearbeiter des Bündner Urkundenbuchs interpretieren Nr. 240
als direkte Antwort auf Widos Frage in Nr. 239 und datieren es auf «Ende

1112», während sie für Nr. 243 als Datierung «1112/1113» angeben).283 Die

hier zutage tretende Inkonsequenz steht jedenfalls geradezu exemplarisch

277 Siegwart, Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften, S. 277.
278 Chronik von Petershausen (ed. Feger), 1. 3, S. 160.
279 Maurer, Bistum Konstanz, S. 267-270.
280 BUB, Nr. 239, S. 183f. : De sententiis, quç antequam deus te, ut quem vult filium mirabi-

liter castigasset, mirabilius liberasset, decretq sunt, vel quas postea decrevisse vos aiunt,
voluntatem seil iudicium tuum iusticiç etpacts cupidi expectamus.

281 BUB, Nr. 240, S. 184: Quos amplectentes prioribus adheremus, posteriora penitus abdi¬

cates.
282 BUB, Nr. 243, S. 186: Ex quo cum imperatore pactum, sicut nosti, fecimus, nec nos id

removimus nec ab ipso aut ab aliis removeri volumus.
283 Vgl. die Anmerkungen in BUB zu Nr. 240 (S. 184) u. Nr. 243 (S. 186). Etwas verwirrlich

ist die Schilderung der Ereignisse bei Meyer-Marthaler, BischofWido, S. 197. Anders als

bei der Herausgabe des BUB scheint dieAutorin Nr. 239 (Wido an Paschalis) als Reaktion
aufNr. 240 und 243 (Paschalis an Wido) zu deuten. Ich folge hier ihren Angaben im BUB,
die auf mich glaubhafter wirken, vor allem weil Meyer-Marthaler keine Begründung für
ihre später vorgenommene Umkehrung der Chronologie gibt.

66



für die späteren Regierungsjahre des einstigen «Hardliners» Paschalis II.284

Dass sich mehr oder minder romtreue Bischöfe wie Wido somit nicht selten

vor grössere Probleme gestellt sahen, versteht sich von selbst.

Für Wido hatten das Ausbleiben einer päpstlichen Anerkennung Bischof
Ulrichs von Konstanz direkte Konsequenzen. Denn Ulrich schloss sich in
der Folgezeit eng an Kaiser Heinrich V. an, begleitete ihn auf dessen Reisen
und nahm in den folgenden Jahren «kaum einmal Funktionen als Ordinarius
innerhalb seiner Diözese wahr».285 Gemäss Meyer-Marthaler wurde Wido
aus diesem Grund immer wieder für die Erledigung innerer Angelegenheiten
des Bistums Konstanz herbeigezogen.286 Die bereits erwähnten Weihen von
St. Peter im Schwarzwald und des Abts Bertholf von Petershausen gehören
dazu.287 Sieht man von diesen «angenehmeren» Tätigkeiten ab, hatte Wido
vor allem in Streitfällen einzugreifen. In zwei Briefen vom Januar 1114 trug
Paschalis II. dem Bischof von Chur auf, den vertriebenen Abt der
Benediktinerabtei Alpirsbach, der zuvor bei der römischen Kurie um Hilfe gegen die
rebellischen Mönche seines Konvents nachgesucht hatte, zu schützen und
wieder ins Amt einzusetzen.288 Die Ursache des Konflikts zwischen Abt und
Klosterbrüdern ist gemäss Meyer-Marthaler unbekannt, ebenso sein Ausgang.
Auch wisse man nicht, ob und aufwelche Weise Wido den Anweisungen des

Papstes Folge geleistet habe.289

Seinen Auftrag führte Wido vemiutlich zur Zufriedenheit des Papstes aus,
denn noch im selben Jahr betraute dieser seinen Churer Gefolgsmann erneut
mit einer delikaten Angelegenheit, diesmal in Konstanz selbst. Ein Mitglied
des dortigen Domkapitels war mit einem Priester in Streit geraten. Der Priester,

284 Zu Paschalisund seiner Politikin seinen späteren Jahrenvgl. Servatius, Paschalis IL, S. 296-335,
bes. S. 323-329.

285 Maurer, Bistum Konstanz, S. 268.
286 Meyer-Marthaler, Bischof Wido, S. 197f.
287 Die Umstände dürften es Wido erlaubt haben, zum Bodenseeraum ganz generell gute

Beziehungen aufzubauen. So nimmt Clavadetscher, Reichsgut und Reichsrechte, S. 200,

beispielsweise an, dass Wido dem um 1120 neu gegründeten Kloster Kreuzlingen die

Kirche St. Peter bei Rankweil schenkte.
288 BUB, Nr. 244, S. 186.
289 Die Schilderung des Falles richtet sich hier nach Meyer-Marthaler, BischofWido, S. 198.

In BUB, Nr. 252, S. 189 interpretiert bzw. übersetzt Meyer-Marthaler das entsprechende
Schreiben des Papstes allerdings anders, indem sie vom «Streit zwischen Adalbert und
einem andern Kanoniker» spricht. Es ginge also um einen Streit zwischen zwei Domherren
und nicht zwischen einem Domherrn und einem Priester. In der Tat ist die Schilderung
des Falls im Brief des Papstes ziemlich vertrackt und daher wohl missverständlich. Vgl.
dazu auch Brackmann, Germania Pontificia II/l, Nr. 46, S. 135.

67



so der Standpunkt des Domherrn, müsse sich wegen eines Vergehens in einem
kanonischen Verfahren reinigen, und solange dies nicht geschehen sei, dürfe

er keine Pfarrfunktionen ausüben, und seine Kirche sei ihm, dem Domherrn,
zu unterstellen. Der Priester wiederum behauptete, nach einer lediglich
vorübergehenden Suspension noch unter dem verstorbenen Gerhard wieder in
sein Amt eingesetzt worden zu sein.290 Wido sollte nun gemäss Anordnung
des Papstes in dieser Sache einen Entscheid fällen.291 Als Alternative stellte
der Papst dem Bischof frei, die Streitenden «cum instruments necessariis»

zu ihm nach Rom zu schicken. Kurz darauf erteilte Paschalis Wido in einem
weiteren Schreiben die Anweisung, einem presbiter Busse aufzulegen.292

Der von Meyer-Marthaler ins Spiel gebrachte Zusammenhang dieses Briefs
mit dem Konstanzer Streit (Wido hätte den Fall also tatsächlich dem Papst

überantwortet, und dieser hätte dann zuungunsten des Priesters entschieden)
ist inhaltlich zwar denkbar.293 Dann würde allerdings die Datierung im BUB
irritieren: Für Nr. 252 wird der 10. Juni 1114, für Nr. 253 der 12. Juni 1114

angegeben - eine viel zu kurze zeitliche Differenz, als dass die beiden Briefe
tatsächlich vom selben Fall handeln könnten. Überdies gibt der Papst in Nr.
253 nirgendwo einen unmissverständlichen Hinweis auf die Konstanzer
Vorkommnisse. Insofern ist wohl eher an zwei von einander unabhängige Fälle

zu denken; mithin entzöge sich unserer Kenntnis, wie der Konstanzer Streit
endete. In jedem Fall bleibt die in unserem Kontext wichtige Feststellung,
dass Wido hier wiederum als Richter in einem Zwist, der sich im Mittelpunkt
seiner nördlichen Nachbardiözese abspielte, beigezogen wurde.

3.5.4 Der Streit um Hermann von Augsburg

Diejenige Auseinandersetzung, die Wido am intensivsten in Anspruch
nahm, war der Konflikt zwischen Bischof Hermann von Augsburg und

seinem Domkapitel. Hermann, der sein bischöfliches Amt im selben Jahr wie
Wido angetreten hatte, lag gleichsam von Beginn an mit den Domherren im
Streit. Seine Einsetzung durch Heinrich IV. wurde, wie schon erwähnt, als

unrechtmässig empfunden, da sie auf simonistische Weise geschehen sei.294

290 Meyer-Marthaler, BischofWido, S. 196.
291 BUB, Nr. 252, S. 189f.
292 BUB, Nr. 253, S. 190.
293 Meyer-Marthaler, BischofWido, S. 199. BUB, Nr. 252 wird dort fälschlicherweise als

Nr. 251 zitiert.
294 Vgl. hierzu und zum Folgenden Horn, Bischöfe von Augsburg, S. 260-266.

68



Immer wieder traten in den folgenden Jahren Spannungen auf, die sich im
Kern vor allem um Besitzfragen drehten. Schon Hermanns Vorgänger hatten
damit begonnen, Güter des Domkapitels zu entfremden, was sich schlecht
mit dem wachsenden Selbstbewusstsein und der zunehmenden politischen
Bedeutung der Domkanoniker vertrug. Die Anschuldigungen, die gegen
Hermann konkret vorgebracht wurden (unsittlicher Lebenswandel usw.),
besassen allerdings bis zu einem gewissen Grad topischen Charakter.21,5 Die
Stationen des Streits sollen hier nicht im Einzelnen nachgezeichnet werden,
hervorzuheben ist aber, dass Hermann im Jahr 1106 dank der Fürsprache
Gebhards von Konstanz einer Amtsenthebung entgehen konnte.296 Es weist
nochmals auf das enge Verhältnis zwischen Gebhard und Wido hin, dass der

Bischofvon Chur im Jahr darauf für einen Boten Hermanns Fürbitte einlegte,
der zur endgültigen Bereinigung der Angelegenheit nach Rom zu Paschalis

II. aufgebrochen war.297

Wido hatte sich mit den Augsburger Querelen also bereits einmal befasst,
als der Papst ihn 1117 nach erneutem Ausbruch der Streitigkeiten mit der

Regelung der Sachlage beauftragte.298 Der Papst hatte um 1111 Hermann

wegen der gegen den Bischofvorgebrachten Klagen vom Amt suspendiert.299

Danach Hess Paschalis die Angelegenheit eine ganze Weile auf sich beruhen,
ehe er 1115 den zuständigen Metropoliten, ErzbischofAdalbert von Mainz,
mit der Untersuchung gegen Hermann beauftragte.300 Adalbert war erst
kurz zuvor aus seiner dreijährigen kaiserlichen Haft entlassen worden und
stellte sich sofort wieder an die Spitze der Opposition gegen Heinrich V.301

Der Kaiser selbst zog kurz darauf nach Italien, um Anspruch auf das Erbe
der im Juli 1115 verstorbenen Gräfin Mathilde von Tuszien zu erheben, und
in der Folgezeit kam es zwischen Adalbert und den Staufer-Brüdern, die
während Heinrichs Abwesenheit das Reich verwalteten, zu einem intensiven
Kräftemessen. Vielleicht kam Adalbert aus diesen Gründen nicht mehr dazu,

21,5 Vgl. hierzu Widos Schreiben an den Papst, BUB, Nr. 264, S. 199: Episcopum ad emen-
dationem distractionis rerum çcclesiasticarum abunde cohortatum, de perversa vita et

ceteris, quq scripsisti, diligenter commonui; de officio vero episcopali, quia redditum sibi
a te asserens, abstinere noluit, quamvis magna pars qcclesiq idem semper accusonspartim
invidia, partim tuç auctoritatis reverentia non recipit nisi prius accepto a te responso.

296 RBA, Nr. 388, S. 240.
207 BUB, Nr. 226, S. 176.
298 BUB, Nr. 261 u. Nr. 262, S. 197f.
299 RBA, Nr. 402, S. 246f.
300 RBA, Nr. 409, S. 250.
301 Weinfurter, Salier, S. 181-184.

69



sich ausreichend um die Augsburger Angelegenheit zu kümmern. Jedenfalls
«erbte» Wido von Chur im Jahr 1117 Adalberts Auftrag zur Durchführung der

Untersuchung gegen Hermann von Augsburg. Dass Paschalis gerade Wido
mit dieser Angelegenheit betraute, dürfte auch damit zusammenhängen, dass

Wido selbst aus dem Augsburger Domkapitel stammte302, nicht zuletzt aber

damit, dass Widos Bruder Konrad zusammen mit einem Domherrn namens
Ratbot in Rom als Wortführer der Kläger auftraten.303 Es ist angesichts dieser
Konstellation nämlich nicht ganz auszuschliessen, dass Paschalis mit einer

gewissen Voreingenommenheit Widos rechnete, denn für Bischof Hermann,
einen engen Parteigänger Heinrichs V., konnte der Papst naturgemäss nur
wenig Sympathie verspüren - vor allem auch, weil Hermann den Kaiser auf
dessen Zug nach Rom im Frühjahr 1117 begleitete.304

Wido ging allerdings behutsam ans Werk, was ihm Meyer-Marthaler hoch
anrechnet: «Es spricht jedoch für die verhältnismässige Unabhängigkeit des

Bischofs von Chur, dass er in sorgfältiger Untersuchung nicht ohne weiteres
auf die Wünsche der Kläger eingegangen ist.»305 Denkbar ist jedoch auch,
dass Wido sich bei seinem Vorgehen gegen Hermann von einer gewissen
politischen Vorsicht leiten liess. Wer weiss, wie Heinrich V. reagiert hätte, wenn
sein enger Verbündeter in der für den Kaiser so wichtigen Stadt Augsburg
wegen Wido vom Bischofsstuhl vertrieben worden wäre? Wie dem auch sei,
Wido fällte in Augsburg vorerst keinen Entscheid darüber, ob Hermann seines

Amtes enthoben werden sollte. Stattdessen führte er ein Adulteriumsverfahren
durch, verpflichtete Hermann zur Rückgabe der eingezogenen Güter und zur
Besserung seines Lebenswandels.306 Dass er für das Urteil, welches Hermanns
Schicksal endgültig besiegeln sollte, den Ball wieder Paschalis II. zuspielte,
begründete er mit Hermanns Einwand, er sei vom Papst in gleicher Sache

bereits früher restituiert worden.307

Paschalis freilich wich erneut einer klaren Entscheidung aus (spielte hier
vielleicht die zu dieser Zeit akute Bedrohung durch Heinrich V. mit eine

302 Hermanns Pontifikat hat Wido als Domherr vermutlich nicht mehr miterlebt, vgl. zur
Chronologie oben S. 56.

303 RBA,Nr. 416 u. Nr. 418, S. 253.
304 RBA,Nr. 417, S. 253.
305 Meyer-Marthaler, Bischof Wido, S. 200.
306 BUB, Nr. 264, S. 199.
307 Widos Brief lässt vermuten, dass sich Hermann während der Untersuchung ebenfalls in

Augsburg aufhielt. Noch am 17. Juni 1117 erscheint er jedoch als Zeuge in der von Heinrich

V. in Volterra ausgestellten Urkunde, die dem Bistum Brixen den Besitz der Abtei
Disentis bestätigt (BUB, Nr. 263, S. 198). Hermann muss also in der zweiten Jahreshälfte

von Italien nach Augsburg zurückgekehrt sein.

70



Rolle?308) und teilte Wido im Januar 1118 mit, er solle den Fall nach eigenem
Ennessen regeln.309 Leider sind über den weiteren Verlaufdes Verfahrens keine
Nachrichten mehr erhalten. Zoepfl spekuliert, Wido sei einer Entscheidung
aus dem Weg gegangen.310 In jedem Fall unterliess der Bischof von Chur
wohl ein allzu harsches Urteil über Flermann; der Konflikt blieb während der
nächsten fünf Jahre unentschieden. Möglicherweise verhinderten die nach
Paschalis' Tod im Jahr 1118 rasch aufeinander folgenden Wechsel auf dem
Stuhle Petri eine speditive Beilegung. Erst unter Calixt II. im Jahr 1123 und
damit bereits nach Widos Ableben wurde Hermann rehabilitiert und wieder
in sein Amt eingesetzt.311

3.5.5 Widos Kloster- und Passpolitik

Es war bisher nur von Handlungen Widos die Rede, welche Angelegenheiten
ausserhalb seiner eigenen Diözese betrafen. In der Tat mangelt es uns wie
schon bei Widos Vorgängern an Nachrichten zu «innenpolitischen»
Massnahmen. So ist zum Beispiel nichts darüber bekannt, ob und wie Wido das

klösterliche Leben in den der Churer Kirche unterstellten Klöstern forderte.
Die wenigen erhaltenen Hinweise lassen indes eher auf deren Niedergang
schliessen. So wurden vermutlich unter Wido die Nonnen von Mistail
vertrieben; ein Akt, der unter Bischof Adelgott (1151 — 1160) schliesslich die

endgültige Aufhebung des Klosters zur Folge hatte und den R. Kaiser auf
die angenommene Wandlung der inneren Ordnung zu einem Kanonissenstift
zurückführt.312 Den Verhältnissen im Kloster Cazis wiederum dürfte Wido
kaum mit viel Engagement entgegengetreten sein, beklagte doch Bischof
Adelgott rund zwei Jahrzehnte nach Widos Tod in deutlichen Worten die dort
herrschenden Zustände («synagoga Sutane») Völlig im Dunkeln liegen Widos

Beziehungen zu Müstair. Die Umwandlung Müstairs in ein Frauenkloster

308 HeinrichV. hielt sich um diese Zeit vermutlich in Mittelitalienauf. Paschalis II. war erstgerade am
14. Januar wieder nach Rom zurückgekehrt, sein Antwortschreiben an Wido ist auf den

19. Januar datiert. Zur Lage in Italien vgl. Meyer von Knonau, Jahrbücher 7, S. 27-38
u.S. 50-53.

309 BUB, Nr. 265, S. 200.
310 Zoepfl, Bistum Augsburg, S. 118.
311 RBA, Nr. 446 u. Nr. 447, S. 264.
312 Kaiser, Frauenklöster und Klerikergemeinschaften, S. 320.
313 BUB. Nr. 334, S. 244.

71



erfolgte, wenn die Befunde von Sennhauser und Weiss zutreffen, wohl nicht
unter Wido, sondern erst in der Zeit nach ihm, möglicherweise 1163.314

Wenig ist auch über Widos Verhältnis zum Domkapitel bekannt.

Spannungen scheinen nicht aufgetreten zu sein. Das auf dem Septimerpass neu
errichtete Hospiz (vgl. unten S. 73) sollte gemäss Widos Anordnung alljährlich

eine Abgabe für ein Mahl ans Domkapitel leisten.315 Dem Eintrag über
Widos Tod im Necrologium Curieuse ist ausserdem zu entnehmen, dass

der Bischof den Domherren einen Hof zu Schiers und einen Weinberg in
Chiavenna «cum casa et silva sancte Marie» schenkte. Den Hof in Schiers
schien Papst Paschalis II. den Domherren in einer Urkunde vom 12. März
1117 zu bestätigen, zusammen mit ihren übrigen Besitzungen, vor allem im
Engadin, im Domleschg und im Walgau.316 Weiss nimmt allerdings an, dass

es sich bei dem Dokument um eine Fälschung aus dem späten 12. Jahrhundert
handelt (Vgl. dazu oben S. 25).317 Dafür könnte sprechen, dass das Churer

Domkapitel bis dato nie in einer päpstlichen Urkunde auftauchte und dass

es zu Widos Zeit politisch immer noch eine untergeordnete Rolle spielte. Als
eigenständige politische Kraft trat es, anders als etwa das Domkapitel von
Augsburg, nicht hervor.

Die im angesprochenen Nekrologeintrag erwähnte Stadt Chiavenna bildete
übrigens den Ausgangspunkt für den einzigen Waffengang auf churrätischem
Boden zu Widos Zeit. Er muss sich Ende 1120 oder anfangs 1121 ereignet
haben: Zweimal ermahnte Papst Calixt II. Widos gleichnamigen Amtskollegen

von Como, die Einwohner von Chiavenna zur Rückgabe der Burg
Castelmur an den Bischof von Chur zu veranlassen.318 Chiavennas Angriff
auf den bischöflichen Stützpunkt im Bergeil war wohl nicht auf Initiative,
doch mit Duldung Bischof Widos von Como erfolgt. Meyer-Marthaler
interpretiert diese Geschehnisse gewissermassen als Fortsetzung der Kämpfe
in Oberitalien.319 Ich halte es für denkbar, dass dem Angriff keine
weltanschaulichen Differenzen in Zusammenhang mit dem Investiturstreit, sondern
wirtschaftliche Motive zugrunde lagen. Möglicherweise ging es dabei um
die Zolleinnahmen, die aus dem Warenverkehr entlang der Septimerroute,
der wichtigsten Nord-Süd-Verbindung Churrätiens, resultierten.320 Wenn die

Forschung richtig liegt, dann begann gerade zu dieser Zeit der Verkehr über

314 Sennhauser, Müstair, S. 375; Weiss, Siegelurkunden, S. 91-95.
315 Necr. Cur. (ed. Juvalt), S. 49 MGH Necr. 1, S. 630.
3,6 BUB, Nr. 260, S. 195ff.
317 Weiss, Siegelurkunden, S. 40-47.
318 BUB, Nr. 273 u. Nr. 274, S. 204f.
319 Meyer-Marthaler, Bischof Wido, S. 183.
320 Clavadetscher/Meyer, Burgenbuch, S. 227.

72



die Pässe an Intensität zu gewinnen.321 Der Septimer war davon in speziellem
Ausmasse betroffen: Ihm schenkte Wido von Chur nämlich seine besondere
Aufmerksamkeit.

Die im Necrologium Curiense bezeugte Errichtung des Hospizes St. Peter
auf dem Septimerpass ist wohl die bedeutendste innenpolitische Leistung
BischofWidos.322 Wie Büttner schreibt, gehörte dieses Hospiz dem neuen Typus
an, der auf dem Pass selbst und nicht mehr wie im Frühmittelalter im Tal vor
dem Anstieg errichtet wurde.323 Ingrid Heike Ringel hat die interessante

Vermutung geäussert, dass ein direkter Zusammenhang zwischen der Errichtung
des Hospizes und der Vertreibung der Mistailer Nonnen samt teilweiser Einziehung

des Klosterbesitzes bestehen könnten.324 Sie wendet sich klar gegen die
These, wonach Wido aufdem Septimer ein schon früher vorhandenes, im Zuge
der Sarazeneneinfälle des 10. Jahrhunderts zerstörtes Hospiz wiedererrichtet
habe.325 Stattdessen glaubt sie, das in einer Urkunde Ludwigs des Frommen
(ausgestellt zwischen 824 und 831)326 erwähnte «senodochium sancti Petri»,
das die ältere Forschung für ein Hospiz auf der Passhöhe des Septimer hielt,
habe in Tat und Wahrheit in Mistail gelegen. Das von Wido errichtete Septi-
merhospiz deutet sie in diesem Sinne als «Rechtsnachfolger des älteren bei
dem Kloster Impidines zu lokalisierenden senodochium sancti Petri». Die
eingezogenen Güter des Klosters im Albulatal seien wenigstens teilweise für
die Dotierung des neuen Passhospizes verwendet worden. Damit Hessen sich
auch die im Spätmittelalter fassbaren Besitzungen des Septimerhospizes bei
Tiefencastel und Almens plausibel erklären. Ringel geht sogar so weit, den

Niedergang der streng monastischen Lebensformen in Impidines/Mistail mit
einer Zunahme des zivilen Nord-Süd-Verkehrs während des Hochmittelalters
in Verbindung zu bringen: Unvermeidlicherweise sei es so zu vennehrtem
Kontakt zwischen den Reisenden und den direkt an der Passroute lebenden
Nonnen gekommen, was eine Reform von vornherein wenig aussichtsreich
habe erscheinen lassen.327 Wido, so kann man Ringels These zusammenfassen,
habe aus diesem Grund (und wegen der gefährlichen Lage Mistails am Rande

3:1 Schnyder, Handel und Verkehr, S. 14f„ ortet den Grund für den Mehrverkehr in der (damals
freilich noch recht jungen) Kreuzzugsbewegung.

322 Necr. Cur. (ed. Juvalt), S. 49 MGH Necr. I, S. 630.
323 Büttner, Churrätien, S. 7.
324 Ringel, Kontinuität und Wandel, S. 271 -284.
325 So etwa Schnyder, Handel und Verkehr, S. 12. Vgl. die weiteren Literaturangaben bei

Ringel, Kontinuität und Wandel, S. 270, Anm. 207.
32,1 BUB, Nr. 53, S. 43ff.
327 Ringel, Kontinuität und Wandel, S. 283.

73



der Schyn-Schlucht) mit der Enteignung des Klosters und der Vertreibung der
Insassinnen begonnen und als Ersatz für das somit wegfallende «senodochium
sancti Petri» das Hospiz auf dem Septimer errichtet.

Über die Bedeutung des Septimerpasses im Mittelalter ist viel geforscht
worden. Die ältere Forschung stufte ihn als den Hauptübergang unter den

Bündner Pässen schlechthin ein.328 Clavadetscher und Ringel haben

demgegenüber die Bedeutung des Passes stark relativiert.329 Frühestens ab dem
11. Jahrhundert konnte der Septimer laut Ringel überhaupt erst langsam den

benachbarten Julierpass an Bedeutung überholen. Sie nennt hierfür weiter
keine konkreten Gründe. Doch hat Büttner den bedenkenswerten Hinweis
gegeben, dass den für den Unterhalt der Passroute zuständigen Churer
Bischöfen spätestens zu Beginn des 12. Jahrhunderts der Julier gar nicht
uneingeschränkt zur Verfügung stand, da die Gammertinger im Oberengadin,
das bei Benutzung des Juliers durchquert werden musste, über bedeutende

Besitzungen verfügten.330 Mit Sicherheit können wir festhalten, dass der

Septimer durch das von Wido errichtete Hospiz eine gewaltige Aufwertung
erfuhr. Dank des Hospizes mussten für den beschwerlichen Weg von Bivio
nach Casaccia nun nicht mehr wie früher (falls Ringels These zutrifft) 11,5
Kilometer am Stück in freier Wildnis überwunden werden.

Es ist wohl kaum ein Zufall, dass der Septimer erst seit der Errichtung
des Hospizes in den Quellen richtig fassbar wird.331 Der erste sicher bezeugte
Ritt eines Fürsten über den Septimer datiert von 1128, als der Staufer Konrad
nach Italien zog, um dort König Lothar III. zu bekriegen - vermutlich die
erste einwandfrei nachgewiesene Überquerung des Septimers überhaupt,
denn gegen die Berichte des St. Galler Chronisten Ekkehard IV. von zwei
Benutzungen des Passes schon in karolingischer Zeit hat Ringel schwerwiegende

Einwände erhoben.332 Im späteren 12. und im 13. Jahrhundert war der

Septimer dann unter allen Bündner Pässen der mit Abstand bekannteste und

am meisten begangene.333 Es sei an dieser Stelle die These gewagt, dass der

Septimer erst durch Bischof Widos Bemühungen, von denen die Errichtung
des Hospizes zeugt, jene herausragende Stellung erlangen konnte, die er in

328 Vgl. die Literaturangaben bei Ringel, Kontinuität und Wandel, S. 252, Anm. 147.
329 Clavadetscher, Verkehrsorganisation, S. 294; Ringel, Kontinuität und Wandel, S. 285f.
330 Büttner, Churrätien, S. 8.
331 Ringel, Kontinuität und Wandel, S. 288.
332

EBD., S. 263-270.
333 Nisslmüller, Alpenpässe, S. 72.

74



den nachfolgenden Zeiten einnahm. Doch auch in seiner Blütephase dürfte
der Septimer als Handelsroute nicht die Bedeutung des Grossen St. Bernhard
und des Brenner erlangt haben.334 Diese zwei Pässe konnten gegenüber dem

Septimer in mancherlei Hinsicht mit geografischen und topografisehen
Vorteilen punkten (man denke nur an die extrem steile Südseite des Septimers);
aus militärisch-strategischer Sicht eröffnete darüber hinaus namentlich der
Brenner einem Feldherrn glänzende Möglichkeiten.335 Vergegenwärtigt man
sich nun dazu noch die eben erwähnte Entwicklung der Quellenlage für den

Septimer, dann führt das wohl zum Schluss, dass der Septimer vor Widos
Massnahmen auch in infrastruktureller Hinsicht nicht mit dem Brenner und
dem Grossen St. Bernhard mithalten konnte. Für die übrigen Bündner Pässe

gilt das ohnehin, obschon zumindest der Lukmanier unter den sächsischen
Kaisem wenigstens begrenzt noch mit dem Brenner wetteifern konnte.336

Ein infrastrukturelles Defizit könnte mit ein Grund dafür sein, weshalb
auch Kaiser Heinrich V. dem Grossen St. Bernhard und dem Brenner
gegenüber den Bündner «Konkurrenten» den Vorzug gab.337 Denn die Lage in
Schwaben bzw. im Bodenseegebiet, die uns bei Heinrich IV. als plausible
Erklärung für die Umgehung der Bündner Pässe diente, hatte sich mittlerweile

stark beruhigt. Liutold von Achalm und Ulrich von Bregenz, zwei der

energischsten Vorkämpfer der päpstlichen Partei in dieser Region, lebten
nicht mehr.338 Die Staufer wie die Zähringer gehörten inzwischen zu den

Gefolgsleuten Heinrichs V., so dass die Spannungen zwischen ihnen abflauen

mussten.339 Schwaben bot ein sehr viel friedlicheres Bild als noch in den
letzten Jahrzehnten des 11. Jahrhunderts.

Es bleibt die Frage: Hat damit vielleicht doch die «Papsttreue» Bischof
Widos den Kaiser zur Umgehung Churrätiens veranlasst? Wir wollen uns
der Antwort über einen Umweg nähern, und zwar über Widos Position im
Unabhängigkeitsstreit der Abtei Pfäfers.

334 Meyer, Hochmittelalter, S. 145.
335 Vgl. dazu Oehlmann, Alpenpässe 3, S. 231 ff. u. Alpenpässe 4, S. 202-207.
336 Vgl. dazu unten S. 84.
337 Zu den von Heinrich V. benutzten Wegen über die Alpen vgl. Oehlmann, Alpenpässe 3, S. 253,

u. Alpenpässe 4, S. 310.
338 Zu ihrem Tod vgl. Meyer von Knonau, Jahrbücher 5, S. 8 u. 37f.
339 Büttner, Staufer und Zähringer, S. 13ff.

75



3.5.6 Widos Verhalten im Pfäferser Unabhängigkeitsstreit

Es wurde darauf hingewiesen, dass sich zu Widos Bemühungen um die
bischöflichen Eigenklöster nur wenig aussagen lässt. Wie stand es aber um
seine Beziehungen zu den selbständigen Abteien Disentis und Pfäfers? Hier
fällt vor allem Widos Agieren im Kampf des Klosters Pfäfers um dessen

Unabhängigkeit auf. Heinrich IV. hatte, wie bereits erwähnt, die Abtei 1095

seinem Gefolgsmann übertragen, dem Bischof Burchard von Basel.340 Heinrich

V. bestätigte die Schenkung 1114.341 Die Pfäferser wehrten sich in den

folgenden Jahren energisch für ihre Freiheit (im Kapitel 4.2 wird davon noch
ausführlicher die Rede sein). In Papst Paschalis II. fanden sie einen gewichtigen

Verbündeten. Dieser versuchte, Wido in den Kampf einzuspannen: In
einem Brief vom 16. April 1115 wies er den Churer Bischof ausdrücklich
an, Pfäfers gegen die Ansprüche des Basler Bischofs (Rudolf III.) zu
verteidigen.342 Der Brief schliesst mit der deutlichen Ermahnung: «Tu autem,
venerabilis frater commissas tibi eclesias tueri non desinas, sed tcimquam
bonus pastor gregis dominici ovibus vigilanter inmineas et eclesie tue iura
proutpotueris inviolata conserva.»

Wie diese Zeilen erahnen lassen, war Widos Verhalten in der Pfäferser
Sache dem Papst suspekt, und dies nicht zu Unrecht. In Heinrichs
Schenkungsurkunde von 1114 findet sich Wido nämlich unter den Intervenienten

zugunsten Rudolfs von Basel. Wido handelte also als «Verfechter
ausgesprochen bischöflicher Interessen», wie es Meyer-Marthaler formuliert.343 Er
habe damit «gezeigt, dass gerade das bischöfliche Eigenkirchenrecht erhalten
bleiben sollte»344, und so gegen gregorianische Prinzipien Verstössen. Glaubt
man ausserdem der (freilich tendenziösen) Erzählung De libertate ecclesiae
Fabariensis, dann waren Wido und Rudolf miteinander befreundet, und
Rudolf suchte denn auch Widos Unterstützung, nachdem seine Ansprüche vom
Papst abgeschmettert worden waren.345

In diesem Zusammenhang sei noch auf einen bemerkenswerten Schluss

hingewiesen, zu dem Marc-Antoni Nay in seiner Dissertation kommt. Wido
nämlich, so folgert Nay auf Grund von dendrochronologischen Befunden,
sei es gewesen, der den Neubau der Kirche St. Martin in Zillis und die be-

340 BUB, Nr. 212, S. 168.
341 BUB, Nr. 249, S. 188.
342 BUB, Nr. 257, S. 192.
343 Meyer-Marthaler, Bischof Wido, S. 199.
344

ebd., S. 200.
345 MGHSSXI1, S. 411 f.

76



rühmte Bilderdecke daselbst habe errichten lassen.346 Bereits im Jahre seines

Amtsantritts, 1096, habe Wido den Neubau und nach 1115 schliesslich die
Bilderdecke in Auftrag gegeben. Bekanntlich war das Kloster Pfäfers in der

Gegend von Splügen begütert (vgl. S. 104f.). Nay wertet Widos bauliche
Aktivitäten in Zillis folglich «als ein[en] Akt, mit welchem der Bischof an
der Splügenroute Präsenz markierte und die Bewohner des Schams an sich
band». Trifft das zu, dann stand Wido schon seit seinem Churer Startjahr 1096

in einem Konkurrenzverhältnis zu Pfäfers (trotz der im Jahr zuvor erfolgten
Übertragung des Klosters an den Bischofvon Basel). Beachtenswert ist auch,
dass der Auftrag zum Bau der Bilderdecke (gemäss Nay) ausgerechnet in die
Zeit um 1115 fiel, das Jahr der päpstlichen Ermahnung an Wido, Pfäfers von
den Ansprüchen des Basler Bischofs abzuschirmen.

Ob Wido der Aufforderung des Papstes zum Schutze von Pfäfers Folge
leistete oder nicht, entzieht sich unserer Kenntnis, doch bemerkt Meyer-Mar-
thaler sicherlich zu Recht, dass von einem wirksamen Eingreifen wohl nicht

ausgegangen werden dürfe.347 Mit Sicherheit jedenfalls int Büttner, wenn er
schreibt, Pfäfers und Disentis hätten sich in ihrem Streben nach Erhaltung
ihrer Reichsunmittelbarkeit «auch durch den Churer BischofWido gestützt»
gesehen.348

In diesem Kontext ist daran zu erinnern, dass Wido knapp 20 Jahre zuvor
selbst in den Genuss einer adäquaten königlichen Schenkung gekommen war:
Der vom Vater Heinrich IV. abgefallene Sohn Konrad übertrug dem Bistum
Chur im Jahr 1097, wie bereits erwähnt, die Abtei Disentis. Wie sich diese
rund 15 Jahre währende Abhängigkeit konkretisierte, ist unbekannt.349 Wido
scheint sich jedenfalls nicht gegen das «Geschenk» gewehrt zu haben. Den
Disentisern missfiel ihre neue Lage dagegen sehr wohl: Ohne dass wir darüber

im Einzelnen unterrichtet wären, steht doch fest, dass sie bei Heinrich V.
für ihre Unabhängigkeit gekämpft haben müssen. Denn 1112 bestätigte der
Salier dem Kloster seine Rechte und Freiheiten und löste sie damit von den
Churer Fesseln350 - ein nur vorübergehender Erfolg für Disentis, denn fünf
Jahre später, am 17. Juni 1117, bestätigte Heinrich V. dem Bischof Hugo von

346 Der Verfasser dankt M.A. Nay für die entsprechenden Passagen aus dem Manuskript seiner

- zum Zeitpunkt der Drucklegung dieser Arbeit noch nicht publizierten - Dissertation
(S. 331-337).

347 Meyer-Marthaler, Bischof Wido, S. 200.
348 Büttner, Churrätien, S. 7.
349 Vgl. dazu unten S. 88ff.
350 BUB, Nr. 237, S. 182f. Vgl. dazu Müller, Brixen und Disentis, S. 22f.

77



Brixen den Besitz des Lukmanierklosters.331 In diese Angelegenheit mischte
sich Wido von Chur allerdings nicht ein.

Büttner hat bezüglich der Übertragungen von Pfäfers und Disentis durch
Heinrich V. an befreundete Bistümer folgende Deutung geliefert: Er glaubt,
dass die Beziehungen zwischen Wido und Heinrich V. anfangs «einigermassen

gut» waren, jedoch ab 1112/1114, als die Spannungen zwischen Kurie und
Kaiser wieder zunahmen, «merklich kühler wurden».332 Als Folge davon habe

Heinrich seine Haltung gegenüber den churrätischen Klöstern vorsorglich
wieder geändert. Als «Zeugnis der versteiften Haltung Heinrichs V. gegenüber

den Institutionen im BündnerAlpenraum» wertet Büttner auch, dass das

Bistum Chur überhaupt keine Urkunde des letzten Saliers erhielt.
Nun ist es aber gerade im Jahr 1114 zu einem besonders engen Kontakt

Widos mit Heinrich V. gekommen: Im März nahm er nämlich am Hoftag
des Kaisers in Basel teil. Er fungierte als Zeuge in den dort ausgestellten
Urkunden Heinrichs für Muri, die Propstei Zürich und Einsiedeln.333 Am
Hoftag zu Basel erfolgte auch die Übertragung von Pfäfers an Basel - wie
schon gesagt - ebenfalls mit Wido als Zeugen.354 Unter diesen Umständen
kann freilich Heinrichs Verhalten gegenüber Pfäfers nicht als Indiz einer sich
verschlechternden Beziehung zum Bischof von Chur interpretiert werden,
umso weniger, als Wido sich ja ausdrücklich für Rudolf von Basel einsetzte.

Mit Sicherheit aber fand sich Pfäfers auf der Seite der anti-salischen Partei,
so dass es nicht verwundert, wenn Heinrich gegenüber Pfäfers eine harte

Gangart verfolgte.
Der Stimmungsumschwung gegenüber Disentis wiederum ist schwieriger

zu begründen. Nachrichten über anti-salische Aktionen seitens des Disen-
tiser Abtes zwischen 1112 und 1117 liegen keine vor. War die Aufhebung
der Reichsunmittelbarkeiten von Disentis und Pfäfers vielleicht Teil eines

grösseren Plans Heinrichs V. zur Sicherung der Lukmanierroute oder ganz
generell zur Disziplinierung des churrätischen Gebiets? Näher liegend scheint
mir folgende Hypothese: Heinrich ging es mit seiner Vergabungsaktion vom
Juni 1117 gar nicht so sehr um Disentis als viel mehr darum, die guten
Beziehungen zu Hugo von Brixen aufrechtzuerhalten. Denn der Kaiser weilte
zu diesem Zeitpunkt immer noch in Italien und musste sich darum unbedingt
der Freundschaft jenes Bischofs versichern, der den Brenner und damit den

wichtigsten transalpinen Pass kontrollierte. Disentis eignete sich hierzu gut als

351 BUB, Nr. 263, S. 198f.
352 Büttner, Staufer und Zähringer, S. 14f.
353 BUB, Nr. 245, Nr. 247 u. Nr. 248, S. 187f.
354 BUB, Nr. 249, S. 188.

78



«Freundschaftsgeschenk», da die Abtei schon früher mehrmals den Brixener
Bischöfen zugesprochen worden war.355 Fleinrich konnte sich also darauf
berufen, lediglich einer alten Rechtsordnung zu neuer Gültigkeit zu verhelfen,
und tatsächlich wird in der Schenkungsurkunde aufdas entsprechende Diplom
Heinrichs IV. aus dem Jahr 1057356 ausdrücklich Bezug genommen.

Untrügliche Indizien für eine Verschlechterung der Beziehungen Widos
zu Heinrich V. existieren im Grunde genommen keine. Wohl kam es nach
1114 vermutlich zu keinem direkten Kontakt mehr, doch darf nicht übersehen

werden, dass der Kaiser sich zwischen 1116 und 1118 gar nicht mehr
auf deutschem Gebiet aufhielt. Nach der Rückkehr des Kaisers machten
sich bei Wido dann möglicherweise bereits erste Anzeichen von Alter und
Krankheit bemerkbar. Darauf weist neben dem Umstand, dass Wido nach
1118 keine grössere Mission mehr in päpstlichem Auftrag ausführte, der
zweifach bezeugte (von Papst Calixt II. aber abgelehnte) Rücktrittswunsch
des Bischofs hin.337

3.5.7 Letzte Lebensjahre und Tod in Petershausen

Papst Paschalis II. starb am 21. August 1 1 18.358 Zu seinem direkten Nachfolger
Gelasius II. (1118-1119) sind keine Kontakte Widos bezeugt, erst unter Calixt

II. (1119-1124) setzte der Briefverkehr mit der römischen Kurie wieder
ein. Wie Meyer-Marthaler erklärt, überliess Gelasius II. die Behandlung der
deutschen Fragen seinem Legaten, während Calixt II. wieder direkten Einfluss
aufden Episkopat zu erlangen suchte.359 Sie konstatiert überdies eine gewisse
Übereinstimmung der Ziele und Haltungen des Bischofs von Chur und des

neuen Papstes: Calixt II. habe im Gegensatz zu seinen Vorgängern ernsthaft
auf einen Vertrag mit dem Kaiser hinzuarbeiten versucht, und Widos auf
Ausgleich bedachtes politisches Profil kam dem Kirchenoberhaupt da gerade

gelegen. Doch Wido begann bereits, sich aus der Reichspolitik zurückzuziehen:

Dem Konzil von Reims blieb er fern, obschon ihn Calixt im August 1119

zur Teilnahme aufforderte.360 Auch die Reise nach Rom, zu der ihn Calixt im

355 Vgl. dazu unten S. 84ff.
356 BUB, Nr. 196, S. 156f.
357 BUB, Nr. 267, S. 201 f. u. Nr. 271, S. 203f. Meyer-Marthaler, Bischof Wido, S. 202,

nimmt wohl zu Recht an, dass kaum politische Gründe den Ausschlag für den beabsichtigten

Rückzug Widos gaben, solche sind zumindest nicht ersichtlich.
358 Meyer von Knonau, Jahrbücher 7, S. 53.
357 Meyer-Marthaler, Bischof Wido, S.202.
360 BUB, Nr. 266, S. 200.

79



Februar 1121 einlud, trat er nicht an.361 Dass Calixt zweimal ein Gesuch um
Amtsentlassung ablehnte362, zeigt indessen, wie sehr der Papst immer noch
aufWido und sein mittlerweile mehrfach bewiesenes diplomatisches Geschick
baute. Doch an den Verhandlungen um das Wormser Konkordat hatte der
Bischof von Chur keinen Anteil mehr. Vermutlich zu Recht hat Meyer-Marthaler

Widos Abschied von der hohen Politik und seine Rücktrittsgedanken
mit Alter und Krankheit in Verbindung gebracht; politische Gründe für sein
Ansinnen wären jedenfalls nicht ersichtlich.363

Eine ganze Reihe von Nekrologien vermeldet den Tod Widos am 17. oder
18. Mai 1122.364 Am ausführlichsten wird die Chronik des Klosters Petershausen.365

Diese Abtei, deren Abt Wido einige Jahre zuvor geweiht hatte, hatte der

Bischof kurz vor seinem Tod aus unbekanntem Grund noch aufgesucht. Der
Bericht des Chronisten bezeugt noch einmal die guten Beziehungen Widos

zum Kloster, die demnach über die Abtweihe hinaus anhielten und möglicherweise

schon vorher bestanden hatten. Das Necrologium Petrishusanum setzt
Widos Tod auf den 18. Mai,366 das Necrologium Curiense auf den 17. Mai.367

Da Wido in Petershausen starb, kann der von dort überlieferten Angabe
vermutlich eher Glauben geschenkt werden. Widos Leichnam wurde, wie es in
der Klosterchronik heisst, unter grossen Mühen nach Chur überführt. Rund
vier Monate später endete mit dem Wormser Konkordat vom 23. September
1122 auch der Investiturstreit. Somit fällt der Abschluss dieses Abschnitts
der europäischen Geschichte zeitlich fast exakt mit dem Ende der Ära Wido
in Chur zusammen. Widos Nachfolger Konrad I. von Biberegg empfing am
29. April 1123 die Bischofsweihe.368

361 BUB, Nr. 270, S. 202.
362 BUB, Nr. 267, S. 201f„ Nr. 271, S. 203.
363 Meyer-Marthaler, Bischof Wido, S, 202.
364 MGH Necr. I, S. 107, S. 148, S. 252, S. 276, S. 288., S. 671, S. 630.
365 Chronik von Petershausen (ed. Feger), 1. 4, S. 180: De obitu Witonis episcopi. Anno mi-

lesimo 122 Wito Curiensis episcopus obiit apud monasterium Domus Petri. Hic multam

gratiam et familiaritatem semper habebat ad idem monasterium et multa bona fratribus
prestabat. Qui cum ibidem defunctus esset, Bertholdus una cum fratribus suis de rebus

monasterii induerunt eum, ut moris est, pontificalibus indumentis, et tunna incluserunt et

cum magno honore Curiam perduxerunt, cum magno tarnen labore.
366 MGH Necr. I, S. 318.
367 Necr. Cur. (ed. Juvalt), S. 49 MGH Necr. I, S. 630.
368 Clavadetscher/Kundert, Bischöfe von Chur (HS 1,1) S. 475.

80



3.5.8 Zusammenfassung

Kommen wir nun also zu den Urteilen, welche die Forschung über Bischof
Wido gefällt hat. Er habe es meisterlich verstanden, «zwischen den beiden

grossen kirchenpolitischen, in starker Spannung lebenden Kräftegruppen
zu bestehen und sich zu halten», schreibt Büttner.369 Wie die Flaltung des

deutschen Episkopats sich unter Heinrich V. allgemein geändert habe, so

zeige auch die Stellungnahme Widos im Kampf zwischen Kaiser und Papst
ihre Eigenart, meint Meyer-Marthaler: Er sei als Mittler zwischen Papst und
Süddeutschland von Bedeutung gewesen, reiche aber als Persönlichkeit
keinesfalls an eine stark profilierte Gestalt wie Gebhard von Konstanz heran.370

Pieth dagegen nennt Wido einen «treuen Anhänger des Papstes», um dann

hinzuzufügen: «Wenn nun aber gerade während dessen Regierungszeit in das

Churer Totenbuch das Ableben des gebannten und von der Kirche verfemten
Kaisers Heinrich IV. dankbar eingetragen wird so beleuchtet das die Spaltung

im Churer Domkapitel besonders scharf.»371 Pieths Irritation über den

Nekrologeintrag zugunsten Heinrichs IV. ist (ungeachtet der Überschätzung

von Widos Papsttreue) zunächst verständlich, konnten wir doch feststellen,
dass der Churer Bischof im salischen Vater-Sohn-Konflikt von 1105/1006
Heinrich V. unterstützte. Nun haben wir aber bereits daraufhingewiesen, dass

das Churer Domkapitel schon zu Zeiten der Bischöfe Heinrich I., Norbert
und Ulrich II. nicht durch ein ideologisch scharfes Profil hervorstach. Der
Umstand, dass sich die Domherren mit verschieden positionierten Bischöfen
offenbar konfliktfrei arrangieren konnten, weist eher auf eine relativ nüchterne
und ausgeglichene Einstellung des gesamten Gremiums gegenüber den grossen

kirchenrechtlichen Fragen der Zeit denn aufheftige innere Grabenkämpfe
hin. In der Tat dürfte Wido in etwa auf der Linie seiner Vorgänger Heinrich
I. und Ulrich II. gelegen haben, die sich, so weit die Quellenlage dies zu
beurteilen erlaubt, trotz Sympathien für die gregorianische Seite ebenfalls
nicht als Reformeiferer hervorgetan hatten. Diese Kontinuität kann erklären
helfen, weshalb uns keine Nachrichten über Konflikte zwischen BischofWido
und dem Churer Domkapitel vorliegen.

Gerade die Gestalt Widos beweist, wie sehr es vor allem in der späteren
Phase des Investiturstreits um mehr ging als nur um die Frage, ob man nun
den Papst oder den Kaiser unterstützte. Wido war, modern ausgedrückt,

369 Büttner, Churrätien, S. 7.
370 Meyer-Marthaler, BischofWido, S. 203.
371 Pieth, Bündnergeschichte, S. 40.

81



ein hervorragender «Networker»: Er brachte es nicht nur fertig, sowohl mit
Heinrich V. als auch mit Paschalis II. (bzw. Calixt II.) in Verbindung zu bleiben,

sondern verstand es auch, sein Beziehungsnetz über die Grenzen seiner

Diözese hinaus auszudehnen. Rudolf von Basel zählte ebenso zu Widos
Freundeskreis wie Ulrich von Konstanz. Gerade im Bistum des Letzteren

gelang es ihm, zahlreiche Kontakte zu knüpfen, wie seine Beziehungen zu
Petershausen, Zwiefalten usw. zeigen. Seine Herkunft aus dem Augsburger
Domkapitel und die daher rührenden Bekanntschaften dürfte seinen

Vernetzungsbestrebungen zusätzlich zupass gekommen sein. Geographisch richtete
sich Wido dabei ganz nach Norden aus, Kontakte mit der Alpensüdseite sind

(vielleicht auch aus sprachlichen Gründen?) keine belegt, wenn man einmal

vom Aufenthalt in Guastalla 1106 absieht. Mit Sicherheit war Wido kein

«Ideologe», kein starrer Verfechter von Ideen der einen oder anderen Seite,

so wie sich das etwa für Gebhard von Konstanz in dessen jüngeren Jahren

sagen liesse. Eher prägte den Churer Bischof schon Gebhards Pragmatismus
der späteren Zeit. Papst Paschalis II. hat diese Eigenschaften Widos zweifellos
erkannt und ihn deswegen immer wieder als Vermittler und Richter in heiklen
Situationen eingesetzt. Maurer bezeichnet Wido denn auch als Paschalis'
«nahesten Vertrauten im Episkopat Süddeutschlands».372

Widos persönliche Ziele und Motive scheinen demgegenüber eher diffus.

Reichspolitisch gesehen ging es ihm wie so vielen Bischöfen seiner Zeit
vennutlich am ehesten um die Wiederherstellung von Einheit und Frieden
in Reich und Kirche. Daneben gelang es ihm, sein Bistum (fast) völlig frei
von bewaffneten Auseinandersetzungen zu halten, wobei man ergänzen muss,
dass sich die Lage in den umliegenden Gebieten doch wesentlich entspannter
präsentierte als noch zu Zeiten der Bischöfe Heinrich I. und Norbert, als in
Schwaben Krieg geherrscht hatte. Innenpolitisch ergeben die wenigen
vorhandenen Hinweise ein zwiespältiges Bild. Für die bischöflichen Eigenklöster
scheint sich Wido nicht sonderlich interessiert zu haben (auch dies ein Indiz
dafür, dass er gregorianische Prinzipien nicht als das Mass aller Dinge
betrachtete). Hingegen zeigen seine Bemühungen um die Septimerroute, dass er
seine eigene Diözese und ihre wirtschaftliche Prosperität nicht grundsätzlich
vernachlässigte. Was das Verhältnis zu den anderen rätischen Machtträgern
angeht, so dürfte es Wido weitgehend aufdie Vermeidung von Konfrontationen

angelegt haben. Von Auseinandersetzungen mit Adelsgeschlechtern oder dem

Domkapitel ist, wie schon gesagt, nichts überliefert.373 Die Entwicklungen

372 Maurer, Bistum Konstanz, S. 267.
373 Eine Ausnahme bildet möglicherweise ein Zwist mit Rudolf von Bregenz, dem Grafen

von Unterrätien. Vgl. dazu unten S. 120.

82



der Folgezeit lassen vermuten, dass sich der Aufstieg der Bündner Edelfreien

zu Widos Zeit weiter fortsetzte. Sein Verhalten im Streit um die Unabhängigkeit

des Klosters Pfäfers zeigt indes, dass er beabsichtigte, potentielle
Rivalen nicht zu stark werden zu lassen. Es kam ihm augenscheinlich alles
andere als ungelegen, dass Heinrich V. die Rheintaler Abtei an den mit ihm
befreundeten Rudolfvon Basel vergab. Meyer-Marthalers Hinweis, dass Wido
«als Verfechter ausgesprochen bischöflicher Interessen» handelte, kann dabei

nicht genug betont werden.374 Somit wird man Wido vermutlich am ehesten

gerecht, wenn man ihn als diplomatischen Pragmatiker charakterisiert, der

für seinen Stand und auch für sein Bistum das Bestmögliche durch die Wirren
der Zeit hindurchzuretten versuchte.

374 Meyer-Marthaler, BischofWido, S. 199.

83



4 Die Klöster

4.1 Disentis

Hervorstechendstes Merkmal der Disentiser Klostergeschichte während des

Investiturstreits ist der zähe Kampf der Abtei um ihre Reichsunmittelbarkeit.
Dessen Vorgeschichte reicht weit ins 11. Jahrhundert zurück. Ob und wie die
zwischen 1075 und 1122 erzielten Erfolge und Misserfolge der Disentiser
Mönche in ihrem Ringen um Freiheit und Rechte mit dem Verlauf des

Investiturstreits zusammenhingen, wird im Folgenden zu untersuchen sein. Ihren

Anfang nahmen die Dinge aber über ein halbes Jahrhundert vor Beginn der

Auseinandersetzungen zwischen Heinrich IV. und Gregor VII., und zwar zu
Zeiten Kaiser Heinrichs II.

Am 24. April 1020 übertrug Heinrich II. die Abtei Disentis an Bischof
Heriward von Brixen.375 Das noch junge Bistum Brixen, erst wenige
Jahrzehnte zuvor aus dem früheren Bistum Säben hervorgegangen, konnte sich
durch seine strategisch wichtige Lage an der Brennerpassroute und die Nähe
seiner Oberhirten zu den deutschen Königen bald eine herausragende Rolle
unter den Alpenbistümem erstreiten.376 Noch 1004 hatte Heinrich II. auf dem

Rückweg von Italien vermutlich den Lukmanier überquert, doch für alle noch

folgenden Übergänge benutzte er den Brenner.377 Heriward durfte sich denn

auch eines reichhaltigen königlichen Geschenkessegens erfreuen, dessen

Höhepunkt gewissermassen der Erhalt von Disentis im Jahr 1020 darstellte.
Bis dato hatte das Kloster faktisch die Stellung einer Reichsabtei inne gehabt.
Die Übertragung an Brixen erfolgte just zu einem Zeitpunkt, als in Disentis
vermutlich Abt Adelgott aus dem Kloster Einsiedeln, dem Heinrich eng
verbunden war, im Amt stand.

Welche Motive veranlassten den dem Mönchtum bekanntlich äusserst

geneigten Kaiser zu solchem Handeln? Grundsätzlich fügt sich der
Übertragungsakt sehr gut in die von Heinrich II. allgemein gepflegte Kirchenpolitik
ein, die aufdie Stärkung der Diözesanbischöfe zielte und im Gegenzug auf die
Bedürfnisse der Klöster nur wenig Rücksicht nahm.378 Dass Brixen besonders

zum Zuge kam, mag, wie Iso Müller das vermutet, seinen Gmnd auch in der

375 BUB, Nr. 164, S. 131f.
376 Die folgenden Abschnitte, so weit sie die Disentiser Geschichte betreffen, v.a. nach Müller,

Brixen und Disentis, S. 13-21.
377 Oehlmann, Alpenpässe im Mittelalter 4, S. 309, nennt statt des Lukmaniers den San

Bernardino.
378 Schieffer, Heinrich II. und Konrad II., S. 403f.

84



hohen Belastung haben, der das Bistum wegen der häufigen kaiserlichen
Besuche ausgesetzt war (1020 überquerte ausserdem Papst Benedikt VIII.
den Brenner).379 Wie Müller weiter annimmt, spielten passpolitische Motive
eine Rolle.380 In der Tat scheint es nicht ausgeschlossen, dass Heinrich alle
ihm bekannten Alpenübergänge (man denke an seine Reise von 1004) in der
Hand eines zuverlässigen Vasallen vereinigt wissen wollte. Müller gibt ferner

zu bedenken, dass das von Gorze geprägte reichskirchliche Mönchtum,
zu dem auch die Abtei Einsiedeln gehörte und dem Heinrich II. zuneigte,
keineswegs so sehr - wie etwa Cluny - den Freiheitsgedanken postulierte,
sondern sich im Gegenteil durch ein enges Verhältnis zu Kaiser und Reich
auszeichnete.381

Wie sich die Abhängigkeit von Brixen in der Folgezeit konkretisierte, ist
im Detail nicht überliefert. Jedenfalls scheint die neue Situation dem Kloster

Disentis nicht gut bekommen zu sein.382 Abt Ulrich klagte im November
1048 vor Kaiser Heinrich III., Brixen habe Disentis ungerecht behandelt und

geknechtet, und das Kloster sei wegen der incuria der Bischöfe mittlerweile
fast ganz heruntergekommen.383 Da erstaunt es natürlich nicht, dass Disentis

wieder den Status der Zeit vor 1020 erlangen wollte. Iso Müller hat das

Auf und Ab dieses Kampfes detailliert nachgezeichnet und untersucht. Wir
beschränken uns hier darauf, die wichtigsten Etappen bis zum Ausbruch des

Investiturstreits wiederzugeben.384 1040 erlangte Bischof Poppo von Brixen
von Heinrich III. eine Bestätigung seiner Rechte über Brixen.385 1048 erreichten

die Disentiser anlässlich einer Vakanz auf dem Brixener Bischofsstuhl,
dass Heinrich III. die Schenkung widerrief und die Reichsunmittelbarkeit
des Lukmanierklosters wieder herstellte.386 1057 vergab der junge Heinrich
IV. bzw. seine Mutter Agnes die Abtei erneut an Brixen, das nunmehr unter
der Leitung von BischofAltuin stand.387

Doch just um 1073 hemm muss es geschehen sein, dass Heinrich IV.
seinen früheren Entscheid (bzw. denjenigen seiner Mutter Agnes) aufhob

379 Müller, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 201 f.
380 Müller, Brixen und Disentis, S. 13.
381 ebd., S. 14.
382 Müller, Disentiser Klostergeschichte, S. 85, vermutet, dass in dieser Zeit der Sarkophag

der heiligen Klosterpatrone in der merowingischen Krypta vor den Brixener Bischöfen
versteckt wurde, wo er bis Ende des 15. Jahrhunderts verblieb.

383 ebd., S. 17f.
384 Ein Kurzüberblick findet sich auch bei Müller, Brixen und Disentis, S. 26.
385 BUB, Nr. 180, S. 144f.
386 BUB, Nr. 188, S. 15lf.
387 BUB, Nr. 196, S. 156f.

85



und Disentis wieder in die Freiheit entliess. Eine entsprechende Urkunde ist
nicht überliefert, doch lässt sie sich, wie Müller gezeigt hat, aus dem Wortlaut

der Urkunde Heinrichs V. von 1 1 12388 sowie aus den Überlieferungen
frühneuzeitlicher Chronisten erschliessen.389 Wie die Disentiser Synopsis
Annalium von 1709 vermeldet, hatte sich Kaiserin Agnes bei ihrem Sohn
nunmehr für Disentis stark gemacht und erreichte 1073 die Befreiung des

Klosters von der Brixener Oberherrschaft.390 Müller stellt das Jahr 1073 als

korrektes Datum in Frage: Da sich Agnes 1073 grösstenteils in Italien aufhielt
und dort offenbar sogar «anti-heinricianische» Agitation betrieb,391 kommen
eher die Jahre 1072 oder 1074 in Frage, als die alte Kaiserin in Deutschland
in vermittelnder Funktion mit Heinrich zusammentraf.392

Wir wollen hier diese These Müllers noch etwas weiter entwickeln, nicht
zuletzt im Hinblick auf die möglichen Motive Heinrichs IV. Besonders das

Datum 1074 erscheint interessant: Die Begegnung von Heinrich und der in
päpstlichem Auftrag reisenden Agnes fand kurz nach Ostern in Nürnberg
statt - jenes Treffen, an dem auch der uns wohlbekannte Bischof Heinrich
I. von Chur als Teil der päpstlichen Gesandtschaft zugegen war!393 Hatten
also vielleicht sogar die Bitten BischofHeinrichs - dem der Brixener Besitz
mitten in der Diözese Chur möglicherweise ein Dorn im Auge war - die

Befreiung der Disentiser mitbewirkt? Unabhängig davon macht das Nürnberger

Treffen als Ausstellungsort der Befreiungsurkunde für Disentis einigen
Sinn. Heinrich IV. mühte sich damals um eine Aussöhnung mit Gregor VII.;
dass er als Zeichen guten Willens einem Kloster die libertas zugestand und
damit einem reformerischen Anliegen394 entsprach, erscheint unter diesem

Gesichtspunkt logisch. Auf die Gefahr hin, etwas zu sehr ins Spekulative
abzudriften, kann man sich sogar fragen, ob Agnes das Kloster Disentis auf
ihrer Reise nach Norden persönlich kennen gelernt haben könnte. Lampert

388 BUB, Nr. 237, S. 182f.
389 Müller, Brixen und Disentis, S. 19ff.
390 BUB, Nr. 223, S. 174 (Regest). Heinricus IV. ImperatorAgnetis Matrisprecibus Libertatem

Immunitatemque Desertinensis Monasterii a parente suo concessam confirmât. Zitiert
nach: Müller, Brixen und Disentis, S. 19.

391 Meyer von Knonau, Jahrbücher 2, S. 198f.
392 Vgl. dazu Lampert (ed. Holder-Egger), 1072, S. 137f., u. 1074, S. 193.
393 Vgl. oben S. 21.
394 Tellenbach, der sich eingehend mit der Thematik des Eigenkirchenrechts beschäftigt

hat, kommt zum Schluss, dass die Reformpartei das kirchliche Eigenkirchenrecht
mehrheitlich nicht prinzipiell in Frage stellte. Hingegen gab es sehr wohl klare Tendenzen zur
Verhinderung des Erwerbs von Kirchen durch Bischöfe aus fremden Sprengein, was bei
Disentis und Brixen der Fall gewesen wäre. Vgl. Tellenbach, Libertas, S. 140-143.

86



von Hersfeld liefert zwar keine Beschreibung der Reiseroute, doch lag es für
Agnes nicht am nächsten, das Bistum des ohnehin zur päpstlichen Gesandtschaft

gehörenden Bischofs Heinrich zu durchqueren und dabei vielleicht den

Lukmanierpass zu benutzen? BischofAltuin von Brixen zählte ja im Übrigen
zu den glühendsten Anti-Gregorianern;395 eher unwahrscheinlich also, dass

die päpstliche Legation den Weg über den Brenner wählte. Was natürlich

gegen die Annahme eines Aufenthalts der Kaiserin in Disentis spricht, ist
die Tatsache, dass die Synopsis hiervon nichts erwähnt. Dass die Befreiung
der Abtei Disentis aber im Frühjahr 1074 zu Nürnberg erfolgte, dünkt mich
im Hinblick auf des Königs Ausgleichbemühungen und die Anwesenheit des

Churer Bischofs Heinrich doch recht wahrscheinlich.
Ob und wie Disentis an den Ereignissen des Investiturstreits in den Folgejahren

Anteil nahm, geht aus den uns bekannten, spärlichen Mitteilungen nicht
hervor. Unbekannt ist femer das Verhältnis der Klosterbrüder zu den Bischöfen
Norbert und Ulrich II.396 Gmndsätzlich gibt nichts zur Annahme Anlass, dass

die Churer Oberhirten Disentis irgendwie behelligt hätten. Müller glaubt, dass

Disentis vom Investiturstreit in den ersten zwei Jahrzehnten nicht in
Mitleidenschaft gezogen wurde.397 Zweifellos profitierte das Kloster davon, dass

Churrätien im Grossen und Ganzen von bewaffneten Auseinandersetzungen
verschont blieb; vom Raubzug Welfs IV. 1079 dürfte die peripher gelegene
Abtei ebenfalls nicht betroffen gewesen sein.398 Ein unmissverständlicher
Hinweis darauf, dass Disentis für die eine oder andere Seite Partei ergriffen
hätte, existiert ebenfalls nicht. Während Heinrich IV. 1095 die zweite grosse
unabhängige Abtei Churrätiens, das ihm feindlich gesinnte Kloster Pfäfers,
durch die Übertragung an das Bistum Basel zu bändigen versuchte,399 griffer
gegenüber Disentis nie zu einer solchen Massnahme, was auffällt. Vielleicht
unterliess er dies im Hinblick auf die von ihm ausgestellte Befreiungsurkunde
aus den Siebzigerjahren des 11. Jahrhunderts, doch bot ihm Disentis vermutlich

auch keinen Anlass zu einer Strafaktion. Weshalb hätten sich die Mönche
auch gegen den Herrscher auflehnen sollen, dem sie ihre neu gewonnene
Unabhängigkeit verdankten? Auslöser dafür hätten höchstens schwere
weltanschauliche Differenzen gewesen sein können. Aufdiese Frage ist nochmals

395 Zu Altuin vgl. Finck von Finckenstein, Bischof und Reich, S, 146.
396 Dass Ulrich von Tarasp seine Jugend in Disentis verlebt haben soll, ist wie in Kapitel 3.4

erwähnt eine nicht belegbare Behauptung der älteren Forschung.
397 Müller, Brixen und Disentis, S. 21.
398 Weif fiel am ehesten von Norden her in Churrätien ein und wandte sich dann ostwärts,

vgl. oben S. 3 Of.
399 BUB, Nr. 212, S. 168.

87



zurückzukommen, wenn es um die inneren Verhältnisse des Klosters in der

fraglichen Zeit geht.
Vorerst aber sei das Augenmerk weiter auf den Disentiser Unabhängigkeitskampf

gerichtet. Denn der vom salischen König geschaffene Zustand
währte nicht lange. Es war schliesslich nicht Heinrich IV., sondern sein Sohn

Konrad, der das Machtgefüge in Rätien wieder zuungunsten von Disentis
veränderte. Wie schon im vorhergehenden Kapitel erwähnt, übertrug der
1093 von seinem Vater abgefallene Konrad die Abtei im Jahr 1097 an
Bischof Wido von Chur.400 Lange Zeit hielt man das entsprechende Dokument
des Königssohns für eine Fälschung König Konrads II. (1024-1038),401 ehe

schliesslich D. v. Gladiss nachwies, dass es sich dabei um ein Original des

älteren Sohns Heinrichs IV. handelt.402 Hinter diesem Schenkungsakt Konrads

stand, wie bereits erläutert, höchstwahrscheinlich die Intention, sich
den neuen Churer Episcopus gefügig zu machen und damit eine Verbindung
zu den Gegnern Heinrichs IV. um den Bodensee und in Schwaben zu schaffen.403

Mit grosser Wahrscheinlichkeit reagierte Konrad damit auch auf die
zwei Jahre zuvor von seinem Vater vorgenommene Schenkung von Pfäfers

an Basel. Konrad sah sich sicherlich genötigt, ein Gegengewicht zu setzen,

um in Churrätien nicht zuviel Terrain an Heinrich zu verlieren. Man staunt
darüber, mit welcher Selbstverständlichkeit Konrad - immerhin zunächst nur
«König von Italien»404 - über Disentis verfügte, das ja immerhin nördlich
des Alpenhauptkamms und damit ausserhalb seines regulären Machtbereichs
lag. Könnten ihm die doch schon recht zahlreichen Besitztümer von Disentis
südlich des Lukmanierpasses den Ansporn für sein Tun gegeben haben?405

Das Bleniotal, in dem nicht nur Disentis, sondern auch Mailand vermutlich
schon damals reich begütert war, gehörte zum Mailänder Sprengel, Konrads

ureigenster Domäne.406 Die Ansprüche von Disentis und Mailand mögen hier
gelegentlich aufeinander geprallt sein, und vielleicht versuchte Konrad auch

aus diesem Grund, die Lukmanierabtei zu disziplinieren.

400 BUB, Nr. 171, S. 136f.
401 So auch die Bearbeiter des BUB, vgl. ihre Bemerkungen zu Nr. 171 auf S. 136.
402 MGH DH VI, S. 673. Der in BUB Nr. 171 auftauchende Bischofsname Vldo wurde von

Meyer-Marthaler und Perret auf Bischof Waldo (920-949) bezogen, während er nach
Gladiss als eine verderbte Form des Namens Wido anzusehen ist.

403 Büttner, Churrätien, S. 6.
404 Hartmann, Investiturstreit, S. 32.
405 Zum Disentiser Besitz im Süden vgl. Müller, Disentiser Klostergeschichte, S. 93-97,

sowie Büttner, Kloster Disentis, S. 267ff.
406 Büttner, Kloster Disentis, S. 268.

88



Die Quellen schweigen sich darüber aus, ob und wie das Abhängigkeitsverhältnis

zum Churer BischofWido in den folgenden anderthalb Jahrzehnten

konkret zum Tragen kam. Wido erleben wir bei den Wirren um die Abtei
Pfäfers in den Jahren 1114 bis 1116 als klaren Befürworter der bischöflichen
Gewalt über Klöster.407 Insofern drängt sich die Vermutung auf, dass Wido
durchaus gewillt war, von seinen neu erhaltenen Rechten über Disentis
Gebrauch zu machen. Und eine Vorherrschaft durch den Bischof von Chur
musste sich für Disentis noch um einiges folgenreicher auswirken als eine

durch die in weiter Ferne residierenden Bischöfe von Brixen. Kein Wunder
also, dass die Mönche offenbar Handlungsbedarf sahen und schliesslich bei
Kaiser Heinrich V. vorstellig wurden.

Dennoch muss man sich fragen, wie viel Bedeutung faktisch dem
Dokument Konrads eigentlich zukam. Diese Frage drängt sich nicht nur
angesichts der erwähnten Umstände auf, unter denen die Urkunde ausgestellt
wurde, sondern auch im Hinblick auf Konrads Enterbung und Absetzung
auf dem Mainzer Hoftag von 1098 und seinen Tod drei Jahre später.408

Heinrich IV., der die Zügel langsam wieder in die Hand bekam, hätte eine
solche Verfügung des verfemten Konrad, durch die seine eigene von 1073/74

entwertet worden wäre, wahrscheinlich nicht als rechtskräftig betrachtet-
zumal der Nutzniesser von Konrads Massnahme, der Churer Bischof Wido, ja
nicht zu Heinrichs Verbündetenkreis zählte. Deswegen scheint der Gedanke
nicht ganz abwegig, dass in Disentis bezüglich des rechtlichen Status seit
1073/74 auch über das Jahr 1097 hinaus eine gewisse Kontinuität vorherrschte
und die Urkunde Konrads gar nie die beabsichtigte Wirkung entfalten konnte.
So stand denn vielleicht vor allem das Bedürfnis nach Sicherheit und nach
geklärten Verhältnissen hinter dem letztlich erfolgreichen Versuch der Disentiser
Mönche, vom neuen Kaiser eine Bestätigung ihrer von Heinrich IV. erhaltenen
Rechte und Freiheiten zu erlangen. Die Klosterbrüder dürfte es ermutigt
haben, dass Heinrich V. im Jahr 1110 die Reichsunmittelbarkeit von Pfäfers
wiederherstellte.409 In seiner Freiheitserklärung für Disentis vom 6. Oktober
1112 nahm Heinrich V. dann ausdrücklich Bezug auf die entsprechenden
Verordnungen seines Vaters und seines Grossvaters.410 Müller mutmasst,
dass Abt Ada von Disentis dem Kaiser in Speyer wohl die entsprechenden

407 Vgl. S. 76ff.
408 Weinfurter, Salier, S. 166f.
409 BUB, Nr. 231, S. 178f.
410 BUB, Nr. 237, S. 182f.

89



Dokumente persönlich vorlegte.411 Im Gegenzug erbat sich Heinrich von den

Mönchen ein memoriale für sich und seinen Vater.412 Eine illustre Schar von
Intervenienten wird in der Urkunde aufgeführt: Patriarch Ulrich von Aquileia,
Erzbischof Bruno von Trier, die Bischöfe von Speyer, von Münster und von
Würzburg sowie Herzog Friedrich von Schwaben.

Wenn man die Urkunde von 1112 also nicht in erster Linie als Freiheitsdokument,

sondern als rechtliche Bekräftigung des Status quo betrachtet, dann
steht man nicht mehr vor dem schwierigen Problem, weshalb sich Heinrich
V. mit einer gegen das Churer Bistum gerichteten Aktion bei Bischof Wido
hätte unbeliebt machen sollen. Man erinnere sich der turbulenten Römer
Ereignisse des Jahres 1111, die in der Gefangennahme des Papstes gipfelten und
die dem Kaiser zwar das «Pravileg» und damit einen gewissen äusserlichen

Höhepunkt seiner Machtstellung, zugleich jedoch einen grossen, europaweiten
Prestigeverlust bescherten.413 Im Oktober 1112 lag das Laterankonzil, auf
dem das «Pravileg» für nichtig erklärt worden war, gerade mal ein halbes
Jahr zurück, und in Deutschland begannen sich bereits gewisse antikaiserliche

Tendenzen zu manifestieren.414 Heinrich, der auf Rückhalt aus dem

Episkopat dringend angewiesen war, hätte sich kaum zu einer Brüskierung
Widos hinreissen lassen, wobei sowieso nicht ersichtlich ist, was er selbst
dabei gewonnen hätte. Die Gunst des Klosters Disentis konnte dem Kaiser
nämlich schwerlich von Nutzen sein, wenn der Bischof von Chur zu seinen

Gegnern zählte. Und in der Tat blieben Wido und Heinrich ja miteinander in
Kontakt, wie gezeigt wurde.

Und ebenso lässt sich konstatieren, dass Heinrichs Politik der nächsten
Jahre darauf abzielte, unter den Bischöfen Verbündete zu gewinnen oder sie

sich zu erhalten. 1114 folgte in Churrätien der erste Streich mit der Über-

411 Müller, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 210. Genau genommen erwähnt Müller in diesem

frühen Aufsatz nur Heinrichs III. Urkunde von 1048. Das hängt damit zusammen, dass

Müller zu dieser Zeit der Annahme einer Freiheitserklärung Heinrichs IV. für Disentis sehr

skeptisch gegenüber stand. Vgl. dazu seine spätere Meinung in ders., Brixen und Disentis,
S. 19-22.

412 Perret und Meyer-Marthaler übersetzen den Begriff im BUB mit «Jahrzeit» (S. 182). Müller
bemerkt dazu: «Es ist immerhin zu beachten, dass die Totenliturgie im Hochmittelalter
mehr im französisch-cluniazensischen Gebiete in Blüte stand. Der eigentliche Fachausdruck

für eine Jahrzeit war Anniversarium. Der einfache Begriff memoriale, ohne nähere

Umschreibung, wird tatsächlich auch als Empfehlung ins Gebet, als Bitte um Teilnahme

an den guten Werken verstanden.» (Müller, Brixen und Disentis, S. 22f.)
413 Goez, Investiturstreit, S. 177.
414 Servatius, Paschalis II., S. 324ff; Meyer von Knonau, Jahrbücher 6, S. 250-267.

90



tragung des Klosters Pfäfers an den Bischof von Basel.415 Drei Jahre später,
1117, traf es dann Disentis: Der Kaiser bestätigte Bischof Hugo von Brixen
von Volterra aus den Besitz der Abtei416, wobei er sich diesmal auf das Diplom
seines Vaters aus dem Jahr 1057 bezog, in welchem dieser Hugos Vorgänger
Altuin mit Disentis beschenkt hatte.417 Es wird die Disentiser kaum getröstet
haben, dass sich unter den Bittstellern zugunsten von Brixen keiner der
Intervenierten der Freiheitsurkunde von 1112 fand.418 Im Kapitel 3.4 wurde bereits
über den konkreten Hintergrund der Schenkung gesprochen: Der in Italien
weilende Kaiser dürfte darauf bedacht gewesen sein, sich den Rückzugsweg
über die Alpen zu sichern. Das für Heinrich wohl nicht sonderlich bedeutsame
Disentis musste also dafür herhalten, zur Stärkung der Bande zwischen dem
Kaiser und dem Bischof von Brixen zu dienen. Die widersprüchlichen
Verlautbarungen seines Vaters und seines Grossvaters in dieser Frage - sowohl
von Heinrich III. als auch von Heinrich IV. lagen Urkunden für und wider die

Unabhängigkeit der Abtei Disentis von Brixen vor419 - erlaubten es Heinrich
V., sich das jeweils passende Dokument als Vorlage auszusuchen und seine

gegensätzlichen Edikte von 1112 und 1117 beide Male als Bestätigungen
der Beschlüsse seiner königlichen Ahnen zu deklarieren. Hingegen haben
sich keine Nachrichten erhalten, die Rückschlüsse auf ein antikaiserliches
Programm seitens der Disentiser zulassen und so den Stimmungsumschwung
gegenüber dem Lukmanierkloster begründen könnten.

Zu Lebzeiten Heinrichs V. sollte es Disentis nicht mehr gelingen, sich von
den Brixener Fesseln zu lösen. Vergleicht man die Disentiser Reaktion mit
derjenigen von Pfäfers, das ja mit demselben Problem zu kämpfen hatte, so

fällt die (vermeintliche?) Passivität der Mönche aus der Surselva auf. Während

sich die Pfäferser sofort an den Papst um Hilfe wandten und von diesem
1116 ihre Freiheit verbrieft erhielten,420 sind keine Kontakte der Disentiser

4,5 BUB, Nr. 249, S. 188f.
416 BUB, Nr. 263, S. 198f.
417 BUB, Nr. 196, S. 156f.
418 In der Urkunde von 1117 werden als Fürbitter aufgeführt: Heinrichs V. Gemahlin

Mathilde, Bischof Hennann von Augsburg, der kaiserliche Erzkanzler Gebhard von Trient,
die Bischöfe von Vicenza und von Feltre sowie der Abt von Fulda.

4" Vgl. S. 84-89.
420 BUB, Nr. 258, S. 193f.

91



zu Paschalis II. oder seinen zwei unmittelbaren Nachfolgern bezeugt.421 Erst
Papst Honorius II. bekräftigte 1127 in einem Privileg die Selbständigkeit des
Klosters.422 Fehlte in Disentis um 1117 vielleicht ein tatkräftiger «Macher»
an der Spitze wie Abt Gerold von Pfäfers? Unabhängig davon fragt sich, ob
Pfäfers vielleicht nicht schon vorher intensivere Kontakte zur päpstlichen
Partei pflegte als Disentis. So fehlen etwa in Disentis Hinweise auf die
Anwesenheit von Hirsauer Reformmönchen, wie dies für Pfäfers zu Ende des
11. Jahrhunderts teilweise angenommen wird.423 Disentis scheint von den

Reformbewegungen des späteren 11. Jahrhunderts nicht im selben Mass wie
das Rheintaler Schwesterkloster erfasst worden zu sein, obschon sich die um
das Jahr 1000 herum entstandenen Ausgangslagen in beiden Abteien stark

glichen, wie in Kapitel 2 gezeigt wurde.424

Damit kommen wir nun zu den inneren Verhältnissen des Klosters Disentis,
über die wir dank der Forschungen Iso Müllers namentlich im liturgischen
Bereich Bescheid wissen.425 Als Quelle diente Müller vor allem der heute
in St. Gallen aufbewahrte Disentiser Codex Sangallensis 403 aus dem 12.

Jahrhundert.426 Dieser enthält ein komplettes Psalterium, ein Hymnar, die
Orationen für das ganze Jahr sowie das vollständige Disentiser Antiphonar,
aus welchem sich das Disentiser Kalendarium des 12. Jahrhunderts
rekonstruieren lässt. Wie Müller schreibt, weist Letzteres eine auffallende Ähnlichkeit

mit dem Einsiedler Kalendar des 12. Jahrhunderts auf. Es wurde schon
in Kapitel 2 darauf hingewiesen, dass Disentis vermutlich um die Wende

zum 11. Jahrhundert von zwei aus Einsiedeln berufenen Äbten reformiert

421 Büttner, Churrätien, S. 7, Anm. 27, nimmt eigenartigerweise an, dass Disentis und
Pfäfers in dieser Zeit gemeinsam vorgingen und sich zusammen an den Papst wandten.
Er begründet dies mit der Zusammenarbeit der beiden Klöster im Jahr 1127. Dass es
eine solche Kooperation schon im Jahrzehnt zuvor gegeben haben soll, dafür fehlt nicht
nur jeder Anhaltspunkt in den Quellen. Die zeitliche Abfolge spricht ebenfalls dagegen.
Pfäfers hatte sein Ziel spätestens mit dem Papstprivileg vom Januar 1116 erreicht (BUB,
Nr. 258, S. 193f.), Disentis dagegen verlor erst im darauf folgenden Jahr überhaupt seine

Freiheit.
422 BUB, Nr. 283, S. 21 Of. Auch König Lothar III. sah um diese Zeit wahrscheinlich die

Unterstellung unter Brixen als beendet an, vgl. Büttner, Staufer und Zähringer, S. 20,
Anm. 3.

423 Henggeler, Professbuch, S. 64.
424 Vgl. oben S. 13ff.
425 Nicht thematisiert wird hier die ständische Zusammensetzung des Klosters, da dies zu weit

fuhren würde und für unser Thema nur von untergeordneter Bedeutung ist. Wir verweisen
stattdessen auf Müller, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 221-224.

426 Das Folgende nach Müller, Disentiser Klostergeschichte, S. 79ff.

92



worden war. Das Brevier des 12. Jahrhunderts zeigt nun, dass die Einsiedler
Traditionen in Disentis bis in die Zeit des Investiturstreits und noch darüber
hinaus fortbestanden, dies sogar originalgetreuer als im Ursprungskloster
selbst. Während Einsiedeln im Laufe der Zeit fast 60 Feste und Eigenoffizien
zum alten Bestand des Breviers hinzufügte, entwickelte man in Disentis die

Brevierliturgie kaum mehr weiter. Bezogen auf das 12. Jahrhundert lasse

sich «kein bestehender Einfluss des schwyzerisehen Klosters konstatieren»,
hält Müller fest. Die rätische Abtei sei nicht an ein bestimmtes monastisches
Zentrum gebunden gewesen, sondern habe allen Geistesrichtungen «offen
und doch selbstständig» gegenüber gestanden.427 Summa summarum gewinnt
man daraus das Bild einer unabhängigen, konservativen Abtei nach altem
Einsiedler Muster, deren Betrieb zu Beginn des Investiturstreits wohl durchaus
als vorbildhaft galt, wie die Berufung des Disentiser Propsts Ulrich428 in das

habsburgische Eigenkloster Muri im Jahr 1075 zeigt.
Die Geschichte dieses Ulrich ist in unserem Kontext aufschlussreich. In den

Acta Murensia wird berichtet, Ulrich habe sich in Muri an die Gewohnheiten
seines Herkunftsklosters gehalten und die Disziplin sowohl bei sich selber
als auch bei den ihm unterstellten Mönchen vernachlässigt.429 In der Folge
habe ihn der Stifter von Muri, Graf Werner von Habsburg, zu einem Besuch
in St. Blasien genötigt, um die dortige Reform kennen zu lernen. Ulrich habe

sich aber geweigert und sei 1082 schliesslich nach Disentis zurückgekehrt.
Der Schluss liegt nun nahe, in Disentis hätten damals vergleichsweise

lockere Sitten geherrscht, die der asketischen Strenge von St. Blasien zuwider
liefen. Iso Müller hat sich jedoch zu einer Ehrenrettung Ulrichs (und wohl
auch seines Klosters) bemüht und die Darstellung in den Acta Murensia, die

er als «entschieden etwas einseitig» bezeichnet, in verschiedenen Punkten
entkräftet oder zumindest relativiert.430 Wir wollen hier seine Argumentation
nicht im Detail nachzeichnen, aber doch auf einen aufschlussreichen Punkt
hinweisen: Ulrich bekundete aufgrund seiner Disentiser Herkunft nach
Müller Mühe mit dem Gedanken, die ihm anvertraute Abtei Muri fest an eine

427 Müller, Abtei Disentis, S. 34.
428 Zu Ulrich vgl. Müller, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 212-221. Ulrich ist eine von nur

zwei namentlich genannten Persönlichkeiten aus Disentis in der hier zu untersuchenden

Epoche. Neben ihm kennen wir noch den bereits erwähnten Abt Ada, der 1112 vor Heinrich
V. die Reichsunmittelbarkeit für Disentis erstritt. Ausser in der entsprechenden Urkunde
des Kaisers taucht Ada nirgendwo in den Quellen auf. Vgl. die Äbteliste bei Gilomen-
Schenkel/Müller, Disentis (HS III, 1), S. 493.

429 Textstellen abgedruckt bei Müller, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 224.
430

ebd., S. 214.

93



bestimmte Reformrichtung anzuschliessen, die aus einem anderen Kloster
kam.431 Auch habe ihm das Abhängigkeitsverhältnis zu einem Eigenkirchen-
herrn, das er von Disentis her nicht gewohnt gewesen sei, missfallen. Disentis
hingegen sei nicht nur prinzipiell unabhängig, sondern, wie schon gesagt, auch

fem «jeder festen Kongregationsbindung» gewesen. Zwar glaubt Müller im
Brevier des 12. Jahrhunderts doch Einflüsse der Hirsauer Reform zu
erkennen.432 Trotzdem hinterlässt Disentis nicht den Eindruck, ein Hort radikalen
gregorianischen Gedankenguts gewesen zu sein. Unter Umständen mag dies

zur Erklärung beitragen, weshalb sich die Abtei mit den salischen Herrschern

spätestens seit Heinrichs IV. Privileg für Disentis von 1073/74 nicht schlecht

zu verstehen schien und weniger engen Kontakt mit der römischen Kurie als

etwa Pfäfers pflegte.
Müller nennt noch ein weiteres Zeugnis aus der Disentiser Reformzeit,

nämlich zwei im früheren 11. Jahrhundert von einem Disentiser Mönch ver-
fasste Hymnen, die sich heute in einer Handschrift des vatikanischen Archivs
befinden (Cod. Vat. Lat. 7172).433 Sie sind für uns deshalb interessant, weil sie

den «lebhaften Verkehr, der sich über den Lukmanier bis nach Unteritalien
erstreckte», offenbaren. Es verstellt sich von selbst, dass die Geschicke des

Klosters Disentis seit je eng verknüpft waren mit der Bedeutung, die dem

Lukmanier in wirtschaftlicher Hinsicht und in reichspolitischem Kontext zu
den jeweiligen Zeiten zukam. Anders als die sächsischen Herrscher benutzten
die Salier den Lukmanier zwar nie. Was aber den Waren- und Pilgerverkehr
betrifft, so stand wohl gerade die Epoche des Investiturstreits am Anfang
einer hochmittelalterlichen Blütezeit des Lukmaniers.434 Zwar geht Bundi
für die erste Hälfte des 12. Jahrhunderts noch von einem «bescheidenen
Transitverkehr» über den Pass aus,435 doch gewann der Lukmanier im Laufe
dieses Jahrhunderts zweifellos an Bedeutung.436 Auf den wachsenden
Bedarf an Unterkunftsmöglichkeiten weist etwa die Errichtung des südlich der
Passhöhe gelegenen Hospizes bei Casaccia hin, das 1104 erstmals urkundlich
erwähnt wird und vermutlich einige Jahre zuvor erbaut wurde.437 Bereits seit

431 Müller, Disentiser Klostergeschichte, S. 76.
432 ebd., S. 81.
433 ebd., S. 76ff.
434 Zur Geschichte des Lukmaniers im Mittelalter vgl. u.a.: Bundi, Besiedlungs- und Wirt¬

schaftsgeschichte, S. 339-362; Büttner, Kloster Disentis, S. 266-280; Schnyder, Handel
und Verkehr, S. 9-17; Nisslmüller, Alpenpässe, S. 26-52.

435 Bundi, Besiedlungs- und Wirtschaftsgeschichte, S. 349.
436 Nisslmüller, Alpenpässe, S. 48.
437 BUB, Nr. 218, S. 172.

94



dem früheren 11. Jahrhundert bestand das auf der Nordseite gelegene, dem

Kloster Disentis unterstehende Hospiz im Val Medel.438 Das Anwachsen des

Transitverkehrs dürfte auch den Reichtum des Klosters gemehrt haben, und
es ist sicherlich kein Zufall, dass man Mitte des 12. Jahrhunderts auf
umfangreiche Disentiser Besitztümer im Val Blenio, im Mittel- und Siidtessin
sowie in den Gebieten um den Lago Maggiore stösst.439

Aus diesen Gründen sollten wir, wenn wir für die Zeit des Investiturstreits
aus Disentiser Optik nun zu einem Fazit kommen, nicht das Bild eines machtlosen,

aus der Defensive heraus agierenden Bergklosters zeichnen, das

verzweifelt um seine Unabhängigkeit kämpfen musste. Zweifellos war Disentis
im Ringen zwischen Kaiser und Papst weniger handelnder Akteur als vielmehr
«Spielball» der Herrscher, den jene «nach Belieben zur Stärkung ihrer
Parteigänger» benutzten (Müller).440 Anders als Pfäfers dürfte man sich in Disentis
auch mit aktiven Parteinahmen für die eine oder andere Seite zurückgehalten
haben. Die Gründe dafür sind am ehesten in den inneren Verhältnissen des

Klosters zu suchen, das ganz im Zeichen der alten Einsiedler Tarditionen
des 10. Jahrhunderts stand und von den radikaleren Reformgedanken des

ausgehenden 11. Jahrhunderts höchstens gestreift, kaum aber richtig geprägt
wurde. Daneben mag auch der Umstand, dass Heinrich IV. das Kloster kurz

vor Ausbruch des Investiturstreits von der Oberherrschaft durch Brixen
befreite, zur Zurückhaltung der Disentiser beigetragen haben, ebenso das

Fehlen profilierter und energischer Persönlichkeiten vom Schlage eines Abts
Gerold von Pfäfers. Ungeachtet aller Schwierigkeiten, deren sich Disentis
in den folgenden Jahrzehnten auf reichspolitischer Ebene zu erwehren hatte,
kann man dennoch davon ausgehen, dass die Abtei gerade in dieser Phase

mit der Schaffung der materiellen Grandlagen für die Blütezeit der Staufer-
Ära beginnen konnte. Und wenn dies zutrifft, dann machte das Kloster auf
regionalpolitischer Ebene in gewisser Weise wett, was es aufreichspolitischer
Ebene an Rückschlägen und Widrigkeiten hinnehmen musste.

438 Büttner, Kloster Disentis, S. 271. Bundi, Besiedlungs- und Wirtschaftsgeschichte, S. 350,
nimmt an, dass die Gründung in erster Linie aus alpwirtschaftlichen und besiedlungstaktischen

Gründen erfolgte.
439 Müller, Disentiser Klostergeschichte, S. 94f.
440 Müller, Disentiser Klostergeschichte, S. 88.

95



4.2 Pfäfers

Wie bei Disentis ist es auch beim Kloster Pfäfers primär der Kampf um die

Unabhängigkeit, der die Abtei während des Investiturstreits ins Licht der

Quellen rückte. Anders als bei Disentis aber hatte dieser Kampf in Pfäfers
keine bis ins frühe 11. Jahrhundert zurückreichende Vorgeschichte. Er setzte
stattdessen mitten im Investiturstreit ein, und zwar mit der schon mehrmals
erwähnten Übertragung des Klosters an den Bischofvon Basel durch Heinrich
IV. im Jahr 1095.441

Seit 950 genoss Pfäfers das Privileg der Immunität und der freien
Abtwahl.442 Von den ottonischen und den ersten zwei salischen Königen liess
sich das Kloster seinen Status bestätigen. Auch das Verhältnis zu Heinrich
IV. war nicht von Anfang an schlecht. Noch 1067 bestätigte Heinrich dem

Abt Immo den königlichen Schutz, die Immunität und das Recht der freien
Abtwahl.443 Immo freilich wird aufgrund seiner Anwesenheit bei der Weihe
des Klosters St. Salvator und Allerheiligen in Schaffhausen durch den
Bischof von Konstanz 1064 vom Bearbeiter des Urkundenbuchs der südlichen
Teile des Kantons St. Gallen schon als «päpstlich gesinnter Parteifreund»
eingestuft.444 Gesicherte Aussagen hierzu erlaubt die äusserst dünne
Quellenbasis aber keine; und Heinrich IV. hätte einem erklärten Gegner sicher
kein Privileg ausgestellt.

Ereignisgeschichtlich tappt man für die folgenden zwei Jahrzehnte
weitgehend im Dunkeln. Zwischen Immo, der am 4. Mai 1067 starb, und dem

nächsten in den Quellen klar fassbaren Abt, Gerold, der erstmals um 1110

auftrat, begegnen die Namen von insgesamt sechs Äbten, von denen weiter
nichts bekannt ist: Oudalricus, Syfridus, Ruodpertus, Hesso, Marquardus
und Wernherus.445 Auch ihre Reihenfolge kann nur auf indirektem Weg und
nicht mit letzter Sicherheit bestimmt werden. Die narrativen Quellen der
Zeit erwähnen Pfäfers nirgendwo, und Pfäfers betreffende Urkunden fehlen
zwischen 1067 und 1095 ebenfalls. Wenn wir aber für Disentis angenommen
haben, dass nicht primär eine anti-kaiserliche Haltung zur Aufhebung der
Reichsunmittelbarkeit führte, was berechtigt dann im Fall von Pfäfers zur
Annahme, dass Heinrichs IV. Schenkungsakt von 1095 mit der Haltung des

Klosters im Investiturstreit in Verbindung gebracht werden kann?

441 BUB, Nr. 212, S. 168.
442 Kaiser, Churrätien, S. 145.
443 UBsüdSt.Gallen, Nr. 133, S. 133.
444 UBsüdSt.Gallen, Nr. 132, S. 132. Vgl. ebd., S. 133, Anm. 4.
445 PerretWogler, Pfäfers (HS 111,1), S. 1002f.

96



Da sind einmal die Hinweise neuzeitlicher Chronisten, die R. Henggeier
1931 in zusammengefasster Form überliefert hat.446 Demnach sollen unterAbt
Oudalricus Mönche aus Hirsau - darunter der spätere Abt Gerold - nach Pfä-
fers gekommen sein, nachdem eine Pestepidemie 1079 den Personalbestand
stark dezimiert hatte. Mit den Neuzuziigern hätten dann auch die Hirsauer
Lebensformen und Denkweisen - und damit natürlich eine antikaiserliche
Haltung - im Kloster Einzug gehalten. Selbstverständlich ist diesen Angaben,
die in den uns bekannten zeitgenössischen Quellen keine Stütze Enden, mit
allergrösster Vorsicht zu begegnen.447

Schwerer wiegt denn auch ein anderes Argument: die inneren Verhältnisse

des Klosters, über die ein Dokument des Abtes Gerold bis zu einem

gewissen Grad Aufschluss geben.448 In diesem umfangreichen Schriftstück
regelt Gerold viele Bereiche des klösterlichen Alltags, so beispielsweise die

Essenszuteilung an die Mönche, das Pfründenwesen, Kleidungsvorschriften
und das geistig-monastische Leben der Abtei. Die Möglichkeiten, die dieses

hochinteressante Schriftstück für die Erforschung des mittelalterlichen
Klosteralltags bietet, scheinen uns in der Literatur noch nicht ausgereizt
(wie ja überhaupt in der Geschichte des Klosters Pfäfers für die Zeit des

Hochmittelalters noch eine gewisse Forschungslücke klafft, dies im Unterschied

zum sehr gut erforschten Früh- und Spätmittelalter). Hier kann leider
nicht detailliert darauf eingegangen werden, da dies den Rahmen dieser
Arbeit sprengen würde. Stattdessen soll Peter Rücks Hinweis genügen,
dass sich Gerolds Statut an der Benediktregel und damit verwandten Con-
suetudines orientierte (sowie an der lokalen Tradition).449 Perret und Vogler
haben das Statut denn auch als Beweisstück für Gerolds reformfreundliche
Haltung beigezogen.450 Nun fällt Gerolds Amtszeit zwar schon in die Ära

446 Henggeler, Professbuch, S. 63f.
447 Interessant ist die Angabe, dass 1079 die Pest das Kloster heimgesucht und Mönche dahin¬

gerafft haben soll. Andere Quellen wissen von einer Pestepidemie zwar nichts zu berichten.
Erinnern wir uns aber daran, dass 1079 Herzog Weif IV. in Churrätien einfiel und dabei
wohl auch am Kloster Pfäfers vorbeikam. Könnte in Wahrheit er für die Dezimierung des

Konvents verantwortlich gewesen sein?
448 UBsüdSt.Gallen, Nr. 143, S. 140ff.
449 Rück, Bischofsgastung, S. 190. Rück unterzieht zumindest den Teil von Gerolds Statut,

der sich der Ernährung widmet, einer grösseren Untersuchung und liefert auch eine

Zusammenfassung des Inhalts.
450 Perret/Vogler, Pfäfers (HS 111,1), S. 1003.

97



Heinrichs V.451, doch beruft er sich in bei seinen Bestimmungen ausdrücklich
aufvier seiner Vorgänger: Decernimus igitur, ut quecumquepersona spiritualis
secularisve ex his constitutionibus qitas ab antecessoribus nostris accepimus
Adelberto scilicet episcopo et abbate, Salomone et Hartmanno episcopo et
abbate, Wernhero predecessore nostro infringere conatusfuerit

Dem hier erwähnten Hartmann sind wir bereits in Kapitel 2 begegnet: Es

handelt sich um den aus Einsiedeln berufenen Abt, der von 1030 bis 1039
neben dem Pfäferser Abbatiat noch das Amt des Bischofs von Chur ausübte.452

Auch Gerolds unmittelbarer Vorgänger Werner war nach diesem Eintrag
schon als Reformer tätig gewesen. In diesem Sinne macht Pfäfers also den

progressiveren Eindruck als Disentis.453 Vermutlich tragen längst nicht alle

Bestimmungen Gerolds den Charakter von Neuerungen; bei einigen könnte

es sich um Bestätigungen oder allenfalls modifizierte Weiterentwicklungen
der von den genannten Vorgängern erlassenen Regeln handeln. Es dürfte
trotzdem nicht zu hoch gegriffen sein, wenn wir Pfäfers im ausgehenden 11.

Jahrhundert als Reformabtei bezeichnen, unabhängig davon, ob tatsächlich
Hirsauer Mönche im Kloster Einsitz genommen hatten oder nicht. Damit war
nun zweifellos eine wichtige Voraussetzung für die Parteinahme zugunsten
des Reformpapsttums und zugleich für die Entwicklung antiköniglicher
Ressentiments gegeben.

Die These von der Übertragung an Basel als Bestrafung bzw. Züchtigung
der Abtei Pfäfers und zum Zwecke der Schaffung eines Gegengewichts zum
salierfeindlichen Churer Bischofshof, bedingt durch Heinrichs IV. verzwickte
Lage in Italien, entspricht denn auch der «communis opinio» in der Bündner
Forschung.454 Dagegen hat R. Massini 1946 einen gewichtigen Einwand
erhoben, der in der Literatur allerdings merkwürdigerweise nicht rezipiert
worden ist. Massini macht nämlich darauf aufmerksam, dass die Initiative
zur Schenkung von Pfäfers nicht von König Heinrich, sondern von Bischof

451 Die von Henggeler, Professbuch, S. 64, mitgeteilte Amtszeit Gerolds (1094-1119) ist
wohl falsch, vgl. den Kommentar im UBsüdSt.Gallen zu Nr. 143 (S. 141). Abt Gerold kann

nur für die Zeit von 1110 bis 1116 sicher nachgewiesen werden. Hinfällig wird damit auch

die in der älteren Literatur vertretene Ansicht, Gerold habe während des ersten Kreuzzugs
das Bistum Chur verwaltet, da der Bischof ins Heilige Land aufgebrochen sei.

452 Vgl. oben S. 14f.
453 Allerdings bleibt natürlich zu bedenken, dass sich der im Kapitel über Disentis beschrie¬

bene Konservativismus der Lukmanierabtei auf den liturgischen Bereich bezieht, während
Gerolds Statut Angelegenheiten aus dem «weltlichen» Alltag der Mönche regelt.

454 Vgl. etwa Perret/Vogler, Pfäfers (HS 111,1), S. 982; Büttner, Churrätien, S. 4f.; Müller,
Herren von Tarasp, S. 81.

98



Burchard von Basel ausging.455 Die Formulierung in der entsprechenden
Urkunde zeigt klar, dass es Burchard war, der sich Pfäfers erbeten hatte,
und dass Heinrich nichts anderes tat als diesem Wunsch zu entsprechen.456

Burchard, seit seiner Erhebung zum Basler Bischof 1072 einer der
verlässlichsten Stützen Heinrichs IV., war schon zuvor vom Salier reich beschenkt
worden: 1080 hatte er beispielsweise die Grafschaft Härkingen und 1084 das

Elsässer Schloss Rappoltstein erhalten.457 Pfäfers als Geschenk setzte damit
im Grunde nur eine stattliche Serie von kaiserlichen Gunstbezeugungen fort.
Zur fraglichen Zeit, im März 1095, hielt sich Burchard als einziger deutscher
Bischof im Lager des Kaisers in Padua auf. Die Gelegenheit, sich Pfäfers

zu erbeten, musste also äusserst günstig erscheinen. Massini glaubt, dass die
Interessen der Basler Handelsleute hinter Burchards Ansprüchen auf Pfäfers
standen: «Es war ein Versuch, sich in die Zürichsee-Walensee-Bündneralpen-
Route einzuschalten, von der Basel bis dahin völlig ausgeschlossen war.»458

Ganz zu schweigen davon, dass der von Pfäfers beherrschte Weg durch das

Taminatal und über den Runkels zumindest für Kaufleute mit kleineren
Fuhren eventuell sogar als «Schleichweg» benutzt werden konnte, um dem

bischöflichen Zoll zu Chur auszuweichen.454

Massini wendet sich damit klar gegen die Ansicht, dass Heinrich mit der

Schenkung vorhatte, die widerspenstigen Pfäferser zu züchtigen und den ihm
nicht wohlgesinnten Churer Bischof Ulrich zu «belästigen» (Iso Müller).460
In der Tat konnte Heinrich ja nicht ernstlich hoffen, durch die Vergabe von
Pfäfers allein (und dazu noch an einen relativ weit entfernt residierenden

Vasallen) das rätische Gebiet unter Kontrolle zu bekommen und die Bündner
Alpenpässe für sich nutzbar zu machen. Es hätte hierfür wohl eines ganzen

455 Massini, Bistum Basel, S. 142f.
456 BUB, Nr. 212, S. 168: Quoniam dignum esse novimus, dignis nostrorum fldelium peti-

tionibus condescendere in hiis maxime que scimus ad dei cultum pertinere omnibus tarn

presentibus quam futuris manifestum fieri volumus, quodpropter domini et anime nostre
salutem grato interventu domni C. apostolici et humili rogatu Bùrchardi Basiliensis epis-

copi viri venerabilis sanoque consilio nostrorumfidelium ecclesie Basiliensi sancte Marie
Fabariensem abbatiam que sita est in Curualia in comitatu Odalrici comitis de Bragancia

per hanc preceptelam paginam iure perhempni ex integro concedimus.
457 Massini, Bistum Basel, S. 121-142.
458 Massini, Bistum Basel, S. 142.
459 T. Geering nimmt sogar an, dass dies der Hauptgrund dafür war, weshalb sich Burchard

Pfäfers erbat, vgl. Geering, Handel und Industrie, S. 204: «Damit gewinnt die scheinbar
sinnlose Schenkung des Klosters Pfäfers durch Heinrich IV. an den Basler Bischof
doch einige Bedeutung.»

41,0 Müller, Herren von Tarasp, S. 81.

99



Massnahmenpakets bedurft, doch finden sich keine Anzeichen dafür, dass

Heinrich ein solches geschnürt hätte.461 Wir meinen dennoch, dass das eine

das andere nicht ausschliessen muss: Massinis Erklärung, dass wirtschaftliche
Interessen von Seiten Basels Bischof Burchards Gelüste auf Pfäfers weckten,
hat zweifelsohne viel für sich; zugleich ist, wie oben zu zeigen versucht wurde,
durchaus denkbar, dass die Abtei der kaiserfeindlichen Partei zuneigte. Heinrich

IV. durfte also hoffen, durch die Schenkung also gewissermassen zwei
Fliegen auf einen Schlag zu treffen: Er konnte einem verlässlichen Freund
einen Wunsch erfüllen, ihn dadurch noch enger an sich binden und zugleich
seinen Gegnern in und um den rätischen Raum das Leben wenigstens ein
klein wenig erschweren.

Interessanterweise Hessen die Pfäferser dem «Freiheitsentzug» von 1095

keine unmittelbare Reaktion folgen, ganz anders als 1114, als Abt Gerold
nach der Vergabe der Abtei an Burchards Nachfolger Rudolf durch Heinrich

V. sofort zu Gegenmassnahmen schritt. Der Grund mag vielleicht darin

liegen, dass 1095 noch keine tatkräftige, energische Persönlichkeit wie Gerold
dem Kloster vorstand. Massini glaubt aber, dass BischofBurchard gar nie dazu

kam, seinen Anspruch tatsächlich geltend zu machen: «Die weite Entfernung
machte die wirkliche Ausübung der Herrschaft ohnehin schwierig, zumal da

die Stellung der Anhänger des Kaisers in der Ostschweiz bei weitem nicht
so glänzend war wie im Westen.»462 Dieses Argument Massinis könnte auch

erklären, weshalb die spätmittelalterliche Erzählung, die von der Befreiung
des Klosters berichtet, erst bei den Vorgängen von 1114 einsetzt und die

Schenkung von 1095 nicht erwähnt.463

Trotzdem hielt der neue Pfäferser Abt Gerold, der wohl irgendwann im
ersten Jahrzehnt des 12. Jahrhunderts sein Amt antrat, den rechtlichen Status

der Abtei, wie er 1095 geschaffen wurde, für untragbar. Unter den Pfäferser
Äbten jener Zeit ragt Gerold mit seiner Tat- und Innovationskraft heraus. Wie
sehr ihm die Freiheit des Klosters am Herzen lag, ersieht man auch aus dem

bereits erwähnten Dokument mit seinen Bestimmungen für das klösterliche
Leben: Gerold setzt darin fest, dass Freigelassenen oder Unfreien künftig der
Eintritt ins Kloster verwehrt sein soll. Aufdiese Weise hoffte er zu verhindern,

461 Zu Heinrichs weiteren Handlungen in dieser Zeit vgl. Meyer von Knonau, Jahrbücher 4,
S. 453-463.

462 Massini, Bistum Basel, S. 143.
463 MGH SS XII, S. 410-414.

100



dass die Freiheit der Abtei inskünftig allzu leicht bedroht werden könnte.464

Damit tat Gerold «den ersten Schritt auf dem Weg zum Adelskloster», wie
Perret und Vogler festhalten.465

Ein bedeutender Erfolg gelang Gerold im Mai 1110, als König Heinrich
V. zu Speyer das Kloster Pfäfers unter seinen Schutz nahm und ihm die von
seinen Vorgängern gewährte Immunität und das Recht auf die freie Abwahl
bestätigte.466 Wie in solchen Fällen üblich ignorierte Heinrich V. die gegenteilige

Bestimmung seines Vaters von 1095 und nahm Bezug auf die Pfäfers

genehme Urkunde Heinrichs IV. von 1067. Hinter dem Befreiungsakt von
1110 wie hinter demjenigen des Klosters Disentis 1112 standen möglicherweise

Hoffnungen auf eine sichere Gefolgschaft, wie Büttner glaubt.467 Zu
dieser Zeit befand sich Heinrich V. mitten in den Vorbereitungen für seinen

Zug nach Rom.468 Das Privileg für Pfäfers könnte in diesem Sinne auch als

Geste des guten Willens gegenüber der päpstlichen Partei gedeutet werden,
strebte Heinrich in Italien doch nicht zuletzt die Kaiserkrönung an.

Vier Jahre später wendete sich das Blatt. Die Aufmerksamkeiten des 1107

ins Amt gekommenen neuen Basler Bischofs Rudolf gegenüber Heinrich
V.469 sollten sich für Ersteren bezahlt machen: Im März 1114, als Heinrich
in Rudolfs Residenzstadt zum Hoftag weilte, übertrug der Herrscher die
Abtei Pfäfers aufs neue dem Bistum Basel und bestätigte damit die Schenkung

seines Vaters von 1095.470 Interessanterweise ging es dabei um ein

regelrechtes Tauschgeschäft: Bischof Rudolf hatte dem Kaiser nämlich die

Burg Rappoltstein zurückzuerstatten, die sein Vorgänger Burchard einst von
Heinrich IV. erhalten hatte.

Für den Kaiser ergab sich so wiederum eine «win-win»-Situation. Einerseits

mehrte er seinen persönlichen Besitz, andererseits stärkte er die guten
Beziehungen zum Bistum Basel und durfte zugleich hoffen, die Abtei Pfäfers
etwas stärker an die Kandare nehmen zu können. Dass Pfäfers unter Gerold
in den spannungsreichen Jahren zuvor auf der Seite von Heinrichs Gegnern

464 UBsüdSt.Gallen, Nr. 143, S. 141: Sicut enim consuetudinis huius ad nos linea pervenit
nec liberti nec servi hactenus in nobis locum tenuerunt, et quonianuecclesiam istarn

liberam recepimus, sue libertatis iura inconvulsa revari, sicut a principibus accepimus,
consulimus.

465 Perret/Vogler, Pfäfers (HS 111,1), S. 1003.
466 BUB, Nr. 231, S. 178f.
467 Büttner, Churrätien, S. 7.
468 Servatius, Paschalis II., S. 214-217.
469 Vgl. dazu Meyer von Knonau, Jahrbücher 6, S. 215, 273 u. 292.
470 BUB, Nr. 249, S. 188.

101



gestanden war, lässt schon allein der eindeutig antikaiserliche Erzählton der

um Ende des 14. Jahrhunderts verfassten Narratio de libertate ecclesiae
Fabariensis erwarten, die vom weiteren Fortgang der Dinge berichtet.471

Diese Quelle, verfasst vermutlich von einem Pfäferser Mönch, gibt zwar
ziemlich einseitig den Standpunkt der Abtei wieder, wirkt (nicht zuletzt
aufgrund der häufigen Zitate aus Urkunden und Briefen) jedoch nicht durchwegs
unglaubwürdig.

Hier seien kurz die wichtigsten Stationen der Auseinandersetzung
wiedergegeben: Abt Gerold schritt unverzüglich zur Tat und wandte sich an den
Kaiser (in der Narratio nur als rex betitelt), bei dem er mit Hinweis auf die

von Heinrichs Vorgängern verliehenen Privilegien für die Pfäferser Rechte

kämpfte. Heinrich gab sich zunächst einsichtig und restituierte dem Kloster
die Freiheit.472 Bischof Rudolf von Basel zeigte sich aber nicht gewillt, auf
Pfäfers zu verzichten, und fuhr fort, das Kloster zu drangsalieren. Nun wandte
sich Abt Gerold an Papst Paschalis II. um Hilfe und entsandte seinen Mönch
Wicram, der ihn zuvor schon zu Heinrich V. begleitet hatte, nach Rom. Von
Paschalis erhielten die Mönche denn auch Unterstützung auf der ganzen
Linie: In einem Brief, den Wicram im Sommer 1114 bei seiner Rückkehr
mitbrachte, wies der Papst Bischof Rudolf an, Pfäfers ab sofort nicht mehr
zu behelligen, andernfalls drohe die Exkommunikation.473 Rudolfaber dachte
nicht daran, die Sache damit auf sich beruhen zu lassen, und schickte nun
seinerseits eine Gesandtschaft nach Rom, um seine Ansprüche vor Paschalis

zu verteidigen. Dem begegnete Abt Gerold, indem er höchstpersönlich die
römische Kurie aufsuchte. Beide Parteien trafen dort zugleich ein. Paschalis

bekräftigte seinen Entscheid zugunsten von Pfäfers und wies Bischof Rudolf
erneut brieflich an, die Abtei in Frieden zu lassen.474 Zugleich erging an

Rudolf eine Vorladung ans päpstliche Gericht im März 1115. Der Bischof
wich dieser Verfügung jedoch aus und suchte stattdessen die Unterstützung
Bischof Widos von Chur: An einer Zusammenkunft in Schaffhausen sollte
Wido einen Entscheid über den Status von Pfäfers fällen, und diesem
Entscheid versprach Rudolf sich zu beugen. Doch bereits am 16. April erging vom
Lateran aus das päpstliche Edikt, dass Rudolf dem Kloster bereits entzogene
Güter zurück zu erstatten habe.475 Etwa zum gleichen Zeitpunkt dürfte Wido

471 MGH SS XII, S. 410-414.
472 Der Wortlaut der entsprechenden Urkunde ist nicht überliefert. Ein Regest findet sich in

UBsüdSt.Gallen, Nr. 147, S. 145.
473 BUB, Nr. 254, S. 190f.
474 BUB, Nr. 255, S. 191.
475 BUB, Nr. 256, S. 192.

102



die Aufforderung Paschalis' erhalten haben, das Kloster Pfäfers gegen Rudolf
zu schützen. Über Widos Verhalten in dieser Angelegenheit wurde bereits
gesprochen; sein Engagement für Pfäfers dürfte sich in Grenzen gehalten haben,
doch verhinderte das päpstliche Schreiben möglicherweise eine allzu aktive

Unterstützung seines Basler Amtskollegen und Freundes. Den vollständigen
Sieg des Klosters Pfäfers brachte schliesslich das grosse Privileg Paschalis
II. vom 29. Januar 1116: Der Papst erklärte darin die Abtei definitiv für frei
und die Ansprüche des Bischofs von Basel für nichtig, zugleich bestätigte er
den Mönchen ihre Rechte und Besitzungen.476 In seiner Begründung stützte

er sich aufAussagen der Mönche wie auch aufkönigliche Verordnungen, aus
denen hervorgehe, dass das Kloster Pfäfers nicht von Königen oder Kaisern,
sondern «ab aIiis fidelibus viris» gegründet worden sei. Auch habe es seine

Ausstattung nicht königlichen Gaben zu verdanken, sondern den Opfergaben
anderer Gläubigen.

Das kirchliche Selbstbewusstsein, das sich in diesen Aussagen spiegelt,
passt gut zur Statistenrolle, die Heinrich V. in den späteren Phasen dieses

Streits einnahm. Auch wenn er angesichts der Hartnäckigkeit Bischof
Rudolfs von Basel dessen Ansprüche wieder unterstützt zu haben scheint477, so

kam es doch nicht zu einem wirkungsvollen Durchgreifen zugunsten seines

Basler Parteigängers - wie auch? Gerade in den entscheidenden Phasen des

Streits verschlechterte sich Heinrichs Lage massiv; er verlor ab Ende 1114,
ohne dass der Papst allzu viel dazu beigetragen hätte, seinen Anhang im
deutschen Episkopat «in geradezu dramatischerWeise».478 Die Niederlage in der
Schlacht am Weifesholz am 11. Februar 1115 schwächte seine Stellung noch
mehr, und als er in der zweiten Jahreshälfte nach Italien zog, konnte Rudolf
auf tatkräftigen kaiserlichen Support ohnehin kaum mehr hoffen.

Was Pfäfers anging, so hatte Rudolf sicherlich nicht mit so hartnäckigem
Widerstand gerechnet, hatte sich doch die Abtei im vorangehenden Jahrhundert

dem adäquaten königlichen Entscheid von 1095 offenbar gebeugt. Dürfte
schon das Ausmass des Widerstandes verblüfft haben, so bedeutete der Gang
zum Papst erst recht etwas Neues. Klösterliches Selbstbewusstsein spricht
nicht nur aus fast jeder Zeile der in etwas späterer Zeit verfassten Narratio de

libertate ecclesiae Fabariensis, sondern auch aus den von Gerold erlassenen

Aufnahmebedingungen, denen zufolge Unfreien und Freigelassenen der
Eintritt ins Kloster verwehrt sein sollte. Für BischofRudolfjedenfalls endete

476 BUB, Nr. 258, S. 193f.
477 Vgl. MGH SS XII, S. 411.
478 Goez, Investiturstreit, S. 177.

103



sein Pfäferser «Abenteuer» eher beschämend: Nach dem Wormser Konkordat
gab er, wie Meyer-Marthaler schreibt, seine Ansprüche «stillschweigend»
auf,47'' und 1125 erhielt Pfäfers seinen Status durch Lothar III. dann auch von
königlicher Seite verbrieft.480

Pfäfers hatte sich unter Gerold also als selbstbewusste Reformabtei
positioniert, die aus eigener Kraft ihre Selbständigkeit gegen äussere Ansprüche
zu verteidigen wusste. Dass ihr das möglich war, hängt mit Sicherheit auch

mit den materiellen Grundlagen zusammen, auf die sich das Kloster stützen
konnte; zugleich dürfte der Reichtum auch ein weiterer Aspekt gewesen sein,
der die Abtei als Besitztum für die Bischöfe interessant machte. Schon im

karolingischen Reichsgutsurbar erschien Pfäfers als sehr begüterte Abtei; ihr
Besitz fand sich nicht nur in der näheren Umgebung des Klosters (d.h. im
Raum Bad Ragaz), sondern überall im Churer Rheintal, im Schanfigg, in der
Surselva, im Rheinwald, im Bergeil, im Gebiet Walensee, rund um die Linth-
Ebene, am Zürichsee, am Vierwaldstättersee, im Thurgau, im Vorarlberg und

sogar in Süddeutschland und im Vintschgau/Etschland.481 Die Papsturkunde
vom 29. Januar 1116 nennt zusätzlich Besitzungen in Chiavenna, Hedingen
(Kanton Zürich), Mettmenstetten (Kanton Zürich) und Schübelbach (Kanton
Schwyz). Namentlich aufgeführt sind ausserdem St. Gaudentius am Südfuss
des Septimerpasses, Weggis (am Vierwaldstättersee), Tuggen (in der Linth-
Ebene) und Männedorf (am Zürichsee).482 Damit wird «der Besitz des Klosters
unter Anführung der weitentlegensten Gebiete umschrieben».483

Hinzuweisen ist hier noch speziell auf die Pfäferser Güter in Casaccia
und bei Splügen, denn sie verliehen Pfäfers auch passpolitisch ein gewisses
Gewicht. Die im Reichsgutsurbar erwähnte cella in Speluca, ein «wichtiger
Aussenposten» am Aufgang zum Splügenpass und zum San Bernardino,
erfüllte laut M. Bundi in erster Linie die Funktion eines Hospizes.484 In der
Paschalis-Urkunde wird Splügen zwar nicht explizit erwähnt, doch ist davon

auszugehen, dass Pfäfers dort auch damals noch begütert war.485 Die Kirche
St. Gaudentius bei Casaccia wiederum galt als «bedeutender Stützpunkt am
Aufgang vom Bergeil zum Septimerpass».486

479 Meyer-Marthaler, BischofWido, S. 200.
480 BUB, Nr. 279, S. 206f.
481 Vgl. Karte bei Kaiser, Churrätien, S. 137.
487 BUB, Nr. 258, S. 193f.
483 Perret/Vogler, Pfäfers (HS 111,1), S. 983.
484 Bundi, Besiedlungs- und Wirtschaftsgeschichte, S. 53.
485 Vgl. dazu Poeschel, Kunstdenkmäler 5, S. 269f.
486 Bundi, Besiedlungs- und Wirtschaftsgeschichte, S. 53.

104



Daraus ersieht man, dass das von einem Eigenkirchenherrn befreite
Kloster Pfäfers in Churrätien einen beachtlichen Machtfaktor darstellte, der

vor allem dem Bischofvon Chur möglicherweise zuweilen ein Dorn im Auge
gewesen sein könnte. Wäre etwa denkbar, dass eine Benutzung des San

Bernardino- oder des Splügenpasses Handelsreisenden wirtschaftliche Vorteile
bescherte, da so der bischöfliche Zoll im Bergeil umgangen werde konnte,
der bei Benutzung des Septimers fallig gewesen wäre?487 Was den Septimer
betrifft, so drängt sich überdies die Annahme auf, dass das unter Pfaferser
Kontrolle stehende St. Gaudentius ebenfalls Hospiz-ähnliche Aufgaben
erfüllte.488 Könnte dieser Umstand BischofWido etwa mitmotiviert haben, auf
der Passhöhe sein Hospiz zu erbauen? Jedenfalls scheint es so, als ob Pfäfers
und die Churer Kurie in einem gewissen Konkurrenzverhältnis standen, das

nicht in weltanschaulichen Differenzen, sondern in kollidierenden wirtschaftlichen

und territorialpolitischen Interessen gründete. Meiner Meinung nach
würde dies auch eine plausible Erklärung für Bischof Widos Verhalten im
Pfaferser Unabhängigkeitsstreit liefern. Ein von seinem im weit entfernten
Basel residierenden Freund Rudolfkontrolliertes bischöfliches Eigenkloster
hätte ihm, Wido, kaum gleich viel zu bieten gehabt wie eine selbstbewusste
Reichsabtei unter dem energischen Abt Gerold. Wenn hier übrigens auf
geografisch vorteilhaft gelegene Besitztümer von Pfäfers hingewiesen wird,
dann soll die Lage des Klosters selbst nicht unerwähnt bleiben. Hierzu
Heinrich Büttner: «Pfäfers, das selbst unangreifbar auf hohem Felsenrücken
über dem Rheintal lag, war durch seinen Besitz im Rheintal zwischen Ragaz
und Maienfeld sowie Zizers durchaus in der Lage, die Strasse im Rheintal
zu kontrollieren, die vom Bodensee und über den Walensee kommend nach
Chur und zu den Bündner Pässen zog.»489

Abt Gerolds Todesdatum ist nicht genau bekannt; sein Nachfolger Weme-
rus wird erstmals 1125 erwähnt.490 Gerolds Abbatiat stellte für Pfäfers ohne
Zweifel das bedeutendste während des Investiturstreits dar. Erst in seiner Zeit
tritt Pfäfers überhaupt als handelnde politische Kraft hervor. Ohnehin wissen
wir über die Klostergeschichte von Beginn des Investiturstreits bis 1095

praktisch nichts. 1095 setzte das Ringen um die Reichsunmittelbarkeit ein,
wobei erst für die Zeit Heinrichs V. bzw. Abt Gerolds überhaupt von einem

487 In Splügen ist eine Zollstation erst seit dem frühen 14. Jahrhundert nachweisbar, vgl.
Nisslmüller, Alpenpässe, S. 63.

488 Tatsächlich wird dort 1133 ein Hospiz genannt, vgl. Schnyder, Handel und Verkehr,
S. 12.

485 Büttner, Churrätien, S. 4f.
490 Perret/Vogler, Pfäfers (HS 111,1), S. 1004.

105



Ringen gesprochen werden kann, da unmittelbar nach 1095 eine Reaktion
vonseiten der Mönche offenbar ausblieb. Mit Gerold gewinnt Pfäfers auch
ein deutlicheres Profd als päpstlich orientierte Reformabtei, wobei schon

für die vorangehende Zeit eher Sympathien für die gregorianische Partei
als für das salische Königshaus angenommen werden dürfen. Im Grossen
und Ganzen bedeutete die Zeit des Investiturstreits für Pfäfers trotz aller
aussenpolitischen Schwierigkeiten durchaus eine Phase des Aufstiegs. Das

Kloster wusste seinen Status als Reichsabtei definitiv zu konsolidieren, und
wie spätmittelalterliche Quellen zeigen, konnte Pfäfers in der Folgezeit seinen
Besitz noch weiter ausbauen. Mehrere Schatzverzeichnisse zeugen ferner vom
Reichtum innerhalb der Klostermauern zu dieser Zeit.491 Zugleich begannen
sich in dieser Phase gewisse Elitarisierungstendenzen bemerkbar zu machen,
erkennbar in den von Gerold erlassenen Aufnahmebeschränkungen. Um es

auf einen Nenner zu bringen: Das Kloster Pfäfers sicherte sich während des

Investiturstreits definitiv seine Freiheit, wurde selbstbewusster, möglicherweise

reicher, gleichzeitig aber auch «vornehmer».

4.3 Müstair

Wenn dem Kloster Müstair im Rahmen dieser Untersuchung ein eigenes
kurzes Kapitel gewidmet ist, dann nicht zuletzt deshalb, um das grosse
Interesse zu würdigen, das der Anlage aus archäologischer und kunsthistorischer

Sicht in jüngster Zeit entgegengebracht wird. Es dürfte aber aus den

vorangehenden Kapiteln schon ersichtlich geworden sein, dass Müstair in der

Zeit des Investiturstreits keine mit Disentis oder Pfäfers vergleichbare Rolle
spielte. Anders als die Konvente dieser zwei Abteien werden die Mönche des

Klosters Müstair in der Zeit von 1075 bis 1122 nie als eigenständige politische
Kraft greifbar. Der Grund dürfte so simpel wie einleuchtend sein: Pfäfers und
Disentis besassen eine lange Tradition als reichsunmittelbare Abteien (um
diesen Status galt es, wie gezeigt, im untersuchten Zeitraum hart zu kämpfen);
Müstair hingegen war seit 881 Eigenkloster des Bischofs von Chur.492 Neben
diesem Unterschied mag auch die seit dem späten 9. Jahrhundert offenbar stets

klein gebliebene Zahl der Mönche für die geringere Bedeutung von Müstair
in der fraglichen Epoche eine Rolle gespielt haben.493

491 Perret/Vogler, Pfäfers (HS 111,1), S. 983ff.
492 Göll, Kloster St. Johann, S. 28.
493 Meyer-Marthaler, Müstair (HS 1,1 S. 1883f. Für das 11. Jahrhundert finden sich freilich

nirgendwo Angaben über die Grösse des Konvents.

106



Das heisst selbstverständlich nicht, dass Müstair ftir die churrätischen
Akteure im Investiturstreit faktisch «inexistent» gewesen wäre. Es ist sicherlich

schon bemerkenswert, dass die Weihinschriften von 1087 das einzige
schriftliche Zeugnis zur Klostergeschichte inmitten einer fast 280 Jahre
währenden Zeit des Schweigens darstellen.494 Man führe sich nochmals die

geografische Lage Müstairs vor Augen: «Der Übergang vom Vintschgau über
den Ofenberg oder das Scharltal nach dem Engadin wurde durch das Churer

Eigenkloster zu Müstair völlig beherrscht», schreibt Büttner.495 In politisch
bewegten Zeiten wie jener des Investiturstreits musste die Bedeutung eines

solchen Stützpunkts fast zwangsläufig stärker in den Vordergrund treten.
Über die Beziehungen von Bischof Heinrich I. (1070-1078) zu Müstair

ist nichts bezeugt. Auch finden sich keine Hinweise auf ein spezielles
Engagement Heinrichs im Osten Churrätiens, welches ein vertieftes Interesse an
Müstair hätte annehmen lassen. Das änderte sich unter Heinrichs Nachfolger
Norbert (1079-1088) gründlich, wie in Kapitel 3.3 gezeigt wurde.496 Bereits
1079, noch vor Norberts Amtsantritt, fiel das Kloster möglicherweise dem bei
Berthold von Reichenau beschriebenen Raubzug Welfs IV.497 zum Opfer. Der
Notar Hans Rabustan berichtet um 1460, das Kloster sei 1087 von Bischof
Norbert erstmals «post reformacionem et reconciliacionem combustionis me-
morati monasterii» geweiht worden.498 Sennhauser interpretiert diesen Passus

so, dass das Kloster nach einer Brandkatastrophe baulich wiederhergestellt
wurde.499 Es liegt nahe, eine solche Katastrophe in Zusammenhang mit dem

wenige Jahre zuvor erfolgten Raubzug zu sehen.500 Der entsprechenden
Hypothese neigt in jüngster Zeit auch Jürg Göll zu (wenn auch mit nicht ganz
lupenreiner Argumentation).501

Über die weiteren Motive BischofNorberts für sein bauliches Engagement
in Müstair ist in Kapitel 3.3 bereits ausführlich gesprochen worden. Die stra-

494 Göll, Kloster St. Johann, S. 33.
495 Büttner/Müller, Müstair im Früh- und Hochmittelalter, S. 72.
496 Vgl. oben S. 37ff.
497 Berthold (ed. Robinson), 1079, S. 348f.
498 Text gedruckt u.a. bei Sidler, Münster-Tuberis, S. 305, Anm. 1.

499 Sennhauser, Müstair, S. 373.
500 Vgl. dazu Zemp/Durrer, Kloster St. Johann, S. 42; Mayer, Geschichte des Bistums Chur,

S. 189.
501 Göll, Kloster St. Johann, S. 31: «Es passte aber durchaus in die Ereignisgeschichte der

europäischen Politik, wenn der Bayernherzog Weif I. bei seinem Einfall in das Unter-

engadin und in den Vintschgau auch das Eigenkloster des kaisertreuen Bischofs Norpert
hätte schädigen wollen.» Norbert amtete zum Zeitpunkt von Welfs Feldzug noch nicht als

Bischofvon Chur.

107



tegische Lage des Klosters erlaubte es Norbert, die Verbindungslinien der im
Unterengadin domizilierten Tarasper zu kontrollieren. Denkbar ist ferner, dass

sich der königstreue Bischof eine Zweitresidenz abseits des nach Norden sehr

exponierten Chur schaffen wollte - wenn auch, wie gezeigt, weitergehende
Interpretationen wohl nicht haltbar sind.502

Einer Klärung bedarf noch der bei Rabustan auftauchende Begriff
reformatio: Nach beendeter Reform habe Norbert das Kloster geweiht.503 Man tut
wahrscheinlich gut daran, dabei nicht an eine eigentliche Klosterreform im
Sinne von Hirsau und St. Blasien zu denken - zu einem überzeugten «Heinri-
cianer» wie Norbert würde dies schlecht passen. Wahrscheinlich trifft Büttner
ins Schwarze, wenn er schreibt, dass Norbert von den Reformgedanken des

11. Jahrhunderts allerhöchstens minim beeinflusst wurde.504 Reformatio
verlangt deshalb nach einer anderen Interpretation. Meinte Rabustan
vielleicht bloss, dass Norbert in Müstair für eine Renaissance des klösterlichen
Lebens gesorgt hatte, nachdem dieses während des vorangehenden Jahrhunderts

mehr und mehr und nach Welfs Angriff vielleicht sogar gänzlich zum
Erliegen gekommen war? An eine solche Deutung scheint beispielsweise
Meyer-Marthaler zu denken.505 Möglich wäre auch, dass die reformatio
in Zusammenhang mit der Umwandlung in ein Frauenkloster steht - 1163

taucht Müstair erstmals als Frauenkloster in den Quellen auf.506 Allerdings hat
Sennhauser nachweisen können, dass in der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts
noch Mönche in Müstair lebten.507 Beachtung zu schenken ist hier insbesondere

der Hypothese von R Weiss: Er nimmt an, dass vermutlich 1163 eine

Übersiedlung von Nonnen von Marienberg - St. Zeno in Burgeis nach Müstair
erfolgte.508 Offen lässt er, ob 1163 das eigentliche Geburtsjahr des Müstairer
Frauenkonvents war oder ob dort nicht doch bereits zuvor ein Frauenkloster
existiert haben könnte.509 Wenn jedoch im frühen 12. Jahrhundert Mönche

502 Vgl. oben S. 38. Eine jüngst entdeckte Grabbeigabe wirft indes die Frage auf, ob die

Beziehungen Norberts zu Müstair nicht doch engerer Natur gewesen sein könnten als

angenommen. Das Objekt, ein Kelch, kann auf Grund der fehlenden Schriftteile nicht
eindeutig Norbert oder Hartbert zugeordnet werden. Der Autor dankt U. Brunold für den

entsprechenden mündlichen Hinweis.
503 Sennhauser, Müstair, S. 373.
504 Büttner/Müller, Müstair im Früh- und Hochmittelalter, S. 69.
505 Meyer-Marthaler, Müstair (HS 111,1), S. 1883.
506 BUB, Nr. 349, S. 259.
507 Sennhauser, Müstair, S. 375.
508 Weiss, Siegelurkunden, S. 91-95.
509 Ebd., S. 94f.

108



das Kloster bewohnten und man kein Doppelkloster annehmen will510, muss
Müstair zu Zeiten Norberts und seiner unmittelbaren Nachfolger noch ein
Männerkloster gewesen sein. Hinfällig würde dann auch der von der älteren
Forschung angenommene direkte Zusammenhang zwischen der Umwandlung
Müstairs in ein Frauenkloster und der Gründung des Klosters Schuls/Scuol
unter Bischof Ulrich II.

Über Ulrichs Beziehungen zu Müstair ist weiter nichts bekannt. Die durch
ihn erfolgte Gründung des Klosters im nahe gelegenen Schuls/Scuol macht
es eher unwahrscheinlich, dass er der «Kokurrenz» im Münstertal mit
wohlwollendem Engagement begegnete - wiewohl ihm Müstair als bischöfliches
Eigenkloster natürlich Untertan war und wir auch nichts davon erfahren, dass

ihm die Mönche den Gehorsam verweigert hätten. Vielleicht hat Ulrich
Müstair auch weniger als Konkurrenz denn als Ergänzung betrachtet: Nun
verfügte er in beiden Tälern, die von Osten her Einlass ins churrätische Kernland

gewährten, über einen Stützpunkt. Büttner nimmt ausserdem an, dass

Ulrich seiner Familie die Vogtrechte über Müstair übertrug; er schliesst dies

aus der Tatsache, dass im 12./13 Jahrhundert die mit den Taraspem verwandten
Herren von Matsch die Vogtei über die Münstertaler Abtei ausübten.511

Gänzlich unbekannt ist, in welcher Weise sich Ulrichs Nachfolger Wido des

Klosters Müstair annahm. Keine einzige Nachricht aus Widos langer Amtszeit
lässt einen Rückschluss aufAktivitäten des Bischofs in Müstair zu. Wie oben

erwähnt, weisen die Indizien derzeit eher daraufhin, dass die viel diskutierte
Umwandlung in ein Frauenkloster erst nach und nicht bereits während Widos
Amtszeit erfolgte. Im Übrigen überliess Wido im Osten seines Bistums
möglicherweise das Feld weitgehend den mächtigen Taraspem. Somit hätte sich
sein strategisches Interesse an Müstair bzw. an einem ausgiebigen Eingriff
in die dort herrschenden Verhältnisse wohl in Grenzen gehalten. Auch nach
Widos Tod schweigen die schriftlichen Quellen zu Müstair noch für über drei
Jahrzehnte; erst 1157 findet das Kloster wieder Erwähnung.512

Nach dem bisher Gesagten erübrigt sich schon beinahe der Hinweis
darauf, dass wir auch über die inneren Verhältnisse des Klosters nichts wissen.

Müstair, um es abschliessend noch einmal festzuhalten, manifestierte
sich im Investiturstreit als Bollwerk der Churer Bistumsmacht im Südosten

510 Die Forschung lehnt den Schluss auf ein Doppelkloster ab, vgl. zu dieser Diskussion
Sennhauser, Müstair, S. 375.

511 Büttner/Müller, Müstair im Früh- und Hochmittelalter, S. 75f.
512 Zum weiteren Fortgang der Entwicklung vgl. Büttner/Müller, Müstair im Früh- und

Hochmittelalter, S. 76ff.

109



Churrätiens - nicht mehr, aber auch nicht weniger. Ihren unbestrittenen
Höhepunkt erreichten die bischöflichen Unternehmungen in Müstair während
der Amtszeit von Norbert 1079-1088). Sie werden in Form eines baulichen
Engagements fassbar, wobei an einen Zusammenhang mit dem Raubzug
Welfs IV. im Jahr 1079 zu denken ist. Ein Fazit Jürg Gölls zu Müstair sei

hier an den Kapitelschluss gestellt: «Sobald das Tal in den Brennpunkt der
Geschichte geriet, schlug sich das in herben Schicksalsschlägen, aber auch
in baulichen Sonderleistungen nieder.»513

sl3 Göll, Kloster St. Johann, S. 31.

1 10



5 Der Adel

«Die Entwicklung des 11. und 12. Jahrhunderts hat in Graubünden eine
politische Mannigfaltigkeit hervorgebracht, die mit der geographischen Vielfalt
des Landes der 150 Täler wetteifern kann.»514 Dieser Satz O. P. Clavadetschers
sei an den Anfang dieses Kapitels gestellt, das als Teil dieser Arbeit auf den

ersten Blick deplatziert wirken mag, war doch bisher viel von Bischöfen
und Klöstern, jedoch kaum von Adelsgeschlechtern die Rede. Zweifelsohne
gehört indes die Zeit des Investiturstreits in eine Epoche, während der sich
in Churrätien ein beachtlicher politischer Pluralisierungsprozess abspielte.
Im Einzelnen können diese Vorgänge nur selten und wenn, dann meist nur
auf indirektem Weg nachvollzogen werden.515 Allmählich greifbar werden
ab dem späteren 12. sowie dem 13. Jahrhundert die Folgen dieses Prozesses.

Das spätmittelalterliche Churrätien hat dann mit dem politisch mehr oder

weniger homogenen Gebilde, das Karl der Grosse 806 schuf, kaum mehr
etwas gemein. Stattdessen begegnet man einer Vielzahl kleinerer weltlicher
Herrschaften und kommunaler Gebilde, die zu den bestehenden geistlichen
Mächten (Bischöfe, Klöster) teils in Konkurrenz traten, teils mit ihnen
zusammenwirkten.516

Die Anfänge der Adelsgeschlechter reichen sicherlich weit zurück, doch
eben gerade um die Wende vom 11. zum 12. Jahrhundert muss sich hinsichtlich
ihrer Entwicklung viel getan haben.517 Unmittelbar nach dem Investiturstreit
tauchen mehrere dieser so genannten edelfreien Geschlechter zum ersten

Mal in den Quellen auf-beispielsweise 1135 die Vazer518 oder 1126 die Wil-
denberger519. Wie Clavadetscher nachweisen konnte, basierte die materielle
Machtgrundlage dieser Familien auf ehemaligem Reichsgut, das im Laufe
der Jahrhunderte nach und nach entfremdet wurde.520

Bezogen aufden Investiturstreit erübrigt es sich natürlich, Mutmassungen
über das Agieren von Personen anzustellen, die zur fraglichen Zeit in den

Quellen noch gar nicht vorkommen. Dennoch scheint es mir gerade im Hin-

514 Clavadetscher, Herrschaftsbildung, S. 332.
515 Die ausführlichsten Untersuchungen zu diesen Themenbereichen stammen von O.P.

Clavadetscher, Das Schicksal von Reichsgut und Reichsrechten, S. 197-225; ders., Die

Herrschaftsbildung in Rätien, S. 326-343; ders., Nobilis, edel, fry, S. 344-353.
516 Vgl. hierzu insbesondere Clavadetscher, Herrschaftsbildung, S. 333-343.
517 Büttner, Churrätien, S. 8.
518 BUB, Nr. 293, S. 216.
519 Büttner, Churrätien, S. 9.
520 Clavadetscher, Reichsgut und Reichsrechte, S. 224f.

111



blick auf ein Gesamtfazit nicht unerheblich, dass die Bischöfe von Chur bei
aller Dominanz (und, in geringerem Masse, die selbständigen Abteien Disen-
tis und Pfäfers) nicht als alleinige Territorialherren im churrätischen Gebiet
auftreten konnten. BischofWidos Engagement am Septimer beispielsweise ist
zweifellos auch im Lichte der Verhältnisse im Oberengadin zu sehen, wo die
Grafen von Gammertingen damals eine beherrschende Stellung einnehmen

mussten, was sich freilich nur aufgrund der Tatsache rekonstruieren lässt,
dass die Familie ihren Engadiner Besitz zwischen 1137 und 1139 an das

Bistum Chur verkaufte.521

Ob die reichspolitischen Geschehnisse den Aufstieg des edelfreien
einheimischen Adels beschleunigten, verlangsamten oder gar nicht beeinflussten,
entzieht sich freilich unserer Kenntnis. Allenfalls kann man Vermutungen
anstellen. Auszugehen wäre dabei von Clavadetschers Feststellung: «Die
jeweilige Bedeutung der Pässe hat die innere Entwicklung des Landes weitgehend

bestimmt.»522 So treffe man unter Karl dem Grossen die Organisation der
Grafschaft des Königsguts, während Otto der Grosse das Bistum als Flüter der
Pässe begünstigt habe. Umgekehrt hätten sich einheimische Kräfte entfalten

können, als in der Stauferzeit infolge des königlichen Machtverlusts in Italien
und der Eröffnung des Gotthards die Bündner Pässe nicht mehr so sehr das

Interesse der Herrscher auf sich zogen. Überträgt man diese Passthese aufdie
Zeit des Investiturstreits, so würde das bedeuten, dass in diesen Jahren für den

Adel günstige Voraussetzungen herrschten: Zum einen zogen die salischen

Könige ganz offensichtlich den Brenner und den Grossen St. Bernhard den

Bündner Pässen vor, zum andern fehlte eine Macht, die stark genug gewesen
wäre, das Land unter einer Art «Zentralgewalt» zu einen.

Freilich handelt es sich bei den in Churrätien begüterten Adelsgeschlechtern,

die während des Investiturstreits in den Quellen genannt werden, mit
Ausnahme der Tarasper um Familien, deren Hauptwohnsitz ausserhalb des

rätischen Kernlands lag. Erst in der Zeit danach vermochten die «Einheimischen»

langsam hervorzutreten - wobei dieser Begriffhier bewusst in
Anführungszeichen gesetzt ist, denn bei einem guten Teil dieser Geschlechter dürfte
es sich um deutschen Adel gehandelt haben, der im Laufe des 11. und 12.

Jahrhunderts in Rätien eingewandert ist.523 Zur Zeit des Investiturstreits waren
es in Rätien neben den Taraspem in erster Linie die Bregenzer, die Buchhorner,

521 BUB, Nr. 297-299, S. 218-220. Vgl. dazu Meyer-Marthaler, Gamertingerurkunden,
S. 491-519.

522 Clavadetscher, Herrschaftsbildung, S. 343.
523 Müller, Herren von Tarasp, S. 132.

112



die Achalmer und die Nellenburger, die politisch eine Rolle spielten.524 Um
sie soll es nun in den folgenden kurzen Einzeluntersuchungen gehen.

5.1 Die Tarasper

Den Herren von Tarasp kam unter den rätischen Adelsgeschlechtern während
des Investiturstreits eine, wenn nicht die herausragende Stellung zu. Bischof
Ulrich II. (1089-1096) wurde bereits als Angehöriger dieser Familie
identifiziert.525

Wer waren die Tarasper? Wie Müller schreibt, liegen ihre Herkunft und
ihre Entwicklung völlig im Dunkeln.526 Die Tatsache, dass es sich bei Ulrich
und seinen drei Brüdern Eberhard (der älteste der vier), Gebhard und Egino527

augenscheinlich um mächtige und begüterte Leute handelte, weist daraufhin,
dass die Familie zu diesem Zeitpunkt bereits zu den alteingesessenen und
vornehmen Churrätiens gehörte. Die Tarasper geboten über Ministerialen,
waren aber keine Grafen, was laut Müller am ehesten auf den Stand von
«Freiherren» schliessen lässt.528 Loose glaubt anhand der Anwesenheit des

Kardinals Gregor bei der Gründung des Klosters Schuls sogar feststellen zu
können, dass sich die Tarasper selbst zu den führenden Familien der
Reichsaristokratie rechneten: Die Gegenwart des hohen kirchlichen Würdenträgers
werfe ein Schlaglicht auf «den gesellschaftlichen Rang und das
Repräsentationsbedürfnis der Gründerfamilie».529 Dies vennag allerdings nicht darüber

hinwegzutäuschen, dass die Macht der Tarasper damals ausschliesslich in
regionalpolitischem Zusammenhang wirksam wurde. Keine einzige Nachricht
unterrichtet uns über eine Einflussnahme der Tarasper auf reichspolitischer
Ebene. Mit Familien wie den Weifen oder den Zähringern konnte sich das

Engadiner Geschlecht ganz bestimmt nicht messen.
Das Machtgefüge der Tarasper beruhte wohl eben wie bei so vielen

rätischen Familien vergleichbaren Stands auf ehemaligem Reichsgut und
Reichsrechten, sie waren eines jener «edelfreien Adelsgeschlechter, welche als

524 Die ältere Bündner Forschung hat zuweilen die Churer Bischöfe Heinrich I. und Ulrich II.
den Montfortern zugewiesen, doch findet diese Annahme in den Quellen keine Stütze.

525 Vgl. oben S. 50.
526 Müller, Herren von Tarasp, S. 15.
527 Erwähnt in Goswins Notiz über die Gründung des Klosters Schuls (BUB, Nr. 214,

S. 170).
528 Müller, Geschichte der Freiherren von Tarasp, S. 27.
529 Loose, Marienbergs Anfänge, S. 17.

113



Rechtsnachfolger des Königs und der Grafen betrachtet werden können».530

Für die knapp 100 Jahre, in denen ihre Namen in den Urkunden auftauchen,
sind Besitzungen vor allem im Unterengadin, aber auch im Paznaun, im
unteren Inntal, in Bayern und im Südtirol nachgewiesen; femer besassen sie

Güter im Gebiet von Como. Ihr Machtbereich beschränkte sich somit in erster
Linie auf Gebiete östlich und südlich von ihrer Stammburg Tarasp. Westlich

von ihrem Stammland im Unterengadin, im churrätischen Kerngebiet,
verfügten sie dagegen nur über vereinzelten Besitz.531

Die spätere Überlieferung, wie sie von Goswin tradiert wurde, berichtet,

dass die Vorfahren der Tarasper cives Romani waren, die nach Mailand
emigrierten und von dort aus Hass vertrieben wurden. Sie seien sodann
nordwärts geflüchtet, hätten sich zuerst in Ftan niedergelassen und später
auf dem gegenüber liegenden Ufer des Inn die Burg Tarasp erbaut.532 Hier
schwingt sicherlich viel Legendäres mit, begründet vor allem auch in dem

zu Goswins Zeiten vielfach auftretenden Wunsch, die Herkunft der Familie
auf Vorfahren aus dem glanzvollen antiken Rom zurückführen zu können.
Doch Müller kommt immerhin zum Schluss, dass nichts dagegen spricht,
«die ursprüngliche Heimat der Tarasper in Oberitalien zu suchen».533 Vor
allem die weite Verbreitung der Namen Eberhard und Ulrich während
des 10. und 11. Jahrhunderts in den norditalienischen Gebieten sowie die
dort für spätere Zeiten bezeugten Besitzungen der Tarasper deutet Müller
als Indizien für diese These. Wann erfolgte dann aber die Niederlassung
der Tarasper im Unterengadin? Müller führt den Rechtshistoriker Otto
Stolz an, der sich überzeugt zeigte, dass die Tarasper schon im 10. und 11.

Jahrhundert im Unterengadin und auch bei Nauders am Inn die Gerichtsbarkeit

ausübten. Folglich müsste das Datum ihrer Einwanderung noch
weiter zurückliegen. Müller folgt hier Clavadetscher, der von der vorotto-
nischen Zeit ausgeht.534 Am ehesten, so Müller, sei an die zweite Hälfte des

9. und die ersten Jahrzehnte des 10. Jahrhunderts zu denken.535

Mit der Erhebung BischofUlrichs erscheinen die Tarasper zum ersten Mal
im Licht der Quellen. Die Person Ulrichs und die von ihm vorgenommene
Gründung des Klosters Schuls wurden schon thematisiert. Stattdessen soll
hier kurz eine interessante Vermutung Büttners bezüglich einer eigentlichen

530 Clavadetscher, Reichsgut und Reichsrechte, S. 225.
531 Müller, Geschichte der Freiherren von Tarasp, S. 12-24.
532 Müller, Herren von Tarasp, S. 15.
533 EBD., S. 19.
534 Clavadetscher, Gotteshausbund, S. 41.
535 Müller, Herren von Tarasp, S. 20.

114



«Hausmachtpolitik» Ulrichs angetönt werden. Büttner stellt nämlich fest,
dass sich Mitte des 12. Jahrhunderts Tarasper Besitz vor allem in Gebieten
mit sehr starkem Einfluss des Bistums Chur nachweisen lässt.536 Er folgert
daraus, dass die Besitzungen wenigstens teilweise mit Hilfe des Bistums

gewonnen wurden, und zwar am ehesten in der Zeit des Bischofs Ulrich,
wo «ein Zusammengehen des Bistums und der Herren von Tarasp» möglich
wurde. Ulrich hätte sein bischöfliches Amt also gezielt zur materiellen
Stärkung seiner Familie genutzt.

Die kommenden Jahrzehnte bis zur Mitte des 12. Jahrhunderts stellen
wohl in der Tat die Blütezeit der Tarasper dar.537 Was nun aber die restliche
Zeit des Investiturstreits betrifft, so verschwindet die Familie nach Ulrichs
Tod vorerst wieder im Dunkeln. Die nächste zuverlässige Mitteilung über sie

datiert erst vom Jahr 1 1 3 1,538 Die Beziehungen zum Bistum Chur gestalteten
sich wohl mehr oder weniger spannungsfrei. BischofWido scheint den Konflikt

vermieden zu haben, er weihte gar die zum Tarasper Besitz gehörende
Marienkapelle am Standort des späteren Klosters Marienberg.539 Im Osten

Rätiens, insbesondere im Unterengadin und im oberen Vintschgau, stellten
die Tarasper den wohl wichtigsten Machtfaktor dar, und Wido, der im
spannungsgeladenen reichspolitischen Kräftefeld seinen Platz zu finden bemüht

war, tat wohl gut daran, in seiner Diözese keinen gefährlichen Machtkampf
zu provozieren.

Müller hat in seinen umfangreichen Untersuchungen zu den Taraspern
viel Effort daraufverwendet, die fromme Gesinnung der Familie, ihren stark

religiös geprägten Charakter herauszuarbeiten. Als Beweise hierzu führt er
die Grosszügigkeit der Tarasper bei Schenkungen an kirchliche Institutionen,
die von einigen Mitgliedern der Sippe durchgeführten Wallfahrten nach
Jerusalem sowie den Wortlaut ihrer Urkundentexte an, nicht zuletzt natürlich
auch die von Eberhard und Ulrich vorgenommene Klostergründung.540 Kir-
chenreformerischen Anliegen sei das Geschlecht eng verbunden gewesen.
Auch in der Tatsache, dass die Abtei Schuls/Marienberg ein Adelskloster
blieb und nicht in die Reichsunmittelbarkeit entlassen wurde, sieht Müller
keinen Widerspruch zu seiner These: Er interpretiert die weitere Geschichte

536 Büttner, Churrätien, S. 14.
537 Zur weiteren Ereignisgeschichte vgl. Müller, Geschichte der Freiherren von Tarasp,

S. 3-10.
538 Vgl. die Zusammenstellung der Quellen bei Müller, Geschichte der Freiherren von Tarasp,

S. 1.

539 Meyer-Marthaler, BischofWido, S. 202.
540 Müller, Herren von Tarasp, S. 128-133.

115



des Klosters im Gegenteil als Beweis dafür, «wie sich Reformgeist und Ei-
genkirchenrecht verbinden Hessen».541 Dementsprechend, so Müller, wäre

eigentlich zu erwarten, dass die Familie in den Kämpfen um die Reform nach

aussen tatkräftig mitgeholfen hätte. Dem sei aber nicht so gewesen: «Wohl
standen die Tarasper grundsätzlich auf der päpstlichen Seite, mischten sich
aber nicht in die erbitterten Streitigkeiten ein.» Dies gelte nicht nur für den

Investiturstreit, sondern auch für die Konflikte der Stauferzeit.542

Ohne diese Überlegungen bestätigen oder widerlegen zu wollen, bleibt
doch die Feststellung, dass die Tarasper in den Investiturstreit nicht aktiv
eingriffen. Zumindest wüsste man darüber heute nicht mehr Bescheid. Ob
diese Passivität einer geistigen Grundhaltung, oder fehlenden Ressourcen

(personeller wie materieller Natur) oder primär regionalpolitisch begründeten
Interessen entsprang, kann meiner Ansicht nach nicht schlüssig beantwortet
werden.

5.2 Die Buchhorner

Die Buchhorner, deren Stammsitz sich am Bodensee im heutigen Friedrichshafen

befand, stammten von den Udalrichingern ab, die während des 10.

Jahrhunderts in den Besitz der Grafschaft Oberrätien gelangt waren.543 Als sich

die Udalrichinger im 11. Jahrhundert in zwei Linien aufteilten - Buchhorn
und Bregenz -, fiel die Grafschaft Oberrätien an die Buchhomer.544

Gerne wüsste man nun, worin Aufgabe und Tätigkeit dieser Grafen in
Rätien konkret bestanden haben, doch die Quellen lassen einen diesbezüglich

im Stich. Wie Clavadetscher schreibt, erwähnen die Königsurkunden
jeweils lediglich, «dass ein Ort impagus X in der Grafschaft des Y gelegen
sei».545 Die Buchhorner sind als oberrätische Grafen überhaupt nur spärlich
bezeugt.546 Ihre Grafschaft kann in Rätien gar nie richtig zur Geltung gelangt
sein, denn die reichhaltigen Schenkungen der Ottonen an das Bistum Chur
beraubten die Grafen im Bündner Gebiet weitgehend der materiellen Grundlage

für eine wirksame Machtpolitik. Mitte des 11. Jahrhunderts - und damit

541
EBD., S. 86.

542
EBD., S. 128.

543 Vgl. den Stammbaum bei Stälin, Wirtembergische Geschichte 1, S. 559.
544 Vgl. die Grafenliste im BUB, S. 500f.
545 Clavadetscher, Herrschaftsbildung, S. 331.
546 Genau genommen nur in BUB, Nr. 164, S. 131f. u. Nr. 191, S. 153f. Vgl. auch Bilgeri,

Geschichte Vorarlbergs, S. 107ff.

116



also schon einige Jahre vor dem Investiturstreit - war die Grafschaft so

geschwächt, dass sie im Laufe der Zeit einfach still und leise verschwand

- ohne dass irgend eine Quelle darüber berichtet hätte. Das funktionale und
besitzrechtliche Erbe der Grafschaft traten der Bischofvon Chur, das Kloster
Disentis und eben die mehrmals schon erwähnten edelfreien Geschlechter
an.547 Nichtsdestotrotz ist davon auszugehen, dass die Buchhorner ihre
Grafschaft nominell weiterhin beibehielten.

Als Konfliktpartei im Investiturstreit treten die Buchhorner relativ deutlich
hervor. Sie gehörten zu den wenigen Verbündeten Heinrichs IV. im
schwäbischen Raum. Im Jahr 1077 gewährte Graf Otto I. von Buchhorn dem vor
Rudolfvon Rheinfelden fliehenden Bischof Otto von Konstanz in einer seiner

Burgen Zuflucht. Zwei Jahre darauf eroberte und zerstörte Otto zusammen
mit Abt Ulrich III. von St. Gallen die Burg Markdorf und kurz darauf auch
die Stadt Bregenz.548 Dagegen kam es im Frühling 1079 in Churrätien zum
bereits besprochenen Kampfzwischen Weif IV. und Otto II., dem Sohn Ottos I.

- eine Auseinandersetzung, die für den Buchhorner mit einer Niederlage
endete und ihn zur Unterwerfung zwang.549 Dass sich der junge Otto dem

bayrischen Herzog auf rätischem Territorium entgegenstellte, weist doch auf
ein paar wenige dem Grafen verbliebene Besitzungen im Bündner Gebiet
hin. Höchstwahrscheinlich gehörte dazu auch der Zehnten zu Feldkirch und

zu Schiers, der nach dem Aussterben der Buchhorner an die Weifen fiel und
den Herzog Weif im Jahr 1101 dem Kloster Weingarten schenkte.550 Wie
eine Quelle aus dem späten 12. Jahrhundert zu berichten weiss, hatte Weif
von Otto II. dessen Patrimonium zugesichert erhalten, möglicherweise nach
dem Sieg von 1079.551 Der Schenkungsakt von 1101 deutet indes nicht darauf
hin, dass Weifbeabsichtigte, in Churrätien eine Machtbasis in grösserem Stil
aufzubauen. Helbok hat überdies die Vermutung geäussert, dass Buchhorner
Besitztümer über die Weifen an die Gamertinger gelangt sein könnten, die
1137/39 als enorm begütert im Oberengadin erscheinen.552

Das Aussterben der Buchhorner fällt in die Zeit des Churer Bischofs Ulrich
II. Der kinderlose Otto II. wurde 1089 in einer Verwandtschaftsfehde als

547 Clavadetscher, Nobilis, S. 346.
548 Regesten von Vorarlberg, Exkurs III (Helbok), S. 120.
549 Vgl. oben S. 28ff.
550 BUB, Nr. 217, S. 171 f.
551 Vgl. dazu Borgolte, Buchhorn, S. 57.
552 Regesten von Vorarlberg, Exkurs III (Helbok), S. 114. Die papstfreundliche Position der

Gamertinger im Investiturstreit ist an ihren engen Beziehungen zur Achalmer-Stiftung
Zwiefalten zu ersehen, vgl. Meyer-Marthaler, Gamertingerurkunden, S. 502.

117



Ehebrecher ermordet.553 Um das Buchhorner Erbe entbrannte in der Folgezeit
ein heftiger Kampf; den grössten Teil konnten die Weifen für sich sichern.554

Die Grafschaft Oberrätien aber verschwand mit Ottos Tod definitiv aus der
Geschichte. Dass sie nicht mehr verliehen wurde, kann auf die Schwäche
Heinrichs IV. in jener Phase zurückgeführt werden, vor allem aber auf die

Bedeutungslosigkeit, zu dem das Grafenamt im Machtbereich des Bischofs

von Chur herabgesunken war. Sie hatten in Oberrätien längst «ihre
wirtschaftliche und damit auch machtpolitische Grundlage, die Verfügung über
das Reichsgut, weitgehend eingebüsst».555

Das komplexe Thema des Übergangs von Reichsrechten und -besitztümern

an Bischof und Edelfreie konnte hier lediglich gestreift werden. Wichtig
ist Clavadetschers Beobachtung, dass das Absterben der Grafschaft nur ein

Symptom einer bereits abgeschlossenen Entwicklung darstellt.556

5.3 Die Bregenzer

Das Geschlecht der Bregenzer stammte ebenfalls von den Udalrichingern ab.557

Die Grafschaft Unterrätien, als deren Inhaber die Bregenzer im 11. Jahrhundert

erscheinen, befand sich noch im 10. Jahrhundert in der Hand der Hunfridinger,
1032 ist sodann Marquard von Bregenz als unterrätischer Graf bezeugt.558

Anders als die mit ihnen eng verwandten Buchhorner konnten die Bregenzer
ihre Stellung als Grafen durchaus zur Geltung bringen und ihre Machtposition
im rätischen Kernland im Verlaufe der Zeit sogar noch ausbauen.

Schon rein äusserlich fällt auf, dass ihre Namen im Unterschied zu jenen
der Grafen von Oberrätien während des Investiturstreits in den Urkunden
auftauchen, und zwar werden sie im Allgemeinen zur Lokalisierung von Orten

gebraucht. Die von Heinrich IV. im Jahr 1067 ausgestellte Freiheitsurkunde
für Pfäfers beschreibt die Lage des Klosters folgendermassen: «situm in

pago Retia Curiensi in comitatu Eberhardi.»559 Gemeint ist damit der Graf
Eberhard von Bregenz.560 1095, als der Kaiser das Kloster an Basel übertrug,

553 Bernold (ed. Robinson), 1089, S. 477.
554 Zum Kampf um das Buchhomer Erbe vgl. Borgolte, Buchhorn, S. 57-61.
555 Clavadetscher, Reichsgut und Reichsrechte, S. 224f.
556 ebd., S. 225.
557 Stalin, Wirtembergische Geschichte 1, S. 559.
558 Vgl. die Grafenliste im BUB, S. 501.
559 UBsüdSt.Gallen, Nr. 133, S. 133f.
560 Zu ihm vgl. Meyer von Knonau, Jahrbücher 1, S. 429 u. S. 567, Anm. 35.

118



heisst es dann: «... que sita est in Curualia in comitatu Odalrici comitis
de Bragancia».561 Beim hier genannten Amtsinhaber handelt es sich um
Ulrich X., der 1097 starb.562 Als Heinrich V. dann die Vergabe 1110 wieder
annullierte, war bereits Ulrichs Sohn und Nachfolger Rudolf im Amt: «...
situm in pago Retia Cvriensi in comitatu Rodvlfi>>.563 In der fünf Jahre später
angefertigten Urkunde, die Pfäfers erneut dem Bistum Basel zuwies, fehlt
ein Hinweis auf den Grafen, und es wird darin auf eine Lokalisierung des

Klosters gänzlich verzichtet.564 Bei den während des Investiturstreits
ausgestellten Urkunden, die Disentis betreffen, wird dagegen die Grafschaft - hier
wäre es nun eben die oberrätische - überhaupt nie erwähnt. Man vergleiche
die Lokalisierungs-Formulierung in der Urkunde von 1117, mit der Disentis
an Brixen übertragen wird, mit den soeben zitierten Ausschnitten aus den

Freiheitsurkunden für Pfäfers von 1067 und 1110: «abbatiam Tisentinensem

sitam in pago Curiensi»565, heisst es da, ohne dass ein «in comitatu» wie in
den beiden anderen Fällen angehängt wäre.

Damit ist natürlich noch nichts über die Aktivitäten der Bregenzer Grafen
im rätischen Territorium gesagt. Tatsächlich gibt es hierfür keine direkten
Quellenzeugnisse - wieder ist auf die Feststellung Clavadetschers zu verweisen,

dass über die Tätigkeit der rätischen Grafen generell nirgendwo etwas

ausgesagt wird (vgl. oben S. 1 16). Was nun aber die Bregenzer betrifft, so sieht

es ganz danach aus, dass sie während des Investiturstreits nicht nur ihre Rechte
in Unterrätien behaupten konnten, sondern sich auch im oberrätischen Gebiet
zu einem ernst zu nehmenden Machtfaktor entwickelten. Man begegnet ihnen
nämlich in den Jahren nach 1122 in höchst bedeutender Stellung wieder.566

Bilgeri äussert gar die Vermutung, die Bregenzer hätten nach dem Aussterben
der Buchhorner Oberrätien möglicherweise behaupten können; er fügt aber

561 BUB, Nr. 212, S. 168.
hl Vgl. unten S. 120f.
563 BUB, Nr. 231, S. 179. Nicht nur der hier zitierte Ausschnitt macht aufgrund der Wortwahl

übrigens deutlich, dass für diese Urkunde Heinrichs V. jene Heinrichs IV. von 1067 als

Vorlage benützt wurde.
564 BUB, Nr. 249, S. 188.
565 BUB, Nr. 263, S. 198.
566 büXTNER; Churrätien, S. 8. Büttner erwähnt unter anderem, ohne auf Einzelheiten einzu¬

gehen, dass die Bregenzer die Churer Hochvogtei ausübten. Diese komplizierte Thematik
bedürfte einer eigenen Untersuchung und kann hier nicht weiter verfolgt werden. Zur
Diskussion über die Entstehung und Bedeutung der Vogtei vgl. insbesondere Bühler,
Churer Stadtgeschichte, S. 126-132. Bühler schliesst sich der Annahme von Jürg Muraro
an, wonach bereits Ulrich X. (bei Bühler «Ulrich V.») als Vogt von Chur geamtet habe

(ebd., S. 127).

119



sogleich einschränkend hinzu, der Grafvon Oberrätien habe sich «nicht mehr

aus eigener Kraft durchsetzen» können, da das Land eben doch Bereich des

Bischofs von Chur und unabhängiger Adelsherrschaften geworden sei.567

Einen Hinweis darauf, dass sich die Bregenzer langsam in das rätische

Kerngebiet «vorzuarbeiten» begannen und damit bis zu einem gewissen Grad
den Bischofbedrängten, liefert ein Briefdes Papstes Paschalis II. an Wido von
Chur aus dem Jahr 1112. Darin schreibt er unter anderem: «De R. autem illo,
qui ecclesiam vestrampersequitur canonicum iusticiam exere (sic!), nos sedis

apostolicç auetoritate firmabimus.»568 Die Bearbeiter des Bündner Urkun-
denbuchs haben die plausible Vermutung geäussert, dass es sich bei diesem
R. um Rudolf von Bregenz handeln könnte. Leider bleiben Angaben zu Art
und Umfang des der Churer Kirche zugefügten Schadens aus. Ob und wie
der Delinquent bestraft wurde, entzieht sich ebenfalls unserer Kenntnis.

Wenn wir über das Schalten und Walten der Bregenzer in innerrätischen

Angelegenheiten höchstens Vermutungen anstellen können, so gewinnt man
hinsichtlich ihrer Partizipation am Investiturstreit ein umso deutlicheres Bild.
In der Anfangsphase des Streits engagierten sich die Brüder Marquard III.
und Ulrich IX. von Bregenz als Parteigänger des Papstes.569 Pikanterweise

war der älteste Bruder der Sippe kein anderer als Otto I. von Buchhorn, seines

Zeichens Graf von Oberrätien und Kämpfer auf Seiten Heinrichs IV. Als Otto
1079 im Verbund mit Abt Ulrich von St. Gallen die Stadt Bregenz zerstörte,
geriet Marquard III. in Gefangenschaft.570 Als Verfechter der gregorianischen
Sache erscheint sodann Ulrich X. von Bregenz, Sohn und Nachfolger Graf
Ulrichs IX. und Gründer eines Reformstifts zu Andelsbuch.-71 Insbesondere
der Chronist Bernold hebt sein Engagement für das Reformpapsttum lobend
hervor. Man lese nur seine Klage über Ulrichs Tod: Odalricus comes prae-
clarissimus, in causa saneti Petri contra scismaticos propugnatorferventis-
simus, - heu! - satis immatura morte, sed cum bona confessione diem clausit
extremum ,).572 Helbok allerdings wertet Ulrichs Zugehörigkeit zur kurialen
Partei nicht in erster Linie als «Ausfluss persönlicher Frömmigkeit». Vielmehr
sei die Unterstützung der päpstlichen Partei in der ehelichen Verbindung
mit Bertha, Tochter Rudolfs von Rheinfelden, begründet gewesen.573 Seine

primären Interessen hätten der Erhaltung seines Hausguts gegolten.

567 Bilgeri, Geschichte Vorarlbergs, S. 112.
568 BUB, Nr. 241, S. 184f.
569 Meyer von Knonau, Jahrbücher 3, S. 31; Bilgeri, Geschichte Vorarlbergs, S. 109ff.
570 Meyer von Knonau, Jahrbücher 3, S. 197f.
571 Chronik von Petershausen (ed. Feger), S. 146-150.
572 Bernold (ed. Robinson), 1097, S. 532.
573 Regesten von Vorarlberg, Exkurs III (Helbok), S. 117.

120



Vermutlich aus diesem Grund begann Ulrich 1093 eine schwere
Auseinandersetzung mit Herzog Weif IV.574 Dabei dürfte es um das Buchhorner
Erbe gegangen sein. Der Kampf scheint Ulrich keinen nachhaltigen Erfolg
gezeitigt zu haben. Nach seinem Tod im Jahr 1097575 trat sein junger Sohn
Rudolf seine Nachfolge an. Dieser letzte Bregenzer, der bis Mitte des 12.

Jahrhunderts lebte, focht um 1108/1109 zwar heftige Kämpfe gegen den

Grafen von Kirchberg aus576 - wiederum ist an das Buchhorner Erbe als Motiv
zu denken - mischte sich aber in die Angelegenheiten des Investiturstreits
offenbar nicht weiter ein. In der nachsalischen Zeit spielte er in Churrätien
eine wichtige Rolle.577

5.4 Die Achalmer und die Nellenburger

Dass die Achalmer und die Nellenburger hier gemeinsam in einem Kapitel
behandelt werden, hängt mit der geografischen Situierung ihres rätischen
Besitzes und dem Schicksal desselben zusammen. Beide Geschlechter waren

in und um Maienfeld begütert, und beide vermachten ihre Besitztümer
schliesslich den von ihnen gestifteten Klöstern.

Graf Liutold von Achalm schenkte im Jahr 1097 sein Hab und Gut in
der Bündner Herrschaft dem von ihm zusammen mit seinem Bruder Kuno
gegründeten Kloster Zwiefalten.578 Gemäss der Schenkungsurkunde - im
Original nicht erhalten, doch in der Chronik Ortliebs von Zwiefalten überliefert

- gehörten dazu nicht nur Äcker, Wiesen, Wälder, Alpen und Gebäude,
sondern auch Weinberge samt Winzern, der vierte Teil der Kirche Maienfeld
sowie die Rechte «am Schiff». Auch der zweite wichtige Zwiefaltener Chronist,

Berthold, erwähnt die Schenkung. Dabei führt er noch weitere Güter in

574 Meyer von Knonau, Jahrbücher 4, S. 400.
575 Vgl. Chronik von Petershausen (ed. Feger), S. 150.
576 Regesten von Vorarlberg, Exkurs III (Helbok), S. 126.
577 Büttner, Churrätien, S. 8.
578 BUB, Nr. 211, S. 167f., zu 1092. Datierung hier nach Clavadetscher, Reichsgut und

Reichsrechte, S. 208. Das von den Bearbeitern des BUB angegebene Jahr ist wohl nicht
korrekt, da es in Liutolds Urkunde heisst: in comitatu Rodolfi comitis. 1092 war noch nicht
Rudolf, sondern sein Vater Ulrich X. Graf von Unterrätien. Meyer-Marthaler, Bischof
Wido, S. 193, Anm. 47, hat demgegenüber die Annahme geäussert, Rudolf könnte als

Vertreter seines Vaters geamtet haben. Das ist allerdings unwahrscheinlich angesichts der

Tatsache, dass Rudolf zu diesem Zeitpunkt noch minderjährig gewesen sein muss. Zudem
dient die Erwähnung seines comitatus hier ja vor allem dem Zweck der Lokalisierung der

verschenkten Güter; mithin kann nicht von einem eigentlichen Amtsgeschäft des unterrä-
tischen Grafen gesprochen werden.

121



Fläsch an. Aus seinem Text geht noch deutlicher hervor, dass die Achalmer
das Fährrecht über den Rhein besessen haben müssen: Zwiefalten erhält darin
den dritten Teil des Geldes von der Schifffahrt über den Rhein.579 Einige Jahre

später zog Graf Burchard von Nellenburg dann nach: Er übertrug dem auf
Nellenburger Eigengut gegründeten Kloster Allerheiligen zu Schaffhausen

Weinberge, Dienstleute und andere Güter in Maienfeld und in Malans, unter
anderem wiederum Fährgelder.580

Dass beide Geschlechter im Raum Bündner Flerrschaft - und innerhalb
Churrätiens offenbar nur dort - über Besitz verfügten, ist kaum ein Zufall.
Sowohl die Nellenburger als auch die Achalmer waren mit den Udalrichingern
verwandt, den Stammvätern der Bregenzer, die im 11. Jahrhundert als Grafen

Unterrätiens bezeugt sind. Clavadetscher nimmt an, dass der ehemalige
Königshof zu Maienfeld samt Kirche und Fährgeldern irgendwann in den

Besitz der Grafschaft kam und dass dann zu einem unbekannten Zeitpunkt
die Aufteilung auf die erwähnten Geschlechter erfolgte.581

Beide Geschlechter spielten im Investiturstreit eine bedeutende Rolle.
Bei den Achalmern ging gewissermassen ein Riss mitten durch die Familie:
Liutold und Kuno profilierten sich durch bedingungslose Unterstützung der

Gregorianer, während ihre Brüder, Graf Egino und BischofWerner von Strass-

burg, treu zu Heinrich IV. hielten.582 Liutold aber wurde geradezu zur Leitfigur
des Kampfes für die päpstliche Sache. Bernold von Konstanz etwa preist ihn
als «in causa sancti Petri contra scismaticorum pravitatem propugnator in-
defessus».5S} Kuno und er - beide überlebten ihre königsfreundlichen Brüder

- gründeten 1089 die schwäbische Abtei Zwiefalten.584 Bei der Einweihung
am 8. September dieses Jahres war auch Abt Wilhelm von Hirsau zugegen,
der die beiden bei der Gründung unterstützt hatte, und aus Hirsau kamen
auf Wilhelms Anordnung auch die ersten Mönche nach Zwiefalten. 1093

nahm Urban II. das von den Stiftern direkt dem Papst übertragene Kloster in

579 Zwiefalter Chroniken (ed. Wallach/König/Müller), S. 152 MGH SS X, S. 99.
580 BUB, Nr. 219 u. Nr. 220, S. 172f.
581 Clavadetscher, Reichsgut und Reichsrechte, S. 208f. u. S. 218f. Siehe dort auch zum

weiteren Schicksal der erwähnten Güter im 12. Jahrhundert. Meyer-Marthaler nimmt
übrigens an, dass die Achalmer wie auch die Gammertinger und Weifen über das Erbe

von Buchhorn an ihren rätischen Besitz gelangten, vgl. Meyer-Marthaler, BischofWido,
S. 187, Anm. 20. Die Achalmer und Gammertinger waren ebenfalls mit den Udalrichingern
verwandt.

582 Meyer von Knonau, Jahrbücher 3, S. 3Off.
583 Bernold (ed. Robinson), 1099, S. 537f.
584 Meyer von Knonau, Jahrbücher 4, S. 349ff.

122



seinen Schutz. Graf Kuno lebte zu diesem Zeitpunkt bereits nicht mehr, er
war am 16. Oktober 1092 gestorben und in Zwiefalten bestattet worden.585

Sein Bruder Liutold zog sich auf seine letzten Lebensjahre selbst als Mönch
nach Zwiefalten zurück und beschloss dort schliesslich am 18. August 1098

sein Leben.586 Mit ihm ging auch sein Geschlecht im Mannesstamm unter.
Auch bei Burchard von Nellenburg bestehen keine Zweifel hinsichtlich

seiner Positionierung im Investiturstreit. Im Jahr 1080 entliess er das um 1050

von seinem Vater Eberhard errichtete Kloster Allerheiligen in die Freiheit587

- damit verwirklichten er und die Achalmer im Unterschied zu den Taraspern
tatsächlich die gregorianische Forderung nach der libertas ecclesiae. Im
selben Jahr bestätigte Gregor VII. die rechtliche Stellung des Klosters.588 Bei
den Kämpfen in Schwaben der späten Siebziger- und Achtzigerjahre scheint
sich Burchard ebenfalls auf die Seite der antisalischen Partei geschlagen zu
haben.589 Er trat somit ganz in die Spuren seines Bruders Ekkehard: Dieser
wurde 1073 von Gregor VII. zum Abt von Reichenau gewählt und zählte
fortan zu den radikalsten Verfechtern gregorianischen Gedankenguts im
süddeutschen Raum. Das Kloster St. Gallen unter dem königsfreundlichen
Abt Ulrich III. bekämpfte er geradezu hasserfüllt.590 Er starb schliesslich
1088, kurz nachdem er zum Bischof von Augsburg ernannt worden war.591

Etwas aus dem Rahmen fällt der älteste Bruder der Familie, Udo. Seit 1066

Erzbischof von Trier, bemühte er sich um Ausgleich und Vermittlung
zwischen den streitenden Parteien, obschon er tendenziell eher zu Heinrich IV.
hielt.592 Er fand 1078 bei der Belagerung Tübingens im Gefolge des Königs
den Tod. Zwei weitere Brüder, Eberhard und Heinrich, mussten bereits 1075
als Königstreue in der Schlacht an der Unstrut ihr Leben lassen.593

Burchard bekleidete selbst nie ein so bedeutsames Amt wie Ekkehard und
Udo. Doch er war nach dem Tod seiner Brüder der einzige männliche
Angehörige des Nellenburger Geschlechts, womit ihm das gesamte Erbe zufiel. Er
selbst starb wohl in der Zeit unmittelbar nach der Schenkung von Maienfeld,

585
ebd., S. 387.

586 Bernold (ed. Robinson), 1099, S. 537f. Bernold vermeldet Liutolds Tod intümlieh für
1099 statt 1098, vgl. dazu Meyer von Knonau, Jahrbücher 5, S. 38, Anm. 22.

587 Hils, Grafen von Nellenburg, S. 83.
588 ebd., S. 83.
589 ebd., S. 104ff.
590

EBD., S. 108-111.
591

EBD., S. 111.
592

EBD., S. 78-82.
593 EBD., S. 77.



und mit ihm starb sein Geschlecht im Mannesstamm aus.594 Somit erkennt

man eine weitere Parallele zur Geschichte der Achalmer. Die Schenkungen
der beiden Grafengeschlechter an die von ihnen gegründeten Stifte sind auch

auf dem Hintergrund des Fehlens männlicher Nachkommen zu sehen.

Man hat es also mit dem Umstand zu tun, dass gleich zwei papstfreundliche

Grafen über Besitz und Rechte auf der rechten Rheinseite verfügten,
darunter so wichtige wie das Fährrecht. Und gegenüber auf der anderen Seite
des Flusses lag das mächtige Kloster Pfäfers, seinerseits ebenfalls den Grego-
rianern verpflichtet und gemäss Büttner «durchaus in der Lage, die Strasse im
Rheintal zu kontrollieren».595 Führt man sich diese geografische Gegebenheit
vor Augen, dann wird deutlich, dass an dieser Stelle ein regelrechter päpstlicher

Sperrwall das Tal durchzog. Als einer von verschiedenen Faktoren könnte
dies dazu beigetragen haben, dass die königliche Partei Rätien als Passland

mied. 1095 aber, als Heinrich IV. Pfäfers an Basel verschenkte, musste sich
bereits abzeichnen, dass die Geschlechter Achalm und Nellenburg in naher
Zukunft aussterben würden. Hoffte der Kaiser, dass sich die Dinge nach dem

baldigen Tod Liutolds von Achalm und Burchards von Nellenburg für ihn in
dieser Gegend zum Besseren wenden würden, und ist die Übertragung von
Pfäfers im Zusammenhang damit zu sehen? Und wollten Liutold und Burchard
eben einer solchen Kräfteverschiebung zugunsten des Kaisers vorbeugen,
indem sie ihre Besitztümer rechtzeitig an ihre Abteien übertrugen?

594
EBD., S. 15.

595 Büttner, Churrätien, S. 5.

124



6 Zusammenfassung

Überblickt man nun die Zeit des Investiturstreits aus rätischer Perspektive im
Ganzen, dann gilt es Folgendes festzuhalten:

- Im Unterschied zu vielen anderen Teilen des Reichs blieb Churrä-
tien von kriegerischen Auseinandersetzungen weitgehend verschont. Die
schweren Kämpfe, die im ausgehenden 11. Jahrhundert Schwaben und das

Bodenseegebiet verwüsteten, tangierten den rätischen Raum nur selten
(so etwa bei Welfs IV. Einfall im Jahr 1079). Zu verdanken war dies wohl
dem Umstand, dass Rätien das Interesse der Krieg führenden Mächte nur
in geringem Masse auf sich zog. Zweifellos war das Gebiet des heutigen
Graubünden in reichspolitischem Kontext während des gesamten Mittelalters

in erster Linie, eventuell sogar ausschliesslich als Passland interessant.
Die Salier benutzten für ihre Alpenübergänge seit Konrad II. traditions-
gemäss den Brenner und nur gelegentlich andere Pässe wie den Grossen
St. Bernhard oder den Mont Cenis, die auf direkterem Wege nach Lothringen
und in die östlichen Teile des Reiches führten. Erst recht gilt dies für die
Investiturstreitszeit, als Heinrich IV. und Heinrich V. im Bistum Brixen zuverlässige
Verbündete hinter sich wussten. Rätien lag somit abseits der reichspolitischen
Brennpunkte, was sich für seine Bewohner insofern auszahlte, als der Krieg
von aussen kaum je an sie herangetragen wurde. Kommt hinzu, dass die am
Kampf aktiv partizipierenden Fürsten und Klöster in Rätien über keinen
oder allenfalls marginalen Besitz (wie die Nellenburger in Maienfeld oder
die Weifen im Prättigau) verfügten, den weiter auszubauen sie offensichtlich

nicht vorhatten, wie die Schenkungen an Zwiefalten, Allerheiligen und
Weingarten zeigen.

-Auch innerhalb Rätiens eskalierten nirgendwo Konflikte, die zu Waffengängen

geführt hätten (wobei wir im Hinterkopfnatürlich immer die dürftige
Quellenlage behalten müssen). Die Gründe hierfür sind vielfältig, doch dürfte
einer davon in der Hegemoniestellung des Bischofs von Chur liegen. Im
Bodenseegebiet fungierten die mächtigen, miteinander verfeindeten Klöster
St. Gallen und Reichenau sowie Adelsgeschlechter wie die Zähringer, Nellenburger,

Buchhomer, Staufer und Weifen als eigentliche Trägerinstitutionen des

«Bürgerkriegs». Solche fehlten in Churrätien; hier dominierte - noch - der
Churer Bischof die politische Landschaft weitgehend. Ein Blick auf das alles
andere als friedliche spätmittelalterliche Churrätien zur Blütezeit des
Feudaladels macht unmissverständlich klar, dass ein Nebeneinander zahlreicher
einander ebenbürtiger und nach Vergrössemng ihres Einflussbereichs
strebender Herrschaften (geistiger wie weltlicher) ein grosses Konfliktpotenzial in
sich barg. Zur Zeit des Investiturstreits existierten mit Ausnahme der Tarasper

125



vermutlich noch kein einheimisches Geschlecht, das sich mit dem Bistum
Chur hätte messen können - obschon der Aufstieg der rätischen Edelfreien
in dieser Phase fraglos weiter fortschritt. Auch die unabhängigen Klöster
Disentis und Pfafers hätten kaum über die nötigen Ressourcen verfügt, um
als selbständige Kriegsherren agieren zu können. Die Stärkung des Bischofs
als Landesherr und Hüter der Pässe durch die Ottonen, verbunden mit dem
Schwinden der gräflichen Macht in Oberrätien, wirkte hier nach.

- Es ist nicht einfach, ein Bild über die «geistige Stimmung» in Chur-
rätien während des Investiturstreits zu gewinnen. Vollständig entfallen
müssen entsprechende Aussagen für das «einfache Volk» sowie den
niederen Klerus. Am ehesten greifbar werden selbstverständlich die Bischöfe.

Rekapitulieren wir: Auf den zurückhaltenden, pragmatischen Gregorianer
Heinrich I. (1070-1078) folgte Norbert (1079-1088), seinerseits entschlossener

und aktiver Anhänger des Königs. Dann kam der Tarasper Ulrich II.
(1089-1096), der vermutlich der päpstlichen Partei zuneigte, an den
reichspolitischen Geschehnissen aber nicht aktiv partizipierte. Ganz anders dagegen
sein Nachfolger Wido (1096-1122), von den genannten Bischöfen derjenige
mit dem grössten Einfluss über die Grenzen der eigenen Diözese hinaus,
unter Heinrich IV. auf Distanz zum Königtum gehend, unter Heinrich V.

vorsichtig den Ausgleich mit beiden Seiten suchend. Mit seinen zeitweilig
getrübten, aber trotz allem soliden Beziehungen zu Papst Paschalis II. stellte

er unter den Bischöfen Süddeutschlands, die sich wie Rudolf von Basel oder
Ulrich von Konstanz vorab durch ihre Nähe zu Heinrich V. auszeichneten,
eine gewisse Ausnahme dar, was ihn als Mittelsmann für die Kurie in Rom

zu einer unverzichtbaren Figur machte. Sieht man einmal vom zehnjährigen
Norbert-Intermezzo ab, dann scheint das Bistum Chur während des Investiturstreits

insgesamt (auch mit Blick auf die Abteien Pfafers und Disentis) also
eher der päpstlichen Partei zugetan, auch wenn die Bischöfe Heinrich, Ulrich
und Wido - man muss es nochmals betonen - nicht als radikale Vorkämpfer
des Gregorianertums hervortraten (anders als etwa BischofGebhard von
Konstanz in jungen Jahren). Damit fügte sich die Diözese gut in ihre Umgebung
ein, zumindest in den Zeiten Heinrichs IV. : Auch die Bregenzer, die Grafen

von Unterrätien, unterstützten die päpstliche Partei, ebenso die mit rätischem
Besitz ausgestatteten Familien von Nellenburg, Achalm und Gammertingen
sowie natürlich die Weifen. Dies gilt es mit zu berücksichtigen, wenn man
sich fragt, weshalb das Bistum in der fraglichen Zeit von aussen nicht stärker

unter Druck geriet. Unter Heinrich V. hatten sich die Wogen in den nördlich
an Rätien grenzenden Krisengebieten dann bereits stark geglättet.

- Es gehört zu den erstaunlichsten Phänomenen des hier untersuchten
Abschnitts der rätischen Geschichte, dass die vier zwischen 1075 und 1122

126



amtierenden Bischöfe, die sich in ihrer Ausrichtung doch mehr oder minder
deutlich von einander unterschieden, in der Diözese Chur offenbar allesamt

gut akzeptiert wurden. Vor allem von Seiten des Domkapitels wäre doch zu
erwarten gewesen, dass eine so scharfe ideologische Kurskorrektur, wie sie bei
den Wechseln von Heinrich zu Norbert und dann später wieder von Norbert zu
Ulrich stattgefunden haben musste, Widerstand auslösen würde. Man kann es

in diesem Sinne der älteren Forschung nicht verargen, dass sie von einer
Ablehnung Norberts im Bistum Chur ausging und sogar glaubte, der ungeliebte
Lakai Heinrichs IV. habe sich wegen nicht vorhandenen Rückhalts in sein

Münstertaler Refugium zurückziehen müssen. Doch die einzigen Anhaltspunkte

für diese These, Bertholds extrem parteiischer Bericht über Norberts
schmählichen Start in Chur und die Weiheinschrift im Kloster Müstair von
1087, taugen wie in den entsprechenden Kapiteln dargelegt, nicht als Beweise.

Dagegen finden sich gewichtige Argumente, die auf eine gute Akzeptanz
Norberts schliessen lassen, etwa die vom Bischof gemachte Schenkung an
das Domkapitel. Die Domherren schienen den Übergang vom Gregorianer
Heinrich I. zum Heinricianer Norbert ebenso problemlos zu verkraften wie
später die Abwendung von Norberts Kurs unter Ulrich II. Natürlich sind für
den genannten Zeitrahmen personelle Mutationen innerhalb des Domkapitels
vorauszusetzen; möglicherweise wurden sie von den jeweils neuen Inhabern
des Bischofsamts auch gezielt in ihrem Sinne vorangetrieben. Allein das

vermag als Erklärung freilich nicht zu befriedigen. Wenn das Domkapitel
hingegen in zwei Lager - das eine königsfreundlich, das andere papstfreundlich

- geteilt gewesen wäre und je nach Bischofmal die eine oder die andere Seite

mehr an Einfluss gewonnen hätte, dann hätten doch Spannungen innerhalb
des Gremiums oder zwischen dem Bischofund Teilen des Domstifts auftreten
müssen. Davon erfahren wir in den Quellen jedoch nichts. Die plausibelste
Erklärung für die harmonischen Verhältnisse scheint mir folgende zu sein: Das

Domkapitel vertrat in seiner Gesamtheit hinsichtlich der weltanschaulichen
Differenzen zwischen König und Reformpapsttum eine gemässigte Position.
Anders als die weltmännisch gewandten, von auswärts kommenden Bischöfe
Heinrich, Norbert und Wido nahmen die Churer Domherren an den

ideologischen Auseinandersetzungen der Zeit insofern nur geringen Anteil, als sich

ihre Interessen auf innerrätische Angelegenheiten bzw. auf die Erweiterung
ihrer Machtgrundlage gegenüber Bischofund Adel fokussierten. Die Bischöfe
ihrerseits verstanden es, sich die Gunst des Domkapitels durch Schenkungen
zu sichern, um so Konflikten, wie sie ein Hermann von Augsburg mit seinen

Domherren auszutragen hatte, vorzubeugen.

- Es fällt auf, dass die in der ersten Investiturstreitsphase erstarkende, von
Hirsau und St. Blasien ausgehende «jungcluniazensische» Mönchsreform, die

127



sich «wie eine Welle vor allem im südwestdeutschen Raum ausbreitete»596,

ohne ersichtliche Auswirkungen aufdas churrätische Gebiet blieb. Zwar wird
bei den Klöstern Disentis lind Pfäfers hinsichtlich des geistlichen Lebens

von der Forschung da und dort Hirsauer Einfluss konstatiert, doch einer

eigentlichen Reform unterzogen sich die beiden Abteien nie. Der Disentiser
Mönch Ulrich kehrte dem Kloster Muri trotzig den Rücken und kehrte in seine

ursprüngliche Wirkungsstätte zurück, als ihn Werner von Habsburg zu einem
Aufenthalt in St. Blasien nötigen wollte. Als massgebend behaupteten sich in
Disentis wie in Pfäfers die alten Einsiedler Gewohnheiten, die um das Jahr

1000 herum eingeführt worden waren (wobei sie zumindest in Pfäfers durchaus

eine gewisse Weiterentwicklung erfuhren). Die Einsiedler Reform, so schliesst

Meyer-Marthaler wohl zu Recht, war jedenfalls «stark genug, um spätere
innere Auseinandersetzungen zu verunmöglichen».597 Es dürfte die Konvente
auch in sich geeint haben, dass sie just in der Phase des Investiturstreits um
ihre Freiheitsprivilegien zu kämpfen hatten. Vor allem im Fall von Disentis ist
dabei nicht anzunehmen, dass antisalische Provokationen seitens der Mönche
Heinrich V. veranlassten, das Kloster an den befreundeten Brixener Bischof,
zu unterstellen. Stattdessen musste die Abtei gewissermassen als Spielball
im Machtkampf der Grossen zur Stärkung eines Parteigängers des Kaisers
herhalten; die häufigen Wechsel von Bestätigungen und Widerrufungen der

Zugehörigkeit zu Brixen schon seit 1020 prädestinierten Disentis geradezu zu
dieser Rolle. Von Pfäfers erhält man hingegen eher den Eindruck einer
antikaiserlich eingestellten Abtei, vor allem unter dem Abbatiat Gerolds. Insofern
ist bei Pfäfers der Zusammenhang zwischen dem Unabhängigkeitskampf der
Abtei und dem Investiturstreit expliziter als bei Disentis gegeben. Allerdings
wurde die Vergabe von Pfäfers an das Bistum Basel von der Forschung zu
einseitig als Bändigungsaktion von Heinrich IV. interpretiert. Stattdessen ist
mit R. Massini darauf zu verweisen, dass sich der Basler Bischof Burchard
das Kloster ausdrücklich vom Kaiser erbat. Der Fortgang der Dinge beweist
sodann, dass eine papstfreundliche Haltung nicht a priori eine Interessen- und

Handlungsgemeinschaft von Bischofund Kloster garantierte: Wido von Chur
unterstützte die Ansprüche Rudolfs von Basel auf die Rheintaler Abtei und
erwies sich somit als klarer Befürworter des bischöflichen Eigenkirchenrechts.

596 Weinfurter, Salier, S. 157.
597 Meyer-Marthaler, Bischof Wido, S. 186.

128



- Wie sich die wirtschaftlichen und sozialen Verhältnisse in Churrätien
während des Investiturstreits ausgestalteten, ob sie von ihm in irgendeiner
Weise beeinflusst wurden, vermag heute niemand mit Bestimmtheit zu sagen.
Wohl kann man aus einzelnen Dokumenten wie der Schenkungsurkunde der

Lüener vicini von 1084598 Rückschlüsse auf das wirtschaftliche Leben und
vielleicht auch auf die sozialen Strukturen in der Bevölkerung ziehen,
keinesfalls aber lassen sich plausible Zusammenhänge mit den reichspolitischen
Geschehnissen herstellen. Die Churer Bischöfe wiederum erleben wir nur in
ihrem Wirken nach aussen; was sie innerhalb der Diözese für die wirtschaftliche

Prosperität ihres Gebiets taten oder ob sie in irgend einer Weise auf
sozialpolitischen Feld und vielleicht sogar gesetzgeberisch tätig waren, entzieht
sich gänzlich unserer Kenntnis, ebenso, ob sie im geistlichen Bereich die

Bekämpfung von Simonie und Priesterehe vorantrieben. Die «Innenpolitik»
der Bischöfe hat in den Quellen kaum Spuren hinterlassen. Erwähnenswert
ist hier einzig die Errichtung des Septimerhospizes sowie möglicherweise
der Zilliser Bilderdecke durch BischofWido. Mit dem Flospiz reagierte Wido
damit einerseits auf ein durch den bereits verstärkten Nord-Süd-Verkehr
bedingtes Bedürfnis, andererseits leistete er damit einen wichtigen, vielleicht

sogar entscheidenden Beitrag für die Entwicklung des Septimers zum mit
Abstand bedeutendsten Bündner Gebirgspass im Flochmittelalter und damit
auch zur weiteren Förderung des transalpinen Verkehrs.

- Zu guter Letzt bleibt die Frage nach der Bedeutung des Investiturstreits
für die Bündner Geschichte als Ganzes. Oberflächlich betrachtet stellt die Zeit
von 1075 bis 1122 insofern einen Bruch dar, als darin die traditionell engen
Verbindungen zwischen dem Bischof von Chur und dem Königshof, die sich

unter den Vorgängern Heinrichs I. und dann wieder unter den Bischöfen der
Stauferzeit beobachten lassen, kurzzeitig unterbrochen wurden. Von einem
Bruch kann auch in der Geschichte des Klosters Pfäfers gesprochen werden,
dessen privilegierter Status in jener Phase kurzzeitig unter ernsthaften Druck
geriet. Da aber der bewaffnete Konflikt die Bündner Täler nicht richtig erfass-

te, ist davon auszugehen, dass interne Prozesse wie der Aufstieg der Edelfreien
oder die etwa zu dieser Zeit einsetzende hochmittelalterliche Landnahme599

vom Investiturstreit höchstens auf indirekte und nicht mehr nachvollziehbare
Weise beeinflusst wurden. Auch «verfassungsrechtlich» oder bezüglich der

598 BUB, Nr. 206, S. 164.
599 Bundi, Besiedlungs- und Wirtschaftsgeschichte, S. 654ff.

129



Bistumsgrenzen brachte der Investiturstreit für Rätien offenbar nichts Neues.

Am ehesten könnte der grosse päpstlich-königliche Konflikt des ausgehenden
11. und beginnenden 12. Jahrhunderts im geistlich-kirchlichen Bereich
Veränderungen herbeigeführt haben. Doch wie weit das Leben der einfachen
Landkleriker und Priester in den abgelegenen Tälern Churrätiens durch die

grossen geistesgeschichtlichen Streitfragen der Zeit letzten Endes tatsächlich
verändert wurde, wird wohl für immer im Dunkeln bleiben.

130



7 Regesten der Bischöfe von Chur 1070-1122

1070 1

Bischof Thietmar von Chur stirbt; Heinrich, Mönch der Reichenau, wird
sein Nachfolger.

Bertholdi Chronicon, ed.: Robinson, S. 209.

1073, 13. Oktober 2

Bischof Embriko von Augsburg weiht auf Bitten Norberts, Dompropst von
Augsburg (und späterer Bischofvon Chur), die Ulrichskirche zu Habach und
setzt den Kirchenbezirk fest.

Terminatio ecclesiae in Habach, ed.: MGHSSXV, S. 1026f.

1074 3

König Heinrich IV. reist nach Nürnberg, um dort mit den Legaten des Papstes

zusammenzutreffen. Es sind dies seine Mutter (Agnes), die Bischöfe
von Ostia (Gerold), von Palestrina (Humbert), von Chur (Heinrich) und von
Como (Rainald).

Lamperti Annales, ed.: Holder-Egger, S. 193-195.

1075, Oktober 4

Erzbischof (Siegfried) beruft nach Mainz eine Synode ein. Dort überbringt
der Bischofvon Chur (Heinrich) einen Briefund mündliche Aufträge (Jitteras
et mandata) des Papstes, in denen dem Erzbischof befohlen wird, sämtliche
Priester seiner Diözese zu zwingen, entweder sofort ihren Ehefrauen zu
entsagen oder für immer auf den Altardienst zu verzichten.

Lamperti Annales, ed.: Holder-Egger, S. 226f.

(1070-1078) 5

Bischof Heinrich erstattet zum eigenen Seelenheil, jenem seiner Eltern und
seiner Vorgänger Ulrich (I.), Hartmann und Thietmar den cannonicis die

131



basilica sancti Florini in Ramosch samt dazugehöriger curtis zurück, die
ihnen von den genannten Bischöfen ungerechterweise entzogen worden

waren. Er ist mit denfratres übereingekommen, dass sie Zeit seines Lebens

pro nostra caritate alljährlich am Tag seiner Weihe, dem 24. April, zu einem
Festmahl zusammenkommen, das aus den Erträgen der geschenkten Güter
zubereitet wird. Auch sollen sie sich nach seinem Tod zu seinem Gedenken

jedes Jahr einmal ein solches Mahl bereiten. Ausserdem bestätigt Heinrich
eine Schenkung, die BischofThietmar den Domherren zur Erweiterung ihrer
praebenda gemacht hatte.

BUB, Nr. 202, S. 162 (Ausfertigung im BAC). Weiss, Frühe Siegelurkunden, S. 40ff.
kommt auf Grund seiner paläografisch-diplomatischen Untersuchung zum Schluss,

dass die vorliegende Urkunde nicht vor der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts

geschrieben wurde. Vgl. oben S. 24f.

1078, 23. Dezember 6

Bischof Heinrich von Chur stirbt.

Necr. Cur., ed.: Juvalt, S. 126; MGH Necr. /, S, 646. Libri anniversariorum et

necrologium monasterii sancti Galli, ed.: MGH Necr. 1, S. 487. Bertholdi Chronicon

(ohne Tagesangabe) ed.: Robinson, S. 344.

1079 7

König Heinrich IV. setzt an die Spitze der Kirche von Chur, die schon über
ein Jahr ihres Bischofs beraubt ist, mit Gewalt den habgierigen Simonisten
Norbert, Dompropst von Augsburg, obschon sich clerus, militia et populus
der Kirche für ihren Dompropst, einen sehr frommen Mann, entschieden
haben. Jener (Norbert) frönt bald aufjede erdenkliche Art und Weise seinem
Geiz und seiner Habgier, wie er es sich seit je her gewohnt ist. Da er aber

weiss, dass er nicht rechtmässig in den «Schafstall der Kirche» eingetreten ist,
versucht er, vom häretischen Erzbischofvon Mailand (Thedald) die Weihe zu
erlangen. Mit gefälschten Dokumenten will er beweisen, dass der Erzbischof
von Mainz, zu dessen Erzbistum die Kirche von Chur in Wahrheit gehört,
nicht sein Metropolit sei. Er hat damit allerdings keinen Erfolg.

Bertholdi Chronicon, ed.: Robinson, S. 37lf.

132



1080, 25. Juni, Brixen 8

BischofNorbert von Chur unterzeichnet an der Synode von Brixen das Dekret
über die Absetzung Papst Gregors VII.

Deb-etderSynode von Brixen, ed.: Schmale, Quellen zur GeschichteKaiserHeinrichs IV.,

S. 482 (nach Handschriften in der Nationalbibliothek Wien und in derKlosterbibliothek

Zwettl). Regest nach BUB, Nr. 203, S. 163.

1080, 29. September 9

Bischof Heinrich von Trient weiht mit Erlaubnis des Bischofs Heinrich von
Chur die Vigiliuskapelle in Morter.

TUB 1,1, S. 100 (nach einer an den Wänden des Schiffes der Vigiliuskapelle in Morter
umlaufenden Inschrift). Regest nach BUB, Nr. 204, S. 163.

1084, 8. Dezember 10

Die vicini von Lüen erbauen zu Ehren des heiligen Zeno und anderer Heiligen
eine Kirche und übertragen sie nach der Weihe an BischofNorbert. Ausserdem
schenken sie ihr verschiedene Güter ex nostro libero proprio.

BUB, Nr. 206, S. 164 (nach Abschrift des ausgehenden 11. Jahrhunderts im BAC).

1085, 2. Februar 11

Die Bischöfe Siegfried von Augsburg und Norbert von Chur erhalten von
Erzbischof Wezilo von Mainz die Bischofsweihe.

Annales Augustani, ed.: MGHSS III, S. 131. Annalista Saxo, ed.: MGHSS VI, S. 723.

Annales Magdeburgenses, ed.: MGH SSXVI, S. 177.

1085, 25. Februar 12

Bischof Norbert von Chur übergibt durch die Hand des Freien Adalbero
das auf seinem Eigengut begründete Kloster Habach an den Marienaltar zu
Augsburg. Mit Bischof Siegfried trifft er ein Übereinkommen, wonach ihm
(Norbert) Zeit seines Lebens erlaubt sein soll, den Propst und den Vogt
vorzuschlagen und die Regel zu verändern. Für die weitere Zukunft wird seiner
Verwandtschaft zugesichert, dass aus ihrer Reihe Rektor, Propst und Vogt des

133



Klosters gewählt werden. Die Besetzung der Ämter hat in Zusammenarbeit
der Stifterfamilie mit dem Diözesanbischof zu erfolgen. Bei gemeinsamen
Übergriffen von Vogt und Bischof ist dem nächstberechtigten Erben Norberts
die Zurücknahme des Klosters in sein Eigen gestattet. Falls auch die
Stifterfamilie sich gegenüber der Abtei unbotmässig verhalten sollte, kann der

König das Kloster in seinen Schutz nehmen.

Erben, Gründungsurkunde, S. 28-30 (nach den zwei Ausfertigungen im Staatsarchiv

München). Weiss, Frühe Siegelurkunden, S. 47ff. kommt aufGrund seinerpaläogra-
fisch-diplomatischen Untersuchung zum Schluss, dass vorliegende Ausfertigungen
«eine ungefähr sieben Jahrzehnte spätere Erfindung der Augsburger Bischofskanzlei

zum Zwecke der Besitzsicherung mittels eines dem Bedürfnis und dem Rechtsverständnis

des 12. Jahrhunderts entsprechenden adäquaten Beweismittels» darstellen.

Vgl. oben S. 4Of.

1085,20. April 13

Die Synode von Quedlinburg erklärt die Weihe der Bischöfe Wezilo von
Mainz, Siegfried von Augsburg und Norbert von Chur für ungültig und belegt
den letzteren mit dem Bann.

Bernoldi Chronicon, ed.: Robinson, S. 450-452. Regest nach BUB, Nr. 208,

S. 166.

1087, 14. August 14

Bischof Norbert von Chur weiht das Kloster Müstair.

Büttner/Müller, Müstair im Früh- undHochmittelalter, S. 34-38. Text rekonstruiert
nach der Originalinschrift von 1087 und der Notiz in der Historia de Miraculosa

Hostia von Hans Rabustan aus dem 15. Jahrhundert (BUB, Nr. 209, S. 166, Klosterarchiv

Müstair). Ed.: Corpus inscriptionum 5, Nr. 19, S. 69-71. Vgl. auch Corpus

inscriptionum 5, Nr. 20, S. 72f.

1088, 26.Januar 15

Bischof Norbert von Chur stirbt.

Necr. Cur. (mit Erwähnung einer Schenkung an das Churer Domkapitel), ed.: Juvalt,
S. 9; MGH Necr. I, S. 621. Annales Augustani (für 1087, mit dem Hinweis Uodalri-

134



eus substituitur), ed.: MGH SS III, S. 13.3 Liber anniversariorum ecclesiae maioris

Augustensis, ed.: MGH Necr. S. 57 (mit Erwähnung einer Schenkung an das

Domkapitel von Augsburg). Necrologium Monasteriense, ed.: MGH Necr. I, S. 648

(für den 27. Januar).

1089, 18. April 16

Papst Urban II. teilt Bischof Gebhard III. von Konstanz mit, dass Gegenpapst
Clemens III. und König Heinrich IV. mit ihren Anhängern gemäss der Sentenz
des Papstes Gregor VII. exkommuniziert seien, und beauftragt ihn mit der

Wiederbesetzung der Bischofsstühle von Augsburg und Chur.

BUB, Nr. 210, S. 167 (Handschrift im Vatikanischen Archiv, Rom). Der Auftrag an

Gebhard von Konstanz zur Wiederbesetzung des Bistums Chur ist ebenso erwähnt

im Chronicon Bernoldi, ed.: Robinson, S. 475. Dort wird auch auf die einjährige
Sedisvakanz nach Norberts Tod hingewiesen.

(1089-1096) 17

Eberhard von Tarasp, der keine Erben hat und sich daher »Christus zum
Erben» wählt, gründet ein Kloster in Schuls/Scuol und lässt es von einem
Kardinal namens Gregor weihen; die Mönche leben nach der Regel des hl.
Benedikt. Ausserdem stattet er das Kloster zusammen mit seinem Bruder
Ulrich, Bischof von Chur, nach seinem Gutdünken aus.

Goswin, Chronik des Stiftes Marienberg (Handschrift im Klosterarchiv Marienberg),
ed.: Roilo, S. 62; BUB, Nr. 214, S. 170.

1096, 30. Juli 18

Bischof Ulrich von Chur stirbt.

Necr. Cur., ed.: Juvalt, S. 74; MGHNecr. /., S. 635. Annales Augustani, ed.: MGH SS

III, S. 134 (für 1095 statt 1096, ohne Tagesangabe, mit Hinweis aufden Amtsantritt
Widos).

1106 19

König Heinrich V. schickt eine Gesandtschaft zum Papst nach Rom mit dem

Auftrag, über noch offene Fragen zu verhandeln und den Papst zu ersuchen,

135



selber über die Alpen zu kommen. Zu diesem Zweck werden weise Männer
von vornehmer Herkunft ausgewählt: aus Lothringen Bischof Bruno von
Trier, aus Sachsen Heinrich von Magdeburg, aus Franken Otto von Bamberg,
aus Bayern Eberhard von Eichstätt, aus Alemannien Gebhard von Konstanz
und aus Burgund der Bischof (Wido) von Chur, dazu noch einige vornehme
Laien aus der Umgebung des Königs.

Ekkehard ed.: Schmale/Schmale-Ott, S. 204. In Ekkehard III., ed. Schmale/Schmale-

Ott, S. 238-240, ist der Bischofvon Chur als Gesandtschaftsteilnehmer nicht mehr
erwähnt.

1106, 10. März 20
Gräfin Mathilde von Tuszien erneuert und bestätigt in Guastalla in
Anwesenheit der Bischöfe Gebhard von Konstanz und Wido von Chur sowie des

Pontius und des Priesters Albert dem Kloster Pierremont ihre im Jahr 1096

gemachten Schenkungen.

BUB, Nr. 221, S. 173 (nach Calmet, Histoire de la Lorraine 1/2, Sp. 520). Regest

nach BUB, S. 173.

(1106) 21

Kaiser Heinrich IV. erklärt den Reichsfürsten, dass er einen langen
Waffenstillstand benötige, um in dieser Zeit die Erzbischöfe von Mainz, Trier und

Bremen, die Bischöfe von Freising, Augsburg, Chur und Basel, den Herzog
Magnus mit dem Herzog Dietrich, den Herzog von Böhmen und den Grafen
von Flandern mitsamt dem Grafen Wilhelm von Burgund und andere zu sich
rufen zu können.

Epistolae Heinrici IE, Nr. 42, ed.: Schmale, S. 138.

(1100-1106) 22

Papst Paschalis II. mahnt Bischof Wido von Chur zur Standhaftigkeit und
fordert ihn auf, die Gemeinschaft mit den Sündern zu meiden.

BUB, Nr. 225, S. 175 (Abschriften aus dem 12. und 18. Jahrhundert in der Vatikanischen

Bibliothek). Zur Datierung des Briefs und zum Briefwechsel zwischen Wido und den

Päpsten Paschalis II. und Calixt II. vgl. BUB, S. 175. Regest nach BUB, S. 175.

136



(1107) 23

Der Bischofvon Chur und der Abt (Hartmann) von Göttweig verwenden sich
bei Papst Paschalis II. für den Boten des Bischofs Hermann von Augsburg,
der in einem fingierten Schreiben aus Augsburg die Nachricht überbringt,
dass zwischen Bischof und Augsburger Domkapitel Friede und Eintracht
herrsche.

Udasculus, De Eginone et Herimanno, cap. 15, ed.: MGH SS XII, S. 438. Regest

nach RBA, Nr. 391, S. 241.

Der italische König Konrad überträgt die Abtei Disentis dem Bischof Uldo
(Wido) von Chur.

BUB, Nr. 171, S. 136, dort als Fälschung König Konrads II. (1024-1038). Vgl. dazu

MGH DHIV, S. 673. (Abschriften aus dem 14, und 15. Jahrhundert im BAC).

Papst Paschalis II. tadelt BischofGebhard von Konstanz, weil er bei der Weihe
eines simonistisch Investierten zugegen gewesen sei und weil er am Konzil
(von Troyes) nicht teilgenommen habe und teilt ihm mit, dass der Erzbischof
von Mainz mit seinen Suffraganen, mit Ausnahme der Bischöfe von Bamberg
und Chur, welch letzterer der langobardischen Synode beigewohnt habe, für
ihre Abwesenheit mit dem Bann belegt worden seien.

BUB, Nr. 227, S. 176f. (Abschrift aus dem 12. Jahrhundert in der Stadtbibliothek

Schaffhausen). Zur Datierung vgl. BUB, S. 177. Regest nach BUB, S. 176f.

1109, 9. September 26

Auf Einladung des Abtes Ulrich weihen Bischof Gebhard von Konstanz und
Wido von Chur zusammen die Klosterkirche Zwiefalten.

Ortlieb von Zwiefalten, c. 18 (ohne Tagesangabe), ed.: Wallach/König/Müller, S. 80;
MGH SS X, S. 83 (Original in der Württembergischen Landesbibliothek Stuttgart).
Berthold von Zwiefalten, c. 9, ed.: Wallach/König/Müller, S. 170; MGH SS X, S. 103

(zur Überlieferung vgl. Wallach/König/Müller, S. 24-45).

(1107) 24

(1107) 25

137



(1110), 2. Januar 27

Papst Paschalis II. dankt Bischof Wido von Chur für seinen Gehorsam
gegenüber dem Heiligen Stuhl und fordert ihn zur Teilnahme am Generalkonzil
in Rom vom 4. März auf.

BUB, Nr. 229, S. 177 (Abschriften aus dem 12. und 18. Jahrhundert in der
Vatikanischen Bibliothek). Zur Datierung vgl. BUB, S. 177. Regest nach BUB, S. 177.

(1110) 28

Papst Paschalis II. billigt gegenüber BischofWido von Chur die Beisetzung
des Körpers (des heiligen Lucius) in der Kathedrale.

BUB, Nr. 230, S. 178 (Abschriften aus dem 12. und 18. Jahrhundert in der
Vatikanischen Bibliothek). Zur Datierung vgl. BUB, S. 178.

1111, 8. August 29

Bischof Wido von Chur tritt in Speyer als Zeuge auf in der von Kaiser Heinrich

V. ausgestellten Verordnung über die Verhältnisse der Vögte und Bauern
der Abtei St. Maximin zu Trier.

BUB, Nr. 232, S. 179 (Original in der Bibliothèque Nationale in Paris). Regest nach

BUB, S. 179.

(1111) 30

Papst Paschalis II. fragt Wido von Chur, was es denn zum Mitbruder
(Bischof Ulrich I. von Konstanz) und zu einigen anderen Nordländern noch zu
schreiben gäbe. Sie hätten ihre Partei gewählt und sich so weit von ihm (dem
Papst) entfernt, dass er sie nicht mehr zu erreichen vennöge.

BUB, Nr. 234, S. 180 (Abschriften aus dem 12. und 18. Jahrhundert in der
Vatikanischen Bibliothek). Zur Datierung vgl. BUB, S. 180.

(1112) 31

Kleriker der Konstanzer Kirche bezeugen Papst Paschalis II., dass Bischof
Wido von Chur nur aus Freundschaft und offensichtlicher Notwendigkeit

138



für die Kirche sich der Angelegenheit des Bischofs Ulrich von Konstanz

angenommen habe.

BUB, Nr. 235, S. 181. Erwähntin BUB, Nr. 236, S. 181. Regest nach BUB, S. 181.

(1112) 32

BischofWido von Chur schreibt an Papst Paschalis II., er habe keine Antwort
erhalten und wohl auch keine verdient, als er sich für die dem Papst treu
ergebene Konstanzer Kirche und ihren Erwählten (Bischof Ulrich) eingesetzt
habe. Doch wie Konstanzer Kleriker dem Papst zuvor ja versichert hätten

(vgl. oben), fühle er (Wido) sich nur aus Freundschaft und Sorge um die
Kirche dazu veranlasst, sich um diese Angelegenheit zu kümmern. Er halte
es für ein Unrecht, diese Leute nicht zu erhören. Der Erwählte, der sich dem
Urteil des Papstes voll unterwerfe, habe nicht aus Anmassung der Wahl
zugestimmt. Keiner ausser ihm sei aber besser geeignet, um den ungeeigneten
Eindringling (Arnold von Heiligenberg) fernzuhalten, sowohl was seine

religiöse Gesinnung als auch seine Geldmittel angehe. Wido bittet den Papst,
die septentrionales, die ihm treu ergeben seien, nicht fallen zu lassen.

BUB, Nr. 236, S. 181f. (Abschriften aus dem 12. und 18. Jahrhundert in der
Vatikanischen Bibliothek). Zur Datierung vgl. BUB, S. 181.

(1112) 33

Papst Paschalis II. teilt Wido von Chur schwerwiegende Entscheidungen
mit.

BUB, Nr. 238, S. 183. Erwähnt in BUB, Nr. 239, S. 183. Regest nach BUB, S. 183.

(1112) 34
BischofWido von Chur beklagt gegenüber Papst Paschalis II. die Kürze von
dessen Briefen und bittet humiliter um ausführlichere. Ausserdem erschrecke

er über die gravitas der päpstlichen Sentenzen. Er bittet den Papst, ihm die

vor und nach dessen Gefangenschaft (von 1111) erlassenen Dekrete bekannt
zu geben.

BUB, Nr. 239, S. 183 (Abschriften aus dem 12. und 18. Jahrhundert in der
Vatikanischen Bibliothek). Zur Datierung vgl. BUB, S. 183.

139



(Ende 1112) 35

Papst Paschalis II. antwortet BischofWido, dass er den Canones gemäss den

früheren Entscheidungen anhänge, die späteren jedoch zurücknehme.

BUB, Nr. 240, S. 184 (Abschriften aus dem 12. und 18. Jahrhundert in der Vatikanischen

Bibliothek). Zur Datierung vgl. BUB, S. 184. Regest nach BUB, S. 184.

(Ende 1112) 36

Papst Paschalis II. benachrichtigt Wido von Chur über den Plan einer Reise
lombardischer Bischöfe an den königlichen Hof, informiert über die Besetzung
des Patriarchats von Aquileia mit einem Wibertiner und stimmt der Bestrafung
des die Kirche Chur schädigenden R. (Graf Rudolf von Bregenz?) zu.

BUB, Nr. 241, S. 184f. (Abschriften aus dem 12. und 18. Jahrhundert in der
Vatikanischen Bibliothek). Zur Datierung vgl. BUB, S. 185. Regest nach BUB, S. 184.

(1113) 37

Papst Paschalis II. ersucht BischofWido um Antwort auf ein Schreiben und
ermahnt ihn zu gewissenhafter Amtsführung.

BUB, Nr. 242, S. 185 (Abschriften aus dem 12. und 18. Jahrhundert in der
Vatikanischen Bibliothek). Zur Datierung vgl. BUB, S. 185. Regest nach BUB, S. 185.

(1112/1113) 38

Papst Paschalis II. meldet Bischof Wido, dass er den mit dem Kaiser
abgeschlossenen Vertrag weder aufzuheben gedenke noch ihn durch andere

aufgelöst wissen wolle.

BUB, Nr. 243, S. 186 (Abschriften aus dem 12. und 18. Jahrhundert in der
Vatikanischen Bibliothek). Zur Datierung vgl. BUB, S. 186. Regest nach BUB. S. 186.

(1114), 10. Januar 39

Papst Paschalis II. teilt BischofWido mit, dass der Abt des Klosters Alpirsbach
Unannehmlichkeiten von Seiten seiner Mönche zu erleiden habe und deshalb
den Papst um Hilfe ersuche. Paschalis bittet Wido, sich der Sache anzunehmen
und das Kloster vor Bedrängungen und Unruhestiftungen zu schützen.

140



BUB, Nr. 244, S. 186 (Abschriften aus dem 12. und 18. Jahrhundert in der
Vatikanischen Bibliothek). Zur Datierung vgl. BUB, S. 186.

1114, 4. März 40
BischofWido bezeugt in Basel die Bestätigung der Rechte und Freiheiten des

Klosters Muri durch Kaiser Heinrich V. Zeuge u.a. Bischof Wido.

BUB, Nr. 245, S. 187 (nach den Acta Murensia, Handschrift aus dem 14. Jahrhundert
in der Kantonsbibliothek Aarau). Regest nach BUB, S. 187.

(1114), 5. März 41

Papst Paschalis II. trägt Bischof Wido auf, die Äbte des Bistums Konstanz

zu einer Versammlung zusammenzurufen und den vertriebenen Abt (von Al-
pirsbach) wieder in sein Amt einzusetzen. Sich widersetzende und aufsässige
Mönche seien zum Gehorsam zu zwingen.

BUB, Nr. 246, S. 187 (Abschriften aus dem 12. und 18. Jahrhundert in der
Vatikanischen Bibliothek). Zur Datierung vgl. BUB, S. 187.

1114, 7. März 42
Kaiser Heinrich V. bestätigt in Basel der Propstei Zürich auf Verwenden

einiger Bischöfe, u.a. des Bischofs Wido von Chur, die Freiheit der Propstwahl,

die Beschränkung der Rechte des Vogtes und den Rechtszustand der

Königsleute.

BUB, Nr. 247, S. 187 (Original und Abschrift im Staatsarchiv Zürich). Regest nach

BUB, S. 187.

1114, 10. März 43

Kaiser Heinrich V. nimmt in Basel im Beisein mehrerer Bischöfe, u.a. des

Bischofs Wido von Chur, das Kloster Einsiedeln gegen die Grafen von Lenzburg

und die Leute von Schwyz in seinen Schutz.

BUB, Nr. 248, S. 188 (Original im Stiftsarchiv Einsiedeln). Regest nach BUB,
S. 188.

141



1114(4. -10. März) 44
Kaiser Heinrich V. bestätigt in Basel dem Bischof Rudolf von Basel den Besitz

der von seinem Vater an Bischof Burchard von Basel vergebenen Abtei
Pfafers, und zwar auf Verwenden des Bischofs Burkard von Münster, des

Bischofs Wido von Chur, des Bischofs Ulrich von Konstanz, des Bischofs
Eppo von Novara, des Herzogs Friedrich von Schwaben, des Herzogs Berthold
III. von Zähringen, des comespalatinus Godefrid, des marchio Hermann, des

Grafen Rudolfvon Lenzburg, des Grafen Arbold und des comes Folmari. Im
Tausch dafür erhält der Kaiser von Bischof Rudolf die Burg Rapoldstein.
Wenn jemand versuchen sollte, diese Bestimmungen zu hintertreiben, hat er
als Strafe mille libras auri zu entrichten, die zur einen Hälfte dem König und

zur anderen Hälfte der Basler Kirche zugute kommen sollen.

BUB, Nr. 249, S. 188 (Abschrift im Staatsarchiv Bern). Zur Datierung vgl. BUB,
S. 188.

(1114) 45

Papst Paschalis II. richtet an BischofWido von Chur sowie den Dekan R. und
die Kanoniker von Konstanz ein Schreiben über einen im Bistum Konstanz

ausgebrochenen Streit um eine Kirche.

BUB, Nr. 251, S. 189. Erwähnt in BUB, Nr. 252, S. 189f.

(1114), 10. Juni 46

Papst Paschalis II. trägt Wido von Chur auf, im Streit um eine Kirche im Bistum

Konstanz eine Entscheidung zu treffen oder aber ihm die Streitparteien
mit den nötigen Dokumenten nach Rom zu schicken.

BUB, Nr. 252, S. 189f. (Abschriften aus dem 12. und 18. Jahrhundert in der
Vatikanischen Bibliothek). Zur Datierung vgl. BUB, S. 189.

(1114), 12. Juni 47

Papst Paschalis II. trägt Bischof Wido auf, einem Priester Busse aufzuerlegen.

BUB, Nr. 253, S. 190 (Abschriften aus dem 12. und 18. Jahrhundert in der Vatikanischen

Bibliothek). Zur Datierung vgl. BUB, S. 190. Regest nach BUB, S. 190.

142



(1114) 48

BischofRudolfvon Basel, der damit fortfährt, das Kloster Pfäfers zu bedrängen,

trifft an einem Tag in Zürich ein und lädt einigepraelatos und benachbarte
Fürsten sowie seinen Freund, den Bischof von Chur, zu sich ein.

Narratio de libertate ecclesiae Fabariensis, c. 3, ed.: MGHSSXII, S. 411.

1115, März 49
Bischof Rudolf von Basel ruft einige Freunde zu einer Versammlung nach
Schaffhausen zusammen und bittet Bischof Wido von Chur, ein Dekret mit
einer Entscheidung zur Pfäferser Angelegenheit mitzubringen, woran er,
Rudolf, sich dann zu halten gedenke.

Narratio de libertate ecclesiae Fabariensis, c. 4, ed.: MGH SS XII, S. 412.

(1115), 16. April 50

Papst Paschalis II. teilt Bischof Wido von Chur mit, dass sich der Bischof
von Basel unrechtmässig des Klosters Pfäfers bemächtigt habe. Es sei einem
Bischof nicht erlaubt, in ein anderes Bistum einzudringen und dort Kirchen
dem eigenen Besitz einzuverleiben. Der Papst ermahnt deshalb Wido, Pfäfers

gegen die Ansprüche des Bischofs (Rudolf) von Basel zu verteidigen und die
ihm anvertrauten Kirchen zu beschützen.

BUB, Nr. 257, S. 192 (Abschriften aus dem 12. und 18. Jahrhundert in der
Vatikanischen Bibliothek). Zur Datierung vgl. BUB, S. 192.

(1113/1116), 27. März 51

Papst Paschalis II. lobt die Treue des Bischofs Wido und klagt über die
Vertragsbrüchigen Feinde der Kirche.

BUB, Nr. 259, S. 194f. (Abschriften aus dem 12. und 18. Jahrhundert in der
Vatikanischen Bibliothek). Zur Datierung vgl. BUB, S. 194. Regest nach BUB, S. 194.

1117, 12. März 52

AufVerwenden des Bischofs Guido (Wido) von Chur bestätigt Papst Paschalis

II. den Domherren von Chur ihre Besitzungen in Ramosch und im Engadin,

143



im Walgau und im Domleschg sowie den von Wido dem Domkapitel von
Chur zur Ergänzung von deren prebenda geschenkten Hof im Prättigau.
Niemandem soll erlaubt sein, die Churer Kirche grundlos zu stören oder ihre
Besitztümer zu entfremden.

BUB, Nr. 260, S. 195-197 (Abschriften im BAC).

(1117) 53

Papst Paschalis II. betraut BischofWido von Chur mit der Untersuchung der

gegen Bischof Hermann von Augsburg erhobenen Klagen.

BUB, Nr. 261, S. 197. Erwähnt in BUB, Nr. 262, S. 197. Regest nach BUB, S.197.

(1117), 1. April 54

Papst Paschalis II. teilt dem Domdekan und den Domkanonikern von
Augsburg mit, dass Bischof Hermann (von Augsburg) vor längerer Zeit wegen
dreier Klagen, nämlich unrechtmässiger Wahl und Konsekration, schlechter

Lebensführung und Schmälerung des Kirchengutes vom Amt enthoben und
der Termin zur endgültigen Entscheidung angesetzt sei. Innerhalb dieses
Zeitraums erschien der Domkanoniker Konrad (Widos Bruder) mit der
Mitteilung, dass der Bischof bei Nichterscheinen der Kläger von den Klagen
frei sei. Da der Bischof wegen der beschwerlichen Reise und körperlicher
Schwäche nicht erscheinen könne, wird Bischof (Wido) von Chur mit der

Untersuchung beauftragt. Dieser kann die Amtsenthebung beenden, wenn
Bischof Hermann sich bezüglich des Kirchengutes und der Lebensführung
gebessert hat, hinsichtlich der anderen Vorwürfe könne dieser sich mit dem
Eid von drei Bischöfen oder fünf Priestern vom Interdikt befreien.

BUB, Nr. 262, S. 197f. (Abschriften aus dem 12. und 18. Jahrhundert in der
Vatikanischen Bibliothek). Zur Datierung vgl. BUB, S. 197. Der Domherr Konrad
wird bei Udasculus, De Eginone et Herimanno, c. 21, (ed.: MGH SSXII, S. 440) als

Bruder Widos von Chur bezeichnet. Regest nach RBA, S. 253f.

(1117) 55

BischofWido von Chur teilt Papst Paschalis II. mit, dass er sich auf den von
seinem Bruder überbrachten Befehl hin nach Augsburg begeben habe, wo
sich Bischof Hermann vom Vorwurf des Ehebruchs befreien konnte, worauf

144



Ehebrecher und Ehebrecherin unter Benachrichtigung der Nachbarbischöfe
exkommuniziert wurden. Der Bischof sei zur Wiedergutmachung des

geschmälerten Kirchengutes angehalten und hinsichtlich seiner Lebensführung
ermahnt worden. Vom Bischofsamt wolle Hermann nicht zurücktreten, weil
dieses ihm vom Papst wieder gegeben worden sei, wobei der grosse Teil der
Kirche (von Augsburg) ihn nicht anerkenne, ehe eine päpstliche Bestätigung
eingetroffen sei. Wido bittet um eine Entscheidung, da Hermann krank und
Mitleid erregend sei.

BUB, Nr. 264, S. 199f (Abschriften aus dem 12. und 18. Jahrhundert in der
Vatikanischen Bibliothek). Zur Datierung vgl. BUB, S. 199. Vgl. dazu auch Udasculus, De

Eginone et Herimanno, c. 22, ed.: MGH SSXII, S. 441. Regest nach RBA, S. 254f

(1118), 19. Januar 56

Papst Paschalis II. fordert Bischof Wido auf, die ihm übertragene Angelegenheit

des Bischofs von Augsburg beharrlich bis zur Entscheidung weiter
zu betreiben.

BUB, Nr. 265, S. 200. (Abschriften aus dem 12. und 18. Jahrhundert in der
Vatikanischen Bibliothek). Zur Datierung vgl. BUB, S. 200. Regest nach RBA, S. 255.

1119), 11. August 57

Papst Calixt II. ermuntert BischofWido von Chur zu weiterer Unterstützung
der römischen Kirche und lädt ihn zur Teilnahme am Konzil zu Reims ein.

BUB, Nr. 266, S. 200f. (Abschriften aus dem 12. und 18. Jahrhundert in der
Vatikanischen Bibliothek). Zur Datierung vgl. BUB, S. 201. Regest nach BUB, S. 200.

(1120), 8. April 58

Papst Calixt II. lehnt es ab, dass Bischof Wido aus dem Amt scheiden soll,
und ermuntert ihn, sich noch mehr für sein eigenes und das Heil seines Volkes
einzusetzen. Er selbst werde nach Rom eilen, und er fordert Wido auf, Boten
dorthin zu schicken. Auch der Abt von Reichenau oder Boten, die für ihn
antworten sollen, werden dort erwartet.

BUB, Nr. 267, S. 201. (Abschriften aus dem 12. und 18. Jahrhundert in der
Vatikanischen Bibliothek). Zur Datierung vgl. BUB, S. 201.

145



(1121), 4. Februar 59

Papst Calixt II. teilt Bischof Wido mit, dass er die Kirchen verschiedener
Städte aus den Händen der Feinde (bzw. des Gegenpapstes Gregor VIII.)
befreit habe. Hernach habe er sich nach Benevent begeben, wo er den Herzog

von Apulien, den Fürsten von Capua und einige barones und capitaneos
als Lehensmänner aufgenommen habe (in hominium etßdelitatem nostram
recepimus) Anschliessend sei er im Dienst der Kirche weiter nach Apulien
und nach Bari gezogen und habe dort einen Gottesfrieden verkündet. Nach
der Rückkehr nach Rom habe er die Peterskirche besucht und dort Priester,
Diakone und Subdiakone geweiht; anschliessend habe er im Lateran den

Weihnachtsgottesdienst gefeiert. Der Papst lädt Wido dazu ein, zu ihm nach
Rom zu reisen, sofern es die Sicherheit der Route erlaube.

BUB, Nr. 270, S. 202f. (Abschriften aus dem 12. und 18. Jahrhundert in der
Vatikanischen Bibliothek). Zur Datierung vgl. BUB, S. 202.

(1121), 6. April 60

Papst Calixt dankt BischofWido für seinen Gehorsam und seine Brüderlichkeit

gegenüber dem römischen Stuhl. Er lehnt aber Widos Gesuch um seine

Amtsentlassung ab. Er befiehlt ihm kraft der päpstlichen Autorität, weiterhin
gottgefällig seinen Dienst zu verrichten.

BUB, Nr. 271, S. 203f. (Abschriften aus dem 12. und 18. Jahrhundert in der
Vatikanischen Bibliothek). Zur Datierung vgl. BUB, S. 203.

(1121/1122, vor 6. April) 61

Papst Calixt II. fordert Bischof Wido von Como auf, die zu seiner Diözese
gehörenden Einwohner von Chiavenna zur Rückgabe des Schlosses Castelmur
an den Bischof von Chur zu veranlassen.

BUB, Nr. 273, S. 204. Erwähnt in BUB, Nr. 274, S. 204f. Regest nach BUB, S. 204.

(1121/1122), 6. April 62

Papst Calixt II. erinnert Bischof Wido von Como daran, dass er ihn schon
einmal schriftlich dazu aufgefordert habe, die zu seiner Diözese gehörenden
Einwohner von Chiavenna, die Bischof Wido von Chur die Burg Castelmur

146



entrissen hatten, von dieser Besetzung abzuhalten. Wie er erfahren habe, hätten

jene aber in ihrer Schlechtigkeit verharrt. Erneut bittet der Papst den Bischof
von Como um seine Brüderlichkeit und trägt ihm auf, seine parrochianos
daran zu erinnern, die Burg dem Bischof Wido von Chur zurückzugeben.

BUB, Nr. 274, S. 204f. (Abschriften aus dem 12. und 18. Jahrhundert in der
Vatikanischen Bibliothek). Zur Datierung vgl. BUB, S. 205.

1122, 17./18. Mai 63

Bischof Wido von Chur stirbt.

Necr. Cur. (17. Mai), ed.: Juvalt, S. 49; MGHNecr. I, S. 630 (mit der Erwähnung, dass

Wido ein Hospiz aufdem Septimerpass errichtet und dem Domkapitel Güter in Schiers

und Chiavenna geschenkt habe). Casus monasterii Petrishusensis, l. 4, c. 10 (ohne

Tagesangabe, mit Hinweis darauf, dass Wido dem Kloster immer viel Gutes getan
und sich zuletzt hierhin zurückgezogen habe und dass man ihn nach der Bestattung
unter grossen Mühen nach Chur zurückgeführt habe), ed. : Feger, S. 180; MGH SS

XX, S. 663. Alle übrigenfür 18. Mai: Necrologium Petrishusanum, ed.: MGH Necr. I,

S. 318. Necrologium Ottenburanum, ed.: MGHNecr I, S. 107. Necrologium Augiae
maioris, ed.: MGH Necr. I, S. 148. Necrologium Zwifaltense, ed.: MGH Necr. 1, S.

252. Necrologium Augiae divitis, ed.: MGHNecr. /., S. 276. Liber anniversariorum
ecclesiae maioris Constantiensis, ed.: MGH Necr. I, S. 288.

147



Bibliographie

Abkürzungen

BAC Bischöfliches Archiv Chur

BUB Bündner Urkundenbuch

HS Helvetia Sacra

MGH Monumenta Germaniae Historica
Necr. Cur. Necrologium Curiense

RBA Die Regesten der Bischöfe von Augsburg
Reg. ep. Const. Regesta episcoporum Constantiensium

TUB Tiroler Urkundenbuch

UBsüdSt.Gallen Urkundenbuch der südlichen Teile des Kantons
St. Gallen

Quellen

Annales Augustani, ed. Georg Heinrich Pertz. In: MGH SS III, Hannover 1839,

S. 123-136.
Annales Magdeburgenses, ed. Georg Heinrich Pertz. In: MGH SS XVI, Hannover 1859,

S. 105-196.
Annalista Saxo, ed. Georg Heinrich Pertz. In: MGH SS VI, Hannover 1844,

S. 542-777.
Bertholds und Bernolds Chroniken, hrsg. v. Ian S. Robinson, übs. v. Helga Robinson-

Hammerstein. Darmstadt 2002.

Bündner Urkundenbuch, Band 1, bearb. v. Elisabeth Meyer-Marthaler u. Franz

Perret. Chur 1955.

Carmen de bello Saxonico, editionis quam paraverat O. Holder-Egger, textum denuo

imprimendum Franz-Josef Schmale. (Das Lied vom Sachsenkrieg, übs. v. Franz

Josef Schmale). In: Fontes historiam Heinrici IV. imperatoris illustrantes, Darmstadt

1968, S. 143-189.
Codex diplomaticus ad historiam Raeticam, Band 1, hrsg. v. Theodor von Mohr.

Chur 1848.

Corpus inscriptionum medii aevi Helvetiae, Band 5, Le iscrizioni dei cantoni Ticino
e Grigioni fino al 1300, bearb. v. Marina Bernasconi Reusser. Freiburg i. Ue.

1997.

Das Registrum Goswins von Marienberg, bearb. v. Christine Roilo, übs. v. Raimund
Senoner. Innsbruck 1996.

Die Chronik des Klosters Petershausen, hrsg. u. übs. v. Otto Feger. Sigmaringen
1978.

148



Die Chroniken Bertholds von Reichenau und Bernolds von Konstanz (1054-1100),
hrsg. v. Ian S. Robinson, Monumenta Germaniae Historica, Scriptores rerum
Germanicarum, Nova series 14. Hannover 2003.

Die Regesten der Bischöfe und des Domkapitels von Augsburg, Band 1, bearb. v.

Wilhelm Volkert. Augsburg 1985.

Die Urkunden der deutschen Könige und Kaiser, Band 6, Die Urkunden Heinrichs

IV., zweiter Teil, bearb. v. Dietrich von Gladiss. Weimar 1952. (MGH DH VI)
Die Zwiefalter Chroniken Ortliebs und Bertholds, hrsg. u. übs. v. Luitpold Wallach,

Erich König und Karl Otto Müller. Sigmaringen 1978.

Epistolae Heinrici IV., editionis quam paraverat Carl Erdmann, textum denuo

imprimendum curavit Franz-Josef Schmale. (Die Briefe Heinrichs IV., übs. v.

Franz-Josef Schmale.) In: Fontes historiam Heinrici IV. imperatoris illustrantes,
Darmstadt 1968, S. 51-141.

Fontes litem de investitura illustrantes - pars prior, Gregorii papae VII. epistolae

selectae, editionum quas paraverant E. Caspar, Ph. Jaffé, C. Erdmann, textus
denuo imprimendos curavit Franz-Josef Schmale. (Quellen zum Investiturstreit

- erster Teil, ausgewählte Briefe Papst Gregors VII., übs. v. Franz-Josef Schmale).

Darmstadt 1978.

Frutolfi et Ekkehardi chronica necnon anonymi chronica imperatorum, ed. Franz-

Josef Schmale et Irene Schmale-Ott. (Frutolfs und Ekkehards Chroniken und

die anonyme Kaiserchronik, übs. v. Franz-Josef Schmale u. Irene Schmale-Ott).
Darmstadt 1972.

Lampert von Hersfeld: Annalen, übs. v. Adolf Schmidt. Darmstadt 1962.

Lamperti monachis Hersfeldensis opera, recognovit Oswaldus Holder-Egger
(unveränderter Nachdruck der Ausgabe von 1894), Monumenta Germaniae Historica,

Scriptores rerum Germanicarum, in usum scholarum separatim editi 38. Hannover
1984.

Liber anniversariorum ecclesiae maioris Augustensis, ed. Franz Ludwig Baumann.

In: MGH Necr. I, Berlin 1888, S. 55-73.
Liber anniversariorum ecclesiae maioris Constantiensis, ed. Franz Ludwig Baumann.

In: MGH Necr. I, Berlin 1888, S. 282-296.
Libri anniversariorum et necrologium monasterii sancti Galli, ed. Franz Ludwig

Baumann. In: MGH Necr. I, Berlin 1888, S. 462-487.
Narratio de libertate ecclesiae Fabariensis, ed. L.C. Bethmann. In: MGH SS XII,

Hannover 1856, S. 410-414.
NecrologiumAugiae divitis, ed. Franz Ludwig Baumann. In: MGH Necr. I, Berlin 1888,

S. 271-282.
NecrologiumAugiae maioris, ed. Franz Ludwig Baumann. In: MGH Necr. I, Berlin 1888,

S. 145-152.

Necrologium Curiense, ed. Wolfgang von Juvalt. Chur 1867.

149



Necrologium Monasteriense, ed. Franz Ludwig Baumann. In: MGH Necr. I, Berlin 1888,

S. 648-649.
Necrologium Ottenburanum, ed. Franz Ludwig Baumann. In: MGH Necr. I, Berlin 1888,

S. 99-118.
Necrologium Petrishusanum, ed. Franz Ludwig Baumann. In: MGHNecr. I, Berlin 1888,

S. 315-323.
Necrologium Zwifaltense, ed. Franz Ludwig Baumann. In: MGH Necr. I, Berlin 1888,

S. 240-268.
Regesta episcoporum Constantiensium / Regesten zur Geschichte der Bischöfe von

Constanz, Band 1, bearb. v. Paul Ladewig u. Theodor Müller. Innsbruck 1895.

Regesten von Vorarlberg und Liechtenstein bis zum Jahre 1260, bearb. v. Adolf
Helbok. Innsbruck 1923.

Tiroler Urkundenbuch, bearb. v. Franz Huter, Abteilung I, Band 1. Innsbruck 1937.

Uodasculus de Eginone et Herimanno, ed. Ph. Jaflfé. In: MGH SS XII, Hannover 1856,

S. 429-447.
Urkundenbuch der südlichen Teile des Kantons St. Gallen, bearb. v. Franz Perret,

Band 1. Rorschach 1961.

Literatur

Bilgeri, Benedikt: Geschichte Vorarlbergs, Band I (Vom freien Rätien zum Staat der

Montforter). Wien Köln Graz 1971.

Borgolte, Michael: Buchhorn und die Weifen. In: Zeitschrift für Württembergische

Landesgeschichte 47 (1988), S. 39-69.
Boschetti-Maradi, Adriano: Eginoturm und Wirtschaftsbauten im Oberen Garten.

In: Müstair, Kloster St. Johann, Band 3, Zürich 2005, S. 11-119.
Brackmann, Albert: .Germania pontificia- sive, Repertorium privilegiorum et litterarum

a Romanis pontificibus ante annum MCLXXXXVIII Germaniae ecclesiis monaste-

riis civitatibus singulisque personis concessorum. Vol. II (Provincia Maguntinensis).
Berlin 1923.

Brunold, Ursus: Cazis. In: HS 111,1, Bern 1986, S. 253-256.
Brusch, Kaspar: Magni operis de omnibus Germaniae episcopatibus epitomes.

Nürnberg 1549.

Bühler, Linus: Chur im Mittelalter-Von der Karolingischen Zeit bis in die Anfänge des

14. Jahrhunderts. Quellen und Forschungen zur Bündner Geschichte, Band 6.

Chur 1995.

Büttner, Heinrich: Churrätien im 12. Jahrhundert. In: Schweizerische Zeitschrift
für Geschichte 13 (1963), S. 1-32.

150



Büttner, Heinrich: Kloster Disentis, das Bleniotal und Friedrich Barbarossa. In:

Schwaben und Schweiz im frühen und hohen Mittelalter - gesammelte Aufsätze

von Heinrich Büttner, Sigmaringen 1972, S. 265-280.

Büttner, Heinrich: Staufer und Zähringer im politischen Kräftespiel zwischen
Bodensee und Genfersee während des 12. Jahrhunderts. Zürich 1961.

Büttner, Heinrich: Zur frühen Geschichte der Abtei Pfäfers. In: Schwaben und

Schweiz im frühen und hohen Mittelalter - gesammelte Aufsätze von Heinrich

Büttner, Sigmaringen 1972, S. 225-240.

Büttner, Heinrich / Müller, Iso: Das Kloster Müstair im Früh- und Hochmittelalter.

In: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 50 (1956), S. 12-84.
Bundi, Martin: Zur Besiedlungs- undWirtschaftsgeschichte Graubündens im Mittelalter.

Chur 1982.

Campell, Ulrich: Historia Raetica, Band 1. Basel 1887.

Clavadetscher, Otto P.: Churrätien im Übergang von der Spätantike zum Mittelalter
nach den Schriftquellen. In: Rätien im Mittelalter - Festgabe zum 75. Geburtstag

von Otto P. Clavadetscher, ausgewählte Aufsätze, Disentis Sigmaringen 1994,

S. 1-20.
Clavadetscher, Otto P.: Das Schicksal von Reichsgut und Reichsrechten in Rätien.

In: Rätien im Mittelalter-Festgabe zum 75. Geburtstag von Otto P. Clavadetscher,

ausgewählte Aufsätze, Disentis Sigmaringen 1994, S. 197-225.

Clavadetscher, Otto P.: Die Herrschaftsbildung in Rätien. In: Rätien im Mittelalter

- Festgabe zum 75. Geburtstag von Otto P. Clavadetscher, ausgewählte Aufsätze,
Disentis Sigmaringen 1994, S. 326-343.

Clavadetscher, Otto P.: Die Täler des Gotteshausbundes im Früh- und Hochmittelalter.

In: Festschrift 600 Jahre Gotteshausbund, Chur 1967, S. 1-42.
Clavadetscher, Otto P.: Mainz und Chur im Mittelalter. In: Rätien im Mittelalter

- Festgabe zum 75. Geburtstag von Otto P. Clavadetscher, ausgewählte Aufsätze,
Disentis Sigmaringen 1994, S. 307-325.

Clavadetscher, Otto P: Nobilis, edel, fry. In: Rätien im Mittelalter - Festgabe zum
75. Geburtstag von Otto P. Clavadetscher, ausgewählte Aufsätze, Disentis Sigmaringen

1994, S. 344-353.
Clavadetscher, Otto P: Verkehrsorganisation in Rätien zur Karolingerzeit. In:

Rätien im Mittelalter - Festgabe zum 75. Geburtstag von Otto P. Clavadetscher,

ausgewählte Aufsätze, Disentis Sigmaringen 1994, S. 270-299.
Clavadetscher, Otto P: Zum Notariat im mittelalterlichen Rätien. In: Rätien im

Mittelalter - Festgabe zum 75. Geburtstag von Otto P. Clavadetscher, ausgewählte

Aufsätze, Disentis Sigmaringen 1994, S. 551-562.
Clavadetscher, Otto P: Zur Bischofseinsetzung im 9. Jahrhundert. In: Rätien im

Mittelalter-Festgabe zum 75. Geburtstag von Otto P. Clavadetscher, ausgewählte

Aufsätze, Disentis Sigmaringen 1994, S. 302-306.

151



Clavadetscher, Otto P. / Kundert, Werner: Das Bistum Chur. In: HS 1,1, Bern

1972, S. 449-577.
Clavadetscher, Otto P. / Meyer, Werner: Das Burgenbuch von Graubünden. Zürich

1984.

Deplazes, Lothar: Schriftlichkeit und Überlieferung im Mittelalter. In: Handbuch

der Bündner Geschichte, Band 4, Chur 2000, S. 213-229.
Eichhorn, Ambrosius: Episcopatus Curiensis. St. Blasien 1797.

Erben, Wilhelm: Die Gründungsurkunde des Chorhermstiftes Habach. In: Zeitschrift
der Savigny-Stiftung fur Rechtsgeschichte (kanonistische Abteilung) 42 (1921),
S. 1-30.

Finck von Finckenstein, Albrecht: Bischofund Reich - Untersuchungen zum Inte-

grationsprozess des ottonisch-ffühsalischen Reiches. Sigmaringen 1989.

Geering, Traugott: Handel und Industrie der Stadt Basel - Zunftwesen und

Wirtschaftsgeschichte bis zum Ende des XVII. Jahrhunderts. Basel 1886.

Gilomen-Schenkel, Elsanne: Frühes Mönchtum und benediktinische Klöster des

Mittelalters in der Schweiz. In: HS 111,1, Bern 1986, S. 33-93.
Gilomen-Schenkel, Elsanne / Müller, Iso: Disentis. In: HS 111,1, Bern 1986,

S. 474-512.
Goez, Werner: Kirchenreform und Investiturstreit 910-1122. Stuttgart 2000.

Göll, Jürg: Das Kloster St. Johann in Müstair seit Karl dem Grossen. In: ders.,
et.al., Müstair: Die mittelalterlichen Wandbilder in der Klosterkirche, Zürich
2007, S. 27-45.

Guler von Wyneck, Johannes: Raetia; das ist, ausführliche und wahrhaffte

Beschreibung der dreyen loblichen Grawen Bündten etc. Zürich 1616.

Hamann, Stefanie: Die Grafen von Hohenwart. In: Hochmittelalterliche Adelsfamilien

in Altbayem, Franken und Schwaben, hrsg. v. Ferdinand Kramer. München

2005, S. 65-96.
Hartmann, Wilfried: Der Investiturstreit. München 1993.

Henggeler, Rudolf: Professbuch der Abteien Pfâfers, Rheinau, Fischingen. 1931.

Hils, Kurt: Die Grafen von Nellenburg im 11. Jahrhundert - ihre Stellung zum Adel,
zum Reich und zur Kirche. Freiburg i. Br. 1967.

Horn, Michael: Zur Geschichte der Bischöfe und Bischofskirche von Augsburg. In:

Weinfurter, Stefan (Hg.), Die Salier und das Reich, Band 2, Sigmaringen 1991,
S. 251-266.

Jahn, Joachim: Kirche und Adel im ostschwäbisch-westbayrischen Gebiet um 1100

- Besitzgeschichtliche Studien über die Grundlagen der alten Güter des Domkapitels

Augsburg. In: Pleimatverein für den Landkreis Augsburg eV, Jahresbericht

1982, Augsburg 1983, S. 233-425.
Joos, Josef: Marienberg. In HS III, 1, Bern 1986, S. 856-871.
Kaiser, Reinhold: Churrätien im frühen Mittelalter. Basel 1998.

152



Kaiser, Reinhold: Das Frühmittelalter. In: Handbuch der Bündner Geschichte, Band

1, Chur 2000, S. 99-137.
Kaiser, Reinhold: Das Bistum Chur und seine Frauenklöster und Klerikergemeinschaften.

In: Frühformen von Stiftskirchen in Europa - Festgabe für Dieter Mertens

zum 65. Geburtstag, Leinfelden-Echterdingen 2005, S. 315-337.

Kläui, Hans: Grafen von Nellenburg («Eberhardinger»). In: Genealogisches Handbuch

zur Schweizer Geschichte, Band IV (Grafen, Freiherren und Ministerialen),
Freiburg i. Ue. 1980, S. 179-204.

Kölzer,Theo: Studien zu den Urkundenfälschungen des Klosters St. Maximin vor Trier

(10. -12. Jahrhundert). Sigmaringen 1989.

Krebs, Manfred: Petershausen. In: HS 111,1, Bern 1986, S. 966-979.
Loose, Rainer: Marienbergs Anfange und frühe Zeit (bis ca. 1250). In: 900 Jahre

Benediktinerabtei Marienberg, Lana 1996, S. 17-50.
Massini, Rudolf: Das Bistum Basel zur Zeit des Investiturstreits. Basel 1946.

Maurer, Helmut: Das Bistum Konstanz - Die Konstanzer Bischöfe vom Ende des

6. Jahrhunderts bis 1206. Berlin New York 2003.

Mayer, Johann Georg: Geschichte des Bistums Chur, Band 1. Stans 1907.

Mayer, Johann Georg / Jecklin, Fritz: Der Katalog des Bischofs Flugi vom Jahre

1645. In: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von Graubünden

30 (1900), S. 1-104.
Meyer-Marthaler, Elisabeth: BischofWido von Chur im Kampf zwischen Kaiser

und Papst. In: Verfassungs- und Landesgeschichte - Festschrift zum 70. Geburtstag

von Theodor Mayer, Lindau Konstanz 1954, S. 183-203.

Meyer-Marthaler, Elisabeth: Der Liber de feodis des bischöflichen Archives Chur

und der Churer Bischofskatalog von 1388. In: Zeitschrift für Schweizerische

Kirchengeschichte 45 (1951), S. 38-67.
Meyer-Marthaler, Elisabeth: Die Gamertingerurkunden. In: Zeitschrift für

Schweizerische Geschichte 25 (1945), S. 491-519.
Meyer-Marthaler, Elisabeth: Mistail. In: HS 111,1, Bern 1986, S. 279-282.
Meyer-Marthaler, Elisabeth: Müstair. In: HS 111,1, Bern 1986, S. 1882-1911.

Meyer-Marthaler, Elisabeth: Rätien im frühen Mittelalter. Zürich 1948.

Meyer-Marthaler, Elisabeth: Zur Frühgeschichte der Frauenklöster im Bistum Chur.

In: Festgabe Hans Nabholz zum 70. Geburtstag. Aarau 1944, S. 1 -35.
Meyer von Knonau, Gerold: Jahrbücher des Deutschen Reiches unter Heinrich IV.

und Heinrich V., Bände 1-7. Leipzig 1890-1909.

Meyer, Werner: Das Hochmittelalter. In: Handbuch der Bündner Geschichte, Band

1, Chur 2000, S. 138-193.

Müller, Iso: Das Bistum Brixen und die Abtei Disentis im 11. und 12. Jahrhundert.

In: Studien und Mitteilungen des Benediktiner-Ordens 71 (1960), S. 13-27.

153



Müller, Iso: Disentis im 11. Jahrhundert. In: Studien und Mitteilungen des

Benediktiner-Ordens 50 (1932), S. 194-224.

Müller, Iso: Disentiser Klostergeschichte, Band 1 (700-1512). Einsiedeln Köln
1942.

Müller, Iso: Die Herren von Tarasp. Disentis 1980.

Müller, Iso: Geschichte der Abtei Disentis. Zürich Köln 1971.

Müller, Iso: Wo stand das Kloster in Schuls? In: Bündner Monatsblatt 1979,

S. 25-29.
Müller, Iso: Zur Geschichte der Freiherren von Tarasp. In: Jahresbericht der

Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von Graubünden 107 (1977), S. 1-38.
Muraro, Vinzenz: Bischof Hartbert von Chur (erscheint in der Reihe Quellen und

Forschungen zur Bündner Geschichte, hrsg. v. Staatsarchiv Graubünden).

Muraro, Vinzenz: Bischof Hartbert von Chur. Lizentiatsarbeit Universität Zürich,
2001.

Nisslmüller, Dorothee: Die Bündner Alpenpässe und ihre Bedeutung für den

mittelalterlichen Menschen. Magisterarbeit Uni Konstanz 1988.

Oehlmann, Ernst: Die Alpenpässe im Mittelalter. In: Jahrbuch für Schweizerische

Geschichte 3 (1878), S. 165-289, u. 4 (1879), S. 163-324.

Perret, Franz / Vogler, Werner: Pfäfers. In: HS III, 1, Bern 1986, S. 980-1033.
Pieth, Friedrich: Bündnergeschichte. Chur 1945.

Poeschel, Erwin: Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, Band 5 (Schams,

Rheinwald, Avers, Münstertal, Bergell). Basel 1943.

Ringel, Ingrid Heike: Kontinuität und Wandel - Die Bündner Pässe Julier und

Septimer von der Antike bis ins Mittelalter. In: Burgard, Friedhelm / Haverkamp,
Alfred (Hgg.), AufRömerstrassen ins Mittelalter- Beiträge zur Verkehrsgeschichte

zwischen Maas und Rhein von der Spätantike bis ins 19. Jahrhundert, Mainz 1977,

S. 211-295.
Rück, Peter: Die Churer Bischofsgastung im Hochmittelalter - Eine neue Quelle

aus dem Liber viventium der Abtei Pfafers (11. Jh.). In: Archiv für Diplomatik,
Schriftgeschichte, Siegel-und Wappenkunde 23 (1977), S. 164-195.

Schieffer, Rudolf: Die Entstehung des päpstlichen Investiturverbots für den
deutschen König. Stuttgart 1981.

Schieffer, Theodor: Heinrich II. und Konrad II. - Die Umprägung des Geschichtsbildes

durch die Kirchenreform des 11. Jahrhunderts. Darmstadt 1969.

Schnyder, Werner: Handel und Verkehr über die Bündner Pässe im Mittelalter.
Zürich 1973.

Schwarzmaier, Hansmartin: Ottobeuren und Marienberg. In: 900 Jahre Benediktinerabtei

Marienberg, Lana 1996, S. 51-70.
Sennhauser, Hans Rudolf: Müstair. In: Reallexikon der Germanischen Altertumskunde

20, Berlin New York 2002, S. 372-381.

154



Servatius, Carlo: Paschalis II. (1099-1118) - Studien zu seiner Person und seiner

Politik. Stuttgart 1979.

Sidler, Wilhelm: Münster-Tuberis - Eine karolingische Stiftung. In: Jahrbuch für
Schweizerische Geschichte 31 (1906), S. 209-348.

Siegwart, Josef: Die Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften in der deutschsprachigen

Schweiz vom 6. Jahrhundert bis 1160. Freiburg i. Ue. 1962.

Sprecher von Bernegg, Fortunat: Rätische Chronik, Band 1 (übs. u. bearb. v. Anton

von Sprecher). 1998.

Stälin, Christoph Friedrich von: Wirtembergische Geschichte, Bände 1 u. 2. Stuttgart

Tübingen 1841-1856.

Tellenbach, Gerd: Libertas - Kirche und Weltordnung im Zeitalter des Investiturstreites.

Stuttgart 1936.

Tschudi, Aegidius: Haupt-Schlüssel zu verschidenen Alterthumen. Konstanz 1758.

Weinfurter, Stefan: Das Jahrhundert der Salier. Ostfildern 2004.

Weiss, Peter: Frühe Siegelurkunden in Schwaben (10. -12. Jahrhundert). Marburg
an der Lahn 1997.

Zemp, Josef / Durrer, Robert: Das Kloster St. Johann zu Münster in Graubünden

(Kunstdenkmäler der Schweiz, Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft für
Erhaltung historischer Kunstdenkmäler, NF 5/7). Genf 1906-10.

Zierler, Peter: Die Herren von Tarasp und ihre Gründungen 1042-1220. In:

Forschungen und Mitteilungen zur Geschichte Tirols und Vorarlbergs 5 (1908),
S. 1-26, 101-132, 189-202, und 7 (1910), S. 17-37, 103-119, 191-210.

Zoepfl, Friedrich: Das Bistum Augsburg und seine Bischöfe im Mittelalter. München

Augsburg 1955.

155



Register

Aachen 57

Ada, Abt von Disentis 89, 93

Adalbero, Bischof von Trient 31

Adalbert I., Erzbischof von Mainz 69f.

Adelgott, Abt von Disentis 14, 84

Adelgott, Bischof von Chur 12-15,
18,71

Agnes, römisch-deutsche Königin 17,

21, 85ff.

Alawich von Reichenau 12

Allerheiligen (Schaffhausen) 40, 96,

122f., 125

Alpirsbach 67

Altuin, Bischof von Brixen 85, 87, 91

Andelsbuch 120

Aribo, Erzbischof von Mainz 16

Arnold von Heiligenberg 64

Augsburg 10, 16, 30ff., 34ff, 39-42,
53, 56f., 61 f., 68-72, 82, 91, 123, 127

Basel 54, 57f., 76ff, 82f., 87f., 91, 96,

98-103, 105, 118f., 124, 126, 128

Benedikt VIII., Papst 85

Bergell 72, 104f.

Berthold I., Herzog von Zähringen 27

Berthold II., Herzog von Zähringen
54, 57

Bernold von Konstanz 10, 34, 44, 118,

120, 122f.

Bertha, Gräfin von Bregenz 120

Berthold von Reichenau 10, 19,

20-25, 27-31, 32-36, 42, 45-49,
55, 107, 127

Berthold von Zwiefalten 10, 121

Bertholf, Abt von Petershausen 63, 67

Bad Ragaz 104f.

Bivio 74

Blaubeuren 40

Bleniotal 88, 95

Bregenz 29, 117, 120

Bremen 57

Brennerpass 53fi, 59, 75, 78, 84f., 87,

112, 125

Brixen 33, 38, 54, 70, 78f„ 84-87, 89,

91 f., 95, 119, 125, 128

Bruno, Erzbischof von Trier 58, 90

Bündner Herrschaft 10, 121 f.

Burchard, Bischof von Basel 54, 58,

76, 96, 99ff„ 128

Burchard, Graf von Nellenburg 122ff.

Calixt II., Papst 55, 61, 71 f., 79fi, 82

Canossa 26

Casaccia 74, 94, 104

Cazis 12f., 18, 51, 71

Chiavenna72, 104

Chur 9, 13, 15-18, 19-28,29-31,
32-43, 44-49, 51-55, 56-60, 62f„
71 f., Iii., 80fi, 86-90, 98f., 102,

105, 106-109, 112, 113, 115, 116ff„
119f„ 125 ff"., 129

Clemens III., Gegenpapst (Wibert von

Ravenna) 33

Cluny 11, 85

Como 61, 72, 114

Cremona 54

Disentis 12-15, 18, 44ff„ 49, 51, 57,

70, 76ff„ 84-95, 96, 98, 101, 106,

112, 117, 119, 126, 128

Domleschg 72

Eberhard, Abt von Pfafers 14f.

Eberhard von Tarasp 44, 5Of., 113ff.

Eberhard I., Bischof von Eichstätt 58

Eberhard (Bischof von Chur?) 48

Eberhard, Graf von Bregenz 118

Eberhard, Graf von Nellenburg 123

156



Egino, Graf von Achalm 122

Egino von Tarasp 50, 113

Einsiedeln 13ff., 18, 20, 78, 84f.,

92f., 98

Ekkehard von Aura 10, 58f.

Ekkehard von Nellenburg 123

Ekkehard IV. von St. Gallen 74

Ellwangen 15

Engadin 38, 52, 72, 107

Feldkirch 117

Feltre 91

Fläsch 122

Freising 57

Friedrich I., Herzog von Schwaben 31

Friedrich II., Herzog von Schwaben 90

Friedrichshafen 116

Fulda 91

Ftan 25, 114

Gebene, Abt von Pfafers 14f.

Gebhard III., Bischof von Konstanz 43,

44, 50, 55, 57-64, 69, 81£, 126

Gebhard von Trient, kaiserlicher Erz-

kanzler 91

Gebhard von Tarasp 50, 113

Gelasius II., Papst 79

Gerald, Kardinalbischof von Ostia 21

Gerold, Abt von Pfafers 15, 92, 95,

96ff., 100-106, 128

Gisela, römisch-deutsche Königin 17

Goswin von Marienberg 50ff, 113f.

Gorze 13, 85

Gregor VII., Papst 23, 33, 50, 84,

86, 123

Gregor, Kardinal von Pavia 50, 55, 113

Grosser St. Bernhard 75, 112, 125

Guastalla 58ff., 62, 82

Habach 32, 39-42, 55

Härkingen 99

Hartbert, Bischof von Chur 11, 15f.,

18f., 108

Hartmann, Bischof von Chur, Abt von
Pfäfers 14-18, 19f„ 25, 98

Hedingen 104

Heinrich II., römisch-deutscher König
16, 84f.

Heinrich III., römisch-deutscher König
15, 17f., 42, 85, 90f.

Heinrich IV., römisch-deutscher König
17, 21, 26f., 29ff., 32ff, 36, 41, 43,

44, 53ff, 56-61, 64, 68, 75ff, 79,

81, 84-91, 94f„ 96,98-101, 117f.,

119f., 122 ff., 125-128
Heinrich V., römisch-deutscher König

46f„ 57-62, 64, 67, 69ff, 75-79,
8Iff., 86, 89ff„ 93, 97f., 100-103,
105, 119, 125f., 128

Heinrich, Bischof von Aquileia 31

Heinrich I., Bischof von Chur 19-28,
32, 35, 42, 52f., 56, 81f„ 86f., 107,

113, 126f„ 129

Heinrich II., Bischof von Chur 25

Heinrich, Bischof von Magdeburg 58

Heinrich, Bischof von Trient 23

Heinrich, Graf von Nellenburg 123

Heribert (Bischof von Chur?) 48

Heriward, Bischof von Brixen 84

Hermann, Bischof von Augsburg 56f.,

68-71, 91, 127

Hesso, Abt von Pfäfers 96

Hiltibald, Bischof von Chur 25

Hirsau 40, 43, 51, 63, 92, 94, 97f„ 108,

122, 127f.

Hohenwart 31

Honorius IL, Papst 92

Hubert, Kardinalbischof von Palestrina

21

Hugo, Bischof von Brixen 91, 128

Immo, Abt von Pfäfers 96

Julierpass 74

Karl der Grosse 111 f.

157



Kirchberg 121

Klaus-Koblach 30

Konrad II., römisch-deutscher König
88, 125

Konrad III., römisch-deutscher König
74

Konrad (III.), Mit- und Gegen-König
von Heinrich IV. 54, 57, 77, 88f.

Konrad I., Bischof von Chur 80

Konrad (Bruder von Bischof Wido von

Chur) 57, 70

Konstanz 43, 44, 50, 52, 55, 57-68,
69, 81 f., 96, 117, 122, 126

Kreuzlingen 67

Kunkels 99

Kuno, Graf von Achalm 63, 12 Iff.
Lampert von Hersfeld 10, 17, 21 f.,

26f., 86

Landquart 9, 30

Liutold, Graf von Achalm 63, 75,

121-124
Lodi 54

Lothar III., römisch-deutscher König
74, 92, 104

Ludwig der Fromme 73

Lüen 37, 129

Lüttich 57

Lukmanierpass 75, 78, 84, 87f., 94

Luziensteig 30

Männedorf 104

Maienfeld 63, 105, 121 ff., 125

Mainz 16, 21 f., 34, 36, 57f., 60, 69, 89

Mailand 29, 33, 36f., 54, 88, 1 14

Malans 122

Marienberg 50, 52, 55, 108, 1 15

Marquard II., Graf von Bregenz 118

Marquard III., Graf von Bregenz 120

Marquard, Abt von Pfafers 96

Mathilde, römisch-deutsche Königin
91

Mathilde, Markgräfin von Tuszien 29,

54, 59, 69

Mettmenstetten 104

Mistail 12f., 18, 51, 71, 73f.

Mont Cenis 26, 125

Morter 23

Münster 90

Münstertal 10, 13, 31, 38, 51, 54, 106,

109, 127

Müstair (Abtei) 12f., 18, 31, 35, 37fif.,

42, 51 f., 71 f., 106-110, 127

Muri 14,40, 44f., 78, 93, 128

Norbert, Bischof von Chur 13, 20, 24,

30f., 31-43, 44-48, 52f., 55, 56,

81f„ 87, 107-110, 126f.

Nürnberg 21 f., 86f.,

Oberengadin 74, 112, 117

Oberrätien (Grafschaft) 9f., 26, 31,

116ff, 119f., 126

Ofenpass 107

Ortlieb von Zwiefalten 121

Otker, Abt von Disentis 14

Otto I. der Grosse, römisch-deutscher

König 16, 112

Otto IL, römisch-deutscher König 12

Otto I. von Buchhorn, Graf von
Oberrätien 26, 117, 120

Otto II. von Buchhorn, Graf von
Oberrätien 28f., 117f.

Otto, Graf von Hammerstein 16

Otto, Bischof von Bamberg 58, 60

Padua 54, 99

Paschalis II., Papst 25, 55, 57, 60-72,
76, 79, 82, 90, 92, 102ff, 120, 126

Petershausen 40, 63, 66f., 79f., 82

Pfäfers 10, 12-18,20,51, 54, 75,

76-79, 83, 87ff., 91f., 94f., 96-106,
112, 118f., 124, 126, 128f.

Piacenza 50, 54

Pierremont 59

158



Poppo, Bischof von Brixen 85

Quedlinburg 34, 37

Rätikon 9

Ramosch 11, 15, 25

Rankweil 67

Rappoltstein 99, 101

Ratpot, Domherr von Augsburg 70

Reichenau (Abtei) 12, 19f., 28, 53,

107, 123, 125

Reims 79

Rheinwald 104

Rom 17,21 f., 26, 44, 46, 58ff., 62-66,
68-71,79,90, lOlf., 114, 126

Rudolf, Herzog von Schwaben 23, 26f.,

34, 117, 120

Rudolf III., Bischof von Basel 76, 78,

82 f., 100-103, 105, 126, 128

Rudolf, Graf von Bregenz 82, 119ff.

Ruodpertus, Abt von Pfafers 96

Säben 84

San Bernardino 84, 104f.

St. Blasien 40, 93, 108, 127f.

St. Gallen 29,41,52, 92,117,120,
123, 125

St. Georgen (Schwarzwald) 40

St. Luzi (Chur) 13

St. Maximin (Trier) 61

St. Peter (Schwarzwald) 63, 67

St. Peter (Septimer) 72ff, 129

St. Stephan (Burgeis) 50

Schänis 12f., 18

Schaffhausen 40, 96, 102, 122

Schams 77

Schanfigg 37, 104

Schiers 72, 117

Schübelbach 104

Scuol/Schuls 25, 44, 50ff, 55, 109,

113ff.

Schwaben (Herzogtum) 13, 54, 75, 82,

88, 123, 125

Sent 25

Septimerpass 72-75, 82, 104ff, 112,

129

Siegfried I., Erzbischof von Mainz 21,
36

Siegfried IL, Bischof von Augsburg
31 f., 34,36,41,56

Speyer 89f., 101

Splügenpass 77, 104f.

Surseiva 51, 104

Syfridus, Abt von Pfafers 96

Taminatal 99

Tarasp (Burg) 38, 52, 114

Thedald, Erzbischof von Mailand 29,

33, 36

Thietmar, Bischof von Chur 13, 17f.,

19f., 25, 39

Trient 23, 31, 58f., 91

Trier 13, 57f., 61,90, 123

Troyes 60ff.
Tschlin 25

Tuggen 104

Udo, Erzbischof von Trier 123

Ulm 54

Ulrich I., Bischof von Chur 16, 20, 25

Ulrich II., Bischof von Chur 32, 36,

43-55,56, 62,81,87, 99, 109,

113 ff., 117, 126f.

Ulrich, Bischof von Konstanz 63-67,
82, 126

Ulrich, Bischof von Passau 31

Ulrich, Patriarch von Aquileia 90

Ulrich, Klosterpropst von Disentis, Abt
von Muri 14,44ff.,93, 128

Ulrich, Abt von Disentis 85

Ulrich, Abt von Pfäfers 96

Ulrich III., Abt von St. Gallen 29, 41,

117, 120, 123

Ulrich IX., Graf von Bregenz 75, 120

Ulrich X., Graf von Bregenz 119ff.

159



Unterengadin 25, 51, 107f., 114f.

Unterrätien (Grafschaft) 10, 31, 82,

118-121, 122, 126

Urban II., Papst 43, 44, 50, 55, 122

Val Medel 95

Val Miistair siehe Münstertal
Val S-charl 107

Verona 54

Verdun 36

Vicenza 91

Viktor III., Papst 44

Vintschgau 9, 38, 50, 52, 54, 104,

107, 115

Volterra 70, 91

Wagenhausen 40

Waldo, Bischof von Chur 19, 88

Walgau 72

Weingarten 117, 125

Weggis 104

Weif IV., Herzog von Bayern (als

Weif I.) 23, 27, 28-31, 35, 38, 47,

54, 56, 87, 97, 107f., 110, 117, 121,

125

WelfV., Herzog von Bayern (als Weif
II.) 54, 58

Weifesholz 103

Werner, Bischof von Strassburg 122

Werner, Graf von Habsburg 93, 128

Werner (I.), Abt von Pfâfers 96, 98

Werner (II.), Abt von Pfafers 105

Wezilo, Erzbischof von Mainz 33f.,

36,41
Wicram, Mönch von Pfäfers 102

Wido, Bischof von Chur 31, 34, 44,

46f„ 53, 55-83, 88ff, 102f„ 105,

109, 112, 115, 120, 126-129
Wido, Bischof von Como 61, 72

Wilhelm, Abt von Hirsau 63, 122

Wirunt, Abt von Einsiedeln 14

Zillis 76f., 129

Zürich 14, 78

Zwiefalten 10, 40, 62f„ 84, 117, 12Iff.,
125

160


	Churrätien zur Zeit des Investiturstreits (1075-1122)
	...
	Vorwort
	...
	Einleitung
	Die Kirchenreform des 10./11. Jahrhunderts
	Die Bischöfe von Chur
	Die Klöster
	Der Adel
	Zusammenfassung
	Regesten der Bischöfe von Chur 1070-1122
	Bibliografie
	Register


