Zeitschrift: Quellen und Forschungen zur Buindner Geschichte
Herausgeber: Staatsarchiv Graubinden

Band: 20 (2008)

Artikel: Churratien zur Zeit des Investiturstreits (1075-1122)
Autor: Renz, Fabian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-939150

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-939150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Fabian Renz

Churratien zur Zeit
des Investiturstreits (1075-1122)

\
n bor el epgat 4 gm0k pneey
A rroptdm mmendcu

! | Y a) - | i er
Il"',’T'l" m.d 1l oc Jdam .|iIE {adio Lalop] 1"’Tl‘ net

C ke y | ). tr
{nde cie 'P FINKicw.) f:l"u'-;{ﬂ{ﬂ- ‘\' .‘ rTrIct ";n{.n-' ]n‘& TAIITI 1Ot 1'1.\1.an‘ m
& -
| ¢ 1 T e T A 56 N e
1 "1""“’”! PANINE mee JC paferrT wn,-f't‘r'uu'm- K precéprione dnmmars npw, ?-.h'\u n‘.‘_-}x.‘.!hm
! s r v / "

{ 7 I .r ( { - B
n'l.]rln'.i- R Ar'r'..-n Aryrrg - T, lt‘Y{"'!.ITl‘ o l { r‘(‘l']u‘l \\ CANTOCT VJIAJ }’x' _L'L'g'Jo' I-J l

{ (. 3 - il L.\t L s o ] S

e uumuf'.lr- cu e e &) enfa-dd ct poanierrer- &8 enlf cu o &

!rlql{r‘ ‘rr.l el 1'!!(15'. o 1
I/ & .‘ = b
aby "uj-rx,'urr - & 'vnn’ l! r'f‘x.'q Lrrdy

.l’vl’n'rl. '[CHJ (-4 ..;m iv‘ {cr’.,"n .‘Jr‘rl‘r«'l are l'f"' ly-rl{- i Hhe
.'cn."l ru{ crrpe cond” bene

- - e ap . |
u‘llﬂrs rrrornier: Noc fel1e& 1,.- TCNo T . 0T t-]'n‘m e
=0 \

> . - - r { L ||
Satay1- & Abyren paynerper loc airr en .,J,! il pad b Jamy (.:Il

of | [ i,
T ormad izt I-‘- T
" ; ‘j _ f ‘Ao ; F
rwﬁ:l cAPTEYTE: 1 N ors}:n.l‘ﬁlﬂll e ‘H"r:l; vk opmione: Ac mille celebprmione: Lo Sy 6%
g, " ' ey

E“‘"F"&"l”‘m‘ L’""‘ ]"‘I"'? ‘T”.f; alagrrorme vt Caeniire [h'JULHI 'J'r.lv 1 d ] b

bl prLast- -iff.;. mn uls!!u ‘(l MARCT A"-.IIIS!‘L' Les L.‘ 1 ulylrn Arrr IT;-x ur.:u-.-.x‘r--r'(.‘\.‘-l' ‘ by
.; meTTLOPLA nr"‘l -lsl'rh'lo ‘;[vr i;r-.lr'rﬂff-'ﬁngulnf.jmmj r—mu:;l- ’n‘;r:. J‘a": )IL"{ Jr‘ }‘L'rﬂ‘l.l Comy

,

re: & ‘-'.-l{‘rar.\jt r.!rn'-' ‘\r- Vurl-l{ qur‘ rllmmv-mm" 1 :aP.l‘l .Ird:ru'n; r‘r!,lcrtp- .‘fu_r {nmjy— memorye
’-qu-‘l'mr's H-v-' ‘f".rlcn:”n]‘ q’-f El’;f&.' .I.S{n”-lr-;nu" rLrns«r Ju&n- {:y:gl-‘{ rmf.jru.vrr‘ Ecr.lrnJu'i-mvmu

Ll'nmr nomneLe EE"!HJ_J}‘-G"”J !-A!»mlu'v ;Qywsmv‘:-lt ﬂ;:l _qu}l}iu[.mﬂ'n' {;T“! mirl:(nn-,\"-

Quellen und Forschungen zur Biindner Geschichte: Band 20
Staatsarchiv Graubiinden




Abbildung auf dem Schutzumschlag:
Urkunde Bischof Heinrichs 1. von
Chur (1070-1078) im Bischoflichen
Archiv Chur. Zur fraglichen Authen-
tizitat vgl. S. 24f.




Quellen und Forschungen
zur Bundner Geschichte

Band 20



Quellen und Forschungen
zur Blindner Geschichte

Band 20

Herausgegeben vom Staatsarchiv Graubiinden
Redaktion: Ursus Brunold



Fabian Renz

Churritien zur Zeit
des Investiturstreits (1075-1122)

Kommissionsverlag Desertina
2008



© 2008 Staatsarchiv Graubiinden, Chur
Kommissionsverlag Desertina, Chur

Herstellung: Casanova Druck und Verlag AG, Chur
ISBN 978-3-85637-351-1



Vorwort

Der Verfasser einer Lizentiatsarbeit ist als Wissenschaftler ein Zwerg, der
auf den Schultern von Riesen steht. Mit dem Autor der vorliegenden Unter-
suchung, die 2006 als Teil der Studiumabschlusspriifung an der Universitét
Ziirich entstand, verhilt es sich nicht anders. Und dies hat er sich gerade
dann in Erinnerung zu rufen versucht, wenn er Anlass sah, manche Befunde
der alteren Historiker zu korrigieren. Ohne die mannigfaltigen Forschungen
und Vorarbeiten von Otto P. Clavadetscher, Elisabeth Meyer-Marthaler, P. Iso
Miiller und anderen hitte dieses Uberblickswerk zur Geschichte Churriitiens
wihrend des Investiturstreits nicht entstehen kénnen.

Dass nun eine leicht tliberarbeitete Fassung des Textes als Publikation
vorliegt, ist vor allem das Verdienst zweier Personen. Meinem Referenten,
Herrn Professor Dr. Reinhold Kaiser, habe ich zum einen dafiir zu danken,
dass er mich zur Beschaftigung mit diesem wenig beachteten Abschnitt der
Biindner Geschichte anregte. Zum andern trug er nicht nur mit wichtigen
Ratschldgen zum Gelingen der Arbeit bei, sondern spornte mich auch dazu
an, das Experiment mit der Veroftentlichung zu wagen. Lang schliesslich ist
die Liste der Griinde, fiir die ich Ursus Brunold vom Staatsarchiv Graubtlinden
Dank schulde. Er hat sich bereit erklart, meinen Text in die Publikationsreihe
«Quellen und Forschungen zur Biindner Geschichte» aufzunehmen, er hat
das gesamte Manuskript dusserst griindlich korrigiert, er hat zusdtzliche
Literatur beigesteuert, die dem Forscherauge des Autors entgangen war.
Und er hat immer wieder, wenn der Termin fiir die Abgabe des Manuskripts
niher riickte, meine Vertrostungen auf spater geduldig ertragen — wofiir man
als vielfach absorbierter «Teilzeithistoriker», der voll im Berufsalltag steht,
nicht dankbar genug sein kann.

Herr Marc Antoni Nay stellte mir aus seiner Dissertation zur Bilderde-
cke von Zillis freundlicherweise vorab das Kapitel liber Bischof Wido zur
Verfugung. Und Herr Vinzenz Muraro gestattete mir Einsichtnahme in seine
Arbeit iiber Bischof Hartbert. Dank geht zudem an Heiner Hubbuch, der mir
eine wertvolle Hilfe bei der Ubersetzung schwer verstindlicher lateinischer
Passagen war, sowie an Thomas Kaiser, der die priifungsrelevante Erstfassung
des Textes einer sorgfiltigen Korrektur unterzog.

Bern, im Juni 2008

Fabian Renz






Inhaltsverzeichnis

I EINICIIUNG oot 9
2 Die Karchenreforin des 1071 L. Jabrbufiderts . . ssimsssss s s 11
3 D8 BISCO TS VORGP s s ssvusss oomsmmosnesssioss ehssm oo i av4s s1ess s SAssERs 19
3.1 Heinrich I (1070—=1078) cevceeiviieiieiireiie it 19
3.2 Das Interregnum von 1079 — der Feldzug Welfs [V..........cc.c..... 28
3.3 Norbert (1079 —1088) ....coiiiiiiirieiiicitiiee e e e 31
3.4 Ulnch I, {108 T8 ). smnesnmnsnsinin o ivmisnsss st s s smessans 43
35 Wida LU—1.] 22 Y usnssumismesssmmms s s o s s smsm s e o3 39
3.5.1 Widos Reise nach Italien 1106..........ccoooiiiiiiiiniinniiinnne 57

3.5.2 Widos Kontakte zu Paschalis II. und Gebhard von Konstanz 60

3.5.3 Wido und das Nachfolgeproblem im Bistum Konstanz....... 64

3.5.4 Der Streit um Hermann von Augsburg.........cc.ccccvvvrennnnnnnn 68

3.5.5 Widas Kloster- ind Passpolitik .. sussssmsssmmannss 71

3.5.6 Widos Verhalten im Pfiferser Unabhingigkeitsstreit........... 76

3.5.7 Letzte Lebensjahre und Tod in Petershausen...................... 79

3.5.8 Zusammentassung.........coveeeurierieeeireeeneeeenieeeneeeseeeeeeee e 81

B 00 T TOERT oo s .05 S 5 A A B SN LA SR 84
b IIISEITLIS . onsuumoommisnasonsmsssmnsio s v s s s e Rk BB S4) WY SRR R 83 84
4.2 PIALRTS oot e 96
4.3 MUSTAIT 1eeeeiee ettt ettt et e et st e e e e e st e e snesnie e 106

5 Dl Adel ..o e 111
8L DHe TATARPIOE o simimmnssss ussumn smssssnmssss s arimessa o s s Ao A AR SR RIS RS 113
5.2 D16 BUCHBOTIETE sscossnensusasvssvnssions sssns ovsonss vnins a5 cpomaess ssmsensn s sswsras sens 116
et QRN E (U SO O —— 118
5.4 Die Achalmer und die Nellenburger ...........ccoooceeiiiiniinieincnnn 121

6 ZUSAMMENTASSUNG....ooiuiiiiiiiiiiiii ettt ettt 125
7 Regesten der Bisehote von Chiuf W70—1122 . csusmsmsnnminssminss 131
B R e s S A S R B SRS 148
ADKUIZUNZEM ..ttt ettt et sb e sbb e e 148
(@1 11<] 1 (< s W OO OO PSP PR UPPPUPTRPPROt 148
LRI e ccuresmscrmmmsccsonssemunsessconiiiios i i ST B ST S SR8 150
BB EAROCT s s s s i 0 S A AR SRS SR 156






1  Einleitung

Dass der so genannte Investiturstreit (1075—1122) als einschneidendes
Ereignis in der Geschichte des europédischen Mittelalters betrachtet werden
muss, steht ausser Frage. Schwieriger wird es, die Bedeutung dieses rund 50
Jahre dauernden Konflikts aus regionalgeschichtlicher Perspektive zu erfas-
sen. Reichs- und kirchengeschichtlich stellt der Investiturstreit zweifelsohne
eine bedeutende Zasur dar, doch gilt dies auch dann, wenn der Blickwinkel
gewissermassen von der Makro- auf die Mikroebene verlagert wird? Sicher
scheint einzig, dass diese Frage fiir jedes Gebiet Europas gesondert beant-
wortet werden muss.

Diese Arbeit versucht, Verlauf und Auswirkungen des Investiturstreits flir
das Gebiet Churrdtiens aufzuzeigen. Zwei Fragen werden dabei im Vorder-
grund stehen. Erstens: Wie und wo manifestierte sich der Investiturstreit in
Churritien bzw. wie waren ritische Akteure in die Geschehnisse involviert?
Und zweitens: Welche Bedeutung kam Churrétien fiir den romisch-deutschen
Konig und den Papst sowie ihre jeweiligen Verbiindeten zu? Das Endziel ist
grundsétzlich eine umfassende Wiirdigung der fraglichen Zeitspanne fiir die
Biindner Geschichte. Da die kirchlichen Reformbewegungen des 10. und
11. Jahrhunderts letztlich eng mit dem Investiturstreit zusammenhingen, soll
es in einem ersten Teil danach gefragt werden, ob sich auch in Churritien
Spuren dieser Reformen finden lassen. Im Hauptteil stehen dann die Ereignisse
und die Handlungen der verschiedenen réitischen Machtparteien wahrend des
Investiturstreits im Vordergrund. Da in Churrétien zu jener Zeit mehrere von
einander prinzipiell unabhéngige Akteure wirkten, scheint es sinnvoll, die
Darstellung nach jenen zu gliedern. Neben den Inhabern des bischoflichen
Stuhls von Chur sind dies in erster Linie die sich in der Di6zese befindlichen
Kldster sowie die Adelsfamilien, die in Churrdtien Land und Rechte besassen.
Im Schlussteil soll schliesslich versucht werden, die verschiedenen Hand-
lungsstrange zu einem Ganzen zusammenzufiigen.

Die Grenzen des Bistums Chur reichten weit tiber das Territorium des
heutigen Kantons Graubiinden hinaus. Aus Griinden des Umfangs ist es
unumgénglich, den geografischen Raum, auf den sich die Untersuchung
bezichen soll, einzuschrinken. Im Vordergrund wird das Gebiet der in ot-
tonisch-salischer Zeit nachweisbaren Grafschaft Oberritien stehen, deren
nordliche Grenzen die Landquart und der Rétikon bildeten und die wohl im
Grossen und Ganzen in etwa die Tédler des heutigen Graubiindens umfasste.
Threm Titel wird die Arbeit damit durchaus gerecht, hat sich doch im Verlaufe
des 11. Jahrhunderts langsam der Begriff Raetia Curiensis fiir das Gebiet



von Oberritien durchgesetzt.' Bereits zu den Grafschaften Unterritien bzw.
Vintschgau gehorende Talschaften wie die Biindner Herrschaft und das
Miinstertal sollen ebenfalls in die Untersuchung mit einbezogen werden; es
versteht sich, dass auch die Geschicke des Klosters Pfafers (das damals zur
Grafschaft Unterrétien gehorte und heute zum Kanton St. Gallen zéhlt) eng
mit der Geschichte des ritischen Kernlandes verbunden waren und deshalb
hier nicht fehlen diirfen.

Der Investiturstreit in Rédtien war bislang noch nie Gegenstand einer
grosseren Abhandlung, doch kann sich diese Arbeit auf eine ganze Reihe von
Aufsitzen stiitzen, die bestimmte Einzelaspekte aus der betreffenden Zeit un-
tersuchen. Auf diesem Feld verdient gemacht haben sich insbesondere Otto P.
Clavadetscher, Iso Miiller, Heinrich Biittner und Elisabeth Meyer-Marthaler.?
Vor allem Meyer-Marthalers Beitrag liber «Bischof Wido im Kampf zwischen
Kaiser und Papst» ist in vielerler Hinsicht grundlegend fiir diese Arbeit ge-
wesen. Einen recht ausfiihrlichen Uberblick iiber die Ereignisgeschichte bietet
zudem der erste Band von J. G. Mayers «Geschichte des Bistums Chur» von
1907. Seine Aussagen sollten allerdings haufig nur mit Vorsicht genossen
werden, wie am konkreten Beispiel noch zu zeigen sein wird.

Das 10. und das 11. Jahrhundert gelten fiir die Biindner Geschichte als
quellenarme Epoche. Die Chronistik der Zeit, ohnehin spirlich an der Zahl,
widmen dem rétischen Raum zumeist wenig Aufmerksamkeit. Wenn sich fiir
die erste Phase des Investiturstreits mit den Chroniken Bertholds und Bernolds,
den Annalen von Augsburg und Lamperts von Hersfeld immerhin einige zeit-
gendssische Darstellungen finden, die gelegentlich auf Rétien zu sprechen
kommen, so fehlen diese flir die spateren Phasen weitgehend. Ausgeglichen
wird dies allerdings durch eine grossere Zahl an urkundlichen Quellen. Die
fiir diese Untersuchung relevanten Dokumente sind grosstenteils im ersten
Band des Biindner Urkundenbuchs ediert, weitere finden sich im Tiroler
Urkundenbuch sowie im Urkundenbuch der siidlichen Teile des Kantons
St. Gallen. Wenn bei den narrativen Quellen moderne Ausgaben verwendet
werden, dann folgt in der Regel ein Verweis auf die alten MGH-Ausgaben.
Ausnahmen bilden die Chroniken des Ekkehard von Aura sowie Bertholds
von Zwiefalten, wo sich die editorische Qualitat seit den MGH-Ausgaben
des 19. Jahrhunderts so stark verbessert hat, dass ein Verweis auf diese alten
Editionen wenig Sinn machen wiirde.’

I MEeYER, Hochmittelalter, S. 141.

2 Bibliographische Angaben ab S. 148.

* Vgl. dazu die Kommentare der Herausgeber bei «Frutolfi et Ekkehardi chronica necnon
anonymi chronica imperatorum» von 1972 (S. 32—45) sowie «Die Zwiefalter Chroniken
Ortliebs und Bertholds» von 1978 (S. [1*¥—55%).

10



2 Die Kirchenreform des 10./11. Jahrhunderts

Ohne die kirchlichen Reformbewegungen, die in dem 910 gegriindeten Kloster
Cluny ihren Anfang nahmen, hitte es wohl auch den anderthalb Jahrhunderte
spater stattfindenden Investiturstreit nicht gegeben. Das, was die Literatur
spiter als Klosterreform (mit dem Ziel einer moralischen Wiederaufwertung
des klosterlichen Lebens) und Kirchenreform (mit der Bekdmpfung der
Simonie und der Priesterehe als Hauptanliegen) bezeichnen sollte, bildete
den geistigen Nihrboden fur die im ausgehenden 11. Jahrhundert so zentral
gewordene Streitfrage nach der Vergabe der Laieninvestitur. Vorauszusetzen
ist, dass die Einstellung zur Reform und ihren Zielen als einer von mehre-
ren Faktoren die Parteinahme wihrend des koniglich-papstlichen Konflikts
mitbestimmte. Daher scheint es gerechtfertigt, den Verlauf und die Auswir-
kungen der Reform im churritischen Gebiet niher zu untersuchen. Da die
Klosterreform der Kirchenreform zeitlich voranging, soll die Untersuchung
bei den Kldstern beginnen.

Das 10. und das 11. Jahrhundert gelten als eine Zeit des Aufschwungs fiir
das Klosterwesen im Gebiet der heutigen Schweiz: 17 Klostergriindungen
sind hier in den Jahren 900 bis 1100 zu verzeichnen.* Diese beachtliche Zahl
hingt eng mit der Klosterreform zusammen, 1st der Zuwachs doch vor allem
benediktinischen Reformgriindungen zu verdanken. Hier fillt Churritien
zunachst einmal aus dem Rahmen: Zwischen der Griindung von Cluny und
dem Beginn des Investiturstreits finden wir auf ratischem Boden keine einzige
monastische Griindung — zumindest keine, die sich langerfristig halten konnte.
Ein frither Versuch, in Ramosch eine Klerikergemeinschaft zu installieren,
wurde gemdss einer These von R. Kaiser in den Jahren um 930 durch den
Abbas Hartbert, den spéteren Bischof von Chur (951-ca. 970), durchgefiihrt.’
Doch konnte sich das neue Stift, wenn es liberhaupt existierte, auf lingere
Zeit offensichtlich nicht durchsetzen.

Hat die Reform in Churritien also keine Spuren in Form von Neugriin-
dungen hinterlassen, so kann stattdessen nach Reformbestrebungen in den
bereits bestehenden Abteien gesucht werden. Hier ist zunéchst auf einen
strukturellen Unterschied zwischen der Klosterlandschaft in den Gebieten
der heutigen West- und jenen der heutigen Ostschweiz hinzuweisen: An-
ders als im Westen bildeten sich zu jener Zeit im Osten keine eigentlichen
Klosterverbiande mit einem monastischen Zentrum heraus.® In Churritien

4 GILOMEN-SCHENKEL, Frithes Monchtum, S. 55.
5 Kaiser, Frauenkloster und Klerikergemeinschaften, S. 334—-336.
® GILOMEN-SCHENKEL, Frithes Monchtum, S. 56.

11



finden sich gewissermassen zwei Kategorien von Kldstern: auf der einen
Seite die einflussreichen Benediktiner-Abteien Disentis und Pfifers, die sich
weitgehender Eigenstindigkeit erfreuten, auf der anderen Seite die bischof-
lichen Eigenkldster Miistair, Cazis und Mistail. Einen Spezialfall bildet das
Frauenkloster Schinis, gegriindet als Hausstift der Hunfridinger, seit 1045
reichsunmittelbar, faktisch aber unter adliger Herrschaft (v.a. der Lenzburger)
stehend.” Disentis und Pfifers dagegen verfiigten nicht nur iiber das Recht
der freien Abtwahl und genossen zudem Immunitit und Konigsschutz, sie
wussten diese Privilegien auch zu nutzen und, wenn es sein musste, energisch
zu verteidigen.® Unter diesen Voraussetzungen darf man annehmen, dass Re-
formbestrebungen fiir diese Abteien entweder aus dem Konvent selbst oder
direkt vom Ko6nig kommen mussten, wohl aber nicht vom Bischof? und erst
recht nicht von einem tlibergeordneten «Zentralkloster».

Anders verhalt es sich mit den bischoflichen Klostern Miistair, Cazis und
Mistail. Hier hétte es in erster Linie am Bischof gelegen, der Reform zum
Durchbruch zu verhelfen. Es gibt allerdings kaum konkrete Anhaltspunkte
dafiir, dass die Bischofe des 10. und 11. Jahrhunderts in den ithnen unterstellten
Klostern in diesem Sinne tatig geworden waren. Eher scheint es so, dass sich
die Sitten im Laufe des 11. Jahrhunderts zunehmend lockerten. Fiir Cazis
etwa geht Ursus Brunold von einer Entwicklung vom Kanonissen- zu einem
Sékularkanonissenstift aus.'” Bei Mistail ist an eine dhnliche Entwicklung
zu denken.'' Nirgendwo stosst man auf die Meldung, dass der Diézesanbi-
schof sich gemiiht hitte, dem entgegen zu wirken. Von einem bischdéflichen
Desinteresse ging man lange Zeit auch im Falle von Miistair aus. So kam
Elisabeth Meyer-Marthaler 1986 aufgrund des Fehlens von Nachrichten aus
dem 10. und friihen 11. Jahrhundert zum Schluss, dass der «Niedergang» des

7 MEYER-MARTHALER, Frauenkloster, S. 22—33, bes. S. 291T.

& PErRrRET/VOGLER, Pféifers (HS I1L,1), S. 981; MULLER, Disentiser Klostergeschichte, S. 74.
Vgl. auch MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 186, Anm. 16: Als Otto II. dem Kloster
Pfiafers im Jahr 973 den Reichenauer Monch Alawich als Abt aufzunétigen versuchte,
beharrte der Konvent auf seinem Wahlrecht und erhielt es fiir die Zeit nach Alawichs
Ableben ausdriicklich zugesichert.

? Dass Bischof Adelgott Mitte des 12. Jahrhunderts das reichsunmittelbare Kloster Schénis
reformieren konnte, diirfte nicht zuletzt auf die sehr geringe politische Bedeutung und
fehlende Machtbasis des Frauenstifts zuriickzufiihren sein. Fiir die sehr viel méchtigeren
Abteien Disentis und Pfifers wire eine bischofliche Einflussnahme im selben Masse wohl
undenkbar gewesen.

19 BrunoLp, Cazis (HS III,1), S. 254.

" KaisEr, Frauenkloster und Klerikergemeinschaften, S. 320.

12



klosterlichen Lebens in Miistair in jener Zeit offensichtlich sei.'” Immerhin
haben die archdologischen Untersuchungen der letzten Jahre aber ans Licht
gebracht, dass die Bischofe das Miinstertaler Kloster nicht etwa vollig ver-
nachléssigten, sondern sich dort seit etwa 1030 als Bauherren engagierten. Die
doppelstockige Ulrichs- und Nikolauskapelle beispielsweise, deren Errichtung
man lange Zeit Bischof Norbert (1079—1088) zugeschrieben hat, wurde in
Tat und Wahrheit schon von Bischof Thietmar geweiht, wie eine kiirzlich ent-
deckte Inschrift beweist." Insofern miisste man die These vom «Niedergang»
etwas relativieren. Ob und wie die Bischiéfe daneben Einfluss auf das innere
Leben des Konvents nahmen, steht freilich auf einem anderen Blatt und ist
kaum mehr zu rekonstruieren. Von allfilligen Reformbemiihungen erféhrt man
jedenfalls nichts. Erst Bischof Adelgott (1151-1160) liess die Frauenkloster
Cazis und Schinis Mitte des 12. Jahrhunderts nach der Augustinerregel refor-
mieren,'* bestitigte die vermutlich kurz zuvor im mittlerweile ebenfalls zum
Frauenkloster umgewandelten Miistair durchgefiihrte Reform'> und wertete
das unterdessen in Chur entstandene Pramonstratenserstift St. Luzi zu einem
eigentlichen Reformzentrum auf.' (Das Kloster Mistail existierte zu dieser
Zeit de facto bereits nicht mehr, die Nonnen waren schon vor Adelgotts
Amtszeit vertrieben worden.)!” Fiir das 10. und 11. Jahrhundert bleibt jedoch
der Eindruck, dass das monastische Leben in den Eigenklostern des Bischofs
von Chur keine Aufwertung durch eine Reform erfuhr, sondern dass eher das
Gegenteil zutraf. Dies erstaunt angesichts der Tatsache, dass, wie noch zu
zeigen sein wird, einige der Churer Oberhirten 1n jener Zeit reformerischen
Ideen keinesfalls ablehnend gegeniiber standen.

Mit mehr Gewinn sucht man in den selbstdndigen Abteien Pfafers und
Disentis nach Spuren der Reform. Hier driangt sich nun zunéichst ein Blick
tiber die ritische Grenze hinaus auf. Im Gebiet der heutigen Ostschweiz gingen
reformerische Impulse im 10. und zu Beginn des 11. Jahrhunderts vor allem
von Einsiedeln aus. Gegriindet 934 als Stiftung der Herzége von Schwaben,
entwickelte sich Einsiedeln rasch zu einem eigentlichen Epizentrum der Re-
formbewegung; Anregungen bezog es dabei vor allem von Gorze und Trier.
Wenn man von einer Klosterreform in Churritien sprechen will, dann hat sie

12 MEYER-MARTHALER, Miistair (HS I,1), S. 1883.

5 BoscHETTI-MARrADI, Eginoturm und Wirtschaftsbauten, S. 76.

4 Kaiser, Frauenkloster und Klerikergemeinschaften S. 316-322.
5 MEYER-MARTHALER, Miistair (HS T,1), S. 1884.

Kaiser, Frauenkldster und Klerikergemeinschaften, S. 322.

17 MEYER-MARTHALER, Mistail (HS L,1), S. 280.

13



in der Tat in Einsiedeln ihren Anfang genommen. Der Einfluss dieser Abtei
wird vor allem anhand zahlreicher Einsiedler Monche fassbar, die als Abte
reformbediirftiger Kloster postuliert wurden. '

Das wichtigste Blindner Beispiel hierfiir bildet das Kloster Disentis. Wih-
rend der Amtszeit des Einsiedler Abts Wirunt (996-1026) muss ein Monch
aus Einsiedeln namens Otker (méglicherweise Wirunts Bruder) in Disentis
als Abt gewirkt haben.'” Genauer lasst sich Otkers Amtszeit nicht festmachen.
Wir finden etwa um die gleiche Zeit noch einen weiteren aus Einsiedeln
stammenden Abt: Adelgott, der gemaéss Iso Miiller lange Zeit fdlschlicher-
weise mit dem Churer Bischof Adelgott aus der Mitte des 12. Jahrhunderts
gleichgesetzt wurde.”” Auf wessen Veranlassung die beiden Einsiedler
Monche nach Disentis kamen, ldsst sich nicht mehr eruieren. Miiller bringt
diese Kontaktaufnahme mit der zeitweiligen Ubersiedlung der Disentiser
Monche im 10. Jahrhundert nach Ziirich in Verbindung.?' Das Disentiser
Brevier des 12. Jahrhunderts (Cod. Sang. 403) beweist dann, dass Einsiedler
Gepflogenheiten im liturgischen Alltag der Disentiser Monche tatsidchlich
eine wichtige Rolle spielten.? Die von Einsiedeln ibernommenen Kulte
diirften, wie Miiller schreibt, auf die Abte Otker und Adelgott zuriickgehen.
Das heisst also, dass der Konvent um die Jahrtausendwende wahrscheinlich
nach Einsiedler Vorbild reformiert wurde. Das Brevier zeugt iiberdies von
einem bemerkenswerten Konservativismus, was die Wahrung der alten Ein-
siedler Traditionen angeht.?* Die Berufung des Disentiser Monchs Ulrich als
Leiter des habsburgischen Eigenklosters Muri im Jahr 1075 weist darauf
hin, dass das klosterliche Leben in der Lukmanierabtei in der zweiten Halfte
des 11. Jahrhunderts durchaus als vorbildlich galt.

Im Kloster Pfifers spielte sich eine in mancherlei Hinsicht parallele Ent-
wicklung ab. Auch hier finden sich um die Wende vom 10. zum 11. Jahrhun-
dert drei aus Einsiedeln postulierte Abte, und zwar Eberhard (997 ca.1000),
Gebene (nach ca. 1000) und Hartmann (ca. 1020—1030)*, Letzterer ausserdem
Bischof von Chur (1030—1039). Uber das konkrete Wirken von Eberhard

18 GILOMEN-SCHENKEL, Frithes Monchtum, S. 60.

19 MULLER, Disentis im 11. Jahrhundert, S.195f.

20 MULLER, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 196—200.

>! MULLER, Abtei Disentis, S. 26ff.

2 EBD., S.33 f.

# Vgl. dazu unten S. 93.

2 MULLER, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 212—-216. Ulrich wirkte in Muri freilich wenig
erfolgreich und kehrte 1082 nach Disentis zuriick. Zu den Griinden fiir sein Scheitern vgl.
unten S. 93f.

%5 Vgl. die Abteliste bei PERRET/VOGLER, Pféfers (HS 1,1), S. 1000f.

14



und Gebene, beide quellenmissig nur sehr schwach belegt, wissen wir nichts
weiter. Durchschlagender Erfolg hinsichtlich Reformbemiihungen war ihnen
kaum beschieden, ansonsten waren vermutlich nicht drei Einsiedler Monche
hintereinander als Abte nach Pfifers berufen worden. Von Hartmann berichtet
der spatere Abt Gerold, dass er fiir das Kloster Constitutiones erlassen habe.*®
Sie sind als solche zwar nicht erhalten, doch orientieren sie sich mit ziemlicher
Sicherheit am Einsiedler Vorbild; darauf weisen auch die von Gerold selbst
erlassenen Regelungen hin, die das Werk Hartmanns fortsetzen sollten.”’
Pfafers hitte damit etwa um dieselbe Zeit wie Disentis (oder moglicherweise
etwas spéter) die Einsiedler Lebensweise teilweise oder sogar ganz iibernom-
men. Auch sonst scheint sich Hartmann intensiv um das geistige Leben in
Pfafers bemiiht zu haben, mehrte er doch den Kirchenschatz mit «Paramenten,
biblischen, exegetischen und liturgischen Biichern, patristischen Werken,
Homiliarien oder Predigtsammlungen, Monchsliteratur usf.».®

Uber das Wirken der zwischen Hartmanns Tod und dem Beginn des
Investiturstreits regierenden Pféferser Abte ist nur wenig bekannt. Wie sich
unter ihnen das klosterliche Leben konkret ausgestaltete, muss offen bleiben.
Die nach dem Vorbild Einsiedelns reformierte Abtei genoss vermutlich einen
vorbildlichen Ruf, wie die guten (wenn auch nicht engen) Beziehungen zum
reformfreundlichen Kaiser Heinrich III. erahnen lassen.?

Beiden Bischofen von Chur gestaltet sich die Angelegenheit diffiziler. Der
erste nachweisbar eifrige Reformer auf dem Churer Bischofsstuhl begegnet
uns erst mit Adelgott Mitte des 12. Jahrhunderts, wobei auch er keine neuen
Kloster in seiner Didzese griindete.”® Wie aber steht es mit den Bischofen
des 10. und 11. Jahrhunderts?

Bereits hingewiesen wurde auf den von R. Kaiser angenommenen Versuch
Bischof Hartberts, eine Klerikergemeinschaft in Ramosch zu griinden. Wie
aber sah es bei ihm mit der Reform bereits bestehender Institutionen aus? In
einer etwas gar gewagten Auslegung der sparlichen Quellenhinweise charak-
terisiert Josef Siegwart Hartbert als «bedeutenden Reformbischofy namentlich
fiir das Churer Domstift, der nur von Bischof Hartmann (1030—1039) noch
tibertroffen worden sei.”! Als Beleg flir Hartberts reformerische Grundgesin-
nung fiihrt Siegwart die Tatsache an, dass Hartbert als Abt von Ellwangen

2 UBsiidSt.Gallen, Nr. 143, S. 142.

T Vgl. dazu unten S. 97f.

2 PerreT/VoGLER, Pfafers (HS 1IL,1), S. 1001.
2 EBD., S. 1001f.

30 BUTTNER, Churridtien, S. 18.

31 SiegwarT, Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften, S. 210ff. u. S. 332.

15



sich bei Otto dem Grossen fuir die Monche das Recht erbat, nach dem Tod des
Konigs den Abt selbst wéhlen zu diirfen. Sodann weist Siegwart auf die vom
Konig am 3. August 956 «bestitigte» kanonische Lebensweise der Churer
Dombherren hin,*? was insofern viel zu bedeuten habe, als dass die «Kirchen-
gesetze, welche liber das Leben der Priester handelten», zahlreicher geworden
seien. Der Autor untermauert diese Feststellung mit dem Verweis auf die
Augsburger Synode vom 7. August 952, an der auch Hartbert teilgenommen
habe. Aus dem Vorhandensein des Begriffs canonice in Ottos Schenkungsur-
kunde schliesst Siegwart also auf eine durch Hartbert vollzogene Reform des
Domstifts. Nun sind Siegwarts Theorien zum Begriff canonicus allerdings
nicht unumstritten,* und ganz unabhingig davon soll noch auf einen anderen
Aspekt verwiesen werden: Wenn an der erwihnten Augsburger Synode ge-
fordert wurde, Kloster mit Mangeln so bald als méglich der Reform zu unter-
ziehen*, dann kommt man nicht um die Erkenntnis herum, dass von Hartbert
keinerlei diesbeziigliche Anstrengungen bezeugt sind. Als Reformer hat er
sich namentlich im monastischen Bereich offensichtlich nicht hervorgetan,
auch wenn seine Biographie durchaus eine gewisse Sensibilitat fiir klosterliche
Angelegenheiten implizieren wiirde. Ganz generell hat Vinzenz Muraro denn
auch das Fazit gezogen, dass «iiber die Tatigkeit Hartberts fiir das geistliche
Wohl seiner Di6zese» praktisch keine Nachrichten existieren.*

Bei den wenigen seiner namentlich bekannten Nachfolgern der Ottonen-
und Salierzeit 14sst sich kaum etwas tiber ithr Wirken als «geistige Oberhirten»
in ihrer Ditzese aussagen. Bischof Ulrich I. (ca. 1000—-1024) treffen wir in
den Quellen mehrere Male in der engeren Umgebung des «Monchskaisers»
Heinrich II. an, und im Jahr 1023 nahm er an einer von Erzbischof Aribo
einberufenen Synode der Suffraganbischofe in Mainz teil, an welcher unter
anderem mehrere Disziplinardekrete erlassen wurden.*® Daraus freilich schon
eine besondere Affinitdt Ulrichs zur Kirchenreform herleiten zu wollen, wire
wobhl nicht haltbar. Mehr ins Gewicht féllt in unserem Zusammenhang, dass
der Pfiaferser Reform-Abt Hartmann I. vermutlich um 1030 den Churer Bi-
schofsstuhl bestieg und das Amt bis zu seinem Tod im Jahr 1039 innehatte.?’
Auf Grund von Hartmanns Einsiedler Herkunft und seiner reformerischen

32 BUB, Nr. 114, S. 94f.

33 Vgl. die Diskussion des Problems bei Muraro, Hartbert (Lizentiatsarbeit), S. 31-34.

3 SiegwaRrT, Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften, S. 211.

3 Muraro, Hartbert (Lizentiatsarbeit), S. 89.

36 Maver, Geschichte des Bistums Chur, S. 144—148. Haupttraktandum der Synode war die
Nicht-Anerkennung der Ehe des Grafen Otto von Hammerstein.

37 CLAVADETSCHER/KUNDERT, Bistum Chur (HS 1,1), S. 473.

16



Téatigkeit in Pfifers diirfen wir wohl davon ausgehen, dass er die Reform in
Churridtien forderte, moglicherweise wurde er sogar zu exakt diesem Zweck
zum Bischof von Chur eingesetzt. Siegwart nimmt aufgrund des Ubergangs
vom Begriff ecclesia Curiensis in einer kéniglichen Urkunde von 1036°* zu
Curiense monasterium in einer Urkunde von 1038% sowie der Erwdhnung
der canonica regula im selben Dokument jedenfalls an, dass unter Hartmann
das Domkapitel reformiert wurde.*” Im gleichen Sinn hat sich in neuester Zeit
auch R. Kaiser gedussert.*! Unter Hartmanns Nachfolger, dem langjihrigen
Bischof Thietmar (1040—-1070), setzte dann ein recht intensiver Kontakt mit
Kaiser Heinrich I1I. ein, aber auch mit dem Reformpapsttum, das sich in den
Vierzigerjahren des 11. Jahrhunderts dank kaiserlicher Unterstiitzung in Rom
etablieren konnte. So nahm Thietmar 1043 am Begribnis der Kaiserin Gisela
teil; und er 1st zwischen 1046 und 1053 mehrmals als kaiserlicher missus
in Italien bezeugt.* Bekanntlich war Heinrich III. ein eifriger Forderer der
Reform, was natiirlich erst recht flir die von ithm eingesetzten Pépste gilt.
Somit spricht nichts dagegen, auch Thietmar zum Sympathisantenkreis der
Reform zu zédhlen. Allerdings verstummen die Quellen zu ihm nach 1057.
Fiir die Zeit, in der sich langsam ein Graben zwischen Reformpapsttum und
Konigtum auftat, fehlen somit Hinweise auf Thietmars Positionierung.
Fazit ist, dass wir nur sehr wenig dariiber wissen, ob und, wenn ja, wie die
Bischdfe von Chur in ihrer Didzese die reformerischen Anliegen umgesetzt
haben. Wir wissen auch nichts tiber den «moralischen Zustand», in dem sich
der ratische Klerus zur Reformzeit befand. Zu Beginn des Investiturstreits
entsprachen Priesterehe oder -konkubinat im siiddeutschen Raum jedenfalls
noch allgemeinem Usus®, und fiir Churrétien darf man im 10. und 11. Jahr-
hundert wohl von &hnlichen Verhéltnissen ausgehen. Zu beachten ist in
diesem Zusammenhang, dass viele Bischofe — auch solche, die der Reform
grundsédtzlich wohlwollend gegeniiber standen — iiber den Nikolaitismus in
ithrer Diozese hinwegsahen, «um die geistliche Versorgung des Kirchenvolkes
nicht {iber weite Rdume auf unabsehbare Zeit in verhdngnisvoller Weise zu

3% BUB, Nr. 177, S. 1401f.

% BUB, Nr. 178, S. 142.

0 S1EGWART, Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften, S. 213.

“I Kaiser, Frauenkloster und Klerikergemeinschaften, S. 327.

CLAVADETSCHER/KUNDERT, Bistum Chur (HS 1,1), S. 473. Uber Thietmars Beziehungen zu

Heinrich I'V. und seiner Mutter Agnes ist nichts bekannt.

“ Vgl. z.B. den Bericht bei Lampert (ed. Holder-Egger), 1074, S. 199f. Dazu WEINFURTER,
Salier, S. 150.

42

17



gefiahrden».** Das Problem der gefihrdeten «geistlichen Versorgung» des
Volks bei einer radikalen Durchsetzung des Zolibatsgebots ware in Churri-
tien insofern besonders virulent gewesen, als dass ausserhalb der Kloster mit
Ausnahme des spitestens seit ottonischer Zeit bezeugten Churer Domstifts*
offenbar keine Klerikergemeinschaften existierten, die mit ihrer Lebensweise
als Triger des Reformgedankens hatten fungieren kdnnen.

Insgesamt stossen wir also auf ein sehr unvollstindiges Mosaik, wenn
wir nach der Kloster- und Kirchenreform in Churritien fragen. Dauerhafte
Neugriindungen von Kldstern sind in der fraglichen Zeit keine zu verzeichnen.
Mit einiger Sicherheit ldsst sich zwar sagen, dass Disentis und Pfifers um
die Wende vom 10. zum 11. Jahrhundert nach Einsiedler Vorbild reformiert
wurden; als «Vollstrecker» der Reform walteten in diesen Fallen Monche
aus Einsiedeln, die als Abte nach Churrdtien berufen worden waren. In den
bischéflichen Klostern Cazis, Mistail und Miistair sowie in Schénis deutet
dagegen nichts auf eine Reform in den dem Investiturstreit vorangehenden
200 Jahren hin; erst Mitte des 12. Jahrhunderts setzte Bischof Adelgott in
den genannten Kldstern (ausgenommen das nicht mehr existierende Mistail)
entsprechende Massnahmen durch. Ob und wie genau sich die Bischofe im 10.
und 11. Jahrhundert im weiteren Sinne um die Reform verdient machten, bleibt
weitgehend im Dunkeln, sieht man einmal von der anzunehmenden Reform
des Domstifts unter Hartmann und — nach Siegwart — zuvor unter Hartbert
ab. Die Bischofe Hartmann und Thietmar (vielleicht auch Hartbert) darf man
vermutlich zum Anhdngerkreis der Reform rechnen, vor allem Ersteren, der
als Abt in Pfafers die Einsiedler Lebensweise gefordert hatte, Letzteren auf
Grund der engen Beziehungen zum Reformforderer Heinrich III. und den
vom Kaiser eingesetzten deutschen Reformpipsten. Weshalb Hartmann und
Thietmar in den Eigenkl6stern des Bistums als Reformer anscheinend passiv
blieben, bedarf dann allerdings einer Erkldrung. Nicht ganz auszuschliessen,
dass sie eine Wiederaufwertung und Erneuerung des monastischen Lebens in
ithren Kldstern zu diesem Zeitpunkt nicht als notig erachteten. Oder fehlen
uns heute einfach schlichtweg die Dokumente tiber ihre Bemiihungen um die
thnen anvertrauten Abteien?

4 Gokez, Investiturstreit, S. 75.
4 Kaiser, Frauenkldster und Klerikergemeinschaften, S. 322-328.

18



3 Die Bischofe von Chur
3.1 Heinrich I. (1070-1078)

Die Anfangsphase des Investiturstreits féllt in die Amtszeit von Bischof
Heinrich 1., der als Nachfolger von Thietmar im Jahr 1070 Bischof von Chur
wurde. Von Heinrichs Reichenauer Herkunft berichtet der Chronist Berthold:
«Dietmarus Curie episcopus obiit, cui Heinricus monachus Augiensis succes-
sit».* Da Berthold selbst als Ménch auf der Reichenau wirkte und ausserdem
Zeitgenosse Heinrichs war, darf man seinen Angaben Glauben schenken; er
diirfte Heinrich mit ziemlicher Sicherheit persénlich gekannt haben. Wie aus
einer Schenkungsurkunde Heinrichs fiir das Domkapitel ausserdem hervor-
geht, fand seine Weihe zum Bischof am 24. April statt.”

Bestieg mit Heinrich zum ersten Mal ein Reichenauer Monch den Churer
Bischofsstuhl? Die Quellen nennen zwar fiir keinen von Heinrichs Vorgédngern
Reichenau als vormalige Wirkungsstitte. Eine gesicherte Antwort auf die
Frage ist indessen nicht moglich, da die Herkunft der Bischéfe vor Heinrich
nur liickenhaft rekonstruiert werden kann. Wie ausserdem schon Meyer von
Knonau feststellte, fallt es schwer, gesicherte Aussagen zur Art und Weise von
Heinrichs Amtseinsetzung zu machen.*® Dieses Problem betrifft aber nicht
nur Heinrich, sondern auch seine Vorgianger, deswegen lohnt sich an dieser
Stelle ein kurzer Blick auf die vorangegangenen Jahrhunderte.

Fiir das 9. Jahrhundert glaubt Clavadetscher nachweisen zu kénnen, dass
die Bischofseinsetzung in Chur alleine auf die Konige zurlickging; einhei-
mische Krifte hitten diesbeziliglich keinerlei Einfluss ausgetibt.* Fiir das 10.
und 11. Jahrhundert fehlen entsprechende Untersuchungen. In den Quellen
finden sich dazu keine eindeutigen Aussagen, allerdings fdllt auf, dass dieje-
nigen Bischofe, deren Herkunft eruiert werden kann, allesamt von ausserhalb
des ritischen Gebiets stammen, so etwa Waldo (920-940) und Hartbert
(951 —ca. 970) aus dem schwibischen Raum und Hartmann 1. (1030-1039)

46 Berthold (ed. Robinson), 1070, S. 209.

47 BUB, Nr. 202, S. 162.

4 MEYER vON KNONAU, Jahrbiicher 2, S. 34.

* CLAVADETSCHER, Bischofseinsetzung, S. 304—-306. Der Autor begriindet seine Annahme
hauptséchlich mit dem abrupten Wechsel von Bischéfen mit romanischen zu solchen mit
germanischen Namen. Dass aber, wie Clavadetscher annimmt, schon Remedius zu Beginn
des 9. Jahrhunderts ein Landfremder gewesen sein soll, wird von R. Kaiser, Churritien,
S. 50f., bezweifelt.

19



aus Einsiedeln® (zuvor moglicherweise aus dem oberen Ziirichseegebiet®").
Ulrich 1. (ca. 1000—1024) wird in der Literatur oftmals den Lenzburgern
zugerechnet.” Das alles deutet doch darauf hin, dass in der Regel die Konige
die Einsetzungen vornahmen; bei «freien» Wahlen durch den ritischen Klerus
wire wohl einer einheimischen Personlichkeit der Vorzug gegeben worden.
(Eine Ausnahme bildet vielleicht Hartmann I., den die rdtischen Geistlichen
von seiner Tatigkeit als Pfaferser Abt her sicherlich kannten und der wegen
seiner Qualititen als Reformer auch direkt von den Entscheidungstragern
in Chur zum Bischof berufen worden sein kénnte.) Die Herkunft von Hein-
richs direktem Vorgéanger Thietmar (1040—-1070) ist unbekannt, doch darf
man aufgrund seiner engen Beziehungen zum Kaiserhof ebenfalls auf eine
Prasentation durch den Kaiser schliessen.™

Heinrich I. dagegen, so glaubt Meyer-Marthaler, diirfte «nach dem kir-
chenrechtlichen Begriff der spéteren Jahre in einwandfreier kanonischer
Wahl erhoben worden sein.»** Freilich wirft das wieder die bereits gestellte
Frage auf, ob sich in diesem Fall nicht lokale Krifte des Bischofsstuhls be-
maéchtigt hétten. Schenkt man Bertholds Bericht Glauben, wonach sich Volk
und Klerus nach Heinrichs Tod im Jahr 1078 fiir den Churer Dompropst als
Bischof ausgesprochen haben®®, dann heisst das jedenfalls, dass einheimische
Aspiranten fiir das Bischofsamt durchaus vorhanden waren. Uberdies fragt
sich, ob die Reichenauer Monche in Chur so gut bekannt waren, dass einer von
thnen sich flir einen breiteren Personenkreis in Ritien als Bischof empfohlen
haben konnte. Meyer-Marthaler argumentiert damit, dass ein Verdacht auf
unrechtmdssigen Erwerb des Bistums nie auf Heinrich gelastet habe. Hier
wire freilich noch anzumerken, dass der Gregorianer Berthold (von dem als
einzigem zeitgendssischen Chronisten die schweren Simonie-Vorwiirfe gegen
Heinrichs Nachfolger Norbert tiberliefert sind) kaum seinen ehemaligen Rei-
chenauer Mitbruder Heinrich angegriffen hatte, der sich, wie im Folgenden
gezeigt werden soll, zum Zeitpunkt der Niederschrift der Chronik bereits
durch seine Nahe zum Papsttum ausgezeichnet hatte. Da aber im Jahr 1070,
zum Zeitpunkt der Amtseinsetzung Heinrichs, die Gegensitze zwischen Konig
und Papst noch nicht so offen zutage getreten waren und niemand von einem

30 CLAVADETSCHER/KUNDERT, Bistum Chur (HS 1,1), S. 466—-473.
31 MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 184.

52 CLAVADETSCHER/KUNDERT, Bischéfe von Chur (HS 1,1), S. 473.
3 MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 184.

% EBD., S. 185.

33 Berthold (ed. Robinson), 1079, S. 371.

20



Investiturverbot fiir den Reichsherrscher redete, spricht im Grunde nichts
gegen eine Investitur des Bischofs von Chur durch Koénig Heinrich IV.>

In reichsgeschichtlichem Kontext findet Heinrich bei Lampert von Hers-
feld zweimal Erwdhnung (allerdings nicht unter Namensnennung). Lampert
berichtet von der Anwesenheit des Bischofs von Chur im Gefolge der Kai-
serin Agnes auf dem Weg von Rom zum Reichstag von Niirnberg im April
1074.°% Auch Berthold erwéhnt die Gesandtschaft, er nennt allerdings nur zwei
Bischofe als Gesandte des romischen Stuhls, bei denen es sich wohl um die
offiziellen Legaten handelte, die Kardinalbischofe Hubert von Palestrina und
Gerald von Ostia.”” Tatsdchlich fungierte Heinrich nie als offizieller Legat,
was in Bezug auf Niirnberg heisst, dass er bei den dortigen Verhandlungen
vermutlich keine zentrale Rolle spielte. Man darf aus seiner Anwesenheit
im Gefolge der Kaiserin aber immerhin schliessen, dass Heinrich an der
romischen Fastensynode im Mirz gleichen Jahres teilgenommen haben
muss. Bekanntlich wurden an dieser Synode frithere Bestimmungen gegen
Simonie und Priesterehe bekriftigt und entsprechende Strafmassnahmen
weiter verschérft.®

Noch einmal treffen wir Heinrich in romischem Auftrag im Oktober 1075
an der von Erzbischof Siegfried in Mainz einberufenen Synode. Lampert
schreibt, der Bischof von Chur habe dem Erzbischof litteras et mandata vom
apostolischen Stuhl iiberbracht.®' Daraus geht hervor, dass Heinrich auch
an der Fastensynode von 1075 teilgenommen haben muss und damit Zeuge
des moglicherweise hier erstmalig ausgesprochenen Laieninvestiturverbots

¢ Zur allgemeinen Lage in diesen Jahren vgl. besonders ScHIEFFER, Investiturverbot,

S.95-107.

37 Auch MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 185, schliesst eine konigliche Investitur nicht
aus.

5% Lampert (ed. Holder-Egger), 1074, S. 193f.: Rex celebrata in Babenberg paschali solem-
nitate, in Norenberg perrexit obviam legatis apostolicae sedis. Erant autem hi: mater eius
imperatrix, episcopus Ostiensis, episcopus Prenestinus, episcopus Curiensis, episcopiis
Cumensis, missi a Romano pontifice componere, si possent, multo iam tempore vacillantem
statum Galliarum.

3 Berthold (ed. Robinson), 1074, S. 219f. Bei Lampert (ed. Holder-Egger), 1074, S. 193f.
heisst es ausserdem, der Konig habe um eine Unterredung mit den Legaten nachgesucht,
was ihm aber unter Hinweis auf den Kirchenbann, dem er unterliege, versagt wurde.
Gemiiss Berthold sprach der Konig allerdings sehr wohl mit den Gesandten, zudem trifft
Lamperts Information, dass Heinrich IV. zu dieser Zeit mit dem Kirchenbann belegt war,
wohl nicht zu.

%0 MEYER vON KnoNAau, Jahrbiicher 2, S. 347.

1 Lampert (ed. Holder-Egger), 1075, S. 226f.

21



wurde.® Gesichert ist jedenfalls, dass in dieser Synode die Kleriker unter
Androhung des Ausschlusses vom Messgottesdienst zum Zdlibat verpflichtet
wurden, und eben diese Beschliisse hatte Heinrich der Mainzer Geistlichkeit
mitzuteilen, was prompt einen grosseren Tumult hervorrief. Etwas drama-
tisierend schreibt Mayer, Heinrich sei dabei in Lebensgefahr geraten.®® Bei
Lampert heisst es allerdings nur, der fiir die Durchsetzung der rdmischen
Beschliisse zustdndige Erzbischof habe befiirchtet, nicht mehr heil von der
Synode weg zu kommen.* Von Heinrich ist dabei nicht die Rede.

Die Teilnahme an den erwihnten Synoden und seine Mission als Uber-
bringer pépstlicher Mitteilungen sind gewiss bezeichnend fiir Heinrichs
Einstellung. Leider fehlt uns jeder Hinweis darauf, wie er in seiner Didzese
fiir die Durchsetzung der rémischen Beschliisse sorgte, wir wissen nicht
einmal, ob die péapstlichen Bestimmungen innerhalb Churritiens auf dhnlich
heftigen Widerstand wie in anderen Teilen des Reichs stiessen.®® Ob das
Schweigen der Quellen nun mit fehlender Uberlieferung, mit einer verhilt-
nismdssig problemlosen Durchsetzung der Synodalbeschliisse oder gar mit
einer (doch eher wenig wahrscheinlichen) Passivitdt Bischof Heinrichs bei
der Umsetzung der Reformen erklart werden kann, bleibt reine Spekulation.
Hingewiesen muss in diesem Zusammenhang noch darauf, dass sich Heinrich
in der fraglichen Zeit — also 1074 und 1075 —nur selten in Chur aufgehalten
haben kann: Den Mérz 1074 verbrachte er in Rom, im April gleichen Jahres
reiste er nach Nirnberg, im Frithling 1075 (vielleicht schon vorher?) hielt
er sich erneut in Rom auf, und im Oktober gleichen Jahres fungierte er als
pépstlicher Mittelsmann in Mainz.

Nach alledem erstaunt es, dass sich fiir die eigentliche Zeit des Investi-
turstreits keinerlei Notizen mehr zu Bischof Heinrichs Wirken finden. Die
nichste Nachricht iiber ihn datiert vom Jahre 1078: «Heinricus Curiensis
episcopus obiit»®®, heisst es bei Berthold. Das Necrologium Curiense ver-
meldet Heinrichs Ableben fiir den 23. Dezember.*” Sein Tod wird auch im
Necrologium Sangallensis vermerkt.®® Bedauerlicherweise fehlen gerade fiir
die Zeit nach Anbruch des Investiturstreits jegliche Quellen, die iiber das

62 Zudieser Synode und zur Streitfrage nacheinem hier allenfalls ausgesprochenen Investiturverbot
vgl. insbesondere SCHIEFFER, Investiturverbot, S. 114132,

6 MAaYER, Geschichte des Bistums Chur, S. 157.

¢ Lampert (ed. Holder-Egger), 1075, S.227.

% Vel. hierzu z. B. WEINFURTER, Salier, S. 150.

% Berthold (ed. Robinson), 1078, S. 344.

% Necr. Cur. (ed. Juvalt), S. 126 = MGH Necr. 1, S. 646.

% MGH Necr. 1, S. 487.

22



Verhalten Heinrichs zu jener Zeit Aufschluss geben konnten. Ab 1075 tritt
er, wie Meyer-Marthaler vermerkt, «vollig ins Dunkel».®” Auf Grund der fiir
die Zeit davor bezeugten Nihe zum Papsttum darf wohl davon ausgegangen
werden, dass er weiterhin der gregorianischen Partei zuneigte, doch fragt
sich, warum sein Name in reichsgeschichtlichem Zusammenhang nirgendwo
mehr auftaucht.” In seinen letzten Lebensjahren, die mit den ersten Jahren
des Investiturstreits libereinstimmen, nahm Heinrich mit Sicherheit keine be-
deutenden Funktionen im Rahmen des koniglich-pédpstlichen Konfliktes ein.
Vielleicht hinderten ihn Probleme wie Alter oder Krankheit daran, sich auf
weite Reisen zu begeben, was fiir eine Prisenz bei bedeutenden Ereignissen
wie der Exkommunikation des Konigs, der Erhebung der Reichsfiirsten oder
der Wahl eines GegenkoOnigs notig gewesen wire. Beim 1077 ausbrechenden
«Biirgerkrieg» zwischen Rudolf von Rheinfelden und seinem salischen Ge-
genspieler ware zudem gut denkbar, dass sich Bischof Heinrich neutral verhielt
im Bestreben, sein Gebiet moglichst von bewaffneten Konflikten fernzuhalten.
Damit hitte sein Verhalten durchaus jenem der rémischen Kurie entsprochen,
die sich in den ersten drei Jahren des Thronstreits ja ebenfalls einer Parteinah-
me enthielt.”" Fiir diese Interpretation spricht auch, dass offenbar nur gerade
zwel Monate nach Heinrichs Tod der Krieg Churritien tatsachlich erreichte,
herbeigetragen durch Welf IV., der das entstandene Machtvakuum fiir einen
Einfall ins ratische Gebiet ausnutzte.

Auf einen gewissen Pragmatismus Heinrichs in seinen letzten Lebens-
jahren weist zudem eine Inschrift der Vigiliuskapelle in Morter (Tirol) hin.
Der Inschrift zufolge wurde die Kapelle von Heinrichs gleichnamigem Amts-
kollegen aus Trient mit der Erlaubnis des Churer Bischofs geweiht.” Falls das
zutrifft, dann pflegte Heinrich von Chur also funktionierende Beziechungen
zu Heinrich von Trient (1068 —1082), einem Bischof, der anfangs 1080 von
Gregor VILI. fiir seine konigsfreundliche Haltung in einem Brief streng gerligt
wurde.” Die Inschrift sollte jedoch nur mit Vorsicht fiir eine Bewertung des
Churer Bischofs Heinrich herangezogen werden: Sie berichtet vom Vollzug
der Weihe am 29. September 1080, und laut Berthold war Heinrich bereits

% MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 185.

" MAvER, Geschichte des Bistums Chur, S. 158, behauptet zwar, Bischof Heinrich sei bei der
Erhebung Rudolfs von Rheinfelden zum Gegenkonig mit dabei gewesen, bringt hierfiir
aber keinen Quellenbeleg. MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 185, weist darauf hin,
dass sich entsprechende Spekulationen nicht erhérten lassen.

Gorz, Investiturstreit, S. 137.

2 BUB, Nr. 204, S. 163.

3 Fontes litem de investitura illustrantes, Nr. 142, S. 412.

71

23



1078 gestorben. Die Bearbeiter des Biindner Urkundenbuchs gehen denn
auch von einer Verwechslung mit Heinrichs Nachfolger Norbert aus, wobei
allerdings denkbar wire, dass die Erlaubnis zur Weihe noch zu Heinrichs
Lebzeiten eingeholt worden war.

Neuerdings jedoch hat Peter Weiss die Inschrift als Beweis dafiir zu
werten versucht, dass Heinrich im September 1080 noch am Leben war.”™
Damit begibt sich Weiss freilich auf direkten Kollisionskurs zu den Aussagen
in den Quellen. Falsch ist schon seine Feststellung: «Von Bischof Heinrich
sind nur der Todestag (23. Dezember), nicht das Todesjahr sicher bekannt.»’
Die Annalen Bertholds setzen Heinrichs Tod zweifelsfrei auf das Jahr 1078.7¢
Berthold miisste sich bei Heinrichs Todesdatum also um ganze zwei Jahre
geirrt haben! Gegen einen solch gravierenden Irrtum spricht auch die weitere
Fortsetzung der Annalen: Berthold berichtet von der Einsetzung des neuen
Churer Bischofs Norbert gegen Ende des Jahres 1079, wobei es ausdriicklich
heisst, das Bistum sei bereits ein Jahr lang ohne Bischof gewesen.”” Hier nun
zielt Weiss mit dem Versuch, seine These zu retten, griindlich ins Leere. So
behauptet er, unter der «einjahrigen Sedisvakanz» nach Heinrichs Tod sei in
Wabhrheit das «Churer Schismay (die von Berthold behauptete Kontroverse
zwischen Norbert und dem Churer Dompropst, vgl. S. 32-35) gemeint.”®
Diese Behauptung findet nicht nur keinerlei Stiitze im Wortlaut bei Berthold.
Sie macht auch darum keinen Sinn, weil die zeitliche Abfolge von Berthold
klar geschildert wird: Zuerst war die einjidhrige Sedisvakanz, anschliessend
kam es zum Schisma.” Uberdies miisste Weiss die gesamte Norbert-Passage
in den Berthold-Annalen wiederum zwei Jahre nach hinten verlagern, von
1079 nach 1081, damit seine Theorie zeitlich auch nur halbwegs aufginge.
(Die Annalen brechen iibrigens 1080 ab.) Kurz: Weiss® These von Hein-
richs Ableben erst 1080 statt schon 1078 ldsst sich nur mit Unkenntnis der
Berthold-Annalen (die in Weiss® Anmerkungen in der Tat nicht direkt zitiert
werden) erkldren.

Diskutabler scheint indes eine andere These von Weiss. Sie betrifft ein
Dokument, das bislang fiir die dlteste erhaltene Siegelurkunde eines Churer
Bischofs iiberhaupt gehalten wurde * Hierin erstattet Bischof Heinrich I. dem

™ Werss, Siegelurkunden, S 52fF.

S Esp., S. 52.

e Berthold (ed. Robinson), 1078, S. 344,

" Berthold (ed. Robinson), 1079, S. 371f.

" Werss, Siegelurkunden, S. 53. Norberts Bischofsherrschaft habe dann, so Weiss, irgend-
wann zwischen 2. Februar 1081 und 2. Februar 1082 eingesetzt.

" Berthold (ed. Robinson), 1079, S. 371f.

8 BUB, Nr. 202, S. 162. Vgl. dazu auch CLAVADETSCHER, Notariat, S. 559.

24



Dombkapitel von Chur die sich in bischoflichem Besitz befindende Kirche St.
Florin samt dazugehoriger curtis in Ramosch zuriick. Kirche und Hof wurden
bereits frither einmal, nach dem Necrologium Curiense unter Bischof Hiltibald
(976—988), dem Domkapitel geschenkt®', doch gemiss Heinrichs Urkunde
wihrend der Amtszeit der Bischofe Ulrich 1., Hartmann und Thietmar thm
wieder entzogen. Weiss kommt nun aufgrund von paldografisch-diploma-
tischen Untersuchungen zum Schluss, dass die Urkunde in Tat und Wahrheit
eine auf Initiative des Domkapitels entstandene Félschung aus der zweiten
Hilfte des 12. Jahrhunderts darstellt.®* Als Entstehungsanlass vermutet Weiss
einen Streit des Domkapitels mit Bischof Heinrich II. (1180—1200) um einen
Hof in Ramosch. Im selben Kontext sicht Weiss auch die Anfertigung einer
weiteren «Filschungy, die bislang fiir ein Originaldokument gehalten wurde:
eine von 1117 datierte Besitzbestitigung von Papst Paschalis II. zugunsten
des Domkapitels von Chur.®® «Es liesse sich denken, dass das Domkapitel
im Streit um das Lehen des Hofes Ramosch einen Eigentumsnachweis zu
erbringen hatte. Und wie liesse sich zu jener Zeit ein solcher Nachweis besser
erbringen als mittels zweier Urkunden von Autorititspersonen», so Weiss.*
Immerhin: Sollte die Theorie zutreffen, so ist sie doch aufschlussreich beziig-
lich der angesehenen Stellung Heinrichs 1., der offenbar noch ein Jahrhundert
nach seinem Ableben als «Autoritdtsperson» galt.

Folgt man hingegen der bisherigen Auffassung, wonach die Urkunde als
echt anzusehen ist, dann liesse sich die Schenkung vielleicht als Indiz fiir
die wachsende Bedeutung und Macht des Domkapitels deuten. Zieht man
das selbstbewusste Auftreten der Domherren nach Heinrichs Ableben in Be-
tracht, als sie geméss Berthold versuchten, den eigenen Propst als Bischof
zu installieren, so scheint diese Deutung zumindest nicht ganz abwegig.®
Allerdings gilt es in Erinnerung zu behalten, dass das Domkapitel schon
seit Hiltibald (972—988) iiber Besitzungen in Sent, Ftan, Scuol und Tschlin
verfiigte; der Besitz der Domherren im Unterengadin tbertraf vom Umfang
her moglicherweise das Gut, das direkt dem Bischof unterstand.® Vielleicht
stellte Ramosch zu Heinrichs Zeit eine einsame bischofliche «Insel» in einem

81 Necr. Cur. (ed. Juvalt), S. 100 = MGH Necr. I, S. 641.

8 Weiss, Siegelurkunden, S. 40—-47.

8 BUB, Nr. 260, S. 195-197.

¥ Werss, Siegelurkunden, S. 43.

Das seit ottonischer Zeit belegte Churer Domkapitel tritt als politische Kraft nachweislich
erst nach Heinrichs Tod erstmals in Aktion.

Zu den Besitzverhiltnissen im Unterengadin vgl. MULLER, Herren von Tarasp, S. 10—14
u. S. 38-43.

85

86

23



ansonsten weitgehend von den Taraspern beherrschten Gebiet dar, und das
Interesse des Bischofs an einem allzu isoliert liegenden Besitz hielt sich wo-
moglich in Grenzen. Damit wiirde freilich wieder der Entzug der Schenkung
unter Heinrichs Vorgidngern erklarungsbediirftig.

Wenn vorher tibrigens auf die grundsétzlich friedlichen Verhiltnisse in
Churritien hingewiesen wurde, dann heisst das nicht, dass seine Bewohner
wihrend Bischof Heinrichs Amtszeit an den kriegerischen Auseinanderset-
zungen gar nicht teilgenommen hétten. Der anonyme Verfasser des Carmen de
bello saxonico erwdhnt eine ritische Beteiligung am Kampf des Konigs gegen
die Sachsen im Sommer 1075. Herzog Rudolf von Schwaben habe jene, die
von «Chur» geschickt worden seien, zusammen mit den Burgundern in den
Kampf gefiihrt: «Hic et in arma rapit secum quos patria misit / Curia, mille
manus Ararim Rodanumque bibentes.»*" Die Zahlenangabe «mille» bezieht
sich eindeutig auf jene, «die sonst das Wasser der Aare und der Rhone trin-
ken», also die Burgunder. Uber den Umfang der ritischen Streitkrifte wird
somit nichts gesagt, auch iiber ihren Einsatz in der Schlacht schweigt sich der
Verfasser aus. Fraglich auch, wer fiir den Konig Heinrich IV. bzw. Herzog
Rudolf die erwédhnten Truppen aufgeboten haben konnte. Bei « Curia» wire
wohl zunédchst an den Bischof zu denken. Eigentlich spricht nichts dagegen,
auch Bischof Heinrichs papstfreundliche Haltung nicht; immerhin bestand
zwischen dem Sachsenkonflikt und dem koniglich-papstlichen Gegensatz da-
mals noch kein unmittelbarer Zusammenhang, und viele Fiirsten, die spéter in
Opposition zum Salier traten, unterstiitzten den Koénig bei diesem Waffengang
noch — was ja nicht zuletzt fiir den spéteren Gegenkonig Rudolf gilt. Person-
lich diirfte Heinrich kaum mit in die Schlacht gezogen sein (trotz Lamperts
Bericht, wonach so gut wie jeder Bischof des Reichs am Kampfteilgenommen
habe)®; wie bereits erwihnt, hat er sich zu diesem Zeitpunkt (Sommer 1075)
vermutlich in Rom aufgehalten. Allerdings konnte die ratische Unterstiitzung
auch auf den salierfreundlichen Grafen von Oberritien, Otto von Buchhorn,
zuriickgehen. Ob die Macht des im Bodenseegebiet domizilierten Otto in
Churritien damals ausreichte, um dem Konig Truppen in nennenswertem
Umfang zur Verfiigung stellen zu kénnen, bleibe dahingestellt.

An dieser Stelle ist noch das Itinerar Konig Heinrichs IV. zu erwéhnen.
Zweimal iiberquerte der Konig wihrend der Amtszeit Bischof Heinrichs
I. von Chur die Alpen. Fiir den Weg nach Italien im Winter 1076/77 — den
Gang nach Canossa — benutzte er den Mont Cenis®, die Riickkehr nach

87 Carmen de bello Saxonico, III, 61/62 (S. 174) = MGH SS XV (2), S. 1230.
% Lampert (ed. Holder-Egger), 1075, S. 215.
¥ OeHLMANN, Alpenpisse 3, S. 225-227.

26



Deutschland im Mai 1077 trat er geméss Berthold in aller Heimlichkeit tiber
die Pésse in Kdrnten an.” Es stellt sich nun die Frage, ob die Routenwahl
des Konigs mit der mutmasslich papsttreuen Haltung des Churer Bischofs in
Verbindung gebracht werden kann. Zur Reise nach Siiden im Winter 1076/77
schreibt Lampert, der Konig habe erfahren, dass die Herzége Rudolf, Welfund
Berthold alle nach Italien fiihrenden Wege und Pisse «quos vulgato nomine
clusas vocanty mit Wichtern besetzt hitten, um einen Ubergang Heinrichs
IV. zu verunmdglichen. Deshalb habe der Konig den Umweg liber Burgund
nehmen miissen.”’ Nun wissen wir allerdings nichts iiber eine militdrische
Besetzung der Biindner Pdsse durch Rudolf oder Welf. Vielleicht ist dies
auf eine Uberlieferungsliicke zurickzufihren, vielleicht liess auch Bischof
Heinrich im Auftrag der antisalischen Herzoge die Pdsse liberwachen (falls
er wirklich auf der Seite der Herzoge stand). In jedem Fall muss bedacht
werden, dass die Gegner des Konigs weite Teile des schwibischen Gebiets,
des Bodenseeraums, des Rheintals und des Rheingebiets unterhalb des Bo-
densees fest in ithren Handen hielten; fiir Heinrich IV. diirfte die Wahl einer
Route {iber einen Biindner Pass damit von vornherein ausser Betracht gefallen
sein.”” Die Haltung des Bischofs von Chur war unter diesen Voraussetzungen
kaum das entscheidende Kriterium. Weit mehr noch gilt dies fiir die Riickkehr
des Saliers, nachdem sich die Fiirsten offen gegen ihn erhoben und Rudolf
zum neuen Konig proklamiert hatten. Kommt hinzu, dass sich Heinrich I'V.
bei seinem Heimmarsch aus militirisch-strategischen Uberlegungen offen-
sichtlich um Heimlichkeit bemiihte, was seinen Umweg tliber die Ostalpen
hinreichend erkldren diirfte.

Bischof Heinrich I. bleibt, um es zusammenfassend zu formulieren, im
Grossen und Ganzen als Gestalt wenig fassbar. Uberschwiingliche Charakte-
risierungen im Stile Mayers («Sittenreinheit, Energie, Geschiftsgewandtheit
und eifrige Sorge fiir das Wohl der Kirche machten ihn zu einer der hervorra-
gendsten Zierden des Episkopates seiner Zeit»”*) entbehren einer quellenmas-

% Berthold (ed. Robinson), 1077, S. 275.

°' Lampert (ed. Holder-Egger), 1077, S.285. In der Ubersetzung von Adolf Schmidt (S. 396)
ist «aditus» mit «Pdsse» libersetzt, worunter man ja gemeinhin einen Bergiibergang ver-
steht. Es fragt sich, ob der Begriff «Engpésse» hier nicht besser passen wiirde, da er eher
den heute als «Klusen» bekannten, schluchten-dhnlichen Tal-Abschnitten entsprechen
wiirde.

Sollte zu dieser Zeit tatsdchlich eine Besatzung der erwihnten Herzoge in Churritien
bestanden haben, so miisste sie wohl vor 1079 wieder verschwunden sein. Denn falls die
antisalische Partei das Biindner Gebiet militdrisch schon kontrolliert hitte, wire Welf
kaum mit Truppen in Churrdtien eingefallen.

9 MAvER, Geschichte des Bistums Chur, S. 154.

92

27



sigen Grundlage. Heinrichs Einfluss und seine Bedeutung in der Reichspolitik
waren zweifelsohne zu gering, als dass er den Chronisten viel Raum in ihren
Berichten wert gewesen wire. Ob er sich innerhalb seiner Didzese um die
Reform verdient gemacht hat, geht aus den wenigen Quellen (wie schon bei
seinen Vorgingern) nicht hervor. Mit grosser Wahrscheinlichkeit darf man ihn
aufgrund seiner Nahe zum Papsttum in der ersten Hélfte seiner Amtszeit zu
den Sympathisanten der romischen Kurie und ihrer Anliegen rechnen. Damit
bildete er eine gewisse Ausnahme innerhalb des grossmehrheitlich konigs-
freundlichen deutschen Episkopats. Unter Umstinden begriindet sich dies mit
seiner Reichenauer Herkunft, die zweifelsohne seine Wertehaltung mitgepragt
hat. Heinrichs verschiedentlich ausgelibte Funktionen als papstlicher Mit-
telsmann brachten zumindest in den Jahren 1074 und 1075 eine ausgepragte
Reisetitigkeit mit sich. Moglicherweise zog er sich dann in seinen letzten
Amtsjahren angesichts der massiven Verschiarfung der Lage mehr und mehr
aus der Reichspolitik zuriick und bemiihte sich, sein Gebiet aus bewaffneten
Konflikten herauszuhalten. Dass er sich offen gegen den Konig gestellt hitte,
lasst sich zwar nicht ganz ausschliessen, anhand des Quellenmaterials aber
auch keinesfalls beweisen. Moglicherweise hat er ihm tiiberdies, wie oben
gezeigt wurde, Truppen fiir den Sachsenfeldzug zur Verfiigung gestellt. Es
darf'in jedem Fall nicht iibersehen werden, dass der Konig dem churritischen
Gebiet, das fiir ihn ja nur als Passland von Bedeutung sein konnte, zu Bischof
Heinrichs Lebzeiten wenig Beachtung schenkte. Dies reduzierte aber auch das
Konfliktpotenzial mit dem Bischofvon Chur; gut denkbar, dass, wenn sich der
Konig in hohem Masse fiir Rétien interessiert hitte, deutlichere Spannungen
zutage getreten wiren. In jedem Fall darf man Bischof Heinrich jedoch das
Verdienst mit anrechnen, dass Churrdtien zu seinen Lebzeiten vom offenen
Krieg, wie es scheint, verschont geblieben ist.

3.2 Das Interregnum von 1079 — der Feldzug Welfs 1V.

Fiir die Tage vor der Fastenzeit des Jahres 1079 schreibt Berthold von Rei-
chenau Folgendes: «His diebus ante quadragesimam dux W(elf), assumptis
secum commilitonibus suis, cum magne virtutis impetu Retiam Curiensem
devastaturus invadebat, predis et incendiis insistebat, comitis Ottonis filium
cum aliis quibusdam maioribus adiuratum, regi R(uodolfo) subigebat. Dehinc
fortiter quadam clusa seu palma expugnata, interfectis, captis, fugatisque
hostibus, Deo dante cum maxima vi victor egreditur, quosdam alios deinceps

28



subacturus.»** Der Bericht findet nirgendwo anders eine Entsprechung,
nur Berthold tiberliefert diesen Einfall des Herzogs Welf IV. in das rétische
Gebiet. Es besteht allerdings kein konkreter Anlass, am Wahrheitsgehalt der
zitierten Passage zu zweifeln.

Was konnte Welf bewogen haben, Churrétien anzugreifen? Meyer-Mar-
thaler vermutet, Welf habe bezweckt, «ganz Ritien in seine Hand zu bekom-
men, damit eine Verbindung nach Italien zu schaffen und die Beziehungen zur
Markgrifin Mathilde von Tuscien zu stiitzen.»”* Falls dem Herzog tatsidchlich
eine flichendeckende Eroberung Rétiens vorschwebte, fragt sich allerdings,
weshalb er sich trotz siegreicher Schlacht gegen den oberritischen Grafen
Otto II. von Buchhorn offensichtlich nicht ldnger in Churritien zu halten
vermochte. Meyer-Marthaler versucht das Problem zu l6sen, indem sie
Bertholds Mitteilung von einem Sieg Welfs iiber Otto in Zweifel zieht.

Schenkt man Berthold Glauben, dann bieten sich durchaus noch andere
Interpretationsméoglichkeiten an. Moglicherweise ging es Welf in erster
Linie darum, die militdrische Bedrohung durch den Grafen von Buchhorn
auszuschalten®, was ihm, wie es scheint, auch gelang. Am churritischen
Gebiet war er vielleicht gar nicht sonderlich interessiert. Ob die Bilindner
Pisse tatsdchlich als «Briicken» zum Territorium der Gréifin Mathilde getaugt
hitten, muss liberdies bezweifelt werden: Noch besass Konig Heinrich in
Oberitalien Verbiindete wie Erzbischof Thedald von Mailand, die gleichsam
eine Art Sperrwall zwischen der péapstlichen Partei nordlich und siidlich der
Alpen hitten bilden konnen — vor allem Mailand. Denkbar wéiren auch rein
materielle Interessen. Vielleicht war Welf aus wirtschaftlichen Griinden auf
Beutegut dringend angewiesen. Dass Welf in Churritien Pliinderungen und
Brandstiftungen veriibte, darf nicht iberraschen, da Rétien (offiziell) ja seinem
Gegner Otto untertan war und es einen Bischof in jener Zeit nicht gab.

Ohnehin aber liegt es nahe, zwischen Welfs Einfall und dem «Bischofs-
vakuumy» einen Zusammenhang anzunehmen. Miillers Vermutung, Welf habe
die Churer Bischofswahl in seinem Sinne lenken wollen, klingt plausibel.”’
Schon Mayer hatte sich entsprechend gedussert.” Wiederum stehen wir aber
vor der Frage, weshalb es der Herzog trotz siegreichem Kampf gegen Otto
nicht schaffte, einem Wunschkandidaten zum Durchbruch zu verhelfen. Das

% Berthold (ed. Robinson), 1079, S. 348f.

% MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 188.

% Graf Otto 1., Vater von Otto I1., hatte kurz zuvor im Verbund mit Abt Ulrich von St. Gallen
die Burg Markdorf und die Stadt Bregenz erobert und zerstort, vgl. unten S. 117.

97 MULLER, Herren von Tarasp, S. 80.

% MAavERr, Geschichte des Bistums Chur, S. 159.

29



Interregnum war mit Welfs Feldzug augenscheinlich nicht beendet, es dau-
erte im Gegenteil noch bis Ende des Jahres 1079 — mit dem Ergebnis, dass
der Augsburger Dompropst Norbert und damit ein treuer Anhénger Konig
Heinrichs IV. den Bischofsstuhl bestieg.” Allerdings bietet sich da die in-
teressante Uberlegung an, dass der bei Berthold erwiihnte papstfreundliche
Churer Dompropst, der — laut Berthold auf Wunsch von Volk und Klerus
—Ende 1079 zum Bischof gemacht werden sollte, ein Wunschkandidat Welfs
IV. gewesen sein konnte. Berthold stellt zwischen den beiden Ereignissen
keine Verbindung her, was natiirlich gegen diese These spricht. Umgekehrt
aber konnte Bertholds Behauptung, Volk und Klerus hétten sich in freier Wahl
fiir den Propst als Bischof entschieden, auch der Legitimierung eines in Tat
und Wahrheit von Welf protegierten gregorianischen Bischofs-Aspiranten
gedient haben. Das Erstarken Heinrichs I'V. im bayrisch-schwibischen Raum
wihrend des Jahres 1079' erméglichte es dem Konig offensichtlich, seinen
Anhanger Norbert in Chur zum Bischof zu machen; einen allenfalls schon da
gewesenen Kandidaten der papstlich-welfischen Seite auszuschalten, wire
ihm aus einer Position der Stirke heraus kaum schwer gefallen.

Wo genau Welf mit seinen Truppen durchzog und wo sich die bei Berthold
erwihnte c/usa (Enge) befand, geht aus den Annalen nicht hervor. Stell-
vertretend fiir die éltere Forschung sei hier Pieth zitiert, der schreibt, dass
Welf «iiber die Luziensteig in Churrdtien eindrang, die Besitzungen der
Kaiserlichen verheerte, worauf er das Land beutebeladen bei Finstermiinz
wieder verliess».'”! Meyer-Marthaler hat demgegentiber auf die fehlenden
Anhaltspunkte fiir eine sichere Lokalisierung hingewiesen; die clusa, wo
Welf siegreich kimpfte, kdnnte sich ihr zufolge auch bei Klaus-Koblach an
der unterritischen Grenze oder bei Landquart am Eingang zum Prittigau
befinden.'”> Ohnehin weist die vage Formulierung clusa seu palma darauf
hin, dass sich Berthold hinsichtlich der Kampfschauplitze selbst unsicher
war: mit umso grosserer Vorsicht miissen also seine spérlichen Angaben
genossen werden. Man darf aber davon ausgehen, dass die Stadt Chur nicht
Opfer von Welfs Pliinderzug wurde; dies hatte Berthold wohl gewusst und
folglich dartiber geschrieben.

% Berthold (ed. Robinson), 1079, S. 371f. Vgl. unten S. 31-35. Berthold sagt zwar nicht,
wann Norberts Einsetzung stattfand. Aus der Bemerkung in den Annalen, der Churer
Bischofsstuhl sei schon seit tiber einem Jahr verwaist gewesen, ergibt sich aber, dass
Norbert gegen Ende 1079 ins Amt gekommen sein muss.

1 Gokz, Investiturstreit, S. 135.

1 PieTH, Biindnergeschichte, S. 40.

12 MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 188.

30



Ob allenfalls ein Brand des Klosters Miistair, der um diese Zeit stattfand,
mit Welfs Feldzug in Verbindung gebracht werden kann, muss als Frage im
Raum stehen bleiben.'” Immerhin spricht doch einiges dafiir.'™ Wire Welf
tatsdchlich durch das Miinstertal gezogen und hétte dabei das dortige Kloster
zerstort, dann konnte dies mit ein Grund dafiir sein, dass der koénigsfreundliche
Bischof Norbert sich spéter intensiv um Miistair sorgte und den Wiederaufbau
anordnete. Im folgenden Kapitel wird dariiber nochmals zu sprechen sein.

Neben Bertholds Bericht legen ausserdem die Annales Augustani von
einem Angriff auf Rétien Zeugnis ab. Zum Jahr 1080 heisst es dort, die
Feinde Heinrichs IV. seien wihrend der Abwesenheit des Konigs und
Herzog Friedrichs in Rétien eingefallen und hétten Raub und Brandstif-
tung veriibt.'"” Da nirgendwo anders von einem solchen Angriff die Rede
ist, konnte dies zur Annahme fiihren, der Augsburger Annalist habe Welfs
Feldzug von 1079 gemeint und sich im Jahr vertan. Dagegen spricht indes
die Tatsache, dass der Angriff ausdriicklich mit der durch den Kampf gegen
die Sachsen bedingten Abwesenheit des Konigs und seines staufischen
Verbiindeten in Verbindung gebracht wird. Dass die Gegner des Konigs am
11. Juni dann noch die Vorstddte von Augsburg verwiistet haben sollen,
macht die oben vorgebrachte These nicht wahrscheinlicher. Vermutlich war
mit Retia hier vor allem das Gebiet der Grafschaft Unterrdtien und nicht das
auf heutigem Biindner Boden zu situierende Oberrdtien gemeint. Jedenfalls
ist zweifelhaft, dass sich Bischof Norbert in Chur hitte halten konnen, wenn
seine Gegner tatsichlich zu einem massiven Angriff auf das riatische Kernland
angesetzt hitten.

3.3  Norbert (1079-1088)

Wihrend der Amtszeit des Augsburger Bischofs Siegfried (1077 —-1096) wur-
den insgesamt fiinf Augsburger Kanoniker zu Bischofen erhoben: Heinrich
von Aquileia, Adalbero von Trient, Ulrich von Passau sowie Norbert und
Wido von Chur.' Norberts familidre Herkunft hat zu vielerlei Spekulationen
Anlass gegeben. Anhand der zeitgendssischen Quellen 1idsst sie sich ndmlich

103 SENNHAUSER, Mistair, S. 373.

14 Vel unten S. 107.

15 MGH SS I1, S. 130.

1% Horn, Bischofe von Augsburg, S. 261. Horns Aussage, dass die aufgezihlten Bischofe mit
Ausnahme Ulrichs von Passau «mehr oder minder fest zu Heinrich I'V. standeny, trifft auf
Wido von Chur nicht zu.

31



nicht eruieren. Der spatmittelalterlichen Chronik des Klosters Hohenwart, die
Norbert dem im 10./11. Jahrhundert fassbaren Grafengeschlecht Hohenwart
zuordnet, wird in der neueren Literatur im Allgemeinen keine Beweiskraft
zuerkannt; allerdings hat jlingst Stefanie Hamann einige plausible Vermu-
tungen gedussert, wonach zwischen Norbert und den Hohenwartern doch
eine — wie auch immer geartete — Verbindung bestanden haben konnte.'”” Eine
dhnliche Ansicht vertritt auch Joachim Jahn, wobei er sich vor allem auf die
in der Habacher Griindungsurkunde aufgefiihrten Besitzungen Norberts als
Indizien stiitzt.'"”® Friedrich Zoepfl ordnet Norbert den Edlen von Weilheim
zu, eine These, die ebenfalls auf der Hohenwarter Uberlieferung griindet.'®
Fiir alle diese Zuordnungen ldsst sich ein «schliissiger Beweisy, wie Hamann
zu ihrer eigenen Annahme schreibt, letztlich nicht erbringen.'"

Indes bestitigen gleich mehrere Primédrquellen, dass Norbert vor seiner
Ernennung zum Bischof von Chur als Dompropst zu Augsburg amtierte.'!!
Heinrich IV. pflegte zu Augsburg zumindest bis in die Neunzigerjahre des
11. Jahrhunderts gute Beziehungen, zu Bischof Siegfried als seinem treuen
Parteigdnger ohnehin, gemiss Horn aber auch zu Klerus und Volk: «In den
Jahrzehnten der Auseinandersetzungen zwischen Papsttum und Konigtum
zahlte Augsburg stets zu den zuverldssigsten Bastionen des Konigs im siid-
deutschen Raum.»''?* Das Domkapitel diente dem Konig dabei als Reservoir
zur Besetzung vakanter Bistiimer. Da sich Heinrich oft in Augsburg aufhielt,'"?
darf man mit Fug und Recht davon ausgehen, dass er Norbert personlich kann-
te. Die Erhebung des Augsburger Dompropstes zum neuen Bischof von Chur
im Jahr 1079 sollte sich fiir den Konig in der Tat als Gliicksfall entpuppen.

In Mayers Bistumsgeschichte dagegen taucht Norbert in der Liste der
ordentlichen Churer Bischofe gar nicht erst auf. Mayer ldsst auf Heinrich 1.
direkt Ulrich II. folgen, der gegen Ende des Jahres 1079 in reguldrer Wahl zum

197 HamanN, Grafen von Hohenwart, S. 72—74.

1% Jann, Kirche und Adel, S. 328 -335. Zur Problematik der Habacher Urkunde vgl. unten
S. 40f.

199 ZoeprL, Bistum Augsburg, S. 106.

"% Egp., S. 73.

""" So z.B. Berthold (ed. Robinson), 1079, S. 371f.; oder die Annales Augustani (MGH SS
111, S. 133). Nicht erhérten lassen sich gemass MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 188,
Anm. 27, die in der dlteren Literatur kursierenden Angaben zu Norberts Familienzugeho-
rigkeit.

12 Horn, Bischofe von Augsburg, S. 257.

113 Horn, Bischofe von Augsburg, S. 254, spricht von insgesamt 14 nachgewiesenen Aufent-
halten Heinrichs IV. in Augsburg.

32



neuen Bischof bestimmt worden sei.'"* Norbert fungiert bei Mayer lediglich
als simonistischer Nebenbuhler, der dem Bistum vom Konig aufoktroyiert
wurde, dort aber auf einhellige Ablehnung stiess.

Mayers Darstellung fusst auf einer Passage in den Annalen Bertholds,
der als einziger zeitgendssischer Chronist von Norberts Anfangen in Chur
berichtet. Der habsiichtige Simonist Norbert, so heisst es bei Berthold, sei
von Heinrich I'V. gewaltsam an die Spitze der Churer Kirche gestellt worden,
obschon sich Volk und Klerus in rechtmassiger kanonischer Wahl fiir den
frommen Churer Dompropst als neuen Bischof entschieden hitten. Da der
betreffende Abschnitt fiir das Thema dieser Arbeit von grosser Bedeutung ist
und zudem als einzige Quelle unmittelbar auf die Person Norberts eingeht, sei
er an dieser Stelle in voller Linge wiedergegeben: « His etiam diebus Curiensi
ecclesie, iam plus quam annum episcopo suo orbate, Nortpertum Augustensis
ecclesie prepositum, symoniacum avarissimum, et quo sui erroris non facillime
sibi parem consensorem adinvenire nequiverit, illo quem clerus, militia et po-
pulus ecclesie ipsius canonice elegerant eiusdem domus preposito, viro valde
religioso, reprobato, invitis et nolentibus universis violenter prefecit. Qui mox
omnibus modis et artibus sue, ut semper solebat, avaritie suberat industrius.
Et quia se non per ostium sed aliunde in ovile ecclesiasticum ingressum non
ignorabat, Mediolanensi heretico antiepiscopo se subesse et ab ipso ordinari
debere hereticum, efficere pertemptavit. Mogontinum vero episcopum, cui vere
ecclesia Curiensis subparrochiana fore constat, metropolitanum suum non
esse, novis et pseudographis quibusdam privilegiis qualitercumque attestari
conatus est. Sed tamen in hoc non maxime profecit.»'"

Wie man sieht, hat Mayer Bertholds negative Charakterisierung von Nor-
bert ohne Abstriche iibernommen. Wenn man bedenkt, mit welch polemischer
Schirfe der Gregorianer Berthold im Allgemeinen iiber die Anhinger des Ko6-
nigs (und natiirlich iiber den K6nig selbst) schreibt, dann wére aber kritische
Distanz sicherlich angebracht. Doch wie deutet man die Berthold-Stelle?
Sicherlich stand der neue Bischof von Chur im koniglich-péapstlichen Konflikt
voll und ganz auf Seiten Heinrichs IV.; die uns erhaltenen Nachrichten zu
Norbert lassen hieriiber keine Zweifel aufkommen. Schon 1080 begegnen
wir ihm als Teilnehmer der Synode von Brixen, wo Papst Gregor VII. fiir
abgesetzt erklart und kurz darauf Wibert von Ravenna als Gegenpapst einge-
setzt wurde.''® Erst die Erhebung von Heinrichs Parteigdnger Wezilo auf den

14 MAavER, Geschichte des Bistums Chur, S. 159-160.
15 Berthold (ed. Robinson), 1079, S. 371f.
116 BUB, Nr. 203, S. 163.

33



Mainzer Bischofsstuhl ermdglichte es Norbert im Februar 1085, von seinem
Erzbischof die Bischofsweihe zu empfangen.''” Die Reaktion darauferfolgte
postwendend an der von der gregorianischen Partei einberufenen Synode von
Quedlinburg, wo Norbert, Wezilo und Siegfried von Augsburg (der zusammen
mit Norbert geweiht worden war) die Weihe entzogen und tiber den Churer
Oberhirten die Exkommunikation ausgesprochen wurde.'"®

Damit diirfte, um auf Berthold zuriickzukommen, zumindest unbestritten
sein, dass, wie schon Meyer von Knonau feststellte, die «Wiederbesetzung
des Bisthums Cur (...) durch Heinrich IV. geschah»'"”®. Der Konig befand sich
1079 dank militérischer Erfolge gegen Rudolf von Schwaben vortibergehend
in einer relativ komfortablen Situation, was ihm ein entschlossenes Vorgehen
in der Churer Bischofsfrage erlaubte. Uber den von Berthold gegen Norbert
erhobenen Simonie-Vorwurf, ein Topos aus dem Kampfvokabular im Investi-
turstreit, diirfen wir dagegen wohl hinwegsehen. Bleibt damit noch die Frage
nach der Doppelwahl: Hatten sich die Einheimischen tatsdchlich fiir ihren
Dompropst als neuen Bischof entschieden, der dann von Koénig Heinrich I'V.
zugunsten von Norbert aus dem Amt gedringt wurde?

Elisabeth Meyer-Marthaler relativiert Bertholds Darstellung zumindest
stark. Sie stellt mit plausiblen Argumenten klar, dass von einer eigentlichen
Doppelwahl im Jahr 1079 kaum die Rede sein kann.'? In der lteren Uberlie-
ferung spricht ndmlich nichts dafiir, dass Norberts Wahl in Churrétien nicht als
giiltig anerkannt worden wire. Das Necrologium Curiense vermerkt Norberts
Tod am 26. Januar 1088 beispielsweise folgendermassen: «Norpertus Cur.
episcopus obiit qui VIII servitia fratribus constituit anno MLXXXVII »"'
Wire ein solcher Eintrag denkbar, wenn der Klerus des Bistums Chur Norbert
als simonistischen Eindringling empfunden hétte? Hatte Norbert den fratribus
dann tatsdchlich noch eine Schenkung gemacht? Auch eine spitere Quelle,
der Churer Bischofskatalog von 1388, liefert keinen Anhaltspunkt fiir eine
Doppelwahl. Auf Hainricus folgt ohne jede Zusatzbemerkung Nopertus (sic!),
und in der Fortsetzung heisst es dann (nach einem kurzen Einschub mit einer
Viktoridengenealogie): «Redeuntes ad narrandum nomina episcoporum:
dominum Norpertum sucessit Udalricus, Wido, Cunradus (...).»"** Ausser-

"7 MGH SS 111, S. 131 (Annales Augustani), vgl. unten Zitat S. 36. Vgl. auch MGH SS VI,
S. 723 (Annalista Saxo) und MGH SS XVI, S. 177 (Annales Magdeburgenses).

'8 Bernold (ed. Robinson), 1085, S. 450ff. = BUB, Nr. 208, S. 166.

19 Meyer voN KnoNau, Jahrblicher 3, S. 233.

120 MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 189—-191.

12l Necr. Cur,, S. 9=MGH Necr. I, S. 621.

122 MEYER-MARTHALER, Liber de feodis, S. 56f.

34



ritische Quellen vervollstdndigen das Bild: Weder die Annales Augustani'*
noch die Anniversarien von Augsburg'** und Miistair'** vermitteln bei der
Nachricht von Norberts Tod irgendwelche Indizien eines Schismas innerhalb
des Bistums Chur.

Beriicksichtigt man all diese Tatsachen, dann kann man den Wahrheits-
gehalt der fraglichen Berthold-Stelle mit den Worten Meyer-Marthalers
wohl auf folgenden Nenner bringen: Der Annalist ldsst «die Annahme einer
gregorianischen Opposition in Chur zu, die aber gegeniiber dem kaiserlichen
Kandidaten nicht zur Geltung kommen konnte».'** Denkbar wére iibrigens
auch, dass der kurz vor Norberts Amtsantritt durchgefiihrte Angriff Welfs
I'V. auf Rétien einen Teil der ratischen Entscheidungstriager in das konigliche
Lager trieb.

Es versteht sich, dass fiir eine allféllige Opposition gegen einen Bischof
bzw. flir dessen Akzeptanz vor allem die Haltung des Domkapitels ins Ge-
wicht féllt. Diese lédsst sich im Fall von Chur hochstens indirekt erschlies-
sen. Norberts Vorgdnger Heinrich I. war, wie gezeigt wurde, gregorianisch
gesinnt, aber kaum ein «Hardliner», da er am eigentlichen Investiturstreit
offenbar nicht aktiv partizipierte. Vermutlich teilte ein ansehnlicher Teil des
Churer Domkapitels diese Einstellung — schliesslich erfahren wir nie etwas
liber einen ratischen Widerstand gegen den Kurs Bischof Heinrichs. Dass
daher wenigstens ein Teil des Domstifts gegen einen dezidiert koniglich
gesinnten Kandidaten wie Norbert rebelliert haben kdnnte, leuchtet absolut
ein. Die Vermutung, dass das Domkapitel nach einer einjdhrigen Vakanz auf
dem Bischofsstuhl ein gestirktes Selbstbewusstsein an den Tag legte, macht
ebenfalls Sinn — moglicherweise hat der Dompropst in jener Phase geradezu
als «Interimsbischof» fungiert.'?” Doch wihrend Norberts Amtzeit fehlen
Hinweise auf ein zerriittetes Verhéltnis zu den Domherren — laut Necrologium
Curiense hat Norbert an die fratres auf seinen Tod hin ja noch eine Vergabung
iberschrieben.!”® Wir kdnnen daraus schliessen, dass das Churer Domkapitel
in seiner Mehrheit wihrend des Investiturstreits keine extreme Haltung fiir
oder wider eine Partei vertrat — es hat sich zuerst mit einem geméssigten Gre-
gorianer und anschliessend mit einem Uberzeugten Konigsfreund scheinbar

13 MGH SS 111, S. 133.

124 MGH Necr. I, S. 57.

12 MGH Necr. I, S. 6438.

126 MEeveErR-MARTHALER, Bischof Wido, S. 189, Anm. 30.
127 Vgl. oben S. 25f.

128 Vgl. Zitat oben S. 34.



gut arrangieren konnen. Und die Bischofe, die auf Norbert folgten, sollten
wieder andere Positionen einnehmen, wiederum ohne dass von Widerstand
des Domstifts die Rede ware.

Das «Doppelwahl-Problem» von 1079 wird uns im folgenden Kapitel
nochmals intensiv beschiftigen. Dann soll es um eine Frage gehen, die in
der Forschung bislang nicht thematisiert wurde: ob es sich denn bei dem von
Berthold erwdhnten Dompropst tatséchlich um Ulrich von Tarasp handelt, wie
das die Literatur einhellig behauptet. An dieser Stelle aber soll die Aufmerk-
samkeit nochmals dem zweiten Teil der am Anfang des Kapitels platzierten
Berthold-Zitate gelten. Offensichtlich verweigerte der gregorianisch gesinnte
Erzbischof Siegfried von Mainz 1079 Norbert, dem Parteiginger Heinrichs I'V.,
die Weihe. Bei Berthold heisst es, Norbert soll versucht haben, mit gefalschten
Dokumenten die Zugehorigkeit der Diozese Chur zum Erzbistum Mailand
zu belegen und auf diese Weise vom «héretischen» Maildander Erzbischof die
rechtméssige Weihe zu empfangen, freilich ohne Erfolg. Tatsédchlich musste
sich Norbert ja mehr als fiinf Jahre gedulden, genau genommen bis zum
2. Februar 1085, um schliesslich zusammen mit seinem gleich gesinnten
Augsburger Amtskollegen Siegfried von dem vom Konig neu eingesetzten
Mainzer Erzbischof Wezilo die Konsekration zu erhalten. Hiervon berichten
unter anderem die konigsfreundlichen Annales Augustani: «Sigefridus Au-
gustensis ecclesiae episcopus, et Nortpertus praepositus Curiensis ecclesiae
pastor prius electi, a Werinhario Magontino archiepiscopo sunt ordinati.»'*
Interessant am Berthold-Zitat ist vor allem, dass Norbert offensichtlich vor-
hatte, die Zugehorigkeit des Bistums Chur zum Erzbistum Mailand mittels
Dokumenten zu beweisen, die laut Berthold «gefalscht» waren. Tatsdchlich
gehorte Chur ja seit dem Vertrag von Verdun von 843, also seit fast zweiein-
halb Jahrhunderten, nicht mehr zu Mailand. Clavadetscher hat die berech-
tigte Frage aufgeworfen, ob es sich bei Norberts «Filschungen» in Tat und
Wahrheit nicht eher um Dokumente aus der ldngst vergangenen Maildnder
Zeit gehandelt haben konnte. In diesem Fall hitte man «ein schones Beispiel
dafiir, wie man auch damals auf friihere geschichtliche Zusammenhinge
zurtickgriff, wenn man sich davon Nutzen fiir die Gegenwart versprachy.'*
Das Ganze sei summa summarum nicht mehr gewesen als «ein Versuch, eine
historische Reminiszenz als Kampfmittel im Investiturstreit einzusetzen».'!
Leider ist unbekannt, was fiir Dokumente Norbert damals fiir seine Zwecke

129 MGH SSIII, S. 131.
130 CLAVADETSCHER, Mainz und Chur, S. 310.
131 CLAVADETSCHER, Churritien im Ubergang, S. 18.

36



zu nutzen suchte. Jedenfalls beweist seine Aktion laut Clavadetscher, dass am
bischoflichen Hof die Erinnerung an die frithere Zugehdrigkeit zu Mailand
noch lebendig gewesen sein musste.'*

Nochmals zum Problem der Akzeptanz Norberts in Churrétien: Seine
Beziehungen zum Churer Domkapitel kénnen, wie gezeigt wurde, so schlecht
nicht gewesen sein. Wie stand es aber mit dem «einfachen Volk», lassen
sich hierzu Aussagen machen? Es gibt immerhin ein Zeugnis, aus dem wir
wiederum auf eine volle Anerkennung Norberts in der ritischen Bevolkerung
schliessen konnen: Die Bewohner von Liien im Schanfigg libertrugen ihm
1084 die dem heiligen Zeno geweihte Kirche, die sie ausserdem mit Giitern
aus ihrem freien Eigen ausstatteten.'* Vom Umfang her waren dies gewiss
«bescheidene Schenkungen»'**, doch kommt ihnen in unserem Kontext hohe
Symbolkraft zu. Fithrt man sich zudem die geografische Nihe Liiens zum Bi-
schofssitz Chur vor Augen, dann macht dies die Annahme, Norbert sei in Chur
nicht geduldet und daher zur Errichtung einer Ersatzniederlassung ausserhalb
des Hauptorts gezwungen gewesen, unplausibel. Diese These, der man in der
dlteren Forschung hdufig begegnet'*, beruht vor allem auf dem Engagement
Norberts im Kloster Miistair, dem wir uns jetzt zuwenden wollen.

Die Weiheinschrift vom 14. August 1087 im Kloster Miistair ist wohl das
bekannteste Zeugnis fiir Norberts Wirken in Churrédtien.'** Wie in Kapitel
3.2 schon angedeutet, schrieb man Norbert die Errichtung der Residenz in
Miistair zu, auf die er auszuweichen gezwungen gewesen sei, da er sich in
Chur nicht habe halten konnen. Fiir diese Hypothese kdnnte immerhin spre-
chen, dass Norbert 1085 von der Synode zu Quedlinburg ja seiner Weihe
fiir verlustig erklart und exkommuniziert worden war und somit in Chur bis
dato allenfalls vorhandenen Riickhalt eingebiisst haben konnte. Zur Kldrung
dieser Fragen kommt den archdologischen Untersuchungen der letzten Jahre
in Mistair grosse Bedeutung zu. Wie H. R. Sennhauser dargelegt hat, war
es in Wirklichkeit nicht Norbert, auf dessen Veranlassung hin die Residenz

132 CLAVADETSCHER, Mainz und Chur, S. 311.

33 BUB, Nr. 206, S. 164. Eine 1972 entdeckte kurze Inschrift, die aus demselben Anlass
entstand, ist publiziert in: Corpus inscriptionum, 5, Nr. 20, S. 72f.

134 KAaIsEr, Churritien, S. 219.

135 Zum ersten Mal bei ZEmp/DURRER, Kloster St. Johann, S. 42.

3¢ Die Inschrift war lange Zeit nur literarisch iiberliefert, der in BUB, Nr. 209, S. 166

wiedergegebene Text beruht auf der Historia de miraculosa hostia von Hans Rabustan

aus dem 15. Jahrhundert. Inzwischen konnte der genaue Wortlaut rekonstruiert werden,

vgl. BUTTNER/MULLER, Miistair im Friih- und Hochmittelalter, S. 34-39. Vgl auch unten

S. 1071,

37



errichtet wurde; sie war viel eher schon seit 1035 nach einem karolingischen
Vorgingerbau entstanden. Zudem stehe fest, dass Miistair «von Anfang an
und bis gegen Ende des 13. Jahrhunderts Residenz des Churer Bischofs bei
Aufenthalten in seinen ennetbirgischen Gebieten war»."”” Norbert hat in
Miistair also keineswegs quasi aus dem Nichts heraus etwas Neues geschaf-
fen, sondern in gewissem Sinne ein Werk seiner Vorginger fortgesetzt. Die
These, dass der in Chur nicht geduldete Bischof gezwungen war, sich in
Miistair eine Ersatzniederlassung als Zuflucht zu schaffen, steht damit auf
schwachen Fiissen.

Eher ist da schon an einen Zusammenhang mit dem im vorherigen Kapitel
behandelten Feldzug Welfs V. zu denken, was auch Zemp/Durrer und Mayer
schon in Betracht gezogen haben."*® Wie erwihnt, besteht die Moglichkeit,
dass Welf das Kloster 1079 zumindest teilweise zerstort hat; die im Biichlein
des spitmittelalterlichen Chronisten Rabustan iiberlieferte Nachricht spielt auf
einen Brand an, der einige Zeit vor Norberts Weihebesuch stattgefunden haben
muss.'* Wir wissen im Einzelnen zwar nichts {iber Norberts Aufenthalte in
Miistair, doch hochstwahrscheinlich besuchte er das Kloster zum ersten Mal
im Jahr 1080 auf der Reise zur Synode in Brixen; Miistair lag da ja direkt
auf seiner Route. Falls tatsdchlich Welf das Kloster 1079 heimgesucht hatte,
miissen die Spuren der Zerstdrung bei diesem ersten Besuch Norberts noch
frisch gewesen sein. Ein Wiederaufbau und Ausbau konnten fiir Norbert nur
von Vorteil sein: Einerseits versicherte er sich so der Loyalitét der Klosterin-
sassen und schufsich andererseits damit an einer strategisch wichtigen Stelle
einen gut ausgebauten Stiitzpunkt.

Biittner hat ausfiihrlich begriindet, weshalb dem Kloster Miistair fiir
Norbert eine hohe Bedeutung zukam.'* Da waren einmal die Herren von
Tarasp, die damals eine machtige Stellung im Engadin und im Vintschgau
einnahmen und somit zur Churer Bischofskirche, die im Vintschgau ebenfalls
iiber bedeutende Besitzungen verfligte, bis zu einem gewissen Grad in Kon-
kurrenz standen. Kommt hinzu, dass die Tarasper im Gegensatz zu Norbert
wihrend des Investiturstreits eher eine papstfreundliche Haltung vertraten.'*!
Norbert musste also bedacht sein, im Miinstertal mit Churer Eigenbesitz ein
ebenbiirtiges Gegengewicht zu Tarasp zu bilden, wenn er seine Autoritit in
dieser Region wahren wollte. Kommt hinzu, dass sich die Situation fiir die

137 SENNHAUSER, Miistair, S. 375.

138 Zemp/DUrreR, Kloster St. Johann, S. 42; Maver, Geschichte des Bistums Chur, S. 189.
139 Auch SENNHAUSER, Miistair, S. 373, zieht diese Mdglichkeit in Betracht.

140 BUTTNER/MULLER, Miistair im Frith- und Hochmittelalter, S. 71-76.

41 MULLER, Herren von Tarasp, S . 80—83. Vgl. dazu unten S. 113-116.

38



konigliche Partei im Bodensee-Rheintalgebiet nach 1080 langsam wieder
verschlechterte;'** nicht auszuschliessen also, dass Norbert bei der baulichen
Forderung von Mistair auch an einen sicheren Zweitsitz in respektvollem
Abstand zum nach Norden sehr viel exponierteren Chur dachte.

Uberdies soll man Norbert aber nicht unterstellen, sich ausschliesslich
aus politischen Motiven in Miistair engagiert zu haben. Auch ein religioser
Ansporn ist durchaus denkbar. Schon Biittner hat die Vermutung gedussert,
Norbert habe mit der baulichen Férderung von Miistair seinen «religiosen
Eifer bezeugt in einer Zeit, da Freunde und Gegner der kirchlichen Reform-
stromungen (...) ihre rechte religiose Gesinnung nachdriicklichst unter Beweis
zu stellen suchten».'** (Wie allerdings schon im Kapitel 2 erwdhnt wurde,
geht die Errichtung der St.Ulrich/St.Nikolaus-Kapelle nicht, wie Biittner noch
geglaubt hat, auf Norbert zuriick, sondern auf Thietmar.) Fiir unglaubwiirdig
hilt Miller dagegen, dass Norbert, wie von Rabustan berichtet wird, den
Besuchern des Klosters Ablass gewéhrt habe: Solche Ablédsse seien von den
Churer Bischofen erst ab dem spéten 13. Jahrhundert erteilt worden.'*

Zu erwihnen ist hier noch eine Urkunde Norberts fiir das auf seinem Gut
errichtete Chorherrenstift Habach. Wilhelm Erben hat die Griindungsgeschich-
te des in der Didzese Augsburg gelegenen Habach 1921 einer griindlichen
Untersuchung unterzogen. Die Urkunde vom 25. Februar 1085'* markiert
seiner Ansicht nach die «Vollendung langjdhriger Bemiihungen Nortpertsy. !4
Das Kloster durfte in dem vorangehenden Jahrzehnt entstanden sein. 1073
liess Norbert die Kirche zu Habach durch den Bischof von Augsburg weihen,
in der entsprechenden Notiz'*" wird auch der dazugehorige Kirchenbezirk
festgesetzt. In emer Urkunde von 1083 vermachte der Churer Bischof dem
in seiner villa heibach errichteten monasterium s. Udalrici verschiedene
Giiter.'*® Und 1085 schliesslich iibertrug Norbert — immer geméss Interpre-
tation von Erben — das Kloster Habach dem Domkapitel von Augsburg und
regelte ausserdem das Verhiltnis seiner Stiftung zur bischoflichen und zur
weltlichen Gewalt. Demnach behielt er sich auf Lebenszeit das Recht vor, den
Propst und den Vogt vorzuschlagen und bei Bedarf die Regel (deren Wortlaut

2 Vgl. unten S. 43.

143 BUTTNER/MULLER, Miistair im Friih- und Hochmittelalter, S. 72.

144 EBp,, S. 29.

14 BUB, Nr. 207, S. 165f. Text abgedruckt bei ErBen, Griindungsurkunde, S. 28 -30.
146 ERrgeN, Griindungsurkunde, S. 7. Das Folgende v.a. nach esp., S. 7—14.

47 MGH SS XV, S. 1026.

148 BUB, Nr. 205, S. 163.

39



nicht tiberliefert ist) zu dndern. Fiir die Zeit nach dem Tod des Stifters wurde
festgesetzt, dass der Propst und der Vogt wenn moglich von der Stifterfamilie
zu stellen seien. Bei Machtmissbrauch durch den Didzesanbischof oder den
Vogt sollte es dem nichstberechtigten Erben Norberts erlaubt sein, das Kloster
in sein Eigentum zurlickzuftihren. Wie Erben feststellt, ist nirgendwo von
einem Wahlrecht des Klosters die Rede, «die Besetzung der massgebenden
Stellen erfolgt nur im Zusammenwirken der Stifterfamilie und des Di6zesan-
bischofs».!*” Auch Biittner sieht die Rechtslage des Habacher Stifts «noch fast
vollig nach der alten eigenkirchenrechtlichen Weise festgesetzt».'”” Der von
den Klosterreformern so sehr propagierte Freiheitsgedanke scheint Norbert
zuwider gewesen zu sein. In diesem Sinne widerspiegelt die Griindungsur-
kunde von Habach gemiss Erben auch die Anschauungen, die am Konigshof
tiber die Rechtslage der Kldster herrschten.'™!

Den Grund fiir Norberts Bemiihungen um Habach ortet Erben bei der in
dieser Zeit im schwibischen Raum sehr expansiven Klosterpolitik der papstli-
chen Partei.'”? Vor allem Hirsau und St. Blasien erzielten bei ihren Versuchen,
andere Abteien und Klosterstifter fiir ihre Ideen zu gewinnen, beachtliche
Erfolge — um diese Zeit herum wurden Muri, Allerheiligen zu Schafthausen,
Petershausen, Zwiefalten und Blaubeuren reformiert; Neugriindungen der
Reformer wie St. Georgen im Schwarzwald und Wagenhausen stérkten ihre
Position zusétzlich. Moglicherweise ging es Norbert auch darum, mit der
Griindung von Habach ein Gegengewicht zu setzen.

Freilich muss die Bedeutung der Habacher Urkunde nach den neuesten
Untersuchungen von Peter Weiss eventuell in einem anderen Licht gesehen
werden. Weiss iibt Kritik an Erbens Deutung der Urkunde; er nimmt an, dass
das Dokument auf Veranlassung des Bischofs von Augsburg Mitte des 12.
Jahrhunderts und nicht schon 1085 entstand.'”* Zu diesem Schluss bringen
ihn paldografische Befunde, aber nicht nur: Auch inhaltlich zeugten die
Bestimmungen in der Urkunde von einer Rechtslage und einer Politik des
Diozesanbischofs gegentiber einer Stiftsgriindung, wie man sie frithestens im
Laufe des 12. Jahrhunderts beobachten konne.'** Die Urkunde besage ledig-

149 ErBEN, Griindungsurkunde, S. 9.

150 BOTTNER/MULLER, Miistair im Frith- und Hochmittelalter, S. 69.

151 ErBEN, Griindungsurkunde, S. 10.

132 gBp., S. 11. Die in der dlteren Historiographie teilweise vorzufindende Annahme, Norbert
habe sich auf seinen Tod hin nach Habach zuriick gezogen, ldsst sich anhand der gleich-
zeitigen Quellen geméss Erben nicht erhérten.

153 WEIss, Siegelurkunde, S. 47-54.

154 EBD., S. 50.

40



lich, dass «die Ubergabe des auf dem Eigengut von Bischof Norbert von Chur
gegriindeten Stifts Habach an die Augsburger Bischofskirche zu Augsburg
stattgefunden und dass Norbert (...) im Einvernehmen mit Bischof Siegfried
von Augsburg bestimmte Anordnungen getroffen hat».'>> Hingegen habe nicht
Norbert, sondern der Bischof von Augsburg Mitte des 12. Jahrhunderts die
Ausstellung der Urkunde veranlasst, um so mit einem Dokument die rechtliche
Stellung des Stifts festschreiben zu konnen. Sollte Weiss® These zutreften,
entfiele die durch die Urkunde vermittelte rechtliche Stellung von Habach als
Grundlage zur Beurteilung von Norberts Personlichkeit und Politik. Immerhin
bleibt unbestritten, dass Norbert als Griinder von Habach fungierte.

Unbestritten ist in jedem Fall auch, dass Norbert den Kontakt zu seiner
fritheren Wirkungsstitte auch nach seinem Wechsel nach Chur nicht aufgab.
Auf seinen Tod hin entrichtete Norbert an das Domkapitel von Augsburg
nochmals eine Vergabung.'”® Und zusammen mit Siegfried von Augsburg
empfing er 1085 von Erzbischof Wezilo die Bischofsweihe. Mit Augsburg
verbanden Norbert sowohl seine Herkunft und die damit verbundenen person-
lichen Beziehungen als auch die konigsfreundliche Haltung der Augsburger
Entscheidungstrager. Allerdings horen wir nie etwas von ritischer Hilfe fiir
die Augsburger, die sich fast wihrend der gesamten Achtzigerjahre gegen
massive Angriffe der Gegner Heinrichs I'V. zu wehren hatten.”” Ob hierfiir
die Kapazititen des Bistums Chur iiberhaupt ausgereicht hétten?

Die Achse von Chur iiber St. Gallen (wo der konigstreue Abt Ulrich
residierte) nach Augsburg besass fiir Heinrich IV. wohl einige Bedeutung
in diesen ithm ansonsten sehr feindlich gesinnten Gebieten (iiber Norberts
Verbindungen zu St. Gallen ist nichts weiter bekannt). Konnte Heinrich damit
aber tatsachlich hoffen, dass ithm fiir die Zukunft auch die Biindner Pésse
fiir seine Ubergiinge nach Italien zur Verfiigung stehen wiirden, wie Biittner
schreibt?'** Nach wie vor blockierten fir den Salier gefihrliche Gegner wie
die Rheinfelder, Zihringer und Nellenburger die Bodensee- und Rheintalre-
gion; diese hitte der Konig bei Benutzung eines Bilindner Passes unweigerlich
durchqueren miissen.'”

Wenn Ritien als Durchmarschgebiet fiir konigliche Truppen wirklich
ausser Betracht fiel, dann konnte das Bistum Chur, wie schon im vorange-
gangenen Kapitel angetont, davon moglicherweise insofern profitieren, als es

155 gmp., S. 53.

1% MGH Necr. 1, S. 57.

157 Vgl. dazu Horn, Bischife von Augsburg, S. 260.
BUTTNER, Churritien, S. 2.

BUTTNER, Staufer und Zihringer, S. 3-5.

158

159

41



gewissermassen in eine periphere Lage geriet und somit auch fiir die Gegner
des Konigs als militdrisches Operationsgebiet wenig Interesse auf sich zog.
Jedenfalls scheint es so, dass Churritien wie schon wihrend Heinrichs 1. auch
wihrend Norberts Amtszeit von kriegerischen Auseinandersetzungen weit-
gehend verschont blieb — dies ganz im Gegensatz zum sehr viel exponierter
gelegenen Augsburg, das als Ausgangspunkt fiir die Alpenziige des Saliers
eine bedeutende Rolle spielte.'®

Dass es auch zu Norberts Amtszeit in Churrétien verhiltnismaissig fried-
lich blieb, wollen wir an den Anfang unserer Schlussbilanz zur Regierung
des zweiten Churer Bischofs in der Zeit des Investiturstreits stellen. Dieses
Fazit bezieht sich nicht nur auf dussere Angriffe , sondern auch und vor allem
auf die inneren Zustidnde des Bistums Chur. Entgegen Bertholds Nachricht
von einer Doppelwahl scheint Norbert in Churrétien akzeptiert worden zu
sein, denn wie dargelegt, deutet keine der sonst liberlieferten Nachrichten
auf Widerstand gegen ihn hin. Auch fiir die These, Norberts Engagement als
Bauherr in Miistair hdnge damit zusammen, dass er sich in Chur nicht habe
halten kénnen, finden sich zu wenige Anhaltspunkte. Wenn wir uns an das
halten, was wir mit Sicherheit iber Norbert aussagen konnen, dann steht an
erster Stelle seine konigsfreundliche Haltung. Von den vier Churer Oberhirten
aus der Zeit von 1075 bis 1122 hat er am aktivsten am Investiturstreit parti-
zipiert und am deutlichsten Stellung bezogen. Gerade die Habacher Griin-
dungsurkunde und der darin sptirbare konservative Geist lassen vermuten,
dass Norberts Parteinahme fiir den Konig auf mehr als nur politischem Kalkiil
beruhte. Vielleicht beschreibt Biittner Norberts Charakter am treffendsten,
wenn er ihm eine geistige Haltung attestiert, «die sich noch mehr in den
Gedankengingen der Zeit Heinrichs II1. bewegte».'®!

All dies trug Norbert eine vernichtende Bewertung durch den papstfreund-
lichen Annalisten Berthold ein, die J. G. Mayer ohne Einschrinkung zu seiner
eigenen gemacht hat. Demgegeniiber haben sich Erben und Meyer-Marthaler,
beeindruckt vor allem von Norberts Leistung in Habach mit der sorgfaltig
ausgearbeiteten Regelung der Rechtslage des Stifts, um eine Ehrenrettung
Norberts bemiiht. «Kein Unwiirdiger» habe nach Heinrich I. das Bistum
ibernommen, meint Meyer-Marthaler sagen zu konnen.'®?

10 Vgl. Horn, Bischofe von Augsburg, S. 254-258. Horn fiihrt als Hauptursache fiir die
heftigen Kampfe um Augsburg vor allem die territoriale Konkurrenz zwischen dem Augs-
burger Hochstift und dem welfischen Hausgut an.

161 BUTTNER/MULLER, Mistair im Frith- und Hochmittelalter, S. 69.

162 ErBEN, Griindungsurkunde, S. 3f.; MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 189.

42



Ob Norberts Unterstiitzung fiir Heinrich IV. faktisch hohe Bedeutung
zukam, bleibe dahingestellt. Die Biindner Alpenpdsse hat Heinrich jeden-
falls auch zu Norberts Zeiten nicht tiberquert, und von militirischer oder
andersartiger Hilfe aus Rétien fiir die Parteigdnger des Konigs erfahren wir
nirgendwo. Immerhin scheint es ihm gelungen zu sein, allfdllig vorhandene
papstfreundliche Krifte innerhalb Ratiens im Zaum zu halten, vor allem, wie
Biittner annimmt, durch die «Zuriickdimmung der Tarasper».'® Uberdies
diirfte sich Norberts Spielraum fiir eine aktive, gebietsiibergreifende Unter-
stiitzung seines Herrschers seit 1084 mehr und mehr eingeschriankt haben.
1084 gelang der antisalischen Partei mit der Erhebung des Zahringers Geb-
hard ITI. zum Bischof von Konstanz ein bedeutender Erfolg — Gebhard sollte
sich bald als umtriebigster und hartndckigster Vertreter der Gregorianer im
stiddeutschen Raum profilieren.'* Die Dinge wandten sich fiir Heinrich I'V. in
den kommenden Jahren ganz allgemein nicht zum Besseren, die Spaltung im
Reich vertiefte sich trotz Heinrichs Erfolgen in Italien und der Kaiserkrénung
von 1084 immer weiter.'® Militérische Niederlagen und der Reformeifer
von Konventen wie Hirsau, deren Ideen immer stirker auch im Adel Fuss
fassten, verschlechterten gerade in den noérdlich an Churritien grenzenden
Gebieten die Situation des Konigs zusitzlich,'*® und mit dem 1087 ins Amt
gekommenen Papst Urban II. sah sich Heinrich erneut einem ebenbiirtigen
Gegner auf dem Stuhle Petri gegentiber. Vor diesem Hintergrund tiberrascht es
kaum, dass der Konig nach Norberts Tod keinen eigenen Kandidaten fiir den
Churer Bischofsstuhl mehr inthronisieren konnte. Nach ungeféhr einjihriger
Sedisvakanz war es schliesslich Heinrichs erbitterter Gegenspieler Gebhard
von Konstanz, der Norberts Nachfolge in pipstlichem Sinne regelte.

3.4 Ulrich IL (1089-1096)

Ulrich ist quellenmissig der mit Abstand am schwichsten belegte der vier
Churer Bischofe aus der Periode des Investiturstreits. Urkunden sind von ithm
keine erhalten. Aus den Annales Augustani und dem Bischofskatalog von 1388
geht immerhin eindeutig hervor, dass er dem 1088 verstorbenen Norbert auf
den Churer Bischofsstuhl folgte.'” Als gesichert darf zudem gelten, dass er

163 BurTNer, Churritien, S. 3.

164 MEYER vON KNoONAU, Jahrbiicher 3, S. 608 u. S. 618.

165 HaRTMANN, Investiturstreit, S. 30.

WEINFURTER, Salier, S. 157; HartmaNN, Investiturstreit, S. 31.

17 MGH SS 111, S. 133; MEYER-MARTHALER, Bischofskatalog, S. 57.

166

43



seine Ernennung dem Bischof Gebhard III. von Konstanz verdankte; aus den
entsprechenden Quellen wissen wir iiberdies, dass der Beginn von Ulrichs
Amtszeit in das Jahr 1089 fallen muss, dass also nach Norberts Tod wiederum
eine einjdhrige Sedisvakanz eintrat.'®® Die Griinde dafiir kennen wir nicht,
moglicherweise besteht, wie Miiller vermutet, ein Zusammenhang mit den
Vorgingen in Rom und den Wechseln auf dem Stuhle Petri.'® Von Ulrichs
Ableben am 30. Juli 1096 berichtet das Necrologium Curiense;'” auch die
Annales Augustani vermelden seinen Tod und den Amtsantritt seines Nachfol-
gers Wido.""" In einer von Iso Miiller als glaubwiirdig eingestuften Quelle aus
dem 14. Jahrhundert heisst es ausserdem, dass Bischof Ulrich dem Geschlecht
der Tarasper entstammte und dass er zusammen mit seinem Bruder Eberhard
das Kloster Schuls/Scuol griindete (dazu unten mehr).'”? Auch eine Urkunde
von 1131 bezeichnet ihn als Mitgriinder des Klosters.'” Das ist aber bereits
alles, was wir an zuverldssigen Nachrichten zu Ulrich besitzen.

Bei einem Blick in Mayers Bistumsgeschichte bietet sich freilich ein
ganz anderes Bild: Mayer weiss von Ulrich nicht nur zu berichten, dass er
im Kloster Disentis erzogen und 1068 zum Abt von Muri ernannt worden
sei, sondern auch, dass er 1079 als Churer Dompropst zum Bischof gewihlt,
dann aber von Heinrich IV. zugunsten von Norbert aus dem Rennen gedringt
wurde. Er habe sich dann wihrend Norberts Amtszeit in das Kloster Disentis
zuriickgezogen und 1083 dessen Leitung als Abt iibernommen.'”

Iso Miiller konnte 1932 nachweisen, dass Mayers Angaben zu Ulrich auf
einer Gleichsetzung des Churer Bischofs Ulrich mit einem in den Acta Mu-
rensia belegten Disentiser Monch namens Ulrich beruhen.'” Selbiger Ulrich
amtete in Disentis als prepositus, wurde (gemdiss Miiller 1075, nicht schon

18 BUB, Nr. 210, S. 167; Bernold (ed. Robinson), 1089, S. 475.

19 MuLLER, Herren von Tarasp, S. 81. Papst Viktor III. starb am 16. September 1087. Urban
II. wurde am 12. Midrz 1088 gewihlt, also knapp zwei Monate nach Bischof Norberts
Tod. Einen Monat spiter ernannte Urban seinen Vertrauensmann Gebhard von Konstanz
zu seinem Legaten in Deutschland. Génzlich zu befriedigen vermag Miillers Erklirung
angesichts der langen Dauer der Sedisvakanz (Urbans II. Brief an Gebhard, in dem er ihn
mit der Besetzung des Churer Bischofsstuhls beauftragt, datiert auf den 18. April 1089)
freilich nicht. Haben in der Zwischenzeit vielleicht tatséchlich zwei Interimsbischéfe das
Zepter geflihrt, wie das frithneuzeitliche Quellen vermelden? Vgl. dazu Anm. 193.

170 Necr. Cur. (ed. Juvalt), S. 74 = MGH Necr. 1, S. 635.

7 MGH SS 111, S. 134.

172 BUB, Nr. 214, S. 170; MULLER, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 217.

I3 BUB, Nr. 288, S. 214.

174 MAavER, Geschichte des Bistums Chur, S. 159-161.

175 MOLLER, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 216218 u. S. 222.

A



1068) zum Leiter des Klosters Muri berufen und kehrte 1082, nachdem sein
«Gastspiel» in Muri wenig erfolgreich verlaufen war, nach Disentis zurtick.
Die Identifikation dieses Monchs mit unserem Bischof sei, so Miiller, eine
«Kombination des 17. Jahrhunderts»'?; sie finde in den uns bekannten Quellen
des Hochmittelalters keinerlei Bestitigung.

Es wire kaum der Miihe wert, auf diese langst klar gestellten Sachverhalte
einzugehen, hétte sich nicht eine von Mayers «Zusatzinformationen» zu Ulrich
II. in die Gegenwart hiniiberretten kdnnen: dass ndmlich Ulrich von Tarasp
jener Churer Dompropst war, den die Réter laut Bertholds Annalen im Jahr
1079 zum neuen Bischof gewihlt hatten und der dann zugunsten von Norbert
zurticktreten musste. Die Information, wonach es 1079 zu einer Konkurrenz-
situation zwischen Ulrich von Tarasp und Norbert gekommen sei, findet man
in praktisch allen Publikationen, die sich mit diesem Abschnitt der ratischen
Geschichte niher beschiftigen, und zwar unabhéngig davon, ob die Autoren
von einer eigentlichen Doppelwahl ausgehen oder nicht.'”” Berthold spricht
zwar von einem domus prepositus, aber er nennt weder den Namen noch die
Herkunft dieses Dompropsts, weder in der zur Debatte stehenden Passage noch
irgendwo sonst in der Chronik. Es bediirfte also einer anderen Quelle, um zu
belegen, dass Ulrich zur fraglichen Zeit in Chur als Dompropst amtete. Doch
eben diesen Beleg bleiben die Autoren schuldig, die Ulrich als Dompropst von
1079 ins Spiel bringen. Sie beziehen sich entweder auf dltere Aufsitze, oder
sie geben sogar filschlicherweise unser Berthold-Zitat als Quellennachweis
an — jenes Zitat, in dem eben gerade nicht von einem Ulrich die Rede ist (so
z.B. Clavadetscher in seiner Liste mit den Churer Dompropsten'”). Selbst
Miiller bildet da keine Ausnahme. In seinem wichtigen Aufsatz von 1932
schreibt er vor allem aus Disentiser Perspektive, d.h. ihn interessiert, ob der
Klosterpropst Ulrich dieselbe Person wie der Churer Bischof Ulrich ist; die
Frage aber, ob der Bischof dieselbe Person wie Bertholds Dompropst ist,
wird nicht behandelt. In seinen spiteren Publikationen geht Miiller auf diese

176 gBp., S. 217.

177 So zuletzt bei MEYER, Hochmittelalter, S. 147. Vgl. ferner z.B. Loosg, Marienbergs
Anfange, S. 17f.; BOTTNER, Churrdtien, S. 2; ZiErLER, Herren von Tarasp, S. 13f., PieTH,
Biindnergeschichte, S. 40. Unklar ist hier die Position von MEYER-MARTHALER, Bischof
Wido, S. 189-192. Sie wendet sich zwar vehement gegen die Annahme einer Doppelwahl,
doch zur Frage, ob es Ulrich von Tarasp war, der 1079 als Churer Dompropst amtete,
dussert sie sich nicht. Sie fiigt bei der Paraphrasierung der Berthold-Stelle lediglich in
Klammern Ulrichs Namen hinzu, ohne dem Problem auf den Grund zu gehen, woher die
entsprechende Information stammt.

178 CLAVADETSCHER/KUNDERT, Bistum Chur (HS 1,1), S. 536.

45



[dentitdtsprobleme nicht mehr ein. Sogar in seinen ausfiihrlichen Untersu-
chungen {iber die Herren von Tarasp, verdffentlicht Ende der Siebziger- und
anfangs der Achtzigerjahre, bezeichnet er unseren Ulrich als Dompropst von
1079 und bezieht sich in den fraglichen Abschnitten auf Berthold und auf
Meyer-Marthalers Aufsatz von 1954 {iber Bischof Wido.'”

Woher aber kommt diese Information urspriinglich? Ein Blick in die
dlteste «Sekundérliteratury» zur Churer Bistumsgeschichte ist zur Beantwor-
tung dieser Frage unumgénglich. Ansetzen muss man wieder bei J.G. Mayer,
der viele Aussagen dlterer Autoren in gebiindelter Form ins 20. Jahrhundert
hiniibertradiert hat. Leider nennt Mayer fiir den uns interessierenden Sach-
verhalt keine Quelle. In wesentlichen Teilen seiner Darstellung stiitzt er sich
allerdings auf das Werk «Episcopatus Curiensis» von Ambrosius Eichhorn
(1797), das er selbst als wichtigste Grundlage seines Werks bezeichnet. Eich-
horn verfdhrt in den Kapiteln tiber Norbert und Ulrich allerdings genau gleich
wie spater ein Grossteil der Autoren des 20. Jahrhunderts: Er zitiert unsere
Passage aus Berthold und fligt an passender Stelle (nach domus preeposito)
in Klammern «Udalrico» ein.'® Auch bei ihm ist nicht ersichtlich, woher
er diese Zusatzinformation bezieht. In seinem Verzeichnis der Disentiser
Abte heisst es zum vermeintlichen Abt Ulrich von 1083 dann vage: «Fer-
tur, Udalricum hunc eodem tempore canonicum et preepositum Curiensem
fuisse, quod quidem a ratione alienum non est.» Zur Unterstiitzung dieser
These dient ihm freilich nur gerade die Feststellung, dass kluge Ménner aus
vornehmem Geschlecht sich damals oft mit mehreren Wiirden gleichzeitig
zu schmiicken pflegten.'®!

Man muss also noch weiter zurtickgehen, um dem Problem auf die Spur
zu kommen. Im Churer Bischofskatalog von Flugi (1645) lesen wir zu un-
serem Bischof Ulrich: «Vdalricus, Grafe von Mondtfort, Thumbprobst zu
Chur, Anno 1089 erhebt, war von Henrico V. nacher Rom abgeschickt, hat
auch der Herosolomitanischer expedition beygewohnt.»'8? Uns soll hier nur
die Information «Thumbprobst zu Chur» interessieren, die iibrigen Angaben
Flugis zu Ulrich sind ldngst widerlegt (ausgenommen das korrekt angegebene
Jahr von Ulrichs Amtseinsetzung).*? Aufwelche Grundlagen hat sich Flugi fiir

17 MULLER, Herren von Tarasp, S. 80, Anmerkungen S. 201.

80 Ercuuorn, Epsicopatus Curiensis, S. 67.

81 gmp., S. 229.

182 Maver/JEckLIN, Bischofskatalog von Flugi, S. 7.

Dass Ulrich dem Geschlecht derer von Montfort angehdren soll, hat bereits Mayer als
unstichhaltig zuriick gewiesen; die Montforter tauchen erst in Quellen aus dem spiteren
13. Jahrhundert erstmals auf (vgl. Maver, Geschichte des Bistums Chur, S. 159, Anm.
3). Dass Ulrich am ersten Kreuzzug teilgenommen und die Regierungszeit Heinrichs V.

183

46



seine Darstellung gestiitzt? Die Herausgeber der Flugi-Edition von 1901, J.G.
Mayer und F. Jecklin, nennen als Quellen fiir das Werk den Bischofskatalog
von 1388, das Necrologium Curiense, die Bischofsliste von Aegidius Tschudi
(im «Haupt-Schliissel zu verschidenen Alterthumen») sowie «einzelne Doku-
mente». Ferner seien fiir Flugi bei mehreren Angaben «eigene Vermutungen
oder solche der Chronisten des 16. und 17. Jahrhunderts massgebend».'

Doch der Reihe nach. Der Bischofskatalog im Liber de feodis von 1388,
die dlteste umfassende Zusammenstellung aller Bischofe der Didzese Chur,
liefert zu fast keinem der frith- und hochmittelalterlichen Oberhirten bio-
graphische Details; auch beziiglich Norbert und Ulrich sind lediglich deren
Namen vermerkt.'** Das Necrologium Curiense gibt lediglich die Todesdaten
bekannt, ausserdem erwihnt es bei Norbert eine ans Domkapitel gerichtete
Schenkung.'® Aegidius Tschudi wiederum berichtet von Norbert zwar, er
habe «sich selbst mit Gewalt, und Simonie zum Bischof» gemacht, «als
das Bisthum mehr als ein Jahr dero Zeit ohne Bischof gewesen» sei.'®” Er
erwihnt aber nichts von der bei Berthold beschriebenen Konkurrenzsituation
von 1079. Und zu Ulrich heisst es bei Tschudi kurz und biindig «Udalricus
tertiusy», ohne biographische Angaben.'™®

Was steht in den frithneuzeitlichen réitischen Chroniken zu dem uns inter-
essierenden Problem? In seiner bekannten Historia Raetica, entstanden um
1570, bezichtigt Ulrich Campell wie vor ihm schon Tschudi Bischof Norbert
des Amterkaufs, allerdings bringt er noch Herzog Welf mit ins Spiel: Durch
Simonie habe sich Norbert die Gunst Welfs erschlichen, der nach dem krie-
gerischen Einfall von Anfang 1079 Ritien besetzt gehalten habe, und sei so
zu Amt und Wiirden gelangt.'®® Die Konkurrenzsituation von 1079 wird auch
bei Campell nicht erwéhnt. Ulrichs Amtsantritt wird zudem falschlicherweise
in das Jahr 1104 gelegt." Es bestehen kaum Zweifel dariiber, woher Campell
diese Informationen bezog: Seine Darstellung stimmt fast wortlich mit dem
entsprechenden Abschnitt im ersten und einzigen Band der «Magni operis de

miterlebt haben soll, schliesst sich schon allein aufgrund der Mitteilungen im Necrologium
Curiense und in den Annales Augustani aus, die seinen Tod ganz klar auf das Jahr 1095
bzw. 1096 setzen (vgl. Anm. 170 u. 171). Der von Heinrich V. nach Italien entsandte
Bischof von Chur war Wido, vgl. unten S. 57—-60.

Maver/JEckLIN, Bischofskatalog von Flugi, S. VI.

185 MEYER-MARTHALER, Liber de feodis, S. 56—67; vgl. bes. S. 56 u. 57.

186 Necr. Cur. (ed. Juvalt), S. 9 u. 74 = MGH Necr. I, S. 621 u. 635.

187 Tscuupi, Haupt-Schliissel, S. 318.

188 EBp., S. 318.

189 CampELL, Historia Raetica, S. 185.

%0 Emp., S. 197.

184

47



omnibus Germaniae episcopatibus Epitomes» des Historiker-Poeten Kaspar
Brusch von 1549 {iberein."”! Zu exakt dem gleichen Befund kommt man,
wenn man in den Chroniken von Johannes Guler und Fortunat Sprecher
nachschlédgt: Sie stiitzten sich vermutlich auf Campell, moglicherweise auch
direkt auf Brusch.'”? Da Brusch nichts von dem bei Berthold erwéhnten Dom-
propst schreibt, lohnt es sich hier nicht, die Grundlagen seiner Darstellung
zu ermitteln.

Mit Brusch, Campell, Guler und Sprecher sind die wichtigsten friithneu-
zeitlichen narrativen Quellen zur ritischen Geschichte, die auch Themen des
friihen und hohen Mittelalters aufgreifen, bereits genannt. Im Rahmen einer
tiefer gehenden Untersuchung konnten noch weitere, auch ausserratische
Chroniken, die Flugi bekannt gewesen sein kdnnten, zur Uberpriifung bei-
gezogen werden.'” Dennoch sei an dieser Stelle die Hypothese gewagt, dass
Bischof Ulrich zum ersten Mal bei Flugi als vormaliger Churer Dompropst

I BruscH, Magni operis, f. 25/2 u. 26/1. Brusch tiber Norbert: Summi prius canonicorum

Augustensium senatus praepositus, homo mire ambitiosus et gloriae cupidus, venit anno
domini 1079 ad possessionem ac gubernaculum Episcopatus Curiensis, non per legitime
vocationis, aut electionis ostium, sed per Simoniacae pravitatis cuniculos, largitionibus
videlicet ac muneribus quit us emebat verius depraedatum Episcopatum a suis Guelphis
Bavariam tenentibus, quam praecibus obtinebat.
Vgl. dazu CampeLL: Nordenbertus vel Nortpertus, aliis Volipertus, comes a Summuntorio
Bavarus, summi prius Canonicorum Augustensium senatus praepositus, homo mire ava-
rus, ambitiosus et gloriae cupidus, tricesimus quintus Curiensium antistitum, venit anno
Domini 1079 ad possessionem ac gubernaculum episcopatus Curiensis, quum aliquot
Jjam mensibus ille vacasset, idque non per legitimae vocationis aut electionis ostium, sed
per simoniacae pravitatis cuniculos, largitionibus videlicet et muneribus, quibus emebat
verius depraedatum episcopatum a suis Guelphis Bavariam tenentibus, quam precibus
obtinebat.

92 GuLEr, Raetia (VIII. Buch), S. 119; SprecHeR, Rétische Chronik, S. 109.

19 Keine Beriicksichtigung fand in dieser Arbeit beispielsweise das nicht edierte Chronicon
Episcopatus Curiensis (Handschrift in der Wiirttembergischen Landesbibliothek Stuttgart)
aus dem 16. Jahrhundert von Werner Wilhelm Graf von Zimmern. J.G. Mayer nimmt
teilweise Bezug auf dieses Werk, das sich offenbar auf Quellen stiitzte, die wir heute nicht
mehr kennen (so zum Beispiel auf Annales Curienses, vgl. MaYER, Geschichte des Bistums
Chur, S. VII/VIII). Im Kapitel tiber Ulrich II. bringt Mayer mit Verweis auf Zimmern einen
Gegenbischof namens Heribert ins Spiel (Maver, Geschichte des Bistums Chur, S. 161).
Auch bei den dlteren rétischen Chronisten (Campell, Sprecher, Flugi, Eichhorn) wird dieser
Heribert als Interimsbischof genannt, der auf Norbert folgte, zusammen mit einem weiteren
kurzzeitigen Nachfolger namens Eberhard. In den uns bekannten hochmittelalterlichen
Quellen finden sich die Namen nirgends. Ob Zimmern allenfalls zum Dompropst-Problem
neue Erkenntnisse bringen konnte, bleibt offen.

48



bezeichnet wird, dass diese Angabe mithin also «eigenen Vermutungeny,
wie das Mayer und Jecklin formulieren, entspringt. Oder lag der Information
eines jener von den Flugi-Herausgebern erwédhnten «einzelnen Dokumente»
zugrunde? Falls ja, dann miisste es sich um ein heute vergessenes oder verlo-
renes Stiick handeln.'* Denn Mayer und Jecklin publizierten simtliche Doku-
mente, die sie als Flugis Quellen identifizieren konnten, in ihrer Edition des
Bischofskatalogs; es handelt sich dabei ausschliesslich um Quellen aus dem
Spatmittelalter und der Neuzeit, von denen keine unseren Ulrich erwéhnt.

Nachfolgende Autoren (Eichhorn, Mohr, Disentiser Synopsis u.a.) haben
Flugis Angaben jedenfalls fiir Kombinationen eigenen Zuschnitts verwendet,
die hier nicht alle beschrieben werden sollen. Bei Mayers Variante handelt es
sich gewissermassen um ein Konglomerat dlterer Darstellungen, das nur indi-
rekt auf hochmittelalterliche Primarquellen zuriickgreift. Sicherlich zu Recht
schreibt Iso Miiller, dass sich Mayer auf «unkontrollierbare» und fiir eine
solide Schilderung der Geschehnisse «unbrauchbare Notizen» stiitzt.'

Halten wir als Ergebnis dieses Exkurses also fest: Die Information, dass
Ulrich von Tarasp 1079 als Churer Dompropst amtete, geht nach gegenwir-
tigem Wissensstand auf die neuzeitliche Uberlieferung zuriick, méglicher-
weise auf Flugi.' Solange sich zur Bestétigung keine Priméarquellen aus dem
hohen Mittelalter finden, sollte Bertholds prepositus daher als Anonymus be-
trachtet werden. Damit wird gewissermassen ein Bogen zuriick zu Meyer von
Knonau geschlagen: Als einziger der hier untersuchten Autoren schildert der
stets sehr quellennah arbeitende Historiker die Vorgdnge von 1079 im Churer
Bistum &usserst detailliert, ohne dabei Ulrichs Namen zu nennen.'”” Dieser
taucht bei thm nur in Zusammenhang mit dessen Antritt als Bischof 1089
und dessen Tod im Jahr 1096 auf.'”® Eichhorns und Campells Schriften waren
Meyer von Knonau ja keineswegs unbekannt; er hat ithnen indes beziiglich
der Ereignisse von 1079 wohlweislich keine Beachtung geschenkt.'™®

194 Vgl. DepLAZES, Schriftlichkeit und Uberlieferung, S. 214. Der weitaus grosste Teil der in
den Bibliotheken und Archiven der fiithen Neuzeit noch vorhandenen Schriften ist heute
verloren. Fiir die Biindner Archive beziffert Deplazes die Erhaltungsquote auf hochstens

_ funf Prozent.

195 MULLER, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 217.

1% Streng genommen fiihrt nicht einmal Flugis Variante automatisch zum Schluss, dass Ulrich
1079 Bischofskandidat der pépstlichen Partei war. Flugi schreibt lediglich, Ulrich sei vor
seiner Erhebung zum Bischof Churer Dompropst gewesen; ob er dieses Amt aber schon
1079 ausiibte, wird nicht gesagt.

197 MEYER vON KNnoNau, Jahrbiicher 3, S. 233.

1% MEYER vON KNoNau, Jahrbiicher 4, S. 176 u. S. 463.

% Vgl. MEYER VON KNoONAU, Jahrbiicher 4, S. 176, Anm. 26.

49



Keine Zweifel bestehen heute dank Iso Miillers Forschungen beziiglich
Ulrichs Familienzugehorigkeit. Seine Tarasper Herkunft ist durch Goswin, den
Chronisten des Stiftes Marienberg, bezeugt.*”” Unter anderem seine Aussagen,
niedergeschrieben um 1365, haben es Miiller erlaubt, einen Stammbaum
der Familie zu rekonstruieren.”®' Bei den von Goswin erwihnten Briidern
Eberhard, Ulrich, Gebhard und Egino handelt es sich in der Tat um die ersten
vier namentlich bekannten Mitglieder der Sippe, die uns aus dem Dunkel
der Geschichte entgegentreten. Wie aus der Textpassage hervorgeht, blieb
der Alteste der vier, Eberhard, kinderlos. Auch Ulrich, der eine geistliche
Laufbahn einschlug, diirfte keine Nachkommen gehabt haben. Gebhard und
Egino sorgten hingegen fiir den Fortbestand des Geschlechts, das schliesslich
drei Generationen spiter gegen Ende des 12. Jahrhunderts wieder ausstarb.

Zu den Amtshandlungen des ersten prominenten Taraspers, Bischof Ulrich
I1., ist wenig iiberliefert. Genau genommen beschriankt sich unser Wissen
dariiber auf die Griindung des Tarasper Eigenklosters Schuls/Scuol, das
sub regula beati Benedicti stand und das 1146 nach St. Stephan ob Burgeis
(Vintschgau) und kurz darauf zu einer nahe liegenden Marienkapelle verlegt
und Marienberg genannt wurde.? Versuchen wir also, aus dem Griindungsakt
so viele allgemeine Riickschliisse wie moglich zu ziehen. Zum einen liefert
uns Goswins Bericht tiber die Griindung den (neben dem Umstand, dass
Ulrich seine Erhebung Gebhard von Konstanz verdankte) zweiten wichtigen
Hinweis auf die grundsétzlich papsttreue Einstellung der Tarasper. Geweiht
wurde das Kloster namlich von Kardinal Gregor aus Pavia, einem engen
Weggefihrten der Reformpépste Gregor VII. und Urban II. Gregor gehorte
zu den Unterzeichnenden des Konzils von Piacenza im Mérz 1095 und be-
gegnet uns spater im Gefolge Urbans II. auf dessen Reise durch Frankreich
in den Jahren 1095 und 1096.%* Schuls blieb zwar iiber Ulrichs Tod hinaus

200 Goswin, Registrum, S. 62 = BUB, Nr. 214, S. 170: Ad evidenciam itaque dicendorum

sciendum est, quatuor germanos fuisse in castro de Taraspes, quorum unus Eberhardus,

alter Udalricus, tercius Gebezo, quartus Egeno fuit nominatus. Iste Eberhardus cum non

haberet heredem, Christum sibi elegit heredem, cenobium construens in loco de Schulles,

quod eciam ad honorem dei et beate genitricis eius virginis Marie aliorumque quam plu-

rium sanctorum a guodam cardinali Gregorio nomine sub regula beati Benedicti dedicari

impetravit, prediisqiie suis una cum fratre suo Udalrico Curiensi episcopo, idem cenobium

pro voluntatis sue arbitrio locupletavit (...)

MULLER, Geschichte der Freiherren von Tarasp, S. 2; pers., Herren von Tarasp, S. 22. Vgl.

auch den Stammbaum bei ZizrLER, Herren von Tarasp und ihre Griindungen, S. 4.

22 Joos, Marienberg (HS I11,1) S. 856. Zur genauen Lage des Klosters Schuls vgl. MULLER,
Kloster in Schuls, S. 25-29.

03 MULLER, Herren von Tarasp, S. 83.

201

50



Tarasper Eigenkloster. Das muss laut Miiller aber nicht als Widerspruch zum
Reformgedanken gedeutet werden; die Tarasper erlaubten Miiller zufolge die
freie Abtwahl.**

Dass die zahlreichen monastischen Griindungs- und Besiedlungsakte der
Gregorianer jener Jahre in den Gegenden nordlich von Churrétien —ausgehend
vor allem von Hirsau — die Tarasper zur Griindung ihres Schulser Klosters
inspiriert haben konnte, ist eine plausible Annahme Miillers, der in neuerer
Zeit auch H. Schwarzmaier beipflichtet.?”> Es darf ja auch nicht iibersehen
werden, dass das Inntal — anders als die Surselva mit Disentis, das Churer
Rheintal mit Pfafers oder Mittelbiinden mit Cazis und Mistail — gewisser-
massen monastisches Brachland darstellte. Man darf mit Fug und Recht
annehmen, dass der Griindungsakt in erster Linie einer religiosen Motivation
entsprang, worauf schon Goswins Text hindeutet: Da der Familiendlteste
Eberhard keinen Erben hatte, «wihlte er sich Christus als Erben».?% Loose
glaubt, das Kloster sei zur «Begribnisstitte» fiir die Tarasper Familie be-
stimmt gewesen; allerdings lasse sich nicht nachweisen, ob Eberhard, Ulrich
oder einer ihrer Briider tatsidchlich in Schuls begraben worden seien.?’” Als
weiteres denkbares Griindungsmotiv nennt Loose die Vorbereitungen fiir den
ersten Kreuzzug, in dessen Rahmen Schuls eventuell eine Rolle fiir durchzie-
hende Kreuzritter hitte spielen sollen. Machtpolitische Uberlegungen fielen
vermutlich weniger ins Gewicht; im Unterengadin, wo das Kloster zu liegen
kam, nahmen die Tarasper ohnehin die fiihrende Stellung ein, und solange
Ulrich als Bischof amtete, ging auch von «Chur» keine Bedrohung aus. In
der Wahl des Klosterstandorts sieht Loose immerhin einen bedeutenden Re-
prasentationsakt: Dass die Tarasper «im Leben wie im Tod» im Mittelpunkt
ihres Herrschaftsgebiets residierten, bezeichnet er als Symbolik, welche das
Engadiner Geschlecht mit anderen grossen Familien geteilt habe.?*®

Es stellt sich noch die Frage, ob die Griindung des Klosters Schuls in Zu-
sammenhang mit der Umwandlung des Klosters Miistair in ein Frauenkloster
steht. Wurden vielleicht die Miinstertaler Monche nach Schuls umgesiedelt
und an ihrer Stelle Nonnen in Miistair einquartiert? Wie bereits erwahnt,

204 gBp., S. 129. Es ist hierzu festzuhalten, dass erst 1142 zum ersten Mal cin Abt in Schuls
erwihnt wird, dieser zudem ausdriicklich als «erster Abt der Mdonchszelle zu Schuls»
(Loosk, Marienbergs Anfinge, S. 24). Moglicherweise wurde das Kloster bis dahin als
Priorat gefiihrt.

MULLER, Herren von Tarasp, S. 82f; Scuwarzmaler, Ottobeuren und Marienberg, S. 56.
206 Vgl. Zitat in Anm. 200.

27 Loosk, Marienbergs Anfange, S. 18.

2% Loosk, Marienbergs Anfange, S. 19.

205

ol



begegnet uns Mistair Mitte des 12. Jahrhunderts als Frauenkloster. Auf den
ersten Blick wirkt es deshalb verlockend, eine Briicke zwischen den beiden
Ereignissen zu schlagen. Schon Josef Joos hat aber darauf hingewiesen, dass
urkundliche Beweise fiir diese These fehlen und gewisse Fakten aus der
Anfangszeit von Marienberg damit nur schwer in Einklang zu bringen wé-
ren.”” Und Sennhauser hat aufgrund des St. Galler conspectus coenobiorum
(Cod. Sang. 453) zeigen konnen, dass in der ersten Hélfte des 12. Jahrhunderts
noch Monche in Miistair gelebt haben miissen?!? — eine These, die durch die
Forschungsergebnisse von P. Weiss untermauert wird.?"!

Eher unwahrscheinlich ist, dass Ulrich mit der Schulser Klostergriindung
beabsichtigte, Miistair zu schwichen, war ihm doch als Churer Oberhirten
das Kloster Miistair als bischofliches Eigenkloster ebenfalls untertan. «Die
Churer Bischofsmacht im Engadin und Vintschgau, die ihren am besten
ausgebauten Mittelpunkt in Miistair besass, stand jetzt gewissermassen mit
dem Wirkungskreis der Herren von Tarasp zusammeny, schreibt Biittner.?'?
Oder gehen die Klostergriindungsplidne der Tarasper noch auf die Zeit Bischof
Norberts zuriick? Planten sie damals vielleicht ein «Konkurrenz-Kloster» zu
dem von Norbert geforderten Miistair, mit dem dieser seinerseits, wie bereits
gesagt, ein Gegengewicht zum Tarasper Refugium schaffen wollte? Das
genaue Griindungsjahr von Schuls konnte zur Beantwortung dieser Frage
etwas beitragen, doch leider geht aus Goswins Chronik nur hervor, dass die
Griindung wihrend Ulrichs Amtszeit erfolgt sein muss.

Betrachtet man nun Ulrichs Wirken nach aussen, so fillt auf, dass er im
Gegensatz zu seinen Vorgidngern an den reichspolitischen Geschehnissen
seiner Zeit offenbar keinen Anteil nahm. Ob der Kampf in der Lombardei
damals, wie Meyer-Marthaler annimmt, tatsdchlich auch Rétien mit seinen
Alpenpdssen beriihrte??"® Wir wissen es nicht; von Kampfhandlungen auf
ratischem Territorium ist jedenfalls nirgendwo die Rede. Auch von den
Kadmpfen, die sich in den frithen Neunzigerjahren nordlich von Churritien
abspielten — zwischen St. Gallen und Konstanz etwa*'* — scheint Churritien
nicht tangiert worden zu sein. Davon einmal abgesehen fehlt jede Nachricht
tiber eine Teilnahme Ulrichs an einer Synode, wie das fiir seine Vorginger
Heinrich und Norbert belegt ist, auch liber eine anders geartete Aktion Ulrichs

209 Joos, Marienberg (HS III,1) S. 856.

210 SENNHAUSER, Miistair, S. 375.

21 Werss, Siegelurkunden, S. 91-95.

212 BUTTNER, Churritien, S. 4.

213 MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 191.

214 MEYER voN KNonau, Jahrbiicher 4, S. 383 —388.

52



zugunsten der einen oder anderen Partei erfahren wir nichts. Ohnehin gibt es
keinen Hinweis darauf, ob sich Ulrich wéahrend seiner Amtszeit je ausserhalb
des rétischen Territoriums aufgehalten hatte.

Diese scheinbare Passivitit Ulrichs in reichspolitischen Angelegenheiten
steht in auffilligem Kontrast zum Aktivismus seiner zwei direkten Vorgdnger
Heinrich und Norbert sowie seines Nachfolgers Wido. Lisst sie sich vielleicht
damit begriinden, dass das Domkapitel nach Norberts knapp zehnjéhriger
Amtszeit mehrheitlich aus Parteigdngern des Kaisers bestand und der Gre-
gorianer Ulrich sich daher zu Zuriickhaltung im Konflikt zwischen Kurie
und Konigshof genétigt sah? In diesem Fall wiirden wir vermutlich etwas
von Spannungen im Bistum erfahren, tatsdchlich aber weist, wie Meyer-
Marthaler schreibt, nichts darauf hin, dass Ulrich in seiner sechsjdhrigen
Amtszeit je angefochten worden wire.*'* Eine einleuchtendere Erkldrung
bietet moglicherweise Ulrichs Herkunft: Von den vier Churer Bischofen aus
der Zeit des Investiturstreits war er der einzige ritische «Einheimischey.
Norbert und Wido stammten aus dem Domkapitel von Augsburg, Heinrich I.
aus dem fiir die Reformbewegung so wichtigen Kloster Reichenau. Sie alle
waren damit schon vor ihrem Wirken als Bischof von Chur in «geopolitischen
Brennpunkteny tétig, wihrend Ulrich — ohne damit Macht und Einfluss der
Tarasper kleinreden zu wollen — doch eher aus der «Provinz» stammte. Daraus
konnte nicht nur gefolgert werden, dass ihm die tiberregionale «Vernetzungy»
samt entsprechenden Beziehungen und Kontakten seiner Vorgéanger und sei-
nes Nachfolgers fehlten, sondern auch, dass sich seine Interessen mehr auf
innerritische Angelegenheiten bezogen. Jedenfalls liegt es nahe, zwischen
den beiden «Ausnahmeaspekten» der Person Bischof Ulrichs — seine reichs-
politische Passivitit und seine einheimische Herkunft — einen Zusammenhang
anzunehmen.

Dass Ulrichs Episkopat auch von aussen nie unter Druck geriet, dazu
trug die reichspolitische Lage der Jahre 1089 bis 1096 nicht unwesentlich
bei. Heinrich IV. brach im Friithling 1090 — nachdem er beim Versuch, das
ehemalige Krongut in Sachsen und Thiiringen wieder zu gewinnen, emp-
findliche Niederlagen erlitten hatte — erneut nach Italien auf.?!® Er blieb dort
sieben Jahre lang und kehrte erst 1097 {iber den Brenner nach Deutschland
zuriick.?'” Somit hielt er sich fast wiahrend Ulrichs gesamter Amtszeit siidlich
der Alpen auf. Seine spite Riickkehr hingt damit zusammen, dass ihn ab
Sommer 1092 eine Serie von Missgeschicken quasi zu einem «Gefangenen»

215 MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 191.
216 HARTMANN, Investiturstreit, S. 31.
217 MEYER voN KnoNau, Jahrbuicher 3, S. 1.

53



in Norditalien machte: Nach anfanglichen Erfolgen erlitt er schwere milita-
rische Niederlagen gegen die Grifin Mathilde, 1093 fiel sein Sohn Konrad von
ihm ab, die Stidte Mailand, Cremona und Lodi verbiindeten sich gegen ihn,
seine Gemahlin Praxedis sagte sich von thm los, und der Brennerpass samt
Brixen geriet in die Gewalt seines Feindes Welf IV.?'® Erst nachdem die Ehe
Mathildes mit dem jungen Welf V. in die Briiche gegangen war und Heinrich
sich mit Welfs Vater ausgesohnt hatte, konnte er den Heimweg antreten. Von
1093 bis 1097 aber hing er im Raum Verona-Padua fest. Der norditalienische
Stadtebund von Mailand, Cremona, Lodi und Piacenza versperrte ihm den
Weg zu den westlichen Alpenpéssen, die Region um Brixen mit dem von ihm
bevorzugten Brenner stand unter der Kontrolle Welfs. Hétten die rétischen
Pisse in dieser verzwickten Lage eine Alternative sein konnen? Blittner misst
hier der papstfreundlichen Haltung Bischof Ulrichs grosse Bedeutung zu. Er
schreibt, dass dem Kaiser die Biindner Alpeniibergidnge durch den Churer
Oberhirten «versperrt» waren.?’” Ulrichs Haltung bezeichnet er fiir die Be-
niitzung der Pésse als entscheidend, und dadurch, dass «er und seine Familie
zu den Gegnern Heinrichs IV. zihlten, waren diesem auch der Vintschgau
und das Minstertal gesperrt».?® Ob Ulrich militérisch in der Lage gewesen
wire, Heinrich aufzuhalten, ist schwer zu beurteilen. Starker ins Gewicht
fallen diirfte ohnehin, dass Heinrich bei der Benutzung eines Biindner
Passes unweigerlich den siidschwibischen Raum hitte durchqueren miissen,
wo seine Gegner mehr und mehr an Boden gewannen, seit sie Berthold 11.
von Zihringen 1092 zum Herzog von Schwaben gewdhlt hatten. 1093 war
Berthold sogar in der Lage, in Ulm einen Landfrieden zu verkiinden.?' Dass
die pépstliche Partei den nordlich an Churritien grenzenden Raum immer
starker dominierte, trug sicherlich dazu bei, dass Ulrich, wie es scheint, als
Bischof nicht angefochten wurde und im ritischen Gebiet augenscheinlich
stabile Verhiltnisse herrschten.

Vergessen hatte Heinrich IV. Churritien allerdings nicht. Steckte hinter
der Ubertragung des Klosters Pfifers an den konigstreuen Bischof Burchard
von Basel**? im Jahr 1095 durch den Salier tatsdchlich die Intention, die «ihm
abgeneigte bischofliche Kurie an der Plessur» zu «belistigen», wie das im
Allgemeinen angenommen wird??* Im Kapitel zu Pfafers wird dariiber noch

218 Gorz, Investiturstreit, S. 160f.; HArRTMANN, Investiturstreit, S. 32f.
29 BurrNer, Churritien, S. 4.

20 BuTTNER/MULLER, Miistair im Frith- und Hochmittelalter, S. 74.
221 BUTTNER, Staufer und Zahringer, S. 10.

22 BUB, Nr. 212, S. 168.

223 MULLER, Herren von Tarasp, S. 81.

N

54



ausfiihrlicher sprechen sein.”** Nicht auszuschliessen ist jedenfalls, dass diese
Ubertragung Teil einer Strategie Heinrichs zur Verbesserung seiner Position
im Alpenraum bildete. Als isolierte Einzelmassnahme konnte sie freilich
gezwungenermassen keine grossen Erfolge zeitigen.

Miiller hat Ulrich II. einen «friedlichen Reformerbischof» genannt.??
Sicherlich darf man ithn mit Blick auf seinen zuriickhaltenden «aussenpoli-
tischen» Kurs als primér regional orientierten Vorsteher der Didzese bezeich-
nen, dessen Mentalitat moglicherweise von seiner doch eher provinziellen
Abstammung herrithrte und der aus demselben Grund auch nicht iiber die
weit reichenden Kontakte seiner vor und nach ihm auftretenden Amtskollegen
verfiigte. Was aber seine Tatigkeit als Reformer im Bistum Chur betrifft, so
tappt man wie schon bei den bisherigen Bischdéfen mangels Quellen vollig
im Dunkeln. Dass er der papstfreundlichen Partei angehorte, geht indirekt
aus seiner Erhebung durch Gebhard von Konstanz und aus den Beziehungen
zu Kardinal Gregor, dem Mitarbeiter Papst Urbans II., hervor, weniger aus
der Rechtslage des von seiner Familie gegriindeten Eigenklosters Schuls. Es
wire interessant, im Rahmen einer weiteren Untersuchung die rechtliche Lage
des Klosters Schuls/Marienberg detailliert mit derjenigen des von Bischof
Norbert gegriindeten Klosters Habach zu vergleichen; moglicherweise wiren
die Differenzen geringer, als man annehmen méchte. Ob Ulrich vor seiner Zeit
als Bischof tatsdchlich dem Churer Domkapitel als Propst vorstand und, wie
das die Literatur berichtet, 1079 als Bischofskandidat der papstlichen Partei
gegen Norbert unterlag, 1st vollig ungewiss, da der Chronist Berthold, der
von diesen Geschehnissen berichtet, Ulrich nicht namentlich nennt und die
entsprechende Information auch nicht aus einer anderen uns heute bekannten
mittelalterlichen Primérquelle erschlossen werden kann.

3.5 Wido (1096-1122)

26 Jahre lang hat Bischof Wido in Chur regiert, linger als seine drei Vorgin-
ger zusammengerechnet. Dass wir zumindest iiber den zweiten Teil seines
Episkopats relativ gut Bescheid wissen, verdanken wir der heute noch zu
einem grossen Teil erhaltenen Korrespondenz zwischen Wido und den Pépsten
Paschalis II. und Calixt II. Diese vermittelt uns einen vielfdltigen Einblick
in die damaligen Geschehnisse im gesamten siiddeutschen Raum und sagt

22 Vgl. unten S. 98ff.
235 MULLER, Herren von Tarasp, S. 133.

33



dementsprechend auch viel {iber Widos Verhalten und die Lage Churritiens
wihrend des Investiturstreits aus.

Die Nachricht iiber Widos Erhebung zum Bischof verdanken wir wie-
derum den Annales Augustani, die zum Jahr 1095%° vermelden: «Defunc-
to Oudalrico Curiensi episcopo, Wido episcopus, Augustensis ecclesiae
canonicus, successit.»”*” Wido war also wie schon Norbert Mitglied des
Augsburger Domkapitels. Die Umstidnde seines Amtsantritts unterscheiden
sich allerdings deutlich von jenen Norberts. Zwar kennen wir hiervon keine
Details (Meyer-Marthaler geht bei Wido wie schon bei Heinrich 1. von einer
«rechtmissigen» und «kanonisch anerkannten Wahl» aus***), doch wiahrend
Norbert seine Erhebung unzweifelhaft dem Konig zu verdanken hatte, kann
man dies bei Wido kaum annehmen. Heinrich IV. sass im Jahr 1096 immer
noch in Italien fest und wére kaum im Stande gewesen, die Bischofswahl in
seinem Sinne zu lenken.

Abgesehen davon ist zu bezweifeln, dass die Wahl des Kaisers auf Wido
gefallen wire. Meyer-Marthaler schreibt: « Wido stammt aus dem Domkapitel
von Augsburg, das durch seine antikaiserliche Haltung auftéllt und das in ste-
tem Gegensatz zu seinem kaiserlich investierten Bischof steht.»?* Einschrén-
kend miisste man hier anmerken, dass erst die als simonistisch empfundene
Einsetzung des Bischofs Hermann durch Heinrich I'V. nach dem Tod Bischof
Siegfrieds am 4. Dezember 1096 die Augsburger bzw. vor allem das dortige
Dombkapitel gegen den Salier aufbrachte.”*® Das Datum von Siegfrieds Tod fast
zu Ende des Jahres 1096 macht es wahrscheinlich, dass Wido seinen Posten in
Chur noch vor Hermanns Erhebung antrat. Und bis dato hatte sich Augsburg
treu an der Seite des Saliers gehalten, obwohl Welf TV. die Stadt immer wie-
der attackiert und zweimal sogar fast gdnzlich zerstort hatte. Als Augsburger
Dombherr stand Wido also kaum in Opposition zum Konig. Als Bischof von
Chur beeinflussten ihn die Vorgédnge in seiner «Heimatstadt» und der sofort
aufflammende Widerstand des Augsburger Domkapitels gegen Bischof Her-
mann vermutlich eben doch, so dass man Meyer-Marthalers Annahme, Wido
habe sich in Chur zunéchst der antisalischen Partei angeschlossen, zustimmen

26 Das Churer Nekrolog, dem in diesem Fall eher Glauben zu schenken ist, setzt Ulrichs
Todesjahr auf 1096, vgl. Necr. Cur. (ed. Juvalt), S. 74 = MGH Necr. I, S. 635.

27 MGH SS 111, S. 134.

228 MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 192.

229 gpp., S. 193.

230 Vgl. hierzu Horn, Bischife von Augsburg, S. 260—266.

56



darf.®! Vor allem ist hier auf die Tatsache hinzuweisen, dass sich der dltere
Sohn Heinrichs IV. offenbar sogleich um gute Kontakte zu Wido miihte.
Zwischen Ende 1096 und August 1097 tibertrug Konig Konrad (der sich zu
dieser Zeit in Norditalien aufhielt) dem Churer Bischof die Abtei Disentis,
die seit 1072 direkt dem Reich unterstand.?*? Biittner glaubt, dass damit die
«Verbindung zwischen Oberitalien und dem Churer Bereich und damit zur
Fiirstengruppe um Berthold von Zdhringen und seinen Bruder Gebhard von
Konstanz» fiir den jungen Salier gesichert werden sollte.”** Da passt es ins
Bild, dass Wido ein knappes Jahrzehnt spiter beim Abfall Heinrichs V. von
seinem Vater sogleich fiir den abtriinnigen Sohn Partei ergriff. Dies ldsst
sich in erster Linie aus Widos Gesandtschaftsreise nach Italien im Jahr 1106
folgern, von der nun im Folgenden die Rede sein soll.

3.5.1 Widos Reise nach Italien 1106

Meyer-Marthaler schreibt, dass «keine einzige Nachricht» vorhanden sei,
die iiber die Beziehungen zwischen Wido und Heinrich IV. Auskunft geben
wiirde.?* Einmal indes findet Wido bei Heinrich I'V. Erwéhnung, und zwar
in dessen letzten Brief vom Sommer 1106.%*° Dieses Schreiben sandte der
alte Kaiser vermutlich von Liittich aus an die deutschen Reichsfiirsten, die
zusammen mit Heinrich V. in Aachen zum Waffengang gegen den Herrscher
riisteten.?*® Im Brief bezeichnet Heinrich IV. den von den Fiirsten zuvor zu-
gestandenen achttéigigen Waffenstillstand als zu kurz. Es miisse stattdessen
eine Frist gewdhrt werden, die reiche, um folgende wichtige Personlichkeiten
zusammenzurufen: die Erzbischtfe von Mainz, Trier und Bremen, die Bi-
schofe von Freising, Augsburg, Basel und Chur sowie mehrere Herzoge und
Grafen. Die Anwesenheit der Genannten verstand der Kaiser als unabdingbar

31 In einem Brief Widos von 1117 an Papst Paschalis II. (BUB, Nr. 264, S. 199) erscheint
Widos Bruder iibrigens als Wortfiihrer der mit Bischof Hermann im Streit liegenden Partei
des Domkapitels. Daraus aber wie MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 193, Riickschliisse
auf Widos eigene Gesinnung in seiner Anfangszeit als Churer Bischof zu ziehen, ist wohl
nicht ganz unproblematisch.

32 BUB, Nr. 171, S. 136. Vgl. dazu unten S. 88ff.

233 BUTTNER/MULLER, Miistair im Frith- und Hochmittelalter, S. 75.

2% MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 192.

235 Epistolae Heinrici IV., Nr. 42, S. 138 = BUB, Nr. 222, S. 173.

26 7Zu den Umstinden im Detail vgl. MEYER voN KNoNAu, Jahrbiicher 5, S. 296315, bes.
309-313.

57



fiir ein so wichtiges negotium (Verhandlungen tiber einen Friedensschluss).
Ob Heinrich IV. damit moglicherweise auch versuchte, Zeit zu gewinnen, ist
nicht weiter von Belang, verstarb er doch kurz darauf (am 7. August). Uns hat
mehr zu interessieren, warum hier gerade explizit der Bischof von Chur (ohne
ausdriickliche Nennung des Namens Wido) erwihnt wird. Riickschliisse auf
Widos Gesinnung daraus zu ziehen, ist zunédchst nicht moglich, da die Auf-
zdhlung sowohl treue Parteigéinger des alten Herrschers wie Bischof Burchard
von Basel als auch Gegner wie Erzbischof Bruno von Trier umfasst. Hingegen
liegt die Vermutung nahe, dass ein Zusammenhang zwischen der Nennung
Widos im Briefund der kurz davor unternommenen Italienreise des Bischofs
besteht. Es ist dies das erste Mal, dass man Wido in reichspolitischer Mission
wahrnimmt, rund ein Jahrzehnt nach seinem Amtsantritt.

Der Bischof' von Chur war zu Beginn des Jahres als Teil einer Gesandtschaft
Heinrichs V. nach Rom aufgebrochen,”” um den Papst iiber die Beschliisse
der im Januar durchgefiihrten Synode in Mainz in Kenntnis zu setzen.?* Die
Reise verlief recht abenteuerlich. Der Bericht Ekkehards von Aura verdient
hier besondere Beachtung, da der Chronist selbst zur Gesandtschaft gehorte.
Die Beauftragten planten demnach, sich in Trient zu treffen, um anschliessend
die Reise nach Rom gemeinsam fortzusetzen.** Dort wurden sie indes vom
Grafen Adalbert, einem entschlossenen Parteigénger Heinrichs IV., gefangen
genommen. Erst ein Angriff Herzog Welfs von Bayern befteite die Gesandten
aus ithrer misslichen Lage. In der Folge der erwidhnten Zwischenfille kehrte
der grossere Teil der Gesandtschaft unverrichteter Dinge nach Deutsch-
land zuriick; nur Gebhard von Konstanz und Otto von Bamberg gelangten
schliesslich nach Rom. Was nun Wido von Chur betrifft, so erscheint er im
Mairz 1106 zusammen mit Gebhard von Konstanz in Guastalla als Gast der

47 Die Zusammensetzung der Gesandtschaft ist bei Ekkehard von Aura beschrieben (Ekkehard

[ed. Schmale], 1106, S. 204). Neben Wido gehérten der Gruppe unter anderem Bruno von
Trier, Heinrich von Magdeburg, Otto von Bamberg, Eberhard von Eichstatt sowie Geb-
hard von Konstanz an. Dass Ekkehard Chur in Burgund situiert (a Burgundia Curiensis),
konnte auf einen geografischen Irrtum des Chronisten zuriickzufiihren sein (als Vertreter
Alemanniens wird Gebhard von Konstanz bezeichnet). J.G. Maver, Geschichte des Bistums
Chur, S. 164, Uibersetzt und interpretiert Ekkehards Formulierung etwas anders: Wido sei
nicht aus, sondern fiir Burgund mit der Gesandtschaft nach Italien gezogen: «Dass unser
Bischofnicht nur fiir sein Land, sondern auch fiir das benachbarte Burgund (. ..) abgeordnet
wurde, zeigt (sic!) von dem besonderen Vertrauen, das man in ihn setzte.»
MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 194, folgert daraus, dass Wido vermutlich auch an
der Mainzer Synode teilnahm, personlich oder durch Boten vertreten.

2% Ekkehard (ed. Schmale), 1106, S. 272-276.

238

58



Grafin Mathilde von Tuszien.?* Von Gebhard berichtet Ekkehard, dass er das
Schicksal seiner Gefahrten in Trient nicht habe teilen miissen, da er nicht mit
den anderen aufgebrochen, sondern «cum suis per occultiores Alpium semitas »
nach Italien in den Machtbereich Mathildes gelangt sei.**' Ich halte es fiir
wahrscheinlich, dass auch Wido nicht zu den Gefangenen Adalberts gehorte,
sondern dass er sich von Anfang an in Gesellschaft Gebhards befand. Dafir
spricht nicht nur die gemeinsame Anwesenheit in Guastalla, sondern auch
eine gewisse Logik: Wenn Gebhard von Konstanz aus die Alpen iiberqueren
musste, lag es da nicht am nichsten, den Weg tiber einen Biindner Pass zu
wihlen und diese Reise gleich zusammen mit Wido anzutreten, durch dessen
Bistum die Route ja ohnehin fithrte?**> Und ein Abstecher nach Trient wiirde
bei einer Reise von Chur bzw. Konstanz nach Rom ohnehin einem grosseren
Umweg gleichkommen. Nur fiir Reisende, die den Brenner beniitzten, machte
ein solcher Treffpunkt Sinn.

Unabhingig davon lédsst sich aus den oben geschilderten Ereignissen
eindeutig ersehen, dass Wido bei den umwiélzenden Geschehnissen der Jahre
1105 und 1106 (Gefangennahme und Absetzung Heinrichs IV., «zweite»
Kronung Heinrichs V.) umgehend fiir Heinrich V. Partei ergriffen haben muss.
Heinrich I'V. hingegen traute dem Bischof von Chur womdglich nicht zuletzt
wegen dessen «diplomatischer Mission» in Italien und der guten Kontakte
zu den Vertretern des Papstes (vor allem zum pépstlichen Legaten Gebhard
von Konstanz) eine gewisse Vermittlerrolle zu und rechnete deshalb den bis
dato reichspolitisch kaum hervorgetretenen Wido zu jenen Ménnern, deren
Anwesenheit fiir Friedensverhandlungen zwischen Vater und Sohn (bzw.
Reichsfiirsten) unbedingt vonndten war.

Zum Zeitpunkt, als Heinrich I'V. seinen Brief verfasste, hielt sich Wido
vermutlich immer noch in Italien auf. Denn im Oktober des Jahres 1106
nahm er in Guastalla an der papstlichen Synode teil. Dariiber gibt ein Brief

240 BUB, Nr. 221, S. 173. In der Urkunde bestitigt Grafin Mathilde in Anwesenheit Widos
und Gebhards ihre zehn Jahre zuvor getitigte Schenkung an das Kloster Pierremont.

241 Ekkehard (ed. Schmale), 1106, S. 276.

22 Zubeachten ist in diesem Zusammenhang auch, dass Wido als Einziger der an der Gesandt-
schaft teilnehmenden Bischofe von Ekkehard nicht mit Namen genannt wird (Ekkehard
[ed. Schmale], 1106, S. 204). Vielleicht deshalb, weil Ekkehard, der die Vorgénge in Trient
selbst miterlebte, mit Wido gar nie zusammentraf und ihn deshalb kaum kannte? Hierflir
spricht, dass in der Rezension I1I der Ekkehard-Chronik, in der die Gefangennahme durch
Adalbert geschildert wird, der Bischof von Chur gar nicht mehr als Gesandtschaftsteil-
nehmer aufgefiihrt ist, dies im Unterschied zu den iibrigen in Rezension I namentlich
genannten Mitgliedern der Gruppe (vgl. Anm. 237).

58



des Papstes Paschalis II. vom Mai 1107 an Bischof Gebhard von Konstanz
Auskunft.*** Gebhard wird darin mitgeteilt, dass der Erzbischof von Mainz
samt seinen Suffraganen mit dem Bann belegt worden sei, da sie allesamt am
Konzil von Troyes am 23. Mai 1107 gefehlt hitten. Nur Otto von Bamberg
und Wido von Chur werden von dieser Strafe ausgenommen, Letzterer mit
Verweis auf seine Anwesenheit an der Synode von Guastalla im Jahr zuvor. In
Guastalla offenbarte sich bereits auch die schwierige Lage, in der sich Wido
spétestens ab diesem Zeitpunkt befunden haben muss. An der von ihm be-
suchten Synode wurden Beschliisse gefasst, aufgrund derer sich das Verhiltnis
Heinrichs V. zum Papsttum zwangsweise verschlechtern musste. Bekanntlich
erneuerte Paschalis II. das Investiturverbot und lehnte die Bitte Heinrichs
nach einem ius imperii flir den deutschen Konig ab.>** Heinrich seinerseits
hielt an der umstrittenen Praxis ganz im Stile seines Vaters auch in Zukunft
fest — jener Heinrich, in dessen Dienst Wido ja nach Italien aufgebrochen
war.”* Widos Aufenthalt in Guastalla steht damit geradezu symbolisch fiir
die Lage zwischen den Fronten, in denen sich der Bischof von Chur in den
kommenden Jahren immer wieder bewegen musste. Der sich tiber anderthalb
Jahrzehnte erstreckende Briefwechsel Widos mit der romischen Kurie legt
hiervon ein beredtes Zeugnis ab.

3.5.2 Widos Kontakte zu Papst Paschalis II. und
Bischof Gebhard von Konstanz

Es ist sicherlich kein Zufall, dass der Schriftverkehr zwischen Rom und Chur
etwa um das Jahr 1106 einsetzte. Der allererste Brief kann zwar nicht genau
datiert werden, die Bearbeiter des Biindner Urkundenbuchs nehmen aber
einen Zusammenhang zwischen dem Inhalt des Briefes und der Italienreise
Widos von 1106 an.?** Wido lernte Papst Paschalis II. in Guastalla hochst-
wahrscheinlich personlich kennen. Fortan sollte der Churer Bischof dem
Oberhaupt der Kirche als wichtiger Ansprechpartner fiir dessen Angelegen-
heiten im stiddeutschen Raum dienen. Die kurz nach 1122 angelegte und in
der Vatikanischen Bibliothek lagernde Briefsammlung umfasst insgesamt 24
erhaltene Schreiben, weitere vier lassen sich anhand der noch vorhandenen

3 BUB, Nr. 227, S. 176f.

244 HaARrTMANN, Investiturstreit, S. 36f.
5 Goez, Investiturstreit, S. 174.

246 BUB, Nr. 225, S. 175.

60



Stiicke erschliessen. Gemiss den Bearbeitern des Biindner Urkundenbuchs
beinhaltet die Sammlung folgende Briefe?*’:

— 14 Briefe von Papst Paschalis II. an Bischof Wido von Chur

— fiinf Briefe von Papst Calixt II. an Bischof Wido von Chur

— drei Briefe von Bischof Wido von Chur an Papst Paschalis 11.

— zwei Briefe an den Dekan und das Domkapitel von Augsburg sowie an
den Bischof von Como, wobei in beiden Féllen Wido von Chur als Empfianger
gedacht werden muss.

«Tu igitur tabernacula peccatorum fuge, ut salutem consequaris.»*** Mit
dieser Mahnung schliesst das erste, kurze Schreiben des Papstes an Wido,
womit der Blick wieder auf das schon erwihnte problematische Verhéltnis
Widos sowohl zur koniglichen als auch zur geistlichen Obergewalt gelenkt
wird. Bereits 1106 sah sich Paschalis also gendtigt, Wido zur Meidung der
Exkommunizierten zu ermahnen — mit Letzteren pflegte der damals in ko-
niglichem Dienst stehende Bischof wohl tatsdchlich nicht wenig Umgang.
Der Appell des Papstes fruchtete freilich wenig, wie die kommende Zeit
noch zeigen sollte.

Der Papst hatte in diesen Jahren nordlich der Alpen ganz generell keinen
leichten Stand. Mit dem von vielen Hoffnungen begleiteten Regierungsantritt
Heinrichs V. setzte im deutschen Episkopat, und gerade auch im pépstlich ge-
sinnten, ndmlich ein gewisses Umdenken ein. Man sehnte sich ganz allgemein
nach einem Ende des nun schon seit 30 Jahren andauernden Streits sowie nach
Wiederherstellung des kirchlichen Friedens und suchte den Ausgleich mit
Heinrich V.** Unter diesen Umstdnden ist es nicht als ungewohnlich zu
werten, dass Wido mindestens dreimal als Zeuge in Diplomen Heinrichs V.
fungierte.”*” Niemand aber représentiert den geistigen Wandel beim deutschen
Episkopat deutlicher als Gebhard von Konstanz: Der einstmals hartnickigste
Vertreter des Gregorianertums war seit Heinrichs IV. Tod mehr und mehr
zu einem Pragmatiker mutiert, der zweimal an der Weihe eines vom Konig
investierten Bischofs teilnahm und im Mai 1107 entgegen der papstlichen
Anordnung dem Konzil von Troyes fernblieb.' Die Konsequenzen liessen
nicht auf sich warten: Gebhard, seit iber 20 Jahren der fithrende Vertreter der

%7 BUB, S. 175.

28 BUB, Nr. 225, S. 176.

249 Sgrvatius, Paschalis I1., S. 197f.

30 BUB, Nr. 245, Nr. 247, Nr. 248. Zur Diskussion um die Echtheit der Verordnung Heinrichs
V. fiir die Trierer Abtei St. Maximin mit Wido als Zeugen (BUB, Nr. 232, S. 179) vgl.
KoLzer, Studien, S. 2011T,

251 MAURER, Bistum Konstanz, S. 258f.

U

61



pépstlichen Partei im siiddeutschen Raum, ging seiner Legation verlustig, die
er seit 1089 inne gehabt hatte. Nun war auch Wido nicht in Troyes erschienen,
doch nahm 1hn Paschalis wie erwihnt von der Bannstrafe aus, die er tiber die
anderen fehlbaren Bischofe verhdngt hatte.>? Zweifellos ging es dem Papst
darum, sich in diesem Teil des Reiches einen festen Ansprechpartner zu wah-
ren. Ob sich die Abwesenheit Widos in Troyes damit begriinden I&sst, dass er
es vermeiden wollte, den Konig zu provozieren, oder ob andere Griinde fiir
sein Fernbleiben (Krankheit, dringende Geschifte im Bistum usw.) vorlagen,
wissen wir nicht. Auffillig ist in jedem Fall, dass er auch die pépstlichen
Synoden mied, die noch folgen sollten.?*> Was nun Gebhard betrifft, so brach
Wido den Kontakt mit ihm auch nach dessen Zerwiirfnis mit Rom nicht ab:
Gemeinsam weihten die beiden im September 1109 die Benediktinerabtei
Zwiefalten (am siidlichen Auslaufer der schwibischen Alb).>*

Zwischen dem Handeln und der Haltung Widos und Gebhards in dessen
spateren Jahren bestehen augenscheinlich viele Gemeinsamkeiten; beide
ndherten sich Heinrich V. an und vermieden eine einseitige Parteinahme.
Man darf davon ausgehen, dass sich beide, die einander spdtestens seit
dem gemeinsamen Aufenthalt in Guastalla gut kennen mussten, durchaus
nahe standen und sich in ihrem Pragmatismus gegenseitig beeinflussten
und bestérkten.”> Wire Gebhard noch der kompromisslose Gregorianer
fritherer Jahre gewesen, so hatte man vermutlich auch bei Wido ein anderes
Verhalten beobachten konnen. Verkehrt wire es jedenfalls, die beiden eines
«Frontenwechsels» zu bezichtigen. Paschalis behielt den Kontakt mit Wido
liber seine ganze Amtszeit hin bei, und in seinem Schreiben vom 2. Januar
1110 dankte er ihm ausdriicklich fiir die obedientia, die er gegeniiber dem
Stuhle Petri geleistet habe.?>®* Was Gebhard betrifft, so lobte Paschalis nach
dem Tod des Zéhringers in einem Brief an die Kanoniker der Konstanzer
Kirche ausdriicklich dessen papsttreue Haltung und ermahnte die Domherren

#2 BUB, Nr. 227, S. 176f.

253 MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 195.

24 BUB, Nr. 228, S. 177.

% Kam Wido vielleicht sogar wie sein Vorginger Ulrich dank Gebhard tiberhaupt zu seinem
Churer Amt? Die Quellen schweigen zwar hierzu, doch wire Gebhard 1096 dank der da-
mals starken Stellung der siiddeutschen Gregorianer sicherlich in der Lage gewesen, wie
bereits 1089 fiir eine Besetzung des Churer Bischofsstuhls in seinem Sinne zu sorgen. Die
Freundschaft Gebhards und Widos wiirde in diesem Falle also bereits auf die Augsburger
Zeit des letzteren zuriickgehen.

BUB, Nr. 229, S. 177: De dilectione et obedientia, quam erga beatum Petrum te habere
comperimus, omnipotenti deo bonorum omnium largitori gratias agimus.

256

62



zu ebensolchem Verhalten.”” Und dass Wido zusammen mit Gebhard die
Weihe des Reformklosters Zwiefalten vornahm, zeigt, dass doch beide den
Reformideen im Grundsatz weiter verbunden blieben.?** Denn Zwiefalten war
1089 von Liutold und Kuno von Achalm, zwei der energischsten Vorkdmpfer
der pépstlichen Partei in Siiddeutschland, gegriindet worden, und zwar mit
Hilfe des Abts Wilhelm von Hirsau.** Dass ausgerechnet Wido bei der Weihe
Zwiefaltens zugegen war, diirfte auch damit zu tun haben, dass Zwiefalten
auf churritischem Territorium, namentlich im Gebiet von Maienfeld, tiber
beachtlichen Besitz verfiigte. Diesen hatte ihm der Klosterstifter Liutold
(der selber seine letzten Jahre als Monch in Zwiefalten verbrachte) im Jahr
1092 vermacht.?®® Darin konnen wir moglicherweise auch eine Form der
Bezichungspflege Widos zu dieser in seiner Didzese an strategisch wichtiger
Stelle begiiterten Abtei erkennen. Neben der Zwiefaltener Weihe existieren
weitere Hinweise auf Widos grundsitzlich reformfreundliche Einstellung:
1113 weihte er, stellvertretend fiir den neuen Konstanzer Bischof Ulrich,
das benediktinische Reformkloster St. Peter im Schwarzwald.”®' Und 1116
erteilte er dem neu gewihlten Abt des Konstanzer Eigenklosters Petershausen,
Bertholf, die Weihe. Die Abtei war zuvor von Gebhard im Jahr 1085 ebenfalls
der Hirsauer Reform unterzogen worden.?*

Wie Meyer-Marthaler schreibt, brachte das Jahr 1110 fiir die Stellung
Widos die entscheidende Wende.” In diesem Jahr starb Gebhard von Kon-
stanz?*, und Wido riickte definitiv in die (faktische, nicht offizielle) Stellung
des pipstlichen Mittelsmannes in diesem Teil des Reiches auf. Ersichtlich
wird dies rein dusserlich schon daran, dass der Briefverkehr mit der romischen
Kurie seit 1110 an Intensitdt gewann: Zwischen 1106 und Mirz 1110 ver-
zeichnet das Bilindner Urkundenbuch nur drei Schreiben Paschalis’ an Wido;
zwischen 1111 und 1114 wurden dagegen nachweislich elf Briefe von Rom
nach Chur und zwei in die umgekehrte Richtung gesandt. Kommt hinzu, dass
die fritheren Schreiben des Papstes vor allem Ermahnungen und Mitteilungen
liber Konzilsbeschliisse beinhalteten®®, die spiteren hingegen Wido immer

27 MAURER, Bistum Konstanz, S. 267.

2% Reg. ep. Const., Nr. 652, S. 81.

29 MEYER VON KNoNau, Jahrblcher 4, S. 3491t
20 BUB, Nr. 211, S. 167.

21 Reg. ep. Const., Nr. 685, S. 84.

262 KRreBs, Petershausen (HS 111,1), S. 966—-971.
263 MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 196.
%64 Reg. ep. Const., Nr. 663, S. §2.

205 Vegl. BUB, Nr. 225, Nr. 229, Nr. 230.

63



wieder mit der Erledigung wichtiger Geschéfte betrauten. Zum Legaten wurde
Wido zwar nie ernannt, wahrscheinlich erschien er hierzu dem Papst als zu
wenig zuverlassig. Doch war Wido «einer der wenigen Bischofe, mit denen
Paschal in seinen spiteren Jahren Beziehungen aufrechtzuerhalten und durch
sie mit Deutschland in Verbindung zu bleiben vermochte».*®® Thr Verhiltnis
blieb allerdings ein problematisches, wie etwa die an Wido gerichteten
Ermahnungen des kirchlichen Oberhaupts zu gewissenhafter Amtsfiihrung
von 1113 zeigen.”® Ein unmittelbarer Anlass fiir diese Riige ist zundchst
nicht ersichtlich, doch weckten Widos Umgang und sein iiber die gesamte
Amtszeit immer wieder zu beobachtendes Eintreten fiir kaiserlich gesinnte
Amts- und Wiirdentriger ein gewisses Misstrauen auf pépstlicher Seite. Zu
erginzen wire, dass die widerspriichlichen Verlautbarungen von Paschalis II.
nach den dramatischen Vorkommnissen in Rom im Jahr 1111 einem Bischof
das Regieren im pépstlichen Sinne wohl alles andere als erleichterten. Wido
zumindest bekundete mit dem pépstlichen Schlingerkurs zuweilen seine liebe
Miihe, wie noch gezeigt werden soll.

3.5.3 Wido und das Nachfolgeproblem im Bistum Konstanz

Es waren vor allem die Bischofe seiner nérdlichen Nachbardidzesen, die in
den kommenden Jahren Widos Aufmerksamkeit beanspruchten. Zundchst ging
es dabei um die Nachfolge Gebhards von Konstanz. Kaiser Heinrich V. gelang
es im Frithjahr 1111, Ulrich von Dillingen als neuen Bischof zu investieren.?*®
Paschalis I1. verweigerte jedoch die Konsekration. Zugleich versuchte der von
Heinrich I'V. seinerzeit eingesetzte Gegenbischof zu Gebhard von Ziahringen,
Arnold von Heiligenberg®®, sich erneut des Konstanzer Bischofsstuhls zu
bemaichtigen. Diese Konstellation, die die Gefahr eines neuen Schismas im
Bistum Konstanz in sich barg, sowie die personliche Freundschaft, die Wido
offenbar mit Ulrich verband,*” mégen Wido dazu veranlasst haben, sich bei
Paschalis II. fiir den Dillinger zu verwenden. Ein entsprechendes Schreiben

266 MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 196.

267 BUB, Nr. 242, S. 185.

268 MAURER, Bistum Konstanz, S. 267.

29 Vgl MAURER, Bistum Konstanz, S. 262—265. Arnold gelang es Anfang 1103, Gebhard
aus Konstanz zu vertreiben; 1105 konnte dieser aber mit Hilfe Heinrichs V. seinen Bi-
schofsstuhl zurtick erobern. Schon 1104 wurde Arnold von Paschalis II. exkommuniziert,
papstlicher Support fiir Arnold bei den Streitigkeiten von 1112 fiel damit von vornherein

ausser Betracht.
0 Vgl. dazu BUB, Nr. 236, S. 181.

64



ist zwar nicht liberliefert, doch geht sein Einsatz zugunsten Ulrichs aus der
weiteren Korrespondenz mit der rtémischen Kurie hervor.

Zunichst einmal fragte Paschalis in einem Brief an Wido kurz und trocken
zuriick, was es denn zu «jenem Mitbruder» {iberhaupt noch zu sagen gebe.?”
Schliesslich hétten dieser und andere Nordldnder ihre Wahl (die Abwendung
von der pépstlichen Seite) selbst getroffen. Offenbar reagierte Wido auf diese
Absage mit weiteren Fiirbitten zugunsten Ulrichs, die jedoch unbeantwortet
blieben, denn in einem erhaltenen Schreiben an den Papst von Mitte 1112
dusserte er sein Bedauern dariiber, dass er keine Antwort erhalten habe. Es
entspricht wahrscheinlich ehrlicher Besorgnis, wenn Wido den Papst darin
insténdig bat, sich nicht die Rom ergebenen «septentrionales» abspenstig zu
machen.?”> Nicht aus Anmassung habe Ulrich daher der Wahl zum Bischof
zugestimmt, liess Wido den Papst wissen. Der Dillinger sei zudem gewillt,
sich der «auctoritas Romana» zu unterwerfen. Indessen gab Paschalis II.
nicht nach — Ulrich musste fiir seine Weihe bis nach Paschalis’ Tod im Jahr
1118 warten.?” Allerdings schien Paschalis auch nicht versucht zu haben,
einen Gegenbischof aufzustellen. Meyer-Marthaler hilt es in diesem Sinne
fiir moglich, dass der Papst Widos Mahnung zu Geduld und Zuriickhaltung
Folge geleistet habe.’™ Auch Servatius wertet die Tatsache, dass der Papst
von ernsthaften Schritten gegen den Konstanzer absah, als Entgegenkommen
an Wido.?”

Kirchenrechtliche Uberlegungen, so meint Meyer-Marthaler iiberdies,
hitten es im Grunde verunmoglicht, den kaiserlichen Kandidaten abzulehnen
— auch Widos Einsatz fiir Ulrich flihrt sie unter anderem darauf zuriick.?™
Schliesslich sei Ulrich aufgrund des «Pravilegs» vom 11. April 1111, in wel-
chem der Papst dem Kaiser das Investiturrecht zugestand, eingesetzt worden.
Siegwart hat diese Aussage jedoch als Irrtum entlarvt: Ulrich habe niamlich
seine Investitur erhalten, wihrend der Papst in kaiserlicher Gefangenschaft

2t BUB, Nr. 234, S. 180: De fratre autem illo et quibusdam aliis qui septentrionalem plagam

- inhabitant, scribere quid habemus? Zur Identifikation des frater vgl. die Anmerkungen der
Bearbeiter des BUB. Die Identifikation mit Ulrich von Dillingen wird in der Forschung
nirgendwo bestritten.

BUB, Nr. 236, S. 182: Adhuc adiciam ut loquar affabilitati tue, ut quos septentrionales
vel qualiter suas partes elegisse et tam longe, ut assequi eos non possis, discessisse, nuper
dixeris, humiliter supplicanti rescribas. Nullas partes videmus, omnes tuam obedientiam
uno ore profitentur.

23 MAURER, Bistum Konstanz, S. 270.

274 MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 197.

273 Servatius, Paschalis I1., S. 326.

276 MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 197.

272

65



sass, also noch vor dem «Pravileg».?’’ Tatséchlich wird dies vom Chronisten
des Klosters Petershausen so berichtet.”® Diese Umsténde trugen sicherlich
entscheidend zur unverséhnlichen Haltung Paschalis’ gegeniiber Ulrich von
Dillingen bei — einem Mann, der urspriinglich keineswegs einfach «anti-
pépstlich» eingestellt war und der auf die Anerkennung durch Rom sehr viel
Wert legte.””

Dass das «Pravileg» sowie der anschliessende Widerruf der unter Zwang
zustande gekommenen Konzession am Laterankonzil vom 18. bis 23. Mirz
1112 im Episkopat gehorig Verwirrung stifteten, damit liegt Meyer-Marthaler
sicher richtig. Ersichtlich wird dies etwa anhand eines vermutlich von Mitte
1112 zu datierenden Schreibens Widos an Paschalis: In reichlich verklausu-
lierter Art weist Wido auf die Widerspriichlichkeiten der pépstlichen Erlasse
hin und bittet um Auskunft dariiber, was denn nun Giiltigkeit habe.” In
einem Antwortbrief des Papstes an Bischof Wido werden zunéchst dessen
frithere Entscheidungen als rechtskriftig und jene des «Pravilegs» als ungiiltig
bezeichnet.?®! Doch etwa um dieselbe Zeit teilte Paschalis in einem anderen
Brief Wido genau das Gegenteil mit: Weder gedenke er, den mit dem Kaiser
geschlossenen Vertrag aufzuheben, noch wolle er, dass er von anderen aufge-
hoben werde.?® Leider ist eine genaue Datierung der beiden Schreiben nicht
moglich; es steht nicht einmal sicher fest, bei welchem es sich um das éltere
handelt (die Bearbeiter des Biindner Urkundenbuchs interpretieren Nr. 240
als direkte Antwort auf Widos Frage in Nr. 239 und datieren es auf «Ende
1112», wihrend sie fiir Nr. 243 als Datierung «1112/1113» angeben).”® Die
hier zutage tretende Inkonsequenz steht jedenfalls geradezu exemplarisch

27 SieGwaRrT, Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften, S. 277.

28 Chronik von Petershausen (ed. Feger), 1. 3, S. 160.

29 MAURER, Bistum Konstanz, S. 267—270.

20 BUB, Nr. 239, S. 183f.: De sententiis, qu¢ antequam deus te, ut guem vult filium mirabi-

liter castigasset, mirabilius liberasset, decrete sunt, vel quas postea decrevisse vos aiunt,

voluntatem seu iudicium tuum iusticie et pacis cupidi expectamuts.

BUB, Nr. 240, S. 184: Quos amplectentes prioribus adheremus, posteriora penitus abdi-

cantes.

BUB, Nr. 243, S. 186: Ex quo cum imperatore pactum, sicut nosti, fecimus, nec nos id

removimus nec ab ipso aut ab aliis removeri volumuis.

2 Vgl. die Anmerkungen in BUB zu Nr. 240 (S. 184) u. Nr. 243 (S. 186). Etwas verwirrlich
ist die Schilderung der Ereignisse bei MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 197. Anders als
bei der Herausgabe des BUB scheint die Autorin Nr. 239 (Wido an Paschalis) als Reaktion
auf Nr. 240 und 243 (Paschalis an Wido) zu deuten. Ich folge hier ihren Angaben im BUB,
die auf mich glaubhafter wirken, vor allem weil Meyer-Marthaler keine Begriindung fiir
ihre spdter vorgenommene Umkehrung der Chronologie gibt.

281

66



fur die spéteren Regierungsjahre des einstigen «Hardliners» Paschalis I1.7*
Dass sich mehr oder minder romtreue Bischofe wie Wido somit nicht selten
vor grossere Probleme gestellt sahen, versteht sich von selbst.

Fiir Wido hatten das Ausbleiben einer pédpstlichen Anerkennung Bischof
Ulrichs von Konstanz direkte Konsequenzen. Denn Ulrich schloss sich in
der Folgezeit eng an Kaiser Heinrich V. an, begleitete ihn auf dessen Reisen
und nahm in den folgenden Jahren «kaum einmal Funktionen als Ordinarius
innerhalb seiner Ditzese wahr».”’ Gemiss Meyer-Marthaler wurde Wido
aus diesem Grund immer wieder fiir die Erledigung innerer Angelegenheiten
des Bistums Konstanz herbeigezogen.”® Die bereits erwidhnten Weihen von
St. Peter im Schwarzwald und des Abts Bertholf von Petershausen gehoren
dazu.?®” Sieht man von diesen «angenehmeren» Tétigkeiten ab, hatte Wido
vor allem in Streitfdllen einzugreifen. In zwei Briefen vom Januar 1114 trug
Paschalis II. dem Bischof von Chur auf, den vertriebenen Abt der Benedik-
tinerabtei Alpirsbach, der zuvor bei der rémischen Kurie um Hilfe gegen die
rebellischen Monche seines Konvents nachgesucht hatte, zu schiitzen und
wieder ins Amt einzusetzen.”® Die Ursache des Konflikts zwischen Abt und
Klosterbriidern ist geméss Meyer-Marthaler unbekannt, ebenso sein Ausgang.
Auch wisse man nicht, ob und auf welche Weise Wido den Anweisungen des
Papstes Folge geleistet habe.”

Seinen Auftrag fithrte Wido vermutlich zur Zufriedenheit des Papstes aus,
denn noch im selben Jahr betraute dieser seinen Churer Gefolgsmann erneut
mit einer delikaten Angelegenheit, diesmal in Konstanz selbst. Ein Mitglied
des dortigen Domkapitels war mit einem Priester in Streit geraten. Der Priester,

28 ZuPaschalisund seiner Politik in seinen spateren Jahren vgl. SErvatius, PaschalisI1.,S.296 335,

bes. S. 323-329.

MauURrer, Bistum Konstanz, S. 268.

286 MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 197f.

27 Die Umstinde diirften es Wido erlaubt haben, zum Bodenseeraum ganz generell gute
Bezichungen aufzubauen. So nimmt CLAVADETSCHER, Reichsgut und Reichsrechte, S. 200,
beispielsweise an, dass Wido dem um 1120 neu gegriindeten Kloster Kreuzlingen die
Kirche St. Peter bei Rankweil schenkte.

288 BUB, Nr. 244, S. 186.

% Die Schilderung des Falles richtet sich hier nach MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 198.
In BUB, Nr. 252, S. 189 interpretiert bzw. iibersetzt Meyer-Marthaler das entsprechende
Schreiben des Papstes allerdings anders, indem sie vom «Streit zwischen Adalbert und
einem andern Kanoniker» spricht. Es ginge also um einen Streit zwischen zwei Domherren
und nicht zwischen einem Domherrn und einem Priester. In der Tat ist die Schilderung
des Falls im Brief des Papstes ziemlich vertrackt und daher wohl missverstindlich. Vgl.
dazu auch BrackManN, Germania Pontificia 1I/1, Nr. 46, S. 135.

285

67



so der Standpunkt des Domherrn, miisse sich wegen eines Vergehens in einem
kanonischen Verfahren reinigen, und solange dies nicht geschehen sei, diirfe
er keine Pfarrfunktionen ausiiben, und seine Kirche sei ihm, dem Domherrn,
zu unterstellen. Der Priester wiederum behauptete, nach einer lediglich vor-
ibergehenden Suspension noch unter dem verstorbenen Gerhard wieder in
sein Amt eingesetzt worden zu sein.””® Wido sollte nun geméss Anordnung
des Papstes in dieser Sache einen Entscheid fillen.?' Als Alternative stellte
der Papst dem Bischof frei, die Streitenden «cum instrumentis necessariis»
zu ihm nach Rom zu schicken. Kurz darauf erteilte Paschalis Wido in einem
weiteren Schreiben die Anweisung, einem presbiter Busse aufzulegen.?”
Der von Meyer-Marthaler ins Spiel gebrachte Zusammenhang dieses Briefs
mit dem Konstanzer Streit (Wido hétte den Fall also tatséchlich dem Papst
iberantwortet, und dieser héitte dann zuungunsten des Priesters entschieden)
ist inhaltlich zwar denkbar.”®® Dann wiirde allerdings die Datierung im BUB
irritieren: Fur Nr. 252 wird der 10. Juni 1114, fiir Nr. 253 der 12. Juni 1114
angegeben — eine viel zu kurze zeitliche Differenz, als dass die beiden Briefe
tatsiichlich vom selben Fall handeln kénnten. Uberdies gibt der Papst in Nr.
253 nirgendwo einen unmissverstandlichen Hinweis auf die Konstanzer Vor-
kommnisse. Insofern ist wohl eher an zwei von einander unabhingige Félle
zu denken; mithin entzége sich unserer Kenntnis, wie der Konstanzer Streit
endete. In jedem Fall bleibt die in unserem Kontext wichtige Feststellung,
dass Wido hier wiederum als Richter in einem Zwist, der sich im Mittelpunkt
seiner nordlichen Nachbardidzese abspielte, beigezogen wurde.

3.5.4 Der Streit um Hermann von Augsburg

Diejenige Auseinandersetzung, die Wido am intensivsten in Anspruch
nahm, war der Konflikt zwischen Bischof Hermann von Augsburg und sei-
nem Domkapitel. Hermann, der sein bischofliches Amt im selben Jahr wie
Wido angetreten hatte, lag gleichsam von Beginn an mit den Domherren im
Streit. Seine Einsetzung durch Heinrich IV. wurde, wie schon erwéhnt, als
unrechtmissig empfunden, da sie auf simonistische Weise geschehen sei.*

2% MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 196.

2 BUB, Nr. 252, S. 189f.

22 BUB, Nr. 253, S. 190.

293 MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 199. BUB, Nr. 252 wird dort fdlschlicherweise als
Nr. 251 zitiert.

24 Vgl. hierzu und zum Folgenden Horn, Bischofe von Augsburg, S. 260—-266.

68



Immer wieder traten in den folgenden Jahren Spannungen auf, die sich im
Kern vor allem um Besitzfragen drehten. Schon Hermanns Vorginger hatten
damit begonnen, Giiter des Domkapitels zu entfremden, was sich schlecht
mit dem wachsenden Selbstbewusstsein und der zunehmenden politischen
Bedeutung der Domkanoniker vertrug. Die Anschuldigungen, die gegen
Hermann konkret vorgebracht wurden (unsittlicher Lebenswandel usw.),
besassen allerdings bis zu einem gewissen Grad topischen Charakter.*” Die
Stationen des Streits sollen hier nicht im Einzelnen nachgezeichnet werden,
hervorzuheben ist aber, dass Hermann im Jahr 1106 dank der Fiirsprache
Gebhards von Konstanz einer Amtsenthebung entgehen konnte.”® Es weist
nochmals auf das enge Verhiltnis zwischen Gebhard und Wido hin, dass der
Bischof von Chur im Jahr darauf fiir einen Boten Hermanns Fiirbitte einlegte,
der zur endgiiltigen Bereinigung der Angelegenheit nach Rom zu Paschalis
I1. aufgebrochen war.>’

Wido hatte sich mit den Augsburger Querelen also bereits einmal befasst,
als der Papst ihn 1117 nach erneutem Ausbruch der Streitigkeiten mit der
Regelung der Sachlage beauftragte.”® Der Papst hatte um 1111 Hermann
wegen der gegen den Bischof vorgebrachten Klagen vom Amt suspendiert.?”
Danach liess Paschalis die Angelegenheit eine ganze Weile auf sich beruhen,
ehe er 1115 den zustdndigen Metropoliten, Erzbischof Adalbert von Mainz,
mit der Untersuchung gegen Hermann beauftragte.’”® Adalbert war erst
kurz zuvor aus seiner dreijdhrigen kaiserlichen Haft entlassen worden und
stellte sich sofort wieder an die Spitze der Opposition gegen Heinrich V.**!
Der Kaiser selbst zog kurz darauf nach Italien, um Anspruch auf das Erbe
der im Juli 1115 verstorbenen Grifin Mathilde von Tuszien zu erheben, und
in der Folgezeit kam es zwischen Adalbert und den Staufer-Briidern, die
wihrend Heinrichs Abwesenheit das Reich verwalteten, zu einem intensiven
Kriftemessen. Vielleicht kam Adalbert aus diesen Griinden nicht mehr dazu,

5 Vgl. hierzu Widos Schreiben an den Papst, BUB, Nr. 264, S. 199: Episcopum ad emen-
dationem distractionis rerum ecclesiasticarum abunde cohortatum, de perversa vita et
ceteris, que scripsisti, diligenter commonui; de officio vero episcopali, quia redditum sibi
a te asserens, abstinere noluit, quamvis magna pars ecclesie idem semper accusans partim
invidia, partim tue auctoritatis reverentia non recipit nisi prius accepto a te responso.

¢ RBA, Nr. 388, S. 240.

7 BUB, Nr. 226, S. 176.

#% BUB, Nr. 261 u. Nr. 262, S. 197f.

29 RBA, Nr. 402, S. 246f.

30 RBA, Nr. 409, S. 250.

301 WEINFURTER, Salier, S. 181—184.

69



sich ausreichend um die Augsburger Angelegenheit zu kiimmern. Jedenfalls
«erbte» Wido von Chur im Jahr 1117 Adalberts Auftrag zur Durchfiihrung der
Untersuchung gegen Hermann von Augsburg. Dass Paschalis gerade Wido
mit dieser Angelegenheit betraute, diirfte auch damit zusammenhéngen, dass
Wido selbst aus dem Augsburger Domkapitel stammte®*?, nicht zuletzt aber
damit, dass Widos Bruder Konrad zusammen mit einem Domherrn namens
Ratbot in Rom als Wortfiihrer der Kldger auftraten.’®” Es ist angesichts dieser
Konstellation namlich nicht ganz auszuschliessen, dass Paschalis mit einer
gewissen Voreingenommenheit Widos rechnete, denn fiir Bischof Hermann,
einen engen Parteigédnger Heinrichs V., konnte der Papst naturgemiss nur
wenig Sympathie verspliren — vor allem auch, weil Hermann den Kaiser auf
dessen Zug nach Rom im Frithjahr 1117 begleitete.**™

Wido ging allerdings behutsam ans Werk, was thm Meyer-Marthaler hoch
anrechnet: «Es spricht jedoch fiir die verhédltnisméssige Unabhidngigkeit des
Bischofs von Chur, dass er in sorgfdltiger Untersuchung nicht ohne weiteres
auf die Wiinsche der Kldger eingegangen ist.»** Denkbar ist jedoch auch,
dass Wido sich bei seinem Vorgehen gegen Hermann von einer gewissen po-
litischen Vorsicht leiten liess. Wer weiss, wie Heinrich V. reagiert hitte, wenn
sein enger Verblindeter in der fiir den Kaiser so wichtigen Stadt Augsburg
wegen Wido vom Bischofsstuhl vertrieben worden wére? Wie dem auch sei,
Wido fillte in Augsburg vorerst keinen Entscheid dartiber, ob Hermann seines
Amtes enthoben werden sollte. Stattdessen fiihrte er ein Adulteriumsverfahren
durch, verpflichtete Hermann zur Riickgabe der eingezogenen Giiter und zur
Besserung seines Lebenswandels.*® Dass er fiir das Urteil, welches Hermanns
Schicksal endgiiltig besiegeln sollte, den Ball wieder Paschalis II. zuspielte,
begriindete er mit Hermanns Einwand, er sei vom Papst in gleicher Sache
bereits friiher restituiert worden.*”’

Paschalis freilich wich erneut einer klaren Entscheidung aus (spielte hier
vielleicht die zu dieser Zeit akute Bedrohung durch Heinrich V. mit eine

%2 Hermanns Pontifikat hat Wido als Domherr vermutlich nicht mehr miterlebt, vgl. zur
Chronologie oben S. 56.

303 RBA, Nr. 416 u. Nr. 418, S. 253.

304 RBA, Nr. 417, S. 253.

305 MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 200.

306 BUB, Nr. 264, S. 199.

307 Widos Brief ldsst vermuten, dass sich Hermann wihrend der Untersuchung ebenfalls in
Augsburg aufhielt. Noch am 17. Juni 1117 erscheint er jedoch als Zeuge in der von Hein-
rich V. in Volterra ausgestellten Urkunde, die dem Bistum Brixen den Besitz der Abtei
Disentis bestatigt (BUB, Nr. 263, S. 198). Hermann muss also in der zweiten Jahreshilfte
von Italien nach Augsburg zuriickgekehrt sein.

70



Rolle?*") und teilte Wido im Januar 1118 mit, er solle den Fall nach eigenem
Ermessen regeln.*” Leider sind {iber den weiteren Verlauf des Verfahrens keine
Nachrichten mehr erhalten. Zoepfl spekuliert, Wido sei einer Entscheidung
aus dem Weg gegangen.’'’ In jedem Fall unterliess der Bischof von Chur
wohl ein allzu harsches Urteil iber Hermann; der Konflikt blieb wihrend der
nédchsten fiinf Jahre unentschieden. Mdoglicherweise verhinderten die nach
Paschalis’ Tod im Jahr 1118 rasch aufeinander folgenden Wechsel auf dem
Stuhle Petri eine speditive Beilegung. Erst unter Calixt 1. im Jahr 1123 und
damit bereits nach Widos Ableben wurde Hermann rehabilitiert und wieder
in sein Amt eingesetzt.>!!

3.5.5 Widos Kloster- und Passpolitik

Es war bisher nur von Handlungen Widos die Rede, welche Angelegenheiten
ausserhalb seiner eigenen Didzese betrafen. In der Tat mangelt es uns wie
schon bei Widos Vorgidngern an Nachrichten zu «innenpolitischen» Mass-
nahmen. So ist zum Beispiel nichts dariiber bekannt, ob und wie Wido das
klosterliche Leben in den der Churer Kirche unterstellten Klostern forderte.
Die wenigen erhaltenen Hinweise lassen indes eher auf deren Niedergang
schliessen. So wurden vermutlich unter Wido die Nonnen von Mistail ver-
tricben; ein Akt, der unter Bischof Adelgott (1151 —1160) schliesslich die
endgiiltige Authebung des Klosters zur Folge hatte und den R. Kaiser auf
die angenommene Wandlung der inneren Ordnung zu einem Kanonissenstift
zuriickfithrt.*'> Den Verhéltnissen im Kloster Cazis wiederum diirfte Wido
kaum mit viel Engagement entgegengetreten sein, beklagte doch Bischof
Adelgott rund zwei Jahrzehnte nach Widos Tod in deutlichen Worten die dort
herrschenden Zustande («synagoga Satane»).’" Vollig im Dunkeln liegen Wi-
dos Beziehungen zu Miistair. Die Umwandlung Miistairs in ein Frauenkloster

%8 Heinrich V. hieltsichum diese Zeit vermutlich in Mittelitalien auf. Paschalis II. warerst gerade am

14. Januar wieder nach Rom zurtickgekehrt, sein Antwortschreiben an Wido ist auf den
19. Januar datiert. Zur Lage in Italien vgl. MEYER vON KNoONAU, Jahrbiicher 7, S. 2738
u. S. 50-53.

3 BUB, Nr. 265, S. 200.

310 ZoepFL, Bistum Augsburg, S. 118.

3T RBA, Nr. 446 u. Nr. 447, S. 264.

> Kaiser, Frauenkloster und Klerikergemeinschaften, S. 320.

313 BUB, Nr. 334, S. 244,

71



erfolgte, wenn die Befunde von Sennhauser und Weiss zutreffen, wohl nicht
unter Wido, sondern erst in der Zeit nach ihm, moglicherweise 1163.3'

Wenig ist auch iiber Widos Verhiltnis zum Domkapitel bekannt. Span-
nungen scheinen nicht aufgetreten zu sein. Das auf dem Septimerpass neu
errichtete Hospiz (vgl. unten S. 73) sollte geméss Widos Anordnung alljahr-
lich eine Abgabe fiir ein Mahl ans Domkapitel leisten.’'> Dem Eintrag liber
Widos Tod im Necrologium Curiense ist ausserdem zu entnehmen, dass
der Bischof den Dombherren einen Hof zu Schiers und einen Weinberg in
Chiavenna «cum casa et silva sancte Marie» schenkte. Den Hof in Schiers
schien Papst Paschalis II. den Dombherren in einer Urkunde vom 12. Mérz
1117 zu bestitigen, zusammen mit thren {ibrigen Besitzungen, vor allem im
Engadin, im Domleschg und im Walgau.’'® Weiss nimmt allerdings an, dass
es sich bei dem Dokument um eine Filschung aus dem spiten 12. Jahrhundert
handelt (Vgl. dazu oben S. 25).°'" Dafiir konnte sprechen, dass das Churer
Domkapitel bis dato nie in einer papstlichen Urkunde auftauchte und dass
es zu Widos Zeit politisch immer noch eine untergeordnete Rolle spielte. Als
eigenstandige politische Kraft trat es, anders als etwa das Domkapitel von
Augsburg, nicht hervor.

Die im angesprochenen Nekrologeintrag erwiéhnte Stadt Chiavenna bildete
tibrigens den Ausgangspunkt fiir den einzigen Waffengang auf churritischem
Boden zu Widos Zeit. Er muss sich Ende 1120 oder anfangs 1121 ereignet
haben: Zweimal ermahnte Papst Calixt 1. Widos gleichnamigen Amtskol-
legen von Como, die Einwohner von Chiavenna zur Riickgabe der Burg
Castelmur an den Bischof von Chur zu veranlassen.’'® Chiavennas Angriff
auf den bischoflichen Stiitzpunkt im Bergell war wohl nicht auf Initiative,
doch mit Duldung Bischof Widos von Como erfolgt. Meyer-Marthaler in-
terpretiert diese Geschehnisse gewissermassen als Fortsetzung der Kampfe
in Oberitalien.’” Ich halte es fiir denkbar, dass dem Angriff keine weltan-
schaulichen Differenzen in Zusammenhang mit dem Investiturstreit, sondern
wirtschaftliche Motive zugrunde lagen. Moglicherweise ging es dabei um
die Zolleinnahmen, die aus dem Warenverkehr entlang der Septimerroute,
der wichtigsten Nord-Siid-Verbindung Churritiens, resultierten.*?° Wenn die
Forschung richtig liegt, dann begann gerade zu dieser Zeit der Verkehr {iber

314 SENNHAUSER, Miistair, S. 375; WEiss, Siegelurkunden, S. 91-95.
315 Necr. Cur. (ed. Juvalt), S. 49 = MGH Necr. [, S. 630.

316 BUB, Nr. 260, S. 1951T.

31T Wess, Siegelurkunden, S. 40-47.

318 BUB, Nr. 273 u. Nr. 274, S. 204f.

39 MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 183.

320 CLAVADETSCHER/MEYER, Burgenbuch, S. 227.

72



die Pdsse an Intensitdt zu gewinnen.*?! Der Septimer war davon in speziellem
Ausmasse betroffen: Ihm schenkte Wido von Chur ndmlich seine besondere
Aufmerksamkeit.

Die im Necrologium Curiense bezeugte Errichtung des Hospizes St. Peter
auf dem Septimerpass ist wohl die bedeutendste innenpolitische Leistung Bi-
schof Widos.** Wie Biittner schreibt, gehorte dieses Hospiz dem neuen Typus
an, der auf dem Pass selbst und nicht mehr wie im Friihmittelalter im Tal vor
dem Anstieg errichtet wurde.’** Ingrid Heike Ringel hat die interessante Ver-
mutung gedussert, dass ein direkter Zusammenhang zwischen der Errichtung
des Hospizes und der Vertreibung der Mistailer Nonnen samt teilweiser Einzie-
hung des Klosterbesitzes bestehen konnten.*** Sie wendet sich klar gegen die
These, wonach Wido auf dem Septimer ein schon frither vorhandenes, im Zuge
der Sarazeneneinfille des 10. Jahrhunderts zerstortes Hospiz wiedererrichtet
habe.’® Stattdessen glaubt sie, das in einer Urkunde Ludwigs des Frommen
(ausgestellt zwischen 824 und 831)*?° erwéhnte «senodochium sancti Petriy,
das die altere Forschung flir ein Hospiz auf der Passhohe des Septimer hielt,
habe in Tat und Wahrheit in Mistail gelegen. Das von Wido errichtete Septi-
merhospiz deutet sie in diesem Sinne als «Rechtsnachfolger des édlteren bei
dem Kloster Impidines zu lokalisierenden senodochium sancti Petri». Die
eingezogenen Giiter des Klosters im Albulatal seien wenigstens teilweise fiir
die Dotierung des neuen Passhospizes verwendet worden. Damit liessen sich
auch die im Spatmittelalter fassbaren Besitzungen des Septimerhospizes bei
Tiefencastel und Almens plausibel erkldren. Ringel geht sogar so weit, den
Niedergang der streng monastischen Lebensformen in Impidines/Mistail mit
einer Zunahme des zivilen Nord-Siid- Verkehrs wihrend des Hochmittelalters
in Verbindung zu bringen: Unvermeidlicherweise sei es so zu vermehrtem
Kontakt zwischen den Reisenden und den direkt an der Passroute lebenden
Nonnen gekommen, was eine Reform von vornherein wenig aussichtsreich
habe erscheinen lassen.*?” Wido, so kann man Ringels These zusammenfassen,
habe aus diesem Grund (und wegen der gefdhrlichen Lage Mistails am Rande

321 ScunyDER, Handel und Verkehr, S. 14f., ortet den Grund fiir den Mehrverkehr in der (damals
freilich noch recht jungen) Kreuzzugsbewegung.

#22 Necr. Cur. (ed. Juvalt), S. 49 = MGH Necr. I, S. 630.

323 BUTTNER, Churritien, S. 7.

24 RiNGeL, Kontinuitit und Wandel, S. 271—-284.

335 So etwa ScunyDER, Handel und Verkehr, S. 12. Vgl. die weiteren Literaturangaben bei
RinGeL, Kontinuitdt und Wandel, S. 270, Anm. 207.

326 BUB, Nr. 53, S. 43ff.

327 RiNGEL, Kontinuitit und Wandel, S. 283.

73



der Schyn-Schlucht) mit der Enteignung des Klosters und der Vertreibung der
Insassinnen begonnen und als Ersatz fiir das somit wegfallende «senodochium
sancti Petri» das Hospiz auf dem Septimer errichtet.

Uber die Bedeutung des Septimerpasses im Mittelalter ist viel geforscht
worden. Die dltere Forschung stufte ihn als den Hauptiibergang unter den
Biindner Pdssen schlechthin ein.”® Clavadetscher und Ringel haben dem-
gegeniiber die Bedeutung des Passes stark relativiert.*?’ Frithestens ab dem
11. Jahrhundert konnte der Septimer laut Ringel tiberhaupt erst langsam den
benachbarten Julierpass an Bedeutung iiberholen. Sie nennt hierfiir weiter
keine konkreten Griinde. Doch hat Biittner den bedenkenswerten Hinweis
gegeben, dass den fiir den Unterhalt der Passroute zustdndigen Churer Bi-
schofen spdtestens zu Beginn des 12. Jahrhunderts der Julier gar nicht un-
eingeschrankt zur Verfligung stand, da die Gammertinger im Oberengadin,
das bei Benutzung des Juliers durchquert werden musste, iiber bedeutende
Besitzungen verfiigten.”** Mit Sicherheit konnen wir festhalten, dass der
Septimer durch das von Wido errichtete Hospiz eine gewaltige Aufwertung
erfuhr. Dank des Hospizes mussten fiir den beschwerlichen Weg von Bivio
nach Casaccia nun nicht mehr wie frither (falls Ringels These zutrifft) 11,5
Kilometer am Stiick in freier Wildnis liberwunden werden.

Es ist wohl kaum ein Zufall, dass der Septimer erst seit der Errichtung
des Hospizes in den Quellen richtig fassbar wird.**' Der erste sicher bezeugte
Ritt eines Flirsten tiber den Septimer datiert von 1128, als der Staufer Konrad
nach Italien zog, um dort Konig Lothar I1I. zu bekriegen — vermutlich die
erste einwandfrei nachgewiesene Uberquerung des Septimers iiberhaupt,
denn gegen die Berichte des St. Galler Chronisten Ekkehard IV. von zwei
Benutzungen des Passes schon in karolingischer Zeit hat Ringel schwerwie-
gende Einwénde erhoben.*** Im spiteren 12. und im 13. Jahrhundert war der
Septimer dann unter allen Biindner Pdssen der mit Abstand bekannteste und
am meisten begangene.**® Es sei an dieser Stelle die These gewagt, dass der
Septimer erst durch Bischof Widos Bemiihungen, von denen die Errichtung
des Hospizes zeugt, jene herausragende Stellung erlangen konnte, die er in

328 Vgl. die Literaturangaben bei RINGEL, Kontinuitdt und Wandel, S. 252, Anm. 147.

329 CLAVADETSCHER, Verkehrsorganisation, S. 294; RiNGeL, Kontinuitit und Wandel, S. 285f.
BUTTNER, Churritien, S. 8.

31 RINGEL, Kontinuitdt und Wandel, S. 288.

32 gBp., S. 263-270.

33 NIsSLMULLER, Alpenpésse, S. 72.

330

74



den nachfolgenden Zeiten einnahm. Doch auch in seiner Bliitephase diirfte
der Septimer als Handelsroute nicht die Bedeutung des Grossen St. Bernhard
und des Brenner erlangt haben.** Diese zwei Pdsse konnten gegeniiber dem
Septimer in mancherlei Hinsicht mit geografischen und topografischen Vor-
teilen punkten (man denke nur an die extrem steile Siidseite des Septimers);
aus militirisch-strategischer Sicht erdffnete dariiber hinaus namentlich der
Brenner einem Feldherrn glinzende Moglichkeiten.* Vergegenwirtigt man
sich nun dazu noch die eben erwihnte Entwicklung der Quellenlage fiir den
Septimer, dann fiihrt das wohl zum Schluss, dass der Septimer vor Widos
Massnahmen auch in infrastruktureller Hinsicht nicht mit dem Brenner und
dem Grossen St. Bernhard mithalten konnte. Fiir die iibrigen Biindner Pésse
gilt das ohnehin, obschon zumindest der Lukmanier unter den sichsischen
Kaisern wenigstens begrenzt noch mit dem Brenner wetteifern konnte.**

Ein infrastrukturelles Defizit konnte mit ein Grund dafir sein, weshalb
auch Kaiser Heinrich V. dem Grossen St. Bernhard und dem Brenner ge-
geniiber den Blindner «Konkurrenten» den Vorzug gab.**” Denn die Lage in
Schwaben bzw. im Bodenseegebiet, die uns bei Heinrich IV. als plausible
Erklarung fiir die Umgehung der Bilindner Pdsse diente, hatte sich mittler-
weile stark beruhigt. Liutold von Achalm und Ulrich von Bregenz, zwei der
energischsten Vorkdmpfer der pdpstlichen Partei in dieser Region, lebten
nicht mehr.**® Die Staufer wie die Zdhringer gehorten inzwischen zu den
Gefolgsleuten Heinrichs V., so dass die Spannungen zwischen ihnen abflau-
en mussten.™? Schwaben bot ein sehr viel friedlicheres Bild als noch in den
letzten Jahrzehnten des 11. Jahrhunderts.

Es bleibt die Frage: Hat damit vielleicht doch die «Papsttreue» Bischof
Widos den Kaiser zur Umgehung Churritiens veranlasst? Wir wollen uns
der Antwort iiber einen Umweg ndhern, und zwar iiber Widos Position im
Unabhingigkeitsstreit der Abtei Pfafers.

34 MEvYER, Hochmittelalter, S. 145.

35 Vel. dazu OEHLMANN, Alpenpisse 3, S. 2311f. u. Alpenpisse 4, S. 202-207.

336 Vgl. dazu unten S. 84.

337 Zuden von Heinrich V. benutzten Wegen iiber die Alpen vgl. OEHLMANN, Alpenpdsse 3, S. 253,
u. Alpenpisse 4, S. 310.

338 Zu ihrem Tod vgl. MEYER voN KNoNau, Jahrbiicher 5, S. 8 u. 37f.

339 BUTTNER, Staufer und Zidhringer, S. 13ff.

75



3.5.6 Widos Verhalten im Pféaferser Unabhingigkeitsstreit

Es wurde darauf hingewiesen, dass sich zu Widos Bemiihungen um die
bischoflichen Eigenkldster nur wenig aussagen lasst. Wie stand es aber um
seine Beziehungen zu den selbstindigen Abteien Disentis und Pfifers? Hier
fillt vor allem Widos Agieren im Kampf des Klosters Pfifers um dessen
Unabhingigkeit auf. Heinrich I'V. hatte, wie bereits erwihnt, die Abtei 1095
seinem Gefolgsmann tibertragen, dem Bischof Burchard von Basel.**° Hein-
rich V. bestidtigte die Schenkung 1114.**! Die Pféferser wehrten sich in den
folgenden Jahren energisch fiir ihre Freiheit (im Kapitel 4.2 wird davon noch
ausfiihrlicher die Rede sein). In Papst Paschalis II. fanden sie einen gewich-
tigen Verbiindeten. Dieser versuchte, Wido in den Kampf einzuspannen: In
einem Brief vom 16. April 1115 wies er den Churer Bischof ausdriicklich
an, Pfifers gegen die Anspriiche des Basler Bischofs (Rudolf III.) zu ver-
teidigen.’** Der Brief schliesst mit der deutlichen Ermahnung: «Tu autem,
venerabilis frater commissas tibi eclesias tueri non desinas, sed tamquam
bonus pastor gregis dominici ovibus vigilanter inmineas et eclesie tue iura
prout potueris inviolata conserva.»

Wie diese Zeilen erahnen lassen, war Widos Verhalten in der Pfiferser
Sache dem Papst suspekt, und dies nicht zu Unrecht. In Heinrichs Schen-
kungsurkunde von 1114 findet sich Wido ndmlich unter den Intervenienten
zugunsten Rudolfs von Basel. Wido handelte also als «Verfechter ausge-
sprochen bischoflicher Interessen», wie es Meyer-Marthaler formuliert.** Er
habe damit «gezeigt, dass gerade das bischofliche Eigenkirchenrecht erhalten
bleiben sollte»**, und so gegen gregorianische Prinzipien verstossen. Glaubt
man ausserdem der (freilich tendenziosen) Erzahlung De libertate ecclesiae
Fabariensis, dann waren Wido und Rudolf miteinander befreundet, und Ru-
dolf suchte denn auch Widos Unterstiitzung, nachdem seine Anspriiche vom
Papst abgeschmettert worden waren.**

In diesem Zusammenhang sei noch auf einen bemerkenswerten Schluss
hingewiesen, zu dem Marc-Antoni Nay in seiner Dissertation kommt. Wido
namlich, so folgert Nay auf Grund von dendrochronologischen Befunden,
sei es gewesen, der den Neubau der Kirche St. Martin in Zillis und die be-

M0 BUB, Nr. 212, S. 168.

41 BUB, Nr. 249, S. 188.

2 BUB, Nr. 257, S. 192.

343 MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 199.
34 emp., S. 200.

5 MGH SS XII, S. 411f1.

76



rithmte Bilderdecke daselbst habe errichten lassen.**® Bereits im Jahre seines
Amtsantritts, 1096, habe Wido den Neubau und nach 1115 schliesslich die
Bilderdecke in Auftrag gegeben. Bekanntlich war das Kloster Pfafers in der
Gegend von Spliigen begiitert (vgl. S. 104f.). Nay wertet Widos bauliche
Aktivitdten in Zillis folglich «als ein[en] Akt, mit welchem der Bischof an
der Spliigenroute Prisenz markierte und die Bewohner des Schams an sich
bandy. Trifft das zu, dann stand Wido schon seit seinem Churer Startjahr 1096
in einem Konkurrenzverhiltnis zu Pféfers (trotz der im Jahr zuvor erfolgten
Ubertragung des Klosters an den Bischof von Basel). Beachtenswert ist auch,
dass der Auftrag zum Bau der Bilderdecke (gemass Nay) ausgerechnet in die
Zeitum 1115 fiel, das Jahr der pédpstlichen Ermahnung an Wido, Pféfers von
den Anspriichen des Basler Bischofs abzuschirmen.

Ob Wido der Aufforderung des Papstes zum Schutze von Pfifers Folge
leistete oder nicht, entzieht sich unserer Kenntnis, doch bemerkt Meyer-Mar-
thaler sicherlich zu Recht, dass von einem wirksamen Eingreifen wohl nicht
ausgegangen werden diirfe.**” Mit Sicherheit jedenfalls irrt Biittner, wenn er
schreibt, Pfifers und Disentis hitten sich in ithrem Streben nach Erhaltung
ithrer Reichsunmittelbarkeit «auch durch den Churer Bischof Wido gestiitzt»
gesehen. 8

In diesem Kontext ist daran zu erinnern, dass Wido knapp 20 Jahre zuvor
selbst in den Genuss einer addquaten koniglichen Schenkung gekommen war:
Der vom Vater Heinrich I'V. abgefallene Sohn Konrad {ibertrug dem Bistum
Chur 1m Jahr 1097, wie bereits erwihnt, die Abter Disentis. Wie sich diese
rund 15 Jahre wihrende Abhidngigkeit konkretisierte, ist unbekannt.*** Wido
scheint sich jedenfalls nicht gegen das «Geschenk» gewehrt zu haben. Den
Disentisern missfiel ihre neue Lage dagegen sehr wohl: Ohne dass wir darti-
ber im Einzelnen unterrichtet wéren, steht doch fest, dass sie bei Heinrich V.
fiir ihre Unabhéngigkeit gekdmpft haben miissen. Denn 1112 bestitigte der
Salier dem Kloster seine Rechte und Freiheiten und l6ste sie damit von den
Churer Fesseln®* — ein nur voriibergehender Erfolg fiir Disentis, denn fiinf
Jahre spiter, am 17. Juni 1117, bestétigte Heinrich V. dem Bischof Hugo von

36 Der Verfasser dankt M. A. Nay fiir die entsprechenden Passagen aus dem Manuskript seiner

— zum Zeitpunkt der Drucklegung dieser Arbeit noch nicht publizierten — Dissertation
(S.331-337).

7 MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 200.

3% BUTTNER, Churritien, S. 7.

39 Vgl. dazu unten S. 88ff.

330 BUB, Nr. 237, S. 182f. Vgl. dazu MULLER, Brixen und Disentis, S. 22f.

Tl



Brixen den Besitz des Lukmanierklosters.*! In diese Angelegenheit mischte
sich Wido von Chur allerdings nicht ein.

Biittner hat beziiglich der Ubertragungen von Pfifers und Disentis durch
Heinrich V. an befreundete Bistiimer folgende Deutung geliefert: Er glaubt,
dass die Beziehungen zwischen Wido und Heinrich V. anfangs «einigermassen
gut» waren, jedoch ab 1112/1114, als die Spannungen zwischen Kurie und
Kaiser wieder zunahmen, «merklich kiihler wurden».*>? Als Folge davon habe
Heinrich seine Haltung gegeniiber den churritischen Klostern vorsorglich
wieder gedndert. Als «Zeugnis der versteiften Haltung Heinrichs V. gegen-
tiber den Institutionen im Biindner Alpenraumy wertet Biittner auch, dass das
Bistum Chur iiberhaupt keine Urkunde des letzten Saliers erhielt.

Nun ist es aber gerade im Jahr 1114 zu einem besonders engen Kontakt
Widos mit Heinrich V. gekommen: Im Mirz nahm er nimlich am Hoftag
des Kaisers in Basel teil. Er fungierte als Zeuge in den dort ausgestellten
Urkunden Heinrichs fiir Muri, die Propstei Ziirich und Einsiedeln.”® Am
Hoftag zu Basel erfolgte auch die Ubertragung von Pfifers an Basel — wie
schon gesagt — ebenfalls mit Wido als Zeugen.*>* Unter diesen Umstédnden
kann freilich Heinrichs Verhalten gegeniiber Pfifers nicht als Indiz einer sich
verschlechternden Beziehung zum Bischof von Chur interpretiert werden,
umso weniger, als Wido sich ja ausdriicklich fiir Rudolf von Basel einsetzte.
Mit Sicherheit aber fand sich Pfafers auf der Seite der anti-salischen Parteli,
so dass es nicht verwundert, wenn Heinrich gegeniiber Pfifers eine harte
Gangart verfolgte.

Der Stimmungsumschwung gegeniiber Disentis wiederum ist schwieriger
zu begriinden. Nachrichten iiber anti-salische Aktionen seitens des Disen-
tiser Abtes zwischen 1112 und 1117 liegen keine vor. War die Aufhebung
der Reichsunmittelbarkeiten von Disentis und Pfafers vielleicht Teil eines
grosseren Plans Heinrichs V. zur Sicherung der Lukmanierroute oder ganz
generell zur Disziplinierung des churritischen Gebiets? Niher liegend scheint
mir folgende Hypothese: Heinrich ging es mit seiner Vergabungsaktion vom
Juni 1117 gar nicht so sehr um Disentis als viel mehr darum, die guten Be-
ziehungen zu Hugo von Brixen aufrechtzuerhalten. Denn der Kaiser weilte
zu diesem Zeitpunkt immer noch in Italien und musste sich darum unbedingt
der Freundschaft jenes Bischofs versichern, der den Brenner und damit den
wichtigsten transalpinen Pass kontrollierte. Disentis eignete sich hierzu gut als

»1 BUB, Nr. 263, S. 198f.

332 BUTTNER, Staufer und Zihringer, S. 14f.
3% BUB, Nr. 245, Nr. 247 u. Nr. 248, S. 187f.
3% BUB, Nr. 249, S. 188.

78



«Freundschaftsgeschenk», da die Abtei schon frither mehrmals den Brixener
Bischofen zugesprochen worden war.*** Heinrich konnte sich also darauf be-
rufen, lediglich einer alten Rechtsordnung zu neuer Giiltigkeit zu verhelfen,
und tatsidchlich wird in der Schenkungsurkunde auf das entsprechende Diplom
Heinrichs IV. aus dem Jahr 1057%° ausdriicklich Bezug genommen.

Untriigliche Indizien fiir eine Verschlechterung der Beziehungen Widos
zu Heinrich V. existieren im Grunde genommen keine. Wohl kam es nach
1114 vermutlich zu keinem direkten Kontakt mehr, doch darf nicht {iberse-
hen werden, dass der Kaiser sich zwischen 1116 und 1118 gar nicht mehr
auf deutschem Gebiet authielt. Nach der Riickkehr des Kaisers machten
sich bei Wido dann mdglicherweise bereits erste Anzeichen von Alter und
Krankheit bemerkbar. Darauf weist neben dem Umstand, dass Wido nach
1118 keine grossere Mission mehr in pdpstlichem Auftrag ausfiihrte, der
zweifach bezeugte (von Papst Calixt II. aber abgelehnte) Riicktrittswunsch
des Bischofs hin.**’

3.5.7 Letzte Lebensjahre und Tod in Petershausen

Papst Paschalis II. starb am 21. August 1118.>*® Zu seinem direkten Nachfolger
Gelasius I1. (1118—1119) sind keine Kontakte Widos bezeugt, erst unter Ca-
lixt I1. (1119—-1124) setzte der Briefverkehr mit der romischen Kurie wieder
ein. Wie Meyer-Marthaler erklirt, tiberliess Gelasius 11. die Behandlung der
deutschen Fragen seinem Legaten, wiahrend Calixt I1. wieder direkten Einfluss
aufden Episkopat zu erlangen suchte.”>” Sie konstatiert iiberdies eine gewisse
Ubereinstimmung der Ziele und Haltungen des Bischofs von Chur und des
neuen Papstes: Calixt II. habe im Gegensatz zu seinen Vorgingern ernsthaft
auf einen Vertrag mit dem Kaiser hinzuarbeiten versucht, und Widos auf
Ausgleich bedachtes politisches Profil kam dem Kirchenoberhaupt da gerade
gelegen. Doch Wido begann bereits, sich aus der Reichspolitik zuriickzuzie-
hen: Dem Konzil von Reims blieb er fern, obschon ihn Calixt im August 1119
zur Teilnahme aufforderte.*®® Auch die Reise nach Rom, zu der ihn Calixt im

335 Vgl. dazu unten S. 84ff.

3% BUB, Nr. 196, S. 156f.

37 BUB, Nr. 267, S. 201f. u. Nr. 271, S. 203f. MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 202,
nimmt wohl zu Recht an, dass kaum politische Griinde den Ausschlag fiir den beabsich-
tigten Riickzug Widos gaben, solche sind zumindest nicht ersichtlich.

33 MEvER von KnoNau, Jahrbiicher 7, S. 53.

339 MEvYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 202.

3 BUB, Nr. 266, S. 200.

79



Februar 1121 einlud, trat er nicht an.*®' Dass Calixt zweimal ein Gesuch um
Amtsentlassung ablehnte*®?, zeigt indessen, wie sehr der Papst immer noch
auf Wido und sein mittlerweile mehrfach bewiesenes diplomatisches Geschick
baute. Doch an den Verhandlungen um das Wormser Konkordat hatte der
Bischof von Chur keinen Anteil mehr. Vermutlich zu Recht hat Meyer-Mar-
thaler Widos Abschied von der hohen Politik und seine Riicktrittsgedanken
mit Alter und Krankheit in Verbindung gebracht; politische Griinde fiir sein
Ansinnen wiren jedenfalls nicht ersichtlich.’®

Eine ganze Reihe von Nekrologien vermeldet den Tod Widos am 17. oder
18. Mai 1122 .°** Am ausfiihrlichsten wird die Chronik des Klosters Petershau-
sen.’® Diese Abtei, deren Abt Wido einige Jahre zuvor geweiht hatte, hatte der
Bischof kurz vor seinem Tod aus unbekanntem Grund noch aufgesucht. Der
Bericht des Chronisten bezeugt noch einmal die guten Beziehungen Widos
zum Kloster, die demnach tiber die Abtweihe hinaus anhielten und moglicher-
weise schon vorher bestanden hatten. Das Necrologium Petrishusanum setzt
Widos Tod auf den 18. Mai,**® das Necrologium Curiense auf den 17. Mai.**’
Da Wido in Petershausen starb, kann der von dort tiberlieferten Angabe ver-
mutlich eher Glauben geschenkt werden. Widos Leichnam wurde, wie es in
der Klosterchronik heisst, unter grossen Miithen nach Chur {iberfiihrt. Rund
vier Monate spiter endete mit dem Wormser Konkordat vom 23. September
1122 auch der Investiturstreit. Somit fallt der Abschluss dieses Abschnitts
der europiischen Geschichte zeitlich fast exakt mit dem Ende der Ara Wido
in Chur zusammen. Widos Nachfolger Konrad I. von Biberegg empfing am
29. April 1123 die Bischofsweihe *%®

% BUB, Nr. 270, 8, 202,

362 BUB, Nr. 267, S. 201f,, Nr. 271, S. 203.

303 MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S, 202.

3%+ MGH Necr. I, S. 107, S. 148, S. 252, S. 276, S. 288., S. 671, S. 630.

365 Chronik von Petershausen (ed. Feger), 1. 4, S. 180: De obitu Witonis episcopi. Anno mi-
lesimo 122 Wito Curiensis episcopus obiit apud monasterium Domus Petri. Hic multam
gratiam et familiaritatem semper habebat ad idem monasterium et multa bona fratribus
prestabat. Qui cum ibidem defunctus esset, Bertholdus una cum fratribus suis de rebus
monasterii induerunt eum, ut moris est, pontificalibus indumentis, et tunna incluserunt et
cum magno honore Curiam perduxerunt, cum magno tamen labore.

366 MGH Necr. I, S. 318.

367 Necr. Cur. (ed. Juvalt), S. 49 = MGH Necr. I, S. 630.

368 CLavaDETSCHER/KUNDERT, Bischofe von Chur (HS I1,1) S. 475.

80



3.5.8 Zusammenfassung

Kommen wir nun also zu den Urteilen, welche die Forschung iiber Bischof
Wido gefillt hat. Er habe es meisterlich verstanden, «zwischen den beiden
grossen kirchenpolitischen, in starker Spannung lebenden Kriftegruppen
zu bestehen und sich zu halten», schreibt Biittner.**® Wie die Haltung des
deutschen Episkopats sich unter Heinrich V. allgemein gedndert habe, so
zeige auch die Stellungnahme Widos im Kampf zwischen Kaiser und Papst
ihre Eigenart, meint Meyer-Marthaler: Er sei als Mittler zwischen Papst und
Stiddeutschland von Bedeutung gewesen, reiche aber als Personlichkeit kei-
nesfalls an eine stark profilierte Gestalt wie Gebhard von Konstanz heran.*”
Pieth dagegen nennt Wido einen «treuen Anhdnger des Papstes», um dann
hinzuzufiigen: « Wenn nun aber gerade wiahrend dessen Regierungszeit in das
Churer Totenbuch das Ableben des gebannten und von der Kirche verfemten
Kaisers Heinrich I'V. dankbar eingetragen wird (... .), so beleuchtet das die Spal-
tung im Churer Domkapitel besonders scharf.»*"! Pieths Irritation iiber den
Nekrologeintrag zugunsten Heinrichs IV. ist (ungeachtet der Uberschitzung
von Widos Papsttreue) zunichst verstandlich, konnten wir doch feststellen,
dass der Churer Bischof im salischen Vater-Sohn-Konflikt von 1105/1006
Heinrich V. unterstiitzte. Nun haben wir aber bereits darauf hingewiesen, dass
das Churer Domkapitel schon zu Zeiten der Bischdéfe Heinrich 1., Norbert
und Ulrich II. nicht durch ein ideologisch scharfes Profil hervorstach. Der
Umstand, dass sich die Domherren mit verschieden positionierten Bischofen
offenbar konfliktfrei arrangieren konnten, weist eher auf eine relativ niichterne
und ausgeglichene Einstellung des gesamten Gremiums gegeniiber den gros-
sen kirchenrechtlichen Fragen der Zeit denn auf heftige innere Grabenkdmpfe
hin. In der Tat diirfte Wido in etwa auf der Linie seiner Vorgénger Heinrich
[. und Ulrich II. gelegen haben, die sich, so weit die Quellenlage dies zu
beurteilen erlaubt, trotz Sympathien fiir die gregorianische Seite ebenfalls
nicht als Reformeiferer hervorgetan hatten. Diese Kontinuitét kann erklaren
helfen, weshalb uns keine Nachrichten tiber Konflikte zwischen Bischof Wido
und dem Churer Domkapitel vorliegen.

Gerade die Gestalt Widos beweist, wie sehr es vor allem in der spéteren
Phase des Investiturstreits um mehr ging als nur um die Frage, ob man nun
den Papst oder den Kaiser unterstiitzte. Wido war, modern ausgedriickt,

39 BUTTNER, Churritien, S. 7.
30 MEyYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 203.
371 PieTH, Blindnergeschichte, S. 40.

81



ein hervorragender «Networker»: Er brachte es nicht nur fertig, sowohl mit
Heinrich V. als auch mit Paschalis II. (bzw. Calixt II.) in Verbindung zu blei-
ben, sondern verstand es auch, sein Beziehungsnetz iiber die Grenzen seiner
Diozese hinaus auszudehnen. Rudolf von Basel zéhlte ebenso zu Widos
Freundeskreis wie Ulrich von Konstanz. Gerade im Bistum des Letzteren
gelang es ihm, zahlreiche Kontakte zu kniipfen, wie seine Beziehungen zu
Petershausen, Zwiefalten usw. zeigen. Seine Herkunft aus dem Augsburger
Domkapitel und die daher rithrenden Bekanntschaften diirfte seinen Vernet-
zungsbestrebungen zusétzlich zupass gekommen sein. Geographisch richtete
sich Wido dabei ganz nach Norden aus, Kontakte mit der Alpensiidseite sind
(vielleicht auch aus sprachlichen Griinden?) keine belegt, wenn man einmal
vom Aufenthalt in Guastalla 1106 absieht. Mit Sicherheit war Wido kein
«Ideologe», kein starrer Verfechter von Ideen der einen oder anderen Seite,
so wie sich das etwa fiir Gebhard von Konstanz in dessen jlingeren Jahren
sagen liesse. Eher pragte den Churer Bischof schon Gebhards Pragmatismus
der spateren Zeit. Papst Paschalis 1. hat diese Eigenschaften Widos zweifellos
erkannt und ihn deswegen immer wieder als Vermittler und Richter in heiklen
Situationen eingesetzt. Maurer bezeichnet Wido denn auch als Paschalis’
«nahesten Vertrauten im Episkopat Stiddeutschlands».*’

Widos personliche Ziele und Motive scheinen demgegeniiber eher diffus.
Reichspolitisch gesehen ging es ihm wie so vielen Bischofen seiner Zeit
vermutlich am ehesten um die Wiederherstellung von Einheit und Frieden
in Reich und Kirche. Daneben gelang es ihm, sein Bistum (fast) vollig frei
von bewaffneten Auseinandersetzungen zu halten, wobei man ergénzen muss,
dass sich die Lage in den umliegenden Gebieten doch wesentlich entspannter
prisentierte als noch zu Zeiten der Bischdofe Heinrich I. und Norbert, als in
Schwaben Krieg geherrscht hatte. Innenpolitisch ergeben die wenigen vor-
handenen Hinweise ein zwiespaltiges Bild. Fiir die bischoflichen Eigenkloster
scheint sich Wido nicht sonderlich interessiert zu haben (auch dies ein Indiz
dafiir, dass er gregorianische Prinzipien nicht als das Mass aller Dinge be-
trachtete). Hingegen zeigen seine Bemiithungen um die Septimerroute, dass er
seine eigene Didzese und ihre wirtschaftliche Prosperitét nicht grundsitzlich
vernachldssigte. Was das Verhaltnis zu den anderen ritischen Machttragern
angeht, so diirfte es Wido weitgehend auf die Vermeidung von Konfrontationen
angelegt haben. Von Auseinandersetzungen mit Adelsgeschlechtern oder dem
Domkapitel ist, wie schon gesagt, nichts iiberliefert.””” Die Entwicklungen

372 MAURER, Bistum Konstanz, S. 267.
33 Eine Ausnahme bildet moglicherweise ein Zwist mit Rudolf von Bregenz, dem Grafen
von Unterritien. Vgl. dazu unten S. 120.

82



der Folgezeit lassen vermuten, dass sich der Aufstieg der Blindner Edelfreien
zu Widos Zeit weiter fortsetzte. Sein Verhalten im Streit um die Unabhén-
gigkeit des Klosters Pfifers zeigt indes, dass er beabsichtigte, potentielle
Rivalen nicht zu stark werden zu lassen. Es kam ihm augenscheinlich alles
andere als ungelegen, dass Heinrich V. die Rheintaler Abtei an den mit thm
befreundeten Rudolf von Basel vergab. Meyer-Marthalers Hinweis, dass Wido
«als Verfechter ausgesprochen bischoflicher Interessen» handelte, kann dabei
nicht genug betont werden.*” Somit wird man Wido vermutlich am ehesten
gerecht, wenn man ihn als diplomatischen Pragmatiker charakterisiert, der
fiir seinen Stand und auch fiir sein Bistum das Bestmogliche durch die Wirren
der Zeit hindurchzuretten versuchte.

374 MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 199.

83



4 Die Kloster
4.1 Disentis

Hervorstechendstes Merkmal der Disentiser Klostergeschichte wihrend des
Investiturstreits ist der zdhe Kampf der Abtei um ihre Reichsunmittelbarkeit.
Dessen Vorgeschichte reicht weit ins 11. Jahrhundert zuriick. Ob und wie die
zwischen 1075 und 1122 erzielten Erfolge und Misserfolge der Disentiser
Monche in ihrem Ringen um Freiheit und Rechte mit dem Verlauf des Inves-
titurstreits zusammenhingen, wird im Folgenden zu untersuchen sein. Ihren
Anfang nahmen die Dinge aber tiber ein halbes Jahrhundert vor Beginn der
Auseinandersetzungen zwischen Heinrich IV. und Gregor VII., und zwar zu
Zeiten Kaiser Heinrichs II.

Am 24. April 1020 iibertrug Heinrich II. die Abtei Disentis an Bischof
Heriward von Brixen.*”® Das noch junge Bistum Brixen, erst wenige Jahr-
zehnte zuvor aus dem fritheren Bistum Sidben hervorgegangen, konnte sich
durch seine strategisch wichtige Lage an der Brennerpassroute und die Nihe
seiner Oberhirten zu den deutschen Konigen bald eine herausragende Rolle
unter den Alpenbistiimern erstreiten.’”® Noch 1004 hatte Heinrich II. auf dem
Riickweg von Italien vermutlich den Lukmanier tiberquert, doch fiir alle noch
folgenden Ubergiinge benutzte er den Brenner.*”” Heriward durfte sich denn
auch eines reichhaltigen koniglichen Geschenkessegens erfreuen, dessen
Hohepunkt gewissermassen der Erhalt von Disentis im Jahr 1020 darstellte.
Bis dato hatte das Kloster faktisch die Stellung einer Reichsabtei inne gehabt.
Die Ubertragung an Brixen erfolgte just zu einem Zeitpunkt, als in Disentis
vermutlich Abt Adelgott aus dem Kloster Einsiedeln, dem Heinrich eng
verbunden war, im Amt stand.

Welche Motive veranlassten den dem Monchtum bekanntlich dusserst
geneigten Kaiser zu solchem Handeln? Grundsitzlich fiigt sich der Ubertra-
gungsakt sehr gut in die von Heinrich II. allgemein gepflegte Kirchenpolitik
ein, die auf die Stiarkung der Di16zesanbischofe zielte und im Gegenzug auf die
Bediirfnisse der Kloster nur wenig Riicksicht nahm.*”® Dass Brixen besonders
zum Zuge kam, mag, wie [so Miiller das vermutet, seinen Grund auch in der

375 BUB, Nr. 164, S. 131f.

376 Die folgenden Abschnitte, so weit sie die Disentiser Geschichte betreffen, v.a. nach MULLER,
Brixen und Disentis, S. 13-21.

37 OEHLMANN, Alpenpisse im Mittelalter 4, S. 309, nennt statt des Lukmaniers den San
Bernardino.

38 Schierrer, Heinrich I1. und Konrad 11, S. 403f.

84



hohen Belastung haben, der das Bistum wegen der haufigen kaiserlichen
Besuche ausgesetzt war (1020 iiberquerte ausserdem Papst Benedikt VIIIL.
den Brenner).’” Wie Miiller weiter annimmt, spielten passpolitische Motive
eine Rolle.”® In der Tat scheint es nicht ausgeschlossen, dass Heinrich alle
ihm bekannten Alpeniiberginge (man denke an seine Reise von 1004) in der
Hand eines zuverldssigen Vasallen vereinigt wissen wollte. Miiller gibt fer-
ner zu bedenken, dass das von Gorze geprigte reichskirchliche Monchtum,
zu dem auch die Abtei Einsiedeln gehorte und dem Heinrich II. zuneigte,
keineswegs so sehr — wie etwa Cluny — den Freiheitsgedanken postulierte,
sondern sich im Gegenteil durch ein enges Verhéltnis zu Kaiser und Reich
auszeichnete.*®!

Wie sich die Abhingigkeit von Brixen in der Folgezeit konkretisierte, ist
im Detail nicht tiberliefert. Jedenfalls scheint die neue Situation dem Klos-
ter Disentis nicht gut bekommen zu sein.*®* Abt Ulrich klagte im November
1048 vor Kaiser Heinrich III., Brixen habe Disentis ungerecht behandelt und
geknechtet, und das Kloster sei wegen der incuria der Bischofe mittlerweile
fast ganz heruntergekommen.*® Da erstaunt es natiirlich nicht, dass Disen-
tis wieder den Status der Zeit vor 1020 erlangen wollte. Iso Miiller hat das
Auf und Ab dieses Kampfes detailliert nachgezeichnet und untersucht. Wir
beschrianken uns hier darauf, die wichtigsten Etappen bis zum Ausbruch des
Investiturstreits wiederzugeben. 1040 erlangte Bischof Poppo von Brixen
von Heinrich I11. eine Bestitigung seiner Rechte tiber Brixen.* 1048 erreich-
ten die Disentiser anldsslich einer Vakanz auf dem Brixener Bischofsstuhl,
dass Heinrich III. die Schenkung widerrief und die Reichsunmittelbarkeit
des Lukmanierklosters wieder herstellte.**® 1057 vergab der junge Heinrich
IV. bzw. seine Mutter Agnes die Abtei erneut an Brixen, das nunmehr unter
der Leitung von Bischof Altuin stand.*®’

Doch just um 1073 herum muss es geschehen sein, dass Heinrich IV.
seinen fritheren Entscheid (bzw. denjenigen seiner Mutter Agnes) aufthob

379 MUOLLER, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 201f.

30 MULLER, Brixen und Disentis, S. 13.

31 gD, S. 14.

32 MuLLER, Disentiser Klostergeschichte, S. 85, vermutet, dass in dieser Zeit der Sarkophag
der heiligen Klosterpatrone in der merowingischen Krypta vor den Brixener Bischofen
versteckt wurde, wo er bis Ende des 15. Jahrhunderts verblieb.

3% gBD., S. 17f.

34 Ein Kurziiberblick findet sich auch bei MULLER, Brixen und Disentis, S. 26.

385 BUB, Nr. 180, S. 144f.

36 BUB, Nr. 188, S. 151f.

3 BUB, Nr. 196, S. 156f.

85



und Disentis wieder in die Freiheit entliess. Eine entsprechende Urkunde ist
nicht iiberliefert, doch lasst sie sich, wie Miiller gezeigt hat, aus dem Wort-
laut der Urkunde Heinrichs V. von 1112%® sowie aus den Uberlieferungen
friihneuzeitlicher Chronisten erschliessen.’® Wie die Disentiser Synopsis
Annalium von 1709 vermeldet, hatte sich Kaiserin Agnes bei ihrem Sohn
nunmehr flir Disentis stark gemacht und erreichte 1073 die Befreiung des
Klosters von der Brixener Oberherrschaft.*®® Miiller stellt das Jahr 1073 als
korrektes Datum in Frage: Da sich Agnes 1073 grosstenteils in Italien authielt
und dort offenbar sogar «anti-heinricianische» Agitation betrieb,*' kommen
eher die Jahre 1072 oder 1074 in Frage, als die alte Kaiserin in Deutschland
in vermittelnder Funktion mit Heinrich zusammentraf.’**

Wir wollen hier diese These Miillers noch etwas weiter entwickeln, nicht
zuletzt im Hinblick auf die moglichen Motive Heinrichs IV. Besonders das
Datum 1074 erscheint interessant: Die Begegnung von Heinrich und der in
papstlichem Auftrag reisenden Agnes fand kurz nach Ostern in Niirnberg
statt — jenes Treffen, an dem auch der uns wohlbekannte Bischof Heinrich
I. von Chur als Teil der pdpstlichen Gesandtschaft zugegen war!** Hatten
also vielleicht sogar die Bitten Bischof Heinrichs — dem der Brixener Besitz
mitten in der Didzese Chur mdoglicherweise ein Dorn im Auge war — die
Befreiung der Disentiser mitbewirkt? Unabhingig davon macht das Niirnber-
ger Treffen als Ausstellungsort der Befreiungsurkunde fiir Disentis einigen
Sinn. Heinrich I'V. miihte sich damals um eine Aussohnung mit Gregor VII.;
dass er als Zeichen guten Willens einem Kloster die /ibertas zugestand und
damit einem reformerischen Anliegen®** entsprach, erscheint unter diesem
Gesichtspunkt logisch. Auf die Gefahr hin, etwas zu sehr ins Spekulative
abzudriften, kann man sich sogar fragen, ob Agnes das Kloster Disentis auf
ihrer Reise nach Norden personlich kennen gelernt haben konnte. Lampert

% BUB, Nr. 237, S. 182f.

3% MULLER, Brixen und Disentis, S. 19ff.

3% BUB, Nr. 223, S. 174 (Regest). Heinricus IV, Imperator Agnetis Matris precibus Libertatem
Immunitatemque Desertinensis Monasterii a parente suo concessam confirmat. Zitiert
nach: MULLER, Brixen und Disentis, S. 19.

391 MEYER voN KNoNAu, Jahrbiicher 2, S. 1981

%2 Vgl. dazu Lampert (ed. Holder-Egger), 1072, S. 137f,, u. 1074, S. 193.

3% Vgl. oben S. 21.

3% TeLLENBACH, der sich eingehend mit der Thematik des Eigenkirchenrechts beschiftigt
hat, kommt zum Schluss, dass die Reformpartei das kirchliche Eigenkirchenrecht mehr-
heitlich nicht prinzipiell in Frage stellte. Hingegen gab es sehr wohl klare Tendenzen zur
Verhinderung des Erwerbs von Kirchen durch Bischife aus fremden Sprengeln, was bei
Disentis und Brixen der Fall gewesen wire. Vgl. TELLENBACH, Libertas, S. 140—143.

86



von Hersfeld liefert zwar keine Beschreibung der Reiseroute, doch lag es fiir
Agnes nicht am néchsten, das Bistum des ohnehin zur pipstlichen Gesandt-
schaft gehorenden Bischofs Heinrich zu durchqueren und dabei vielleicht den
Lukmanierpass zu benutzen? Bischof Altuin von Brixen zihlte ja im Ubrigen
zu den glihendsten Anti-Gregorianern;*** eher unwahrscheinlich also, dass
die pépstliche Legation den Weg iiber den Brenner wihlte. Was natiirlich
gegen die Annahme eines Aufenthalts der Kaiserin in Disentis spricht, ist
die Tatsache, dass die Synopsis hiervon nichts erwihnt. Dass die Befreiung
der Abtei Disentis aber im Friihjahr 1074 zu Niirnberg erfolgte, diinkt mich
im Hinblick auf des Konigs Ausgleichbemiihungen und die Anwesenheit des
Churer Bischofs Heinrich doch recht wahrscheinlich.

Ob und wie Disentis an den Ereignissen des Investiturstreits in den Folge-
jahren Anteil nahm, geht aus den uns bekannten, sparlichen Mitteilungen nicht
hervor. Unbekannt ist ferner das Verhiltnis der Klosterbriider zu den Bischdfen
Norbert und Ulrich I1.>*° Grundsitzlich gibt nichts zur Annahme Anlass, dass
die Churer Oberhirten Disentis irgendwie behelligt hétten. Miiller glaubt, dass
Disentis vom Investiturstreit in den ersten zwei Jahrzehnten nicht in Mitlei-
denschaft gezogen wurde.”” Zweifellos profitierte das Kloster davon, dass
Churriétien im Grossen und Ganzen von bewaftneten Auseinandersetzungen
verschont blieb; vom Raubzug Welfs IV. 1079 diirfte die peripher gelegene
Abtei ebenfalls nicht betroffen gewesen sein.*”® Ein unmissverstdndlicher
Hinweis darauf, dass Disentis fiir die eine oder andere Seite Partei ergriffen
hitte, existiert ebenfalls nicht. Wihrend Heinrich IV. 1095 die zweite grosse
unabhingige Abtei Churritiens, das ihm feindlich gesinnte Kloster Pfifers,
durch die Ubertragung an das Bistum Basel zu bindigen versuchte,* griff er
gegeniiber Disentis nie zu einer solchen Massnahme, was auffallt. Vielleicht
unterliess er dies im Hinblick auf die von ihm ausgestellte Befreiungsurkunde
aus den Siebzigerjahren des 11. Jahrhunderts, doch bot ihm Disentis vermut-
lich auch keinen Anlass zu einer Strafaktion. Weshalb hétten sich die Monche
auch gegen den Herrscher auflehnen sollen, dem sie ihre neu gewonnene
Unabhingigkeit verdankten? Ausloser dafiir hitten hochstens schwere welt-
anschauliche Differenzen gewesen sein konnen. Aufdiese Frage ist nochmals

395 Zu Altuin vgl. Finck von FinckensTEN, Bischof und Reich, S, 146.

3% Dass Ulrich von Tarasp seine Jugend in Disentis verlebt haben soll, ist wie in Kapitel 3.4
erwihnt eine nicht belegbare Behauptung der dlteren Forschung.

MULLER, Brixen und Disentis, S. 21.

Welf fiel am ehesten von Norden her in Churritien ein und wandte sich dann ostwarts,
vgl. oben S. 30f.

3% BUB, Nr. 212, S. 168.

397

398

87



zuriickzukommen, wenn es um die inneren Verhaltnisse des Klosters in der
fraglichen Zeit geht.

Vorerst aber sei das Augenmerk weiter auf den Disentiser Unabhéngig-
keitskampf gerichtet. Denn der vom salischen Konig geschaffene Zustand
wihrte nicht lange. Es war schliesslich nicht Heinrich I'V., sondern sein Sohn
Konrad, der das Machtgefiige in Rétien wieder zuungunsten von Disentis
verdnderte. Wie schon im vorhergehenden Kapitel erwihnt, iibertrug der
1093 von seinem Vater abgefallene Konrad die Abtei im Jahr 1097 an Bi-
schof Wido von Chur.*”® Lange Zeit hielt man das entsprechende Dokument
des Konigssohns fiir eine Félschung Konig Konrads I1. (1024—1038),*! ehe
schliesslich D. v. Gladiss nachwies, dass es sich dabei um ein Original des
alteren Sohns Heinrichs IV. handelt.** Hinter diesem Schenkungsakt Kon-
rads stand, wie bereits erldutert, hochstwahrscheinlich die Intention, sich
den neuen Churer Episcopus gefligig zu machen und damit eine Verbindung
zu den Gegnern Heinrichs I'V. um den Bodensee und in Schwaben zu schaf-
fen.*» Mit grosser Wahrscheinlichkeit reagierte Konrad damit auch auf die
zwei Jahre zuvor von seinem Vater vorgenommene Schenkung von Pfifers
an Basel. Konrad sah sich sicherlich genoétigt, ein Gegengewicht zu setzen,
um in Churrétien nicht zuviel Terrain an Heinrich zu verlieren. Man staunt
dariiber, mit welcher Selbstverstindlichkeit Konrad — immerhin zundchst nur
«Konig von Italien»*** — {iber Disentis verfiigte, das ja immerhin noérdlich
des Alpenhauptkamms und damit ausserhalb seines reguldren Machtbereichs
lag. Konnten ihm die doch schon recht zahlreichen Besitztiimer von Disentis
siidlich des Lukmanierpasses den Ansporn fiir sein Tun gegeben haben?4®
Das Bleniotal, in dem nicht nur Disentis, sondern auch Mailand vermutlich
schon damals reich begiitert war, gehorte zum Mailander Sprengel, Konrads
ureigenster Domine.*® Die Anspriiche von Disentis und Mailand mogen hier
gelegentlich aufeinander geprallt sein, und vielleicht versuchte Konrad auch
aus diesem Grund, die Lukmanierabtei zu disziplinieren.

40 BUB, Nr. 171, S. 136f.

401 So auch die Bearbeiter des BUB, vgl. ihre Bemerkungen zu Nr. 171 auf S. 136.

42 MGH DH VI, S. 673. Der in BUB Nr. 171 auftauchende Bischofsname V1do wurde von
Meyer-Marthaler und Perret auf Bischof Waldo (920—-949) bezogen, wihrend er nach
Gladiss als eine verderbte Form des Namens Wido anzusehen ist.

BUTTNER, Churritien, S. 6.

404 HARTMANN, Investiturstreit, S. 32.

Zum Disentiser Besitz im Siiden vgl. MULLER, Disentiser Klostergeschichte, S. 93-97,
sowie BUTTNER, Kloster Disentis, S. 267ff.

4% ByrTNeRr, Kloster Disentis, S. 268.



Die Quellen schweigen sich darliber aus, ob und wie das Abhingigkeits-
verhéltnis zum Churer Bischof Wido in den folgenden anderthalb Jahrzehnten
konkret zum Tragen kam. Wido erleben wir bei den Wirren um die Abtei
Pfafers in den Jahren 1114 bis 1116 als klaren Befiirworter der bischdflichen
Gewalt iiber Kloster.*” Insofern dringt sich die Vermutung auf, dass Wido
durchaus gewillt war, von seinen neu erhaltenen Rechten iiber Disentis
Gebrauch zu machen. Und eine Vorherrschaft durch den Bischof von Chur
musste sich flir Disentis noch um einiges folgenreicher auswirken als eine
durch die in weiter Ferne residierenden Bischofe von Brixen. Kein Wunder
also, dass die Monche offenbar Handlungsbedarf sahen und schliesslich bei
Kaiser Heinrich V. vorstellig wurden.

Dennoch muss man sich fragen, wie viel Bedeutung faktisch dem Do-
kument Konrads eigentlich zukam. Diese Frage drangt sich nicht nur an-
gesichts der erwihnten Umsténde auf, unter denen die Urkunde ausgestellt
wurde, sondern auch im Hinblick auf Konrads Enterbung und Absetzung
auf dem Mainzer Hoftag von 1098 und seinen Tod drei Jahre spiter.**
Heinrich IV., der die Ziigel langsam wieder in die Hand bekam, hitte eine
solche Verfiigung des verfemten Konrad, durch die seine eigene von 1073/74
entwertet worden wire, wahrscheinlich nicht als rechtskriftig betrachtet — zu-
mal der Nutzniesser von Konrads Massnahme, der Churer Bischof Wido, ja
nicht zu Heinrichs Verbiindetenkreis zdhlte. Deswegen scheint der Gedanke
nicht ganz abwegig, dass in Disentis beziiglich des rechtlichen Status seit
1073/74 auch iiber das Jahr 1097 hinaus eine gewisse Kontinuitit vorherrschte
und die Urkunde Konrads gar nie die beabsichtigte Wirkung entfalten konnte.
So stand denn vielleicht vor allem das Bediirfnis nach Sicherheit und nach ge-
klarten Verhéltnissen hinter dem letztlich erfolgreichen Versuch der Disentiser
Monche, vom neuen Kaiser eine Bestitigung ihrer von Heinrich I'V. erhaltenen
Rechte und Freiheiten zu erlangen. Die Klosterbriider diirfte es ermutigt
haben, dass Heinrich V. im Jahr 1110 die Reichsunmittelbarkeit von Pfifers
wiederherstellte.*” In seiner Freiheitserkldrung fiir Disentis vom 6. Oktober
1112 nahm Heinrich V. dann ausdriicklich Bezug auf die entsprechenden
Verordnungen seines Vaters und seines Grossvaters.*!’ Miiller mutmasst,
dass Abt Ada von Disentis dem Kaiser in Speyer wohl die entsprechenden

W ygl. S. 76fF.

498 WEINFURTER, Salier, S. 166f.
49 BUB, Nr. 231, S. 178f.

#0 BUB, Nr. 237, S. 182f.

89



Dokumente personlich vorlegte.*'' Im Gegenzug erbat sich Heinrich von den
Monchen ein memoriale fiir sich und seinen Vater.*!? Eine illustre Schar von
Intervenienten wird in der Urkunde aufgefiihrt: Patriarch Ulrich von Aquileia,
Erzbischof Bruno von Trier, die Bischofe von Speyer, von Miinster und von
Wiirzburg sowie Herzog Friedrich von Schwaben.

Wenn man die Urkunde von 1112 also nicht in erster Linie als Freiheitsdo-
kument, sondern als rechtliche Bekriftigung des Status quo betrachtet, dann
steht man nicht mehr vor dem schwierigen Problem, weshalb sich Heinrich
V. mit einer gegen das Churer Bistum gerichteten Aktion bei Bischof Wido
hitte unbeliebt machen sollen. Man erinnere sich der turbulenten Romer Er-
eignisse des Jahres 1111, die in der Gefangennahme des Papstes gipfelten und
die dem Kaiser zwar das «Pravileg» und damit einen gewissen dusserlichen
Hohepunkt seiner Machtstellung, zugleich jedoch einen grossen, europaweiten
Prestigeverlust bescherten.*”* Im Oktober 1112 lag das Laterankonzil, auf
dem das «Pravileg» fiir nichtig erkldrt worden war, gerade mal ein halbes
Jahr zuriick, und in Deutschland begannen sich bereits gewisse antikaiser-
liche Tendenzen zu manifestieren.*'* Heinrich, der auf Riickhalt aus dem
Episkopat dringend angewiesen war, hitte sich kaum zu einer Briiskierung
Widos hinreissen lassen, wobel sowieso nicht ersichtlich ist, was er selbst
dabei gewonnen hitte. Die Gunst des Klosters Disentis konnte dem Kaiser
namlich schwerlich von Nutzen sein, wenn der Bischof von Chur zu seinen
Gegnern zéhlte. Und in der Tat blieben Wido und Heinrich ja miteinander in
Kontakt, wie gezeigt wurde.

Und ebenso lasst sich konstatieren, dass Heinrichs Politik der nédchsten
Jahre darauf abzielte, unter den Bischdfen Verbiindete zu gewinnen oder sie
sich zu erhalten. 1114 folgte in Churritien der erste Streich mit der Uber-

1 MULLER, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 210. Genau genommen erwihnt Miiller in diesem

frithen Aufsatz nur Heinrichs III. Urkunde von 1048. Das hingt damit zusammen, dass
Miiller zu dieser Zeit der Annahme einer Freiheitserkldarung Heinrichs IV. fiir Disentis sehr
skeptisch gegeniiber stand. Vgl. dazu seine spitere Meinung in bers., Brixen und Disentis,
S. 19-22.

412 Perret und Meyer-Marthaler tibersetzen den Begriff im BUB mit «Jahrzeit» (S. 182). Miiller
bemerkt dazu: «Es ist immerhin zu beachten, dass die Totenliturgie im Hochmittelalter
mehr im franzdsisch-cluniazensischen Gebiete in Bliite stand. Der eigentliche Fachaus-
druck fiir eine Jahrzeit war Anniversarium. Der einfache Begriff memoriale, ohne nidhere
Umschreibung, wird tatsdchlich auch als Empfehlung ins Gebet, als Bitte um Teilnahme
an den guten Werken verstanden.» (MULLER, Brixen und Disentis, S. 22f.)

413 Gogz, Investiturstreit, S. 177.

414 Sgrvatius, Paschalis I1., S. 3241f.; MEver von KnoNau, Jahrbiicher 6, S. 250-267.

90



tragung des Klosters Pfifers an den Bischof von Basel.*'* Drei Jahre spiiter,
1117, traf es dann Disentis: Der Kaiser bestitigte Bischof Hugo von Brixen
von Volterra aus den Besitz der Abtei*'®, wobei er sich diesmal auf das Diplom
seines Vaters aus dem Jahr 1057 bezog, in welchem dieser Hugos Vorgédnger
Altuin mit Disentis beschenkt hatte.*!” Es wird die Disentiser kaum getrostet
haben, dass sich unter den Bittstellern zugunsten von Brixen keiner der Inter-
venienten der Freiheitsurkunde von 1112 fand.*"® Im Kapitel 3.4 wurde bereits
tiber den konkreten Hintergrund der Schenkung gesprochen: Der in Italien
weilende Kaiser diirfte darauf bedacht gewesen sein, sich den Riickzugsweg
tiber die Alpen zu sichern. Das fiir Heinrich wohl nicht sonderlich bedeutsame
Disentis musste also dafiir herhalten, zur Starkung der Bande zwischen dem
Kaiser und dem Bischof von Brixen zu dienen. Die widerspriichlichen Ver-
lautbarungen seines Vaters und seines Grossvaters in dieser Frage — sowohl
von Heinrich III. als auch von Heinrich I'V. lagen Urkunden fiir und wider die
Unabhéngigkeit der Abtei Disentis von Brixen vor*'”” — erlaubten es Heinrich
V., sich das jeweils passende Dokument als Vorlage auszusuchen und seine
gegensitzlichen Edikte von 1112 und 1117 beide Male als Bestitigungen
der Beschliisse seiner koniglichen Ahnen zu deklarieren. Hingegen haben
sich keine Nachrichten erhalten, die Riickschliisse auf ein antikaiserliches
Programm seitens der Disentiser zulassen und so den Stimmungsumschwung
gegeniiber dem Lukmanierkloster begriinden kdnnten.

Zu Lebzeiten Heinrichs V. sollte es Disentis nicht mehr gelingen, sich von
den Brixener Fesseln zu 19sen. Vergleicht man die Disentiser Reaktion mit
derjenigen von Pfifers, das ja mit demselben Problem zu kimpfen hatte, so
fallt die (vermeintliche?) Passivitit der Monche aus der Surselva auf. Wih-
rend sich die Pfaferser sofort an den Papst um Hilfe wandten und von diesem
1116 ihre Freiheit verbrieft erhielten,*” sind keine Kontakte der Disentiser

45 BUB, Nr. 249, S. 188f.

416 BUB, Nr. 263, S. 198f.

47 BUB, Nr. 196, S. 156f.

% In der Urkunde von 1117 werden als Fiirbitter aufgefiihrt: Heinrichs V. Gemahlin Ma-
thilde, Bischof Hermann von Augsburg, der kaiserliche Erzkanzler Gebhard von Trient,
die Bischdfe von Vicenza und von Feltre sowie der Abt von Fulda.

19 Vel. S. 84-89.

420 BUB, Nr. 258, S. 193f.

91



zu Paschalis I1. oder seinen zwei unmittelbaren Nachfolgern bezeugt.**' Erst
Papst Honorius I1. bekréftigte 1127 in einem Privileg die Selbstédndigkeit des
Klosters.*? Fehlte in Disentis um 1117 vielleicht ein tatkréftiger «Macher»
an der Spitze wie Abt Gerold von Pfafers? Unabhédngig davon fragt sich, ob
Pfifers vielleicht nicht schon vorher intensivere Kontakte zur papstlichen
Partei pflegte als Disentis. So fehlen etwa in Disentis Hinweise auf die An-
wesenheit von Hirsauer Reformmonchen, wie dies fiir Pfafers zu Ende des
11. Jahrhunderts teilweise angenommen wird.**® Disentis scheint von den
Reformbewegungen des spateren 11. Jahrhunderts nicht im selben Mass wie
das Rheintaler Schwesterkloster erfasst worden zu sein, obschon sich die um
das Jahr 1000 herum entstandenen Ausgangslagen in beiden Abteien stark
glichen, wie in Kapitel 2 gezeigt wurde.***

Damit kommen wir nun zu den inneren Verhaltnissen des Klosters Disentis,
tiber die wir dank der Forschungen Iso Miillers namentlich im liturgischen
Bereich Bescheid wissen.*”> Als Quelle diente Miiller vor allem der heute
in St. Gallen aufbewahrte Disentiser Codex Sangallensis 403 aus dem 12.
Jahrhundert.**® Dieser enthilt ein komplettes Psalterium, ein Hymnar, die
Orationen fiir das ganze Jahr sowie das vollstindige Disentiser Antiphonar,
aus welchem sich das Disentiser Kalendarium des 12. Jahrhunderts rekon-
struieren ldsst. Wie Miiller schreibt, weist Letzteres eine auffallende Ahnlich-
keit mit dem Einsiedler Kalendar des 12. Jahrhunderts auf. Es wurde schon
in Kapitel 2 darauf hingewiesen, dass Disentis vermutlich um die Wende
zum 11. Jahrhundert von zwei aus Einsiedeln berufenen Abten reformiert

BUTTNER, Churrdtien, S. 7, Anm. 27, nimmt eigenartigerweise an, dass Disentis und

Pfifers in dieser Zeit gemeinsam vorgingen und sich zusammen an den Papst wandten.

Er begriindet dies mit der Zusammenarbeit der beiden Kldster im Jahr 1127. Dass es

eine solche Kooperation schon im Jahrzehnt zuvor gegeben haben soll, dafiir fehlt nicht

nur jeder Anhaltspunkt in den Quellen. Die zeitliche Abfolge spricht ebenfalls dagegen.

Pfifers hatte sein Ziel spitestens mit dem Papstprivileg vom Januar 1116 erreicht (BUB,

Nr. 258, S. 193f.), Disentis dagegen verlor erst im darauf folgenden Jahr iiberhaupt seine

Freiheit.

422 BUB, Nr. 283, S. 210f. Auch Ko6nig Lothar III. sah um diese Zeit wahrscheinlich die
Unterstellung unter Brixen als beendet an, vgl. BUTTNER, Staufer und Zihringer, S. 20,
Anm. 3.

423 HENGGELER, Professbuch, S. 64.

24 Vgl. oben S. 13ff.

425 Nicht thematisiert wird hier die stiindische Zusammensetzung des Klosters, da dies zu weit
fliihren wiirde und fiir unser Thema nur von untergeordneter Bedeutung ist. Wir verweisen
stattdessen auf MULLER, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 221 -224.

#26 Das Folgende nach MULLER, Disentiser Klostergeschichte, S. 79ff.

92



worden war. Das Brevier des 12. Jahrhunderts zeigt nun, dass die Einsiedler
Traditionen in Disentis bis in die Zeit des Investiturstreits und noch dariiber
hinaus fortbestanden, dies sogar originalgetreuer als im Ursprungskloster
selbst. Wihrend Einsiedeln im Laufe der Zeit fast 60 Feste und Eigenoffizien
zum alten Bestand des Breviers hinzufligte, entwickelte man in Disentis die
Brevierliturgie kaum mehr weiter. Bezogen auf das 12. Jahrhundert lasse
sich «kein bestehender Einfluss des schwyzerischen Klosters konstatieren»,
hilt Miiller fest. Die ratische Abtei sei nicht an ein bestimmtes monastisches
Zentrum gebunden gewesen, sondern habe allen Geistesrichtungen «offen
und doch selbststindig» gegeniiber gestanden.*”” Summa summarum gewinnt
man daraus das Bild einer unabhingigen, konservativen Abtei nach altem
Einsiedler Muster, deren Betrieb zu Beginn des Investiturstreits wohl durchaus
als vorbildhaft galt, wie die Berufung des Disentiser Propsts Ulrich*® in das
habsburgische Eigenkloster Muri im Jahr 1075 zeigt.

Die Geschichte dieses Ulrich istin unserem Kontext aufschlussreich. In den
Acta Murensia wird berichtet, Ulrich habe sich in Muri an die Gewohnheiten
seines Herkunftsklosters gehalten und die Disziplin sowohl bei sich selber
als auch bei den ihm unterstellten Monchen vernachlissigt.* In der Folge
habe ihn der Stifter von Muri, Graf Werner von Habsburg, zu einem Besuch
in St. Blasien gendtigt, um die dortige Reform kennen zu lernen. Ulrich habe
sich aber geweigert und sei 1082 schliesslich nach Disentis zuriickgekehrt.

Der Schluss liegt nun nahe, in Disentis hitten damals vergleichsweise
lockere Sitten geherrscht, die der asketischen Strenge von St. Blasien zuwider
liefen. Iso Miiller hat sich jedoch zu einer Ehrenrettung Ulrichs (und wohl
auch seines Klosters) bemiiht und die Darstellung in den Acta Murensia, die
er als «entschieden etwas einseitig» bezeichnet, in verschiedenen Punkten
entkréftet oder zumindest relativiert.*** Wir wollen hier seine Argumentation
nicht im Detail nachzeichnen, aber doch auf einen aufschlussreichen Punkt
hinweisen: Ulrich bekundete aufgrund seiner Disentiser Herkunft nach
Miiller Miihe mit dem Gedanken, die ihm anvertraute Abtei Muri fest an eine

7 MULLER, Abtei Disentis, S. 34.

428 Zu Ulrich vgl. MULLER, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 212—221. Ulrich ist eine von nur
zwei namentlich genannten Persénlichkeiten aus Disentis in der hier zu untersuchenden
Epoche. Neben ihm kennen wir noch den bereits erwihnten Abt Ada, der 1112 vor Heinrich
V. die Reichsunmittelbarkeit fiir Disentis erstritt. Ausser in der entsprechenden Urkunde
des Kaisers taucht Ada nirgendwo in den Quellen auf. Vgl. die Abteliste bei GiLoMEN-
ScHENKEL/MULLER, Disentis (HS I11,1), S. 493.

429 Textstellen abgedruckt bei MULLER, Disentis im 11. Jahrhundert, S. 224.

430 gpp., S. 214.

93



bestimmte Reformrichtung anzuschliessen, die aus einem anderen Kloster
kam.*' Auch habe ihm das Abhéngigkeitsverhiltnis zu einem Eigenkirchen-
herrn, das er von Disentis her nicht gewohnt gewesen sei, missfallen. Disentis
hingegen sei nicht nur prinzipiell unabhingig, sondern, wie schon gesagt, auch
fern «jeder festen Kongregationsbindung» gewesen. Zwar glaubt Miiller im
Brevier des 12. Jahrhunderts doch Einfliisse der Hirsauer Reform zu erken-
nen.*? Trotzdem hinterlédsst Disentis nicht den Eindruck, ein Hort radikalen
gregorianischen Gedankenguts gewesen zu sein. Unter Umstanden mag dies
zur Erklarung beitragen, weshalb sich die Abtei mit den salischen Herrschern
spitestens seit Heinrichs I'V. Privileg fiir Disentis von 1073/74 nicht schlecht
zu verstehen schien und weniger engen Kontakt mit der romischen Kurie als
etwa Pfifers pflegte.

Miiller nennt noch ein weiteres Zeugnis aus der Disentiser Reformzeit,
ndmlich zwei im fritheren 11. Jahrhundert von einem Disentiser Mdnch ver-
fasste Hymnen, die sich heute in einer Handschrift des vatikanischen Archivs
befinden (Cod. Vat. Lat. 7172).** Sie sind fiir uns deshalb interessant, weil sie
den «lebhaften Verkehr, der sich iber den Lukmanier bis nach Unteritalien
erstreckte», offenbaren. Es versteht sich von selbst, dass die Geschicke des
Klosters Disentis seit je eng verkniipft waren mit der Bedeutung, die dem
Lukmanier in wirtschaftlicher Hinsicht und in reichspolitischem Kontext zu
den jeweiligen Zeiten zukam. Anders als die sdchsischen Herrscher benutzten
die Salier den Lukmanier zwar nie. Was aber den Waren- und Pilgerverkehr
betrifft, so stand wohl gerade die Epoche des Investiturstreits am Anfang
einer hochmittelalterlichen Bliitezeit des Lukmaniers.*** Zwar geht Bundi
fir die erste Halfte des 12. Jahrhunderts noch von einem «bescheidenen
Transitverkehr» iiber den Pass aus,”® doch gewann der Lukmanier im Laufe
dieses Jahrhunderts zweifellos an Bedeutung.**® Auf den wachsenden Be-
darf an Unterkunftsmoéglichkeiten weist etwa die Errichtung des siidlich der
Passhohe gelegenen Hospizes bei Casaccia hin, das 1104 erstmals urkundlich
erwihnt wird und vermutlich einige Jahre zuvor erbaut wurde.**” Bereits seit

1 MULLER, Disentiser Klostergeschichte, S. 76.

432 gpp., S. 81.

433 EBp., S. 76ff.

4 Zur Geschichte des Lukmaniers im Mittelalter vgl. u.a.: Bunpi, Besiedlungs- und Wirt-
schaftsgeschichte, S. 339—-362; BurTner, Kloster Disentis, S. 266—280; Scunyper, Handel
und Verkehr, S. 9—17; NissLMULLER, Alpenpisse, S. 26—52.

45 Bunpl, Besiedlungs- und Wirtschaftsgeschichte, S. 349.

436 NissLMULLER, Alpenpisse, S. 48.

47 BUB, Nr. 218, S. 172.

94



dem fritheren 11. Jahrhundert bestand das auf der Nordseite gelegene, dem
Kloster Disentis unterstehende Hospiz im Val Medel.*** Das Anwachsen des
Transitverkehrs diirfte auch den Reichtum des Klosters gemehrt haben, und
es ist sicherlich kein Zufall, dass man Mitte des 12. Jahrhunderts auf um-
fangreiche Disentiser Besitztlimer im Val Blenio, im Mittel- und Siidtessin
sowie in den Gebieten um den Lago Maggiore stosst.*?

Aus diesen Griinden sollten wir, wenn wir fiir die Zeit des Investiturstreits
aus Disentiser Optik nun zu einem Fazit kommen, nicht das Bild eines macht-
losen, aus der Defensive heraus agierenden Bergklosters zeichnen, das ver-
zweifelt um seine Unabhangigkeit kimpfen musste. Zweifellos war Disentis
im Ringen zwischen Kaiser und Papst weniger handelnder Akteur als vielmehr
«Spielbally» der Herrscher, den jene «nach Belieben zur Stirkung ihrer Partei-
ganger» benutzten (Miiller).*** Anders als Pfafers diirfte man sich in Disentis
auch mit aktiven Parteinahmen fiir die eine oder andere Seite zurlickgehalten
haben. Die Griinde dafiir sind am ehesten in den inneren Verhiltnissen des
Klosters zu suchen, das ganz im Zeichen der alten Einsiedler Tarditionen
des 10. Jahrhunderts stand und von den radikaleren Reformgedanken des
ausgehenden 11. Jahrhunderts hochstens gestreift, kaum aber richtig geprigt
wurde. Daneben mag auch der Umstand, dass Heinrich IV. das Kloster kurz
vor Ausbruch des Investiturstreits von der Oberherrschaft durch Brixen
befreite, zur Zurlickhaltung der Disentiser beigetragen haben, ebenso das
Fehlen profilierter und energischer Personlichkeiten vom Schlage eines Abts
Gerold von Pfifers. Ungeachtet aller Schwierigkeiten, deren sich Disentis
in den folgenden Jahrzehnten auf reichspolitischer Ebene zu erwehren hatte,
kann man dennoch davon ausgehen, dass die Abtei gerade in dieser Phase
mit der Schaffung der materiellen Grundlagen fiir die Bliitezeit der Staufer-
Ara beginnen konnte. Und wenn dies zutrifft, dann machte das Kloster auf
regionalpolitischer Ebene in gewisser Weise wett, was es auf reichspolitischer
Ebene an Riickschligen und Widrigkeiten hinnehmen musste.

% BuTTNER, Kloster Disentis, S. 271. Bunpi, Besiedlungs- und Wirtschaftsgeschichte, S. 350,
nimmt an, dass die Griindung in erster Linie aus alpwirtschaftlichen und besiedlungstak-
tischen Griinden erfolgte.

49 MuLLER, Disentiser Klostergeschichte, S. 94f.

40 MuLLER, Disentiser Klostergeschichte, S. 88.

95



4,2  Pfafers

Wie bei Disentis ist es auch beim Kloster Pfafers primér der Kampf um die
Unabhingigkeit, der die Abter wihrend des Investiturstreits ins Licht der
Quellen riickte. Anders als bei Disentis aber hatte dieser Kampf in Pfafers
keine bis ins frithe 11. Jahrhundert zurlickreichende Vorgeschichte. Er setzte
stattdessen mitten 1m Investiturstreit ein, und zwar mit der schon mehrmals
erwihnten Ubertragung des Klosters an den Bischof von Basel durch Heinrich
IV. im Jahr 1095.4%

Seit 950 genoss Pfifers das Privileg der Immunitét und der freien Abt-
wahl.*** Von den ottonischen und den ersten zwei salischen Konigen liess
sich das Kloster seinen Status bestitigen. Auch das Verhiltnis zu Heinrich
IV. war nicht von Anfang an schlecht. Noch 1067 bestitigte Heinrich dem
Abt Immo den koniglichen Schutz, die Immunitéit und das Recht der freien
Abtwahl.** Immo freilich wird aufgrund seiner Anwesenheit bei der Weihe
des Klosters St. Salvator und Allerheiligen in Schaffhausen durch den Bi-
schof von Konstanz 1064 vom Bearbeiter des Urkundenbuchs der siidlichen
Teile des Kantons St. Gallen schon als «pépstlich gesinnter Parteifreund»
eingestuft.*** Gesicherte Aussagen hierzu erlaubt die dusserst diinne Quel-
lenbasis aber keine; und Heinrich IV. hitte einem erklirten Gegner sicher
kein Privileg ausgestellt.

Ereignisgeschichtlich tappt man fiir die folgenden zwei Jahrzehnte weit-
gehend im Dunkeln. Zwischen Immo, der am 4. Mai 1067 starb, und dem
niachsten in den Quellen klar fassbaren Abt, Gerold, der erstmals um 1110
auftrat, begegnen die Namen von insgesamt sechs Abten, von denen weiter
nichts bekannt ist: Oudalricus, Syfridus, Ruodpertus, Hesso, Marquardus
und Wernherus.** Auch ihre Reihenfolge kann nur auf indirektem Weg und
nicht mit letzter Sicherheit bestimmt werden. Die narrativen Quellen der
Zeit erwihnen Pféfers nirgendwo, und Pféfers betreffende Urkunden fehlen
zwischen 1067 und 1095 ebenfalls. Wenn wir aber fiir Disentis angenommen
haben, dass nicht primir eine anti-kaiserliche Haltung zur Aufthebung der
Reichsunmittelbarkeit fiihrte, was berechtigt dann im Fall von Pfafers zur
Annahme, dass Heinrichs I'V. Schenkungsakt von 1095 mit der Haltung des
Klosters im Investiturstreit in Verbindung gebracht werden kann?

#“1 BUB, Nr. 212, S. 168.

2 K arser, Churritien, S. 145.

“3 UBsudSt.Gallen, Nr. 133, S. 133.

444 UBsudSt.Gallen, Nr. 132, S. 132. Vgl. eBp., S. 133, Anm. 4.
“5 PERRET/VOGLER, Pfifers (HS I1L,1), S. 1002f.

96



Da sind einmal die Hinweise neuzeitlicher Chronisten, die R. Henggeler
1931 in zusammengefasster Form tiberliefert hat.*** Demnach sollen unter Abt
Oudalricus Monche aus Hirsau — darunter der spétere Abt Gerold — nach Pfa-
fers gekommen sein, nachdem eine Pestepidemie 1079 den Personalbestand
stark dezimiert hatte. Mit den Neuzuziigern hitten dann auch die Hirsauer
Lebensformen und Denkweisen — und damit natiirlich eine antikaiserliche
Haltung — im Kloster Einzug gehalten. Selbstverstindlich ist diesen Angaben,
die in den uns bekannten zeitgendssischen Quellen keine Stiitze finden, mit
allergrosster Vorsicht zu begegnen.*’

Schwerer wiegt denn auch ein anderes Argument: die inneren Verhilt-
nisse des Klosters, Giber die ein Dokument des Abtes Gerold bis zu einem
gewissen Grad Aufschluss geben.**® In diesem umfangreichen Schriftstiick
regelt Gerold viele Bereiche des klosterlichen Alltags, so beispielsweise die
Essenszuteilung an die Monche, das Pfriindenwesen, Kleidungsvorschriften
und das geistig-monastische Leben der Abtei. Die Moglichkeiten, die dieses
hochinteressante Schriftstiick fiir die Erforschung des mittelalterlichen
Klosteralltags bietet, scheinen uns in der Literatur noch nicht ausgereizt
(wie ja tiberhaupt in der Geschichte des Klosters Pfifers fiir die Zeit des
Hochmittelalters noch eine gewisse Forschungsliicke klafft, dies im Unter-
schied zum sehr gut erforschten Friih- und Spatmittelalter). Hier kann leider
nicht detailliert darauf eingegangen werden, da dies den Rahmen dieser
Arbeit sprengen wiirde. Stattdessen soll Peter Riicks Hinweis geniigen,
dass sich Gerolds Statut an der Benediktregel und damit verwandten Con-
suetudines orientierte (sowie an der lokalen Tradition).* Perret und Vogler
haben das Statut denn auch als Beweisstiick fiir Gerolds reformfreundliche
Haltung beigezogen.*® Nun fillt Gerolds Amtszeit zwar schon in die Ara

#6 HENGGELER, Professbuch, S. 63f.

#7 Interessant ist die Angabe, dass 1079 die Pest das Kloster heimgesucht und Ménche dahin-
geraftt haben soll. Andere Quellen wissen von einer Pestepidemie zwar nichts zu berichten.
Erinnern wir uns aber daran, dass 1079 Herzog Welf IV. in Churritien einfiel und dabei
wohl auch am Kloster Pfafers vorbeikam. Konnte in Wahrheit er fiir die Dezimierung des
Konvents verantwortlich gewesen sein?

48 UBsiidSt.Gallen, Nr. 143, S. 140ff.

47 Ruck, Bischofsgastung, S. 190. Riick unterzieht zumindest den Teil von Gerolds Statut,
der sich der Erndhrung widmet, einer grosseren Untersuchung und liefert auch eine Zu-
sammenfassung des Inhalts.

40 PErRET/VOGLER, Pfafers (HS I11,1), S. 1003.

97



Heinrichs V.**!, doch beruft er sich in bei seinen Bestimmungen ausdriicklich
aufvier seiner Vorgéanger: Decernimus igitur, ut quecumque persona spiritualis
secularisve ex his constitutionibus quas ab antecessoribus nostris accepimus
Adelberto scilicet episcopo et abbate, Salomone et Hartmanno episcopo et
abbate, Wernhero predecessore nostro infringere conatus fuerit (...)

Dem hier erwidhnten Hartmann sind wir bereits in Kapitel 2 begegnet: Es
handelt sich um den aus Einsiedeln berufenen Abt, der von 1030 bis 1039
neben dem Pféferser Abbatiat noch das Amt des Bischofs von Chur ausiibte.*>?
Auch Gerolds unmittelbarer Vorgidnger Werner war nach diesem Eintrag
schon als Reformer titig gewesen. In diesem Sinne macht Pfifers also den
progressiveren Eindruck als Disentis.** Vermutlich tragen ldngst nicht alle
Bestimmungen Gerolds den Charakter von Neuerungen; bei einigen konnte
es sich um Bestitigungen oder allenfalls modifizierte Weiterentwicklungen
der von den genannten Vorgingern erlassenen Regeln handeln. Es diirfte
trotzdem nicht zu hoch gegriffen sein, wenn wir Pfafers im ausgehenden 11.
Jahrhundert als Reformabtei bezeichnen, unabhingig davon, ob tatsdchlich
Hirsauer Monche im Kloster Einsitz genommen hatten oder nicht. Damit war
nun zweifellos eine wichtige Voraussetzung flir die Parteinahme zugunsten
des Reformpapsttums und zugleich fiir die Entwicklung antikoniglicher
Ressentiments gegeben.

Die These von der Ubertragung an Basel als Bestrafung bzw. Ziichtigung
der Abtei Pfafers und zum Zwecke der Schaffung eines Gegengewichts zum
salierfeindlichen Churer Bischofshof, bedingt durch Heinrichs I'V. verzwickte
Lage in Italien, entspricht denn auch der «communis opinio» in der Biindner
Forschung.** Dagegen hat R. Massini 1946 einen gewichtigen Einwand
erhoben, der in der Literatur allerdings merkwiirdigerweise nicht rezipiert
worden 1st. Massini macht ndmlich darauf aufmerksam, dass die Initiative
zur Schenkung von Pféfers nicht von Kénig Heinrich, sondern von Bischof

41 Die von HENGGELER, Professbuch, S. 64, mitgeteilte Amtszeit Gerolds (1094 —1119) ist
wohl falsch, vgl. den Kommentar im UBsiidSt.Gallen zu Nr. 143 (S. 141). Abt Gerold kann
nur fiir die Zeit von 1110 bis 1116 sicher nachgewiesen werden. Hinféllig wird damit auch
die in der dlteren Literatur vertretene Ansicht, Gerold habe wihrend des ersten Kreuzzugs
das Bistum Chur verwaltet, da der Bischof ins Heilige Land aufgebrochen sei.

“2 Vgl. oben S. 14f.

433 Allerdings bleibt natiirlich zu bedenken, dass sich der im Kapitel {iber Disentis beschrie-
bene Konservativismus der Lukmanierabtei auf den liturgischen Bereich bezieht, wihrend
Gerolds Statut Angelegenheiten aus dem «weltlichen» Alltag der Ménche regelt.

44 Vgl etwa PERRET/VOGLER, Pfafers (HSIIL 1), S. 982; BOTTNER, Churrdtien, S. 4f.; MULLER,
Herren von Tarasp, S. 81.

98



Burchard von Basel ausging.*® Die Formulierung in der entsprechenden
Urkunde zeigt klar, dass es Burchard war, der sich Pfifers erbeten hatte,
und dass Heinrich nichts anderes tat als diesem Wunsch zu entsprechen.**
Burchard, seit seiner Erhebung zum Basler Bischof 1072 einer der verlass-
lichsten Stiitzen Heinrichs IV., war schon zuvor vom Salier reich beschenkt
worden: 1080 hatte er beispielsweise die Grafschaft Harkingen und 1084 das
Elsidsser Schloss Rappoltstein erhalten.*”” Pfafers als Geschenk setzte damit
im Grunde nur eine stattliche Serie von kaiserlichen Gunstbezeugungen fort.
Zur fraglichen Zeit, im Mérz 1095, hielt sich Burchard als einziger deutscher
Bischof im Lager des Kaisers in Padua auf. Die Gelegenheit, sich Pféfers
zu erbeten, musste also dusserst giinstig erscheinen. Massini glaubt, dass die
Interessen der Basler Handelsleute hinter Burchards Anspriichen auf Pfafers
standen: «Es war ein Versuch, sichin die Ziirichsee-Walensee-Biindneralpen-
Route einzuschalten, von der Basel bis dahin vollig ausgeschlossen war.»**®
Ganz zu schweigen davon, dass der von Pfifers beherrschte Weg durch das
Taminatal und iiber den Kunkels zumindest fiir Kaufleute mit kleineren
Fuhren eventuell sogar als «Schleichwegy benutzt werden konnte, um dem
bischoflichen Zoll zu Chur auszuweichen.*>

Massini wendet sich damit klar gegen die Ansicht, dass Heinrich mit der
Schenkung vorhatte, die widerspenstigen Pfaferser zu ziichtigen und den thm
nicht wohlgesinnten Churer Bischof Ulrich zu «beldstigen» (Iso Miiller).*°
In der Tat konnte Heinrich ja nicht ernstlich hoffen, durch die Vergabe von
Pfafers allein (und dazu noch an einen relativ weit entfernt residierenden
Vasallen) das ritische Gebiet unter Kontrolle zu bekommen und die Biindner
Alpenpisse fiir sich nutzbar zu machen. Es hitte hierfiir wohl eines ganzen

435 Massing, Bistum Basel, S. 142f.

6 BUB, Nr. 212, S. 168: Quoniam dignum esse novimus, dignis nostrorum fidelium peti-
tionibus condescendere in hiis maxime que scimus ad dei cultum pertinere omnibus tam
presentibus quam futuris manifestum fieri volumus, quod propter domini et anime nostre
salutem grato interventu domni C. apostolici et humili rogatu Biirchardi Basiliensis epis-
copiviri venerabilis sanoque consilio nostrorum fidelium ecclesie Basiliensi sancte Marie
Fuabariensem abbatiam que sita est in Curualia in comitatu Odalrici comitis de Bragancia
per hanc preceptelam paginam iure perhempni ex integro concedimus.

BT Massing, Bistum Basel, S. 121-142.

8 Massini, Bistum Basel, S. 142.

49 T. Geering nimmt sogar an, dass dies der Hauptgrund dafiir war, weshalb sich Burchard
Pfafers erbat, vgl. GEEriNG, Handel und Industrie, S. 204: «Damit gewinnt die scheinbar
sinnlose Schenkung des Klosters Pfafers durch Heinrich IV. an den Basler Bischof (...)
doch einige Bedeutung.»

40 MuLLER, Herren von Tarasp, S. 81.

99



Massnahmenpakets bedurft, doch finden sich keine Anzeichen dafiir, dass
Heinrich ein solches geschniirt hitte.**! Wir meinen dennoch, dass das eine
das andere nicht ausschliessen muss: Massinis Erkldrung, dass wirtschaftliche
Interessen von Seiten Basels Bischof Burchards Geliiste auf Pfafers weckten,
hat zweifelsohne viel fiir sich; zugleich ist, wie oben zu zeigen versucht wurde,
durchaus denkbar, dass die Abtei der kaiserfeindlichen Partei zuneigte. Hein-
rich IV. durfte also hoffen, durch die Schenkung also gewissermassen zwei
Fliegen auf einen Schlag zu treffen: Er konnte einem verlésslichen Freund
einen Wunsch erfiillen, ihn dadurch noch enger an sich binden und zugleich
seinen Gegnern in und um den rdtischen Raum das Leben wenigstens ein
klein wenig erschweren.

Interessanterweise liessen die Pfiferser dem «Freiheitsentzug» von 1095
keine unmittelbare Reaktion folgen, ganz anders als 1114, als Abt Gerold
nach der Vergabe der Abtei an Burchards Nachfolger Rudolf durch Hein-
rich V. sofort zu Gegenmassnahmen schritt. Der Grund mag vielleicht darin
liegen, dass 1095 noch keine tatkriftige, energische Personlichkeit wie Gerold
dem Kloster vorstand. Massini glaubt aber, dass Bischof Burchard gar nie dazu
kam, seinen Anspruch tatsachlich geltend zu machen: «Die weite Entfernung
machte die wirkliche Ausiibung der Herrschaft ohnehin schwierig, zumal da
die Stellung der Anhdnger des Kaisers in der Ostschweiz bei weitem nicht
so glanzend war wie im Westen.»*? Dieses Argument Massinis konnte auch
erklaren, weshalb die spitmittelalterliche Erzdahlung, die von der Befreiung
des Klosters berichtet, erst bei den Vorgéngen von 1114 einsetzt und die
Schenkung von 1095 nicht erwihnt.**

Trotzdem hielt der neue Pfaferser Abt Gerold, der wohl irgendwann im
ersten Jahrzehnt des 12. Jahrhunderts sein Amt antrat, den rechtlichen Status
der Abtel, wie er 1095 geschaffen wurde, fiir untragbar. Unter den Pfaferser
Abten jener Zeit ragt Gerold mit seiner Tat- und Innovationskraft heraus. Wie
sehr ihm die Freiheit des Klosters am Herzen lag, ersieht man auch aus dem
bereits erwdhnten Dokument mit seinen Bestimmungen fiir das klosterliche
Leben: Gerold setzt darin fest, dass Freigelassenen oder Unfreien kiinftig der
Eintritt ins Kloster verwehrt sein soll. Auf diese Weise hoffte er zu verhindern,

41 Zu Heinrichs weiteren Handlungen in dieser Zeit vgl. MEYER voN KnoNau, Jahrbiicher 4,
S. 453-463.

462 Massing, Bistum Basel, S. 143.

43 MGH SS XII, S. 410-414.

100



dass die Freiheit der Abtei inskiinftig allzu leicht bedroht werden konnte.**
Damit tat Gerold «den ersten Schritt auf dem Weg zum Adelskloster», wie
Perret und Vogler festhalten.**

Ein bedeutender Erfolg gelang Gerold im Mai 1110, als Konig Heinrich
V. zu Speyer das Kloster Pfifers unter seinen Schutz nahm und ithm die von
seinen Vorgingern gewihrte Immunitit und das Recht auf die freie Abwahl
bestitigte.**® Wie in solchen Fallen {iblich ignorierte Heinrich V. die gegen-
teilige Bestimmung seines Vaters von 1095 und nahm Bezug auf die Pfafers
genchme Urkunde Heinrichs IV. von 1067. Hinter dem Befreiungsakt von
1110 wie hinter demjenigen des Klosters Disentis 1112 standen moglicher-
weise Hoffnungen auf eine sichere Gefolgschaft, wie Biittner glaubt.*” Zu
dieser Zeit befand sich Heinrich V. mitten in den Vorbereitungen fiir seinen
Zug nach Rom.**® Das Privileg fiir Pfafers konnte in diesem Sinne auch als
Geste des guten Willens gegentiber der pépstlichen Partei gedeutet werden,
strebte Heinrich in Italien doch nicht zuletzt die Kaiserkronung an.

Vier Jahre spéter wendete sich das Blatt. Die Aufmerksamkeiten des 1107
ins Amt gekommenen neuen Basler Bischofs Rudolf gegeniiber Heinrich
V.# gollten sich fiir Ersteren bezahlt machen: Im Mirz 1114, als Heinrich
in Rudolfs Residenzstadt zum Hoftag weilte, libertrug der Herrscher die
Abtei Pféfers aufs neue dem Bistum Basel und bestitigte damit die Schen-
kung seines Vaters von 1095.*7° Interessanterweise ging es dabei um ein
regelrechtes Tauschgeschift: Bischof Rudolf hatte dem Kaiser ndmlich die
Burg Rappoltstein zuriickzuerstatten, die sein Vorgénger Burchard einst von
Heinrich IV. erhalten hatte.

Fiir den Kaiser ergab sich so wiederum eine «win-win»-Situation. Einer-
seits mehrte er seinen personlichen Besitz, andererseits stirkte er die guten
Beziehungen zum Bistum Basel und durfte zugleich hoffen, die Abtei Pfafers
etwas stiarker an die Kandare nehmen zu konnen. Dass Pfifers unter Gerold
in den spannungsreichen Jahren zuvor auf der Seite von Heinrichs Gegnern

464 UBsudSt.Gallen, Nr. 143, S. 141: Sicut enim consuetudinis huius ad nos linea pervenit

nec liberti nec servi hactenus in nobis locum tenuerunt, et quoniam ecclesiam istam
liberam recepimus, sue libertatis iura inconvulsa revari, sicut a principibus accepimus,
consulimus.

45 PerrET/VOGLER, Pfifers (HS IIL,1), S. 1003.

46 BUB, Nr. 231, S. 178f.

47 BuTTNER, Churritien, S. 7.

468 Servatius, Paschalis II., S. 214-217.

49 Vgl. dazu MEYER voN KNoNAu, Jahrblicher 6, S. 215, 273 u. 292.

70 BUB, Nr. 249, S. 188.

101



gestanden war, ldsst schon allein der eindeutig antikaiserliche Erzidhlton der
um Ende des 14. Jahrhunderts verfassten Narratio de libertate ecclesiae
Fabariensis erwarten, die vom weiteren Fortgang der Dinge berichtet.*”!
Diese Quelle, verfasst vermutlich von einem Pfiferser Mdnch, gibt zwar
ziemlich einseitig den Standpunkt der Abtei wieder, wirkt (nicht zuletzt auf-
grund der haufigen Zitate aus Urkunden und Briefen) jedoch nicht durchwegs
unglaubwiirdig.

Hier seien kurz die wichtigsten Stationen der Auseinandersetzung wie-
dergegeben: Abt Gerold schritt unverziiglich zur Tat und wandte sich an den
Kaiser (in der Narratio nur als rex betitelt), bei dem er mit Hinweis auf die
von Heinrichs Vorgidngern verliehenen Privilegien fiir die Pfaferser Rechte
kdmpfte. Heinrich gab sich zunéchst einsichtig und restituierte dem Kloster
die Freiheit.*’”? Bischof Rudolf von Basel zeigte sich aber nicht gewillt, auf
Pfafers zu verzichten, und fuhr fort, das Kloster zu drangsalieren. Nun wandte
sich Abt Gerold an Papst Paschalis II. um Hilfe und entsandte seinen Mdnch
Wicram, der ihn zuvor schon zu Heinrich V. begleitet hatte, nach Rom. Von
Paschalis erhielten die Monche denn auch Unterstiitzung auf der ganzen
Linie: In einem Brief, den Wicram im Sommer 1114 bei seiner Riickkehr
mitbrachte, wies der Papst Bischof Rudolf an, Pfiafers ab sofort nicht mehr
zu behelligen, andernfalls drohe die Exkommunikation.*” Rudolf aber dachte
nicht daran, die Sache damit auf sich beruhen zu lassen, und schickte nun
seinerseits eine Gesandtschaft nach Rom, um seine Anspriiche vor Paschalis
zu verteidigen. Dem begegnete Abt Gerold, indem er héchstpersonlich die
romische Kurie aufsuchte. Beide Parteien trafen dort zugleich ein. Paschalis
bekriftigte seinen Entscheid zugunsten von Pfifers und wies Bischof Rudolf
erneut brieflich an, die Abtei in Frieden zu lassen.*’* Zugleich erging an
Rudolf eine Vorladung ans pépstliche Gericht im Mérz 1115. Der Bischof
wich dieser Verfligung jedoch aus und suchte stattdessen die Unterstiitzung
Bischof Widos von Chur: An einer Zusammenkunft in Schaffhausen sollte
Wido einen Entscheid iiber den Status von Pfifers fallen, und diesem Ent-
scheid versprach Rudolf sich zu beugen. Doch bereits am 16. April erging vom
Lateran aus das papstliche Edikt, dass Rudolf dem Kloster bereits entzogene
Giiter zuriick zu erstatten habe.*”® Etwa zum gleichen Zeitpunkt diirfte Wido

1 MGH SS XII, S. 410-414.

472 Der Wortlaut der entsprechenden Urkunde ist nicht tiberliefert. Ein Regest findet sich in
UBstidSt.Gallen, Nr. 147, S. 145.

43 BUB, Nr. 254, S. 190f.

44 BUB, Nr. 255, S. 191.

475 BUB, Nr. 256, S. 192.

102



die Aufforderung Paschalis’ erhalten haben, das Kloster Pfafers gegen Rudolf
zu schiitzen. Uber Widos Verhalten in dieser Angelegenheit wurde bereits ge-
sprochen; sein Engagement fiir Pfifers diirfte sich in Grenzen gehalten haben,
doch verhinderte das péapstliche Schreiben mdglicherweise eine allzu aktive
Unterstiitzung seines Basler Amtskollegen und Freundes. Den vollstindigen
Sieg des Klosters Pfafers brachte schliesslich das grosse Privileg Paschalis
II. vom 29. Januar 1116: Der Papst erklarte darin die Abtei definitiv fiir frei
und die Anspriiche des Bischofs von Basel fiir nichtig, zugleich bestétigte er
den Monchen ihre Rechte und Besitzungen.*’® In seiner Begriindung stiitzte
er sich auf Aussagen der Ménche wie auch auf konigliche Verordnungen, aus
denen hervorgehe, dass das Kloster Pfafers nicht von Konigen oder Kaisern,
sondern «ab aliis fidelibus viris» gegriindet worden sei. Auch habe es seine
Ausstattung nicht koniglichen Gaben zu verdanken, sondern den Opfergaben
anderer Gliubigen. '

Das kirchliche Selbstbewusstsein, das sich in diesen Aussagen spiegelt,
passt gut zur Statistenrolle, die Heinrich V. in den spéteren Phasen dieses
Streits einnahm. Auch wenn er angesichts der Hartnédckigkeit Bischof Ru-
dolfs von Basel dessen Anspriiche wieder unterstiitzt zu haben scheint*’”’, so
kam es doch nicht zu einem wirkungsvollen Durchgreifen zugunsten seines
Basler Parteigingers — wie auch? Gerade in den entscheidenden Phasen des
Streits verschlechterte sich Heinrichs Lage massiv; er verlor ab Ende 1114,
ohne dass der Papst allzu viel dazu beigetragen hitte, seinen Anhang im deut-
schen Episkopat «in geradezu dramatischer Weise».*’® Die Niederlage in der
Schlacht am Welfesholz am 11. Februar 1115 schwéchte seine Stellung noch
mehr, und als er in der zweiten Jahreshilfte nach Italien zog, konnte Rudolf
auf tatkriftigen kaiserlichen Support ohnehin kaum mehr hoffen.

Was Pfifers anging, so hatte Rudolf sicherlich nicht mit so hartndckigem
Widerstand gerechnet, hatte sich doch die Abtei im vorangehenden Jahrhun-
dert dem addquaten koniglichen Entscheid von 1095 offenbar gebeugt. Diirfte
schon das Ausmass des Widerstandes verbliifft haben, so bedeutete der Gang
zum Papst erst recht etwas Neues. Klosterliches Selbstbewusstsein spricht
nicht nur aus fast jeder Zeile der in etwas spéiterer Zeit verfassten Narratio de
libertate ecclesiae Fabariensis, sondern auch aus den von Gerold erlassenen
Aufnahmebedingungen, denen zufolge Unfreien und Freigelassenen der
Eintritt ins Kloster verwehrt sein sollte. Fiir Bischof Rudolf jedenfalls endete

476 BUB, Nr. 258, S. 193f.
7 Vel. MGH SS XII, S. 411.
478 Gokz, Investiturstreit, S. 177.

103



sein Pfaferser «Abenteuer» eher beschdmend: Nach dem Wormser Konkordat
gab er, wie Meyer-Marthaler schreibt, seine Anspriiche «stillschweigend»
auf,*”” und 1125 erhielt Pfafers seinen Status durch Lothar III. dann auch von
koniglicher Seite verbrieft.**

Pfafers hatte sich unter Gerold also als selbstbewusste Reformabtei posi-
tioniert, die aus eigener Kraft ihre Selbstindigkeit gegen dussere Anspriiche
zu verteidigen wusste. Dass ihr das moglich war, hdngt mit Sicherheit auch
mit den materiellen Grundlagen zusammen, auf die sich das Kloster stiitzen
konnte; zugleich diirfte der Reichtum auch ein weiterer Aspekt gewesen sein,
der die Abtei als Besitztum fiir die Bischofe interessant machte. Schon im
karolingischen Reichsgutsurbar erschien Pfafers als sehr begiiterte Abtei; ihr
Besitz fand sich nicht nur in der ndheren Umgebung des Klosters (d.h. im
Raum Bad Ragaz), sondern liberall im Churer Rheintal, im Schanfigg, in der
Surselva, im Rheinwald, im Bergell, im Gebiet Walensee, rund um die Linth-
Ebene, am Ziirichsee, am Vierwaldstéttersee, im Thurgau, im Vorarlberg und
sogar in Siiddeutschland und im Vintschgau/Etschland.*®' Die Papsturkunde
vom 29. Januar 1116 nennt zusitzlich Besitzungen in Chiavenna, Hedingen
(Kanton Ziirich), Mettmenstetten (Kanton Ziirich) und Schiibelbach (Kanton
Schwyz). Namentlich aufgefiihrt sind ausserdem St. Gaudentius am Siidfuss
des Septimerpasses, Weggis (am Vierwaldstattersee), Tuggen (in der Linth-
Ebene) und Ménnedorf (am Ziirichsee).**? Damit wird «der Besitz des Klosters
unter Anfiihrung der weitentlegensten Gebiete umschriebeny.*?

Hinzuweisen ist hier noch speziell auf die Pfiferser Giiter in Casaccia
und bei Spliigen, denn sie verliehen Pféfers auch passpolitisch ein gewisses
Gewicht. Die im Reichsgutsurbar erwidhnte cella in Speluca, ein «wichtiger
Aussenposten» am Aufgang zum Spliigenpass und zum San Bernardino,
erflillte laut M. Bundi in erster Linie die Funktion eines Hospizes.*** In der
Paschalis-Urkunde wird Spliigen zwar nicht explizit erwihnt, doch ist davon
auszugehen, dass Pfifers dort auch damals noch begiitert war.*** Die Kirche
St. Gaudentius bei Casaccia wiederum galt als «bedeutender Stiitzpunkt am
Aufgang vom Bergell zum Septimerpassy».*¢

419 MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 200.

% BUB, Nr. 279, S. 206f.

81 Vgl. Karte bei Kaiser, Churritien, S. 137.

42 BUB, Nr. 258, S. 193f.

43 PErRET/VOGLER, Pféfers (HS II1,1), S. 983.

“4 Bunpr, Besiedlungs- und Wirtschaftsgeschichte, S. 53.
5 Vel. dazu PoeschEL, Kunstdenkmiler 3, S. 269f.

“6 Bunpi, Besiedlungs- und Wirtschaftsgeschichte, S. 53.

104



Daraus ersieht man, dass das von einem Eigenkirchenherrn befreite
Kloster Pfafers in Churrdtien einen beachtlichen Machtfaktor darstellte, der
vor allem dem Bischof von Chur mdglicherweise zuweilen ein Dorn im Auge
gewesen sein konnte. Wire etwa denkbar, dass eine Benutzung des San Ber-
nardino- oder des Spliigenpasses Handelsreisenden wirtschaftliche Vorteile
bescherte, da so der bischdfliche Zoll im Bergell umgangen werde konnte,
der bei Benutzung des Septimers fillig gewesen ware?**” Was den Septimer
betrifft, so dringt sich tiberdies die Annahme auf, dass das unter Pfaferser
Kontrolle stehende St. Gaudentius ebenfalls Hospiz-dhnliche Aufgaben er-
fullte.*** Konnte dieser Umstand Bischof Wido etwa mitmotiviert haben, auf
der Passhohe sein Hospiz zu erbauen? Jedenfalls scheint es so, als ob Pféfers
und die Churer Kurie in einem gewissen Konkurrenzverhaltnis standen, das
nicht in weltanschaulichen Differenzen, sondern in kollidierenden wirtschaft-
lichen und territorialpolitischen Interessen griindete. Meiner Meinung nach
wiirde dies auch eine plausible Erkliarung fiir Bischof Widos Verhalten im
Pfiferser Unabhingigkeitsstreit liefern. Ein von seinem im weit entfernten
Basel residierenden Freund Rudolf kontrolliertes bischéfliches Eigenkloster
hitte thm, Wido, kaum gleich viel zu bieten gehabt wie eine selbstbewusste
Reichsabtei unter dem energischen Abt Gerold. Wenn hier tbrigens auf
geografisch vorteilhaft gelegene Besitztiimer von Pféfers hingewiesen wird,
dann soll die Lage des Klosters selbst nicht unerwdhnt bleiben. Hierzu
Heinrich Biittner: «Pfafers, das selbst unangreifbar auf hohem Felsenriicken
tiber dem Rheintal lag, war durch seinen Besitz im Rheintal zwischen Ragaz
und Maienfeld sowie Zizers durchaus in der Lage, die Strasse im Rheintal
zu kontrollieren, die vom Bodensee und iiber den Walensee kommend nach
Chur und zu den Biindner Pissen zog.»***

Abt Gerolds Todesdatum ist nicht genau bekannt; sein Nachfolger Werne-
rus wird erstmals 1125 erwidhnt.*” Gerolds Abbatiat stellte fiir Pfafers ohne
Zweifel das bedeutendste wihrend des Investiturstreits dar. Erst in seiner Zeit
tritt Pfafers iberhaupt als handelnde politische Kraft hervor. Ohnehin wissen
wir iiber die Klostergeschichte von Beginn des Investiturstreits bis 1095
praktisch nichts. 1095 setzte das Ringen um die Reichsunmittelbarkeit ein,
wobei erst fiir die Zeit Heinrichs V. bzw. Abt Gerolds tiberhaupt von einem

7 In Spliigen ist eine Zollstation erst seit dem frithen 14. Jahrhundert nachweisbar, vgl.
NissLMULLER, Alpenpiisse, S. 63.

48 Tatsédchlich wird dort 1133 ein Hospiz genannt, vgl. Scunyper, Handel und Verkehr,
S. 12.

#®9 BourTner, Churritien, S. 4f.

0 PerreT/VOGLER, Pfifers (HS 111,1), S. 1004.

105



Ringen gesprochen werden kann, da unmittelbar nach 1095 eine Reaktion
vonseiten der Monche offenbar ausblieb. Mit Gerold gewinnt Pfifers auch
ein deutlicheres Profil als pépstlich orientierte Reformabtei, wobei schon
fir die vorangehende Zeit eher Sympathien fiir die gregorianische Partei
als fiir das salische Konigshaus angenommen werden diirfen. Im Grossen
und Ganzen bedeutete die Zeit des Investiturstreits fiir Pfafers trotz aller
aussenpolitischen Schwierigkeiten durchaus eine Phase des Aufstiegs. Das
Kloster wusste seinen Status als Reichsabtei definitiv zu konsolidieren, und
wie spatmittelalterliche Quellen zeigen, konnte Pfafers in der Folgezeit seinen
Besitz noch weiter ausbauen. Mehrere Schatzverzeichnisse zeugen ferner vom
Reichtum innerhalb der Klostermauern zu dieser Zeit.*”! Zugleich begannen
sich in dieser Phase gewisse Elitarisierungstendenzen bemerkbar zu machen,
erkennbar in den von Gerold erlassenen Aufnahmebeschrinkungen. Um es
auf einen Nenner zu bringen: Das Kloster Pfifers sicherte sich wihrend des
Investiturstreits definitiv seine Freiheit, wurde selbstbewusster, moglicher-
weise reicher, gleichzeitig aber auch «vornehmery.

4.3  Mistair

Wenn dem Kloster Miistair im Rahmen dieser Untersuchung ein eigenes
kurzes Kapitel gewidmet ist, dann nicht zuletzt deshalb, um das grosse
Interesse zu wiirdigen, das der Anlage aus archédologischer und kunsthisto-
rischer Sicht in jiingster Zeit entgegengebracht wird. Es diirfte aber aus den
vorangehenden Kapiteln schon ersichtlich geworden sein, dass Miistair in der
Zeit des Investiturstreits keine mit Disentis oder Pfifers vergleichbare Rolle
spielte. Anders als die Konvente dieser zwei Abteien werden die Monche des
Klosters Miistair in der Zeit von 1075 bis 1122 nie als eigensténdige politische
Kraft greifbar. Der Grund diirfte so simpel wie einleuchtend sein: Pfafers und
Disentis besassen eine lange Tradition als reichsunmittelbare Abteien (um
diesen Status galt es, wie gezeigt, im untersuchten Zeitraum hart zu kimpfen);
Miistair hingegen war seit 881 Eigenkloster des Bischofs von Chur.* Neben
diesem Unterschied mag auch die seit dem spéten 9. Jahrhundert offenbar stets
klein gebliebene Zahl der Monche fiir die geringere Bedeutung von Miistair
in der fraglichen Epoche eine Rolle gespielt haben.*”

¥ PrrrRET/VOGLER, Pféfers (HS 111,1), S. 983fF.

42 GoLL, Kloster St. Johann, S. 28.

493 MEYER-MARTHALER, Mistair (HS I,1), S. 1883f. Fiir das 11. Jahrhundert finden sich freilich
nirgendwo Angaben tber die Grosse des Konvents.

106



Das heisst selbstverstandlich nicht, dass Miistair fur die churritischen
Akteure im Investiturstreit faktisch «inexistent» gewesen wire. Es ist sicher-
lich schon bemerkenswert, dass die Weihinschriften von 1087 das einzige
schriftliche Zeugnis zur Klostergeschichte inmitten einer fast 280 Jahre
wihrenden Zeit des Schweigens darstellen.** Man fiihre sich nochmals die
geografische Lage Miistairs vor Augen: «Der Ubergang vom Vintschgau iiber
den Ofenberg oder das Scharltal nach dem Engadin wurde durch das Churer
Eigenkloster zu Miistair vollig beherrscht», schreibt Biittner.* In politisch
bewegten Zeiten wie jener des Investiturstreits musste die Bedeutung eines
solchen Stiitzpunkts fast zwangsliufig stirker in den Vordergrund treten.

Uber die Beziehungen von Bischof Heinrich 1. (1070—1078) zu Miistair
ist nichts bezeugt. Auch finden sich keine Hinweise auf ein spezielles Enga-
gement Heinrichs im Osten Churritiens, welches ein vertieftes Interesse an
Miistair hitte annehmen lassen. Das énderte sich unter Heinrichs Nachfolger
Norbert (1079—1088) griindlich, wie in Kapitel 3.3 gezeigt wurde.*® Bereits
1079, noch vor Norberts Amtsantritt, fiel das Kloster moglicherweise dem bei
Berthold von Reichenau beschriebenen Raubzug Welfs IV.*” zum Opfer. Der
Notar Hans Rabustan berichtet um 1460, das Kloster sei 1087 von Bischof
Norbert erstmals «post reformacionem et reconciliacionem combustionis me-
morati monasterii» geweiht worden.*”® Sennhauser interpretiert diesen Passus
so, dass das Kloster nach einer Brandkatastrophe baulich wiederhergestellt
wurde.” Es liegt nahe, eine solche Katastrophe in Zusammenhang mit dem
wenige Jahre zuvor erfolgten Raubzug zu sehen.” Der entsprechenden Hy-
pothese neigt in jlingster Zeit auch Jirg Goll zu (wenn auch mit nicht ganz
lupenreiner Argumentation).’”!

Uber die weiteren Motive Bischof Norberts fiir sein bauliches Engagement
in Miistair ist in Kapitel 3.3 bereits ausfiihrlich gesprochen worden. Die stra-

44 GoLL, Kloster St. Johann, S. 33.

495 BUTTNER/MULLER, Miistair im Friih- und Hochmittelalter, S. 72.

4% Vgl. oben S. 37ff.

47 Berthold (ed. Robinson), 1079, S. 348f.

4% Text gedruckt u.a. bei SipLER, Miinster-Tuberis, S. 305, Anm. 1.

499 SENNHAUSER, Mistair, S. 373.

00 Vel. dazu Zemp/DURRER, Kloster St. Johann, S. 42; MayEr, Geschichte des Bistums Chur,
S. 189.

Gotr, Kloster St. Johann, S. 31: «Es passte aber durchaus in die Ereignisgeschichte der
europiischen Politik, wenn der Bayernherzog Welf . bei seinem Einfall in das Unter-
engadin und in den Vintschgau auch das Eigenkloster des kaisertreuen Bischofs Norpert
hitte schiadigen wollen.» Norbert amtete zum Zeitpunkt von Welfs Feldzug noch nicht als
Bischof von Chur.

501

107



tegische Lage des Klosters erlaubte es Norbert, die Verbindungslinien der im
Unterengadin domizilierten Tarasper zu kontrollieren. Denkbar ist ferner, dass
sich der konigstreue Bischof eine Zweitresidenz abseits des nach Norden sehr
exponierten Chur schaffen wollte — wenn auch, wie gezeigt, weitergehende
Interpretationen wohl nicht haltbar sind.**

Einer Kldrung bedarf noch der bei Rabustan auftauchende Begriff refor-
macio: Nach beendeter Reform habe Norbert das Kloster geweiht.’*> Man tut
wahrscheinlich gut daran, dabei nicht an eine eigentliche Klosterreform im
Sinne von Hirsau und St. Blasien zu denken — zu einem liberzeugten «Heinri-
cianer» wie Norbert wiirde dies schlecht passen. Wahrscheinlich trifft Biittner
ins Schwarze, wenn er schreibt, dass Norbert von den Reformgedanken des
11. Jahrhunderts allerhdchstens minim beeinflusst wurde.”™ Reformacio
verlangt deshalb nach einer anderen Interpretation. Meinte Rabustan viel-
leicht bloss, dass Norbert in Miistair fiir eine Renaissance des kldsterlichen
Lebens gesorgt hatte, nachdem dieses wiahrend des vorangehenden Jahrhun-
derts mehr und mehr und nach Welfs Angriff vielleicht sogar génzlich zum
Erliegen gekommen war? An eine solche Deutung scheint beispielsweise
Meyer-Marthaler zu denken.’®® Moglich wére auch, dass die reformacio
in Zusammenhang mit der Umwandlung in ein Frauenkloster steht — 1163
taucht Miistair erstmals als Frauenkloster in den Quellen auf.** Allerdings hat
Sennhauser nachweisen konnen, dass in der ersten Halfte des 12. Jahrhunderts
noch Monche in Miistair lebten.”’” Beachtung zu schenken ist hier insbeson-
dere der Hypothese von P. Weiss: Er nimmt an, dass vermutlich 1163 eine
Ubersiedlung von Nonnen von Marienberg - St. Zeno in Burgeis nach Miistair
erfolgte.””® Offen lédsst er, ob 1163 das eigentliche Geburtsjahr des Miistairer
Frauenkonvents war oder ob dort nicht doch bereits zuvor ein Frauenkloster
existiert haben konnte.’” Wenn jedoch im frihen 12. Jahrhundert Monche

502

Vgl. oben S. 38. Eine jiingst entdeckte Grabbeigabe wirft indes die Frage auf, ob die
Beziehungen Norberts zu Miistair nicht doch engerer Natur gewesen sein konnten als
angenommen. Das Objekt, ein Kelch, kann auf Grund der fehlenden Schriftteile nicht
eindeutig Norbert oder Hartbert zugeordnet werden. Der Autor dankt U. Brunold fiir den
entsprechenden miindlichen Hinweis.

SENNHAUSER, Mistair, S. 373.

304 BUTTNER/MULLER, Mistair im Frith- und Hochmittelalter, S. 69.

305 MEYER-MARTHALER, Miistair (HS IIL,1), S. 1883.

% BUB, Nr. 349, S. 259.

307 SENNHAUSER, Miistair, S. 375.

% Weiss, Siegelurkunden, S. 91-95.

3% EBD., S. 94f.

503

108



das Kloster bewohnten und man kein Doppelkloster annehmen will*'’, muss
Miistair zu Zeiten Norberts und seiner unmittelbaren Nachfolger noch ein
Minnerkloster gewesen sein. Hinfillig wiirde dann auch der von der édlteren
Forschung angenommene direkte Zusammenhang zwischen der Umwandlung
Miistairs in ein Frauenkloster und der Griindung des Klosters Schuls/Scuol
unter Bischof Ulrich II.

Uber Ulrichs Beziehungen zu Miistair ist weiter nichts bekannt. Die durch
ihn erfolgte Griindung des Klosters im nahe gelegenen Schuls/Scuol macht
es eher unwahrscheinlich, dass er der «Kokurrenz» im Miinstertal mit wohl-
wollendem Engagement begegnete — wiewohl ihm Miistair als bischofliches
Eigenkloster natiirlich untertan war und wir auch nichts davon erfahren, dass
ihm die Monche (?) den Gehorsam verweigert héitten. Vielleicht hat Ulrich
Miistair auch weniger als Konkurrenz denn als Ergénzung betrachtet: Nun
verfiigte er in beiden Télern, die von Osten her Einlass ins churritische Kern-
land gewéhrten, iiber einen Stiitzpunkt. Biittner nimmt ausserdem an, dass
Ulrich seiner Familie die Vogtrechte liber Miistair iibertrug; er schliesst dies
aus der Tatsache, dass im 12./13 Jahrhundert die mit den Taraspern verwandten
Herren von Matsch die Vogtei tliber die Miinstertaler Abtei ausiibten.”!!

Ganzlich unbekannt ist, in welcher Weise sich Ulrichs Nachfolger Wido des
Klosters Miistair annahm. Keine einzige Nachricht aus Widos langer Amtszeit
lasst einen Riickschluss auf Aktivitdten des Bischofs in Miistair zu. Wie oben
erwihnt, weisen die Indizien derzeit eher darauf hin, dass die viel diskutierte
Umwandlung in ein Frauenkloster erst nach und nicht bereits wihrend Widos
Amtszeit erfolgte. Im Ubrigen iiberliess Wido im Osten seines Bistums mog-
licherweise das Feld weitgehend den méichtigen Taraspern. Somit hitte sich
sein strategisches Interesse an Miistair bzw. an einem ausgiebigen Eingriff
in die dort herrschenden Verhéltnisse wohl in Grenzen gehalten. Auch nach
Widos Tod schweigen die schriftlichen Quellen zu Miistair noch fiir iiber drei
Jahrzehnte; erst 1157 findet das Kloster wieder Erwéhnung.>'?

Nach dem bisher Gesagten eriibrigt sich schon beinahe der Hinweis
darauf, dass wir auch lber die inneren Verhiltnisse des Klosters nichts wis-
sen. Miistair, um es abschliessend noch einmal festzuhalten, manifestierte
sich im Investiturstreit als Bollwerk der Churer Bistumsmacht im Siidosten

°1% Die Forschung lehnt den Schluss auf ein Doppelkloster ab, vgl. zu dieser Diskussion
SENNHAUSER, Miistair, S. 375.

ST BOUTTNER/MULLER, Miistair im Frith- und Hochmittelalter, S. 75f.

°12- Zum weiteren Fortgang der Entwicklung vgl. BUTTNER/MULLER, Miistair im Friith- und
Hochmittelalter, S. 76ff.

109



Churridtiens — nicht mehr, aber auch nicht weniger. Thren unbestrittenen Ho-
hepunkt erreichten die bischoflichen Unternehmungen in Miistair wahrend
der Amtszeit von Norbert (1079—1088). Sie werden in Form eines baulichen
Engagements fassbar, wobei an einen Zusammenhang mit dem Raubzug
Welfs IV. im Jahr 1079 zu denken ist. Ein Fazit Jiirg Golls zu Miistair sei
hier an den Kapitelschluss gestellt: «Sobald das Tal in den Brennpunkt der
Geschichte geriet, schlug sich das in herben Schicksalsschlagen, aber auch
in baulichen Sonderleistungen nieder.»!?

13 GoLt, Kloster St. Johann, S. 31.

110



5 Der Adel

«Die Entwicklung des 11. und 12. Jahrhunderts hat in Graubilinden eine po-
litische Mannigfaltigkeit hervorgebracht, die mit der geographischen Vielfalt
des Landes der 150 Téler wetteifern kann.»'* Dieser Satz O. P. Clavadetschers
sei an den Anfang dieses Kapitels gestellt, das als Teil dieser Arbeit auf den
ersten Blick deplatziert wirken mag, war doch bisher viel von Bischofen
und Kldstern, jedoch kaum von Adelsgeschlechtern die Rede. Zweitfelsohne
gehort indes die Zeit des Investiturstreits in eine Epoche, wihrend der sich
in Churritien ein beachtlicher politischer Pluralisierungsprozess abspielte.
Im Einzelnen kénnen diese Vorgénge nur selten und wenn, dann meist nur
auf indirektem Weg nachvollzogen werden.’"> Allméhlich greifbar werden
ab dem spiteren 12. sowie dem 13. Jahrhundert die Folgen dieses Prozesses.
Das spatmittelalterliche Churrétien hat dann mit dem politisch mehr oder
weniger homogenen Gebilde, das Karl der Grosse 806 schuf, kaum mehr
etwas gemein. Stattdessen begegnet man einer Vielzahl kleinerer weltlicher
Herrschaften und kommunaler Gebilde, die zu den bestehenden geistlichen
Maichten (Bischofe, Kloster) teils in Konkurrenz traten, teils mit ihnen zu-
sammenwirkten.*!®

Die Anfinge der Adelsgeschlechter reichen sicherlich weit zuriick, doch
eben gerade um die Wende vom 11. zum 12. Jahrhundert muss sich hinsichtlich
ihrer Entwicklung viel getan haben.”'” Unmittelbar nach dem Investiturstreit
tauchen mehrere dieser so genannten edelfreien Geschlechter zum ersten
Mal in den Quellen auf — beispielsweise 1135 die Vazer®'® oder 1126 die Wil-
denberger’®. Wie Clavadetscher nachweisen konnte, basierte die materielle
Machtgrundlage dieser Familien auf ehemaligem Reichsgut, das im Laufe
der Jahrhunderte nach und nach entfremdet wurde.**

Bezogen auf den Investiturstreit eriibrigt es sich natiirlich, Mutmassungen
liber das Agieren von Personen anzustellen, die zur fraglichen Zeit in den
Quellen noch gar nicht vorkommen. Dennoch scheint es mir gerade im Hin-

314 CLAVADETSCHER, Herrschaftsbildung, S. 332.

315 Die ausfithrlichsten Untersuchungen zu diesen Themenbereichen stammen von O.P.
CLAVADETSCHER, Das Schicksal von Reichsgut und Reichsrechten, S. 197-225; pers., Die
Herrschaftsbildung in Ritien, S. 326-343; pers., Nobilis, edel, fry, S. 344—-353.

316 Vg, hierzu insbesondere CLAVADETSCHER, Herrschaftsbildung, S. 333—-343.

317 BUTTNER, Churrétien, S. 8.

18 BUB, Nr. 293, S. 216.

319 BUTTNER, Churrdtien, S. 9.

520 CLAVADETSCHER, Reichsgut und Reichsrechte, S. 224f.

111



blick auf ein Gesamtfazit nicht unerheblich, dass die Bischdfe von Chur bei
aller Dominanz (und, in geringerem Masse, die selbstindigen Abteien Disen-
tis und Pfifers) nicht als alleinige Territorialherren im churritischen Gebiet
auftreten konnten. Bischof Widos Engagement am Septimer beispielsweise ist
zweifellos auch im Lichte der Verhiltnisse im Oberengadin zu sehen, wo die
Grafen von Gammertingen damals eine beherrschende Stellung einnehmen
mussten, was sich freilich nur aufgrund der Tatsache rekonstruieren lésst,
dass die Familie ihren Engadiner Besitz zwischen 1137 und 1139 an das
Bistum Chur verkaufte.*!

Ob die reichspolitischen Geschehnisse den Aufstieg des edelfreien einhei-
mischen Adels beschleunigten, verlangsamten oder gar nicht beeinflussten,
entzieht sich freilich unserer Kenntnis. Allenfalls kann man Vermutungen
anstellen. Auszugehen wire dabei von Clavadetschers Feststellung: «Die
jeweilige Bedeutung der Pésse hat die innere Entwicklung des Landes weitge-
hend bestimmt.»*** So treffe man unter Karl dem Grossen die Organisation der
Grafschaft des Konigsguts, wihrend Otto der Grosse das Bistum als Hiiter der
Passe begilinstigt habe. Umgekehrt hitten sich einheimische Kréfte entfalten
konnen, als in der Stauferzeit infolge des koniglichen Machtverlusts in Italien
und der Eréffnung des Gotthards die Biindner Pisse nicht mehr so sehr das
Interesse der Herrscher auf sich zogen. Ubertriigt man diese Passthese auf die
Zeit des Investiturstreits, so wiirde das bedeuten, dass in diesen Jahren fiir den
Adel giinstige Voraussetzungen herrschten: Zum einen zogen die salischen
Konige ganz offensichtlich den Brenner und den Grossen St. Bernhard den
Biindner Pdssen vor, zum andern fehlte eine Macht, die stark genug gewesen
wire, das Land unter einer Art «Zentralgewalt» zu einen.

Freilich handelt es sich bei den in Churritien begtiterten Adelsgeschlech-
tern, die wihrend des Investiturstreits in den Quellen genannt werden, mit
Ausnahme der Tarasper um Familien, deren Hauptwohnsitz ausserhalb des
ratischen Kernlands lag. Erst in der Zeit danach vermochten die «Einheimi-
schen» langsam hervorzutreten — wobei dieser Begriff hier bewusst in Anfiih-
rungszeichen gesetzt ist, denn bei einem guten Teil dieser Geschlechter diirfte
es sich um deutschen Adel gehandelt haben, der im Laufe des 11. und 12.
Jahrhunderts in Rétien eingewandert ist.** Zur Zeit des Investiturstreits waren
es in Ritien neben den Taraspern inerster Linie die Bregenzer, die Buchhorner,

21 BUB, Nr. 297-299, S. 218-220. Vgl. dazu MEYER-MARTHALER, Gamertingerurkunden,
S.491-519.

522 CLAVADETSCHER, Herrschaftsbildung, S. 343.

32 MULLER, Herren von Tarasp, S. 132.

112



die Achalmer und die Nellenburger, die politisch eine Rolle spielten.’** Um
sie soll es nun in den folgenden kurzen Einzeluntersuchungen gehen.

5.1  Die Tarasper

Den Herren von Tarasp kam unter den ritischen Adelsgeschlechtern wéhrend
des Investiturstreits eine, wenn nicht die herausragende Stellung zu. Bischof
Ulrich II. (1089—-1096) wurde bereits als Angehoriger dieser Familie iden-
tifiziert.>*

Wer waren die Tarasper? Wie Miiller schreibt, liegen 1hre Herkunft und
ihre Entwicklung v6llig im Dunkeln.>*® Die Tatsache, dass es sich bei Ulrich
und seinen drei Briidern Eberhard (der dlteste der vier), Gebhard und Egino®*’
augenscheinlich um méchtige und begiiterte Leute handelte, weist darauf hin,
dass die Familie zu diesem Zeitpunkt bereits zu den alteingesessenen und
vornehmen Churrédtiens gehorte. Die Tarasper geboten iiber Ministerialen,
waren aber keine Grafen, was laut Miiller am ehesten auf den Stand von
«Freiherren» schliessen ldsst.”® Loose glaubt anhand der Anwesenheit des
Kardinals Gregor bei der Griindung des Klosters Schuls sogar feststellen zu
konnen, dass sich die Tarasper selbst zu den fiihrenden Familien der Reichs-
aristokratie rechneten: Die Gegenwart des hohen kirchlichen Wiirdentragers
werfe ein Schlaglicht auf «den gesellschaftlichen Rang und das Représenta-
tionsbedirfnis der Griinderfamilie».”® Dies vermag allerdings nicht dartiber
hinwegzutduschen, dass die Macht der Tarasper damals ausschliesslich in
regionalpolitischem Zusammenhang wirksam wurde. Keine einzige Nachricht
unterrichtet uns iiber eine Einflussnahme der Tarasper auf reichspolitischer
Ebene. Mit Familien wie den Welfen oder den Zihringern konnte sich das
Engadiner Geschlecht ganz bestimmt nicht messen.

Das Machtgefiige der Tarasper beruhte wohl eben wie bei so vielen
ratischen Familien vergleichbaren Stands auf ehemaligem Reichsgut und
Reichsrechten, sie waren eines jener «edelfreien Adelsgeschlechter, welche als

324 Die édltere Biindner Forschung hat zuweilen die Churer Bischofe Heinrich I. und Ulrich II.
den Montfortern zugewiesen, doch findet diese Annahme in den Quellen keine Stiitze.

33 Vgl. oben S. 50.

32 MULLER, Herren von Tarasp, S. 15.

327 Erwihnt in Goswins Notiz iiber die Griindung des Klosters Schuls (BUB, Nr. 214,
S. 170).

28 MULLER, Geschichte der Freiherren von Tarasp, S. 27.

3% Loosg, Marienbergs Anfinge, S. 17.

113



Rechtsnachfolger des Konigs und der Grafen betrachtet werden kdnneny .
Fiir die knapp 100 Jahre, in denen thre Namen in den Urkunden auftauchen,
sind Besitzungen vor allem im Unterengadin, aber auch im Paznaun, im
unteren Inntal, in Bayern und im Siidtirol nachgewiesen; ferner besassen sie
Giiter im Gebiet von Como. Ihr Machtbereich beschrinkte sich somit in erster
Linie auf Gebiete 6stlich und siidlich von ihrer Stammburg Tarasp. Westlich
von ihrem Stammland im Unterengadin, im churritischen Kerngebiet, ver-
fligten sie dagegen nur {iber vereinzelten Besitz.>"

Die spitere Uberlieferung, wie sie von Goswin tradiert wurde, berich-
tet, dass die Vorfahren der Tarasper cives Romani waren, die nach Mailand
emigrierten und von dort aus Hass vertrieben wurden. Sie seien sodann
nordwirts gefliichtet, hitten sich zuerst in Ftan niedergelassen und spiter
auf dem gegentiber liegenden Ufer des Inn die Burg Tarasp erbaut.>*> Hier
schwingt sicherlich viel Legendires mit, begriindet vor allem auch in dem
zu Goswins Zeiten vielfach auftretenden Wunsch, die Herkunft der Familie
auf Vorfahren aus dem glanzvollen antiken Rom zuriickfiihren zu konnen.
Doch Miiller kommt immerhin zum Schluss, dass nichts dagegen spricht,
«die urspriingliche Heimat der Tarasper in Oberitalien zu suchen».”** Vor
allem die weite Verbreitung der Namen Eberhard und Ulrich wihrend
des 10. und 11. Jahrhunderts in den norditalienischen Gebieten sowie die
dort fiir spitere Zeiten bezeugten Besitzungen der Tarasper deutet Miiller
als Indizien fiir diese These. Wann erfolgte dann aber die Niederlassung
der Tarasper im Unterengadin? Miiller fiihrt den Rechtshistoriker Otto
Stolz an, der sich tberzeugt zeigte, dass die Tarasper schon im 10. und 11.
Jahrhundert im Unterengadin und auch bei Nauders am Inn die Gerichts-
barkeit ausiibten. Folglich miisste das Datum ihrer Einwanderung noch
weiter zuriickliegen. Miiller folgt hier Clavadetscher, der von der vorotto-
nischen Zeit ausgeht.” Am ehesten, so Miiller, sei an die zweite Hélfte des
9. und die ersten Jahrzehnte des 10. Jahrhunderts zu denken.***

Mit der Erhebung Bischof Ulrichs erscheinen die Tarasper zum ersten Mal
im Licht der Quellen. Die Person Ulrichs und die von ihm vorgenommene
Griindung des Klosters Schuls wurden schon thematisiert. Stattdessen soll
hier kurz eine interessante Vermutung Biittners bezliglich einer eigentlichen

330 CLAVADETSCHER, Reichsgut und Reichsrechte, S. 225.

31 MUuULLER, Geschichte der Freiherren von Tarasp, S. 12-24.
332 MULLER, Herren von Tarasp, S. 15.

53 EBp., S. 19.

534 CLAVADETSCHER, Gotteshausbund, S. 41.

335 MULLER, Herren von Tarasp, S. 20.

114



«Hausmachtpolitik» Ulrichs angetont werden. Biittner stellt ndmlich fest,
dass sich Mitte des 12. Jahrhunderts Tarasper Besitz vor allem in Gebieten
mit sehr starkem Einfluss des Bistums Chur nachweisen ldsst.** Er folgert
daraus, dass die Besitzungen wenigstens teilweise mit Hilfe des Bistums
gewonnen wurden, und zwar am ehesten in der Zeit des Bischofs Ulrich,
wo «ein Zusammengehen des Bistums und der Herren von Tarasp» moglich
wurde. Ulrich hitte sein bischofliches Amt also gezielt zur materiellen Stér-
kung seiner Familie genutzt.

Die kommenden Jahrzehnte bis zur Mitte des 12. Jahrhunderts stellen
wohl in der Tat die Bliitezeit der Tarasper dar.>*” Was nun aber die restliche
Zeit des Investiturstreits betrifft, so verschwindet die Familie nach Ulrichs
Tod vorerst wieder im Dunkeln. Die ndchste zuverldssige Mitteilung tiber sie
datiert erst vom Jahr 1131.7% Die Beziehungen zum Bistum Chur gestalteten
sich wohl mehr oder weniger spannungstrei. Bischof Wido scheint den Kon-
flikt vermieden zu haben, er weihte gar die zum Tarasper Besitz gehorende
Marienkapelle am Standort des spiteren Klosters Marienberg.”*” Im Osten
Rétiens, insbesondere im Unterengadin und im oberen Vintschgau, stellten
die Tarasper den wohl wichtigsten Machtfaktor dar, und Wido, der im span-
nungsgeladenen reichspolitischen Kriftefeld seinen Platz zu finden bemiiht
war, tat wohl gut daran, in seiner Didzese keinen gefahrlichen Machtkampf
Zu provozieren.

Miiller hat in seinen umfangreichen Untersuchungen zu den Taraspern
viel Effort darauf verwendet, die fromme Gesinnung der Familie, ihren stark
religios gepragten Charakter herauszuarbeiten. Als Beweise hierzu fiihrt er
die Grosszligigkeit der Tarasper bei Schenkungen an kirchliche Institutionen,
die von einigen Mitgliedern der Sippe durchgefiihrten Wallfahrten nach Je-
rusalem sowie den Wortlaut ihrer Urkundentexte an, nicht zuletzt natiirlich
auch die von Eberhard und Ulrich vorgenommene Klostergriindung.** Kir-
chenreformerischen Anliegen sei das Geschlecht eng verbunden gewesen.
Auch in der Tatsache, dass die Abtei Schuls/Marienberg ein Adelskloster
blieb und nicht in die Reichsunmittelbarkeit entlassen wurde, sicht Miiller
keinen Widerspruch zu seiner These: Er interpretiert die weitere Geschichte

336 BorTner, Churritien, S. 14.

37 Zur weiteren Ereignisgeschichte vgl. MULLER, Geschichte der Freiherren von Tarasp,
S.3-10.

3% Vgl. die Zusammenstellung der Quellen bei MULLER, Geschichte der Freiherren von Tarasp,
5.1,

33 MEYER-MARTHALER, Bischof Wido, S. 202.

0 MULLER, Herren von Tarasp, S. 128-133.

115



des Klosters im Gegenteil als Beweis dafiir, «wie sich Reformgeist und Ei-
genkirchenrecht verbinden liessen».”*! Dementsprechend, so Miiller, wire
eigentlich zu erwarten, dass die Familie in den Kdmpfen um die Reform nach
aussen tatkriftig mitgeholfen hitte. Dem sei aber nicht so gewesen: «Wohl
standen die Tarasper grundsitzlich auf der pépstlichen Seite, mischten sich
aber nicht in die erbitterten Streitigkeiten ein.» Dies gelte nicht nur fiir den
Investiturstreit, sondern auch fiir die Konflikte der Stauferzeit.”*

Ohne diese Uberlegungen bestitigen oder widerlegen zu wollen, bleibt
doch die Feststellung, dass die Tarasper in den Investiturstreit nicht aktiv
eingriffen. Zumindest wiisste man dariiber heute nicht mehr Bescheid. Ob
diese Passivitét einer geistigen Grundhaltung, oder fehlenden Ressourcen
(personeller wie materieller Natur) oder primér regionalpolitisch begriindeten
Interessen entsprang, kann meiner Ansicht nach nicht schliissig beantwortet
werden.

5.2  Die Buchhorner

Die Buchhorner, deren Stammsitz sich am Bodensee im heutigen Friedrichs-
hafen befand, stammten von den Udalrichingern ab, die wihrend des 10.
Jahrhunderts in den Besitz der Grafschaft Oberritien gelangt waren.** Als sich
die Udalrichinger im 11. Jahrhundert in zwei Linien aufteilten — Buchhorn
und Bregenz —, fiel die Grafschaft Oberritien an die Buchhorner.’*

Gerne wiisste man nun, worin Aufgabe und Tatigkeit dieser Grafen in
Ratien konkret bestanden haben, doch die Quellen lassen einen diesbeziig-
lich im Stich. Wie Clavadetscher schreibt, erwihnen die Konigsurkunden
jeweils lediglich, «dass ein Ort im pagus X in der Grafschaft des Y gelegen
sei».”* Die Buchhorner sind als oberrétische Grafen iiberhaupt nur spérlich
bezeugt.”* Thre Grafschaft kann in Rédtien gar nie richtig zur Geltung gelangt
sein, denn die reichhaltigen Schenkungen der Ottonen an das Bistum Chur
beraubten die Grafen im Biindner Gebiet weitgehend der materiellen Grund-
lage fiir eine wirksame Machtpolitik. Mitte des 11. Jahrhunderts — und damit

1 gBD., S. 86.

%2 gBD., S. 128.

Vgl. den Stammbaum bei STALIN, Wirtembergische Geschichte 1, S. 559.

4 Vagl. die Grafenliste im BUB, S. 500f.

345 CLAVADETSCHER, Herrschaftsbildung, S. 331.

546 Genau genommen nur in BUB, Nr. 164, S. 131f. u. Nr. 191, S. 153f. Vgl. auch BiLGERi,
Geschichte Vorarlbergs, S. 107ft.

116



also schon einige Jahre vor dem Investiturstreit — war die Grafschaft so
geschwicht, dass sie im Laufe der Zeit einfach still und leise verschwand
— ohne dass irgend eine Quelle dariiber berichtet hitte. Das funktionale und
besitzrechtliche Erbe der Grafschaft traten der Bischof von Chur, das Kloster
Disentis und eben die mehrmals schon erwéhnten edelfreien Geschlechter
an.**’ Nichtsdestotrotz ist davon auszugehen, dass die Buchhorner ihre Graf-
schaft nominell weiterhin beibehielten.

Als Konfliktpartei im Investiturstreit treten die Buchhomer relativ deutlich
hervor. Sie gehorten zu den wenigen Verbiindeten Heinrichs I'V. im schwi-
bischen Raum. Im Jahr 1077 gewahrte Graf Otto 1. von Buchhorn dem vor
Rudolfvon Rheinfelden flichenden Bischof Otto von Konstanz in einer seiner
Burgen Zuflucht. Zwei Jahre darauf eroberte und zerstérte Otto zusammen
mit Abt Ulrich III. von St. Gallen die Burg Markdorf und kurz darauf auch
die Stadt Bregenz.**® Dagegen kam es im Frithling 1079 in Churrétien zum
bereits besprochenen Kampf zwischen Welf 1V. und Otto I1., dem Sohn Ottos 1.
— eine Auseinandersetzung, die fiir den Buchhorner mit einer Niederlage
endete und ihn zur Unterwerfung zwang.’* Dass sich der junge Otto dem
bayrischen Herzog auf ratischem Territorium entgegenstellte, weist doch auf
ein paar wenige dem Grafen verbliebene Besitzungen im Biindner Gebiet
hin. Héchstwahrscheinlich gehorte dazu auch der Zehnten zu Feldkirch und
zu Schiers, der nach dem Aussterben der Buchhorner an die Welfen fiel und
den Herzog Welf im Jahr 1101 dem Kloster Weingarten schenkte.” Wie
eine Quelle aus dem spéten 12. Jahrhundert zu berichten weiss, hatte Welf
von Otto II. dessen patrimonium zugesichert erhalten, moglicherweise nach
dem Sieg von 1079.%' Der Schenkungsakt von 1101 deutet indes nicht darauf
hin, dass Welf beabsichtigte, in Churritien eine Machtbasis in grosserem Stil
aufzubauen. Helbok hat iiberdies die Vermutung gedussert, dass Buchhorner
Besitztiimer tiber die Welfen an die Gamertinger gelangt sein konnten, die
1137/39 als enorm begiitert im Oberengadin erscheinen.’*

Das Aussterben der Buchhorner fillt in die Zeit des Churer Bischofs Ulrich
II. Der kinderlose Otto II. wurde 1089 in einer Verwandtschaftsfehde als

347 CLAVADETSCHER, Nobilis, S. 346.

5% Regesten von Vorarlberg, Exkurs III (Helbok), S. 120.

39 Vol. oben S. 28ff.

5% BUB, Nr. 217, S. 171f.

551 Vgl. dazu BorGoLTE, Buchhorn, S. 57.

332 Regesten von Vorarlberg, Exkurs I1I (Helbok), S. 114. Die papstfreundliche Position der
Gamertinger im Investiturstreit ist an ihren engen Beziehungen zur Achalmer-Stiftung
Zwiefalten zu ersehen, vgl. MEYER-MARTHALER, Gamertingerurkunden, S. 502.

117



Ehebrecher ermordet.>** Um das Buchhorner Erbe entbrannte in der Folgezeit
ein heftiger Kampf; den grossten Teil konnten die Welfen fiir sich sichern.>*
Die Grafschaft Oberritien aber verschwand mit Ottos Tod definitiv aus der
Geschichte. Dass sie nicht mehr verlichen wurde, kann auf die Schwiche
Heinrichs IV. in jener Phase zuriickgefiihrt werden, vor allem aber auf die
Bedeutungslosigkeit, zu dem das Grafenamt im Machtbereich des Bischofs
von Chur herabgesunken war. Sie hatten in Oberrdtien langst «ihre wirt-
schaftliche und damit auch machtpolitische Grundlage, die Verfiigung tiber
das Reichsgut, weitgehend eingebiisst».’>

Das komplexe Thema des Ubergangs von Reichsrechten und -besitztiimern
an Bischof und Edelfreie konnte hier lediglich gestreift werden. Wichtig
ist Clavadetschers Beobachtung, dass das Absterben der Grafschaft nur ein
Symptom einer bereits abgeschlossenen Entwicklung darstellt.>>*

5.3 Die Bregenzer

Das Geschlecht der Bregenzer stammte ebenfalls von den Udalrichingern ab.>’
Die Grafschaft Unterrétien, als deren Inhaber die Bregenzer im 1 1. Jahrhundert
erscheinen, befand sich noch im 10. Jahrhundert in der Hand der Hunfridinger,
1032 ist sodann Marquard von Bregenz als unterrdtischer Graf bezeugt.>®
Anders als die mit thnen eng verwandten Buchhorner konnten die Bregenzer
ihre Stellung als Grafen durchaus zur Geltung bringen und ihre Machtposition
im ritischen Kernland im Verlaufe der Zeit sogar noch ausbauen.

Schon rein dusserlich féllt auf, dass ihre Namen im Unterschied zu jenen
der Grafen von Oberritien wihrend des Investiturstreits in den Urkunden
auftauchen, und zwar werden sie im Allgemeinen zur Lokalisierung von Orten
gebraucht. Die von Heinrich IV. im Jahr 1067 ausgestellte Freiheitsurkunde
fiir Pfafers beschreibt die Lage des Klosters folgendermassen: «situm in
pago Retia Curiensi in comitatu Eberhardi.»**® Gemeint ist damit der Graf
Eberhard von Bregenz.>® 1095, als der Kaiser das Kloster an Basel tibertrug,

33 Bernold (ed. Robinson), 1089, S. 477.

53 Zum Kampf um das Buchhorner Erbe vgl. BorGoLTE, Buchhorn, S. 57—-61.
CrLAVADETSCHER, Reichsgut und Reichsrechte, S. 224f.

33 gp., S. 225.

337 StALN, Wirtembergische Geschichte 1, S. 559.

3% Vgl. die Grafenliste im BUB, S. 501.

3% UBsudSt.Gallen, Nr. 133, S. 133f.

560 Zu ihm vgl. MEYER voN KNONAU, Jahrbiicher 1, S. 429 u. S. 567, Anm. 35.

355

118



heisst es dann: «... que sita est in Curualia in comitatu Odalrici comitis
de Bragancia».”' Beim hier genannten Amtsinhaber handelt es sich um
Ulrich X., der 1097 starb.’®> Als Heinrich V. dann die Vergabe 1110 wieder
annullierte, war bereits Ulrichs Sohn und Nachfolger Rudolf im Amt: «...
situm in pago Retia Cvriensi in comitatu Rodvlifi» >® In der fiinf Jahre spéter
angefertigten Urkunde, die Pfafers erneut dem Bistum Basel zuwies, fehlt
ein Hinweis auf den Grafen, und es wird darin auf eine Lokalisierung des
Klosters ginzlich verzichtet.’** Bei den wihrend des Investiturstreits ausge-
stellten Urkunden, die Disentis betreffen, wird dagegen die Grafschaft — hier
wire es nun eben die oberritische — liberhaupt nie erwahnt. Man vergleiche
die Lokalisierungs-Formulierung in der Urkunde von 1117, mit der Disentis
an Brixen iibertragen wird, mit den soeben zitierten Ausschnitten aus den
Freiheitsurkunden fiir Pfafers von 1067 und 1110: «abbatiam Tisentinensem
sitam in pago Curiensi»*®, heisst es da, ohne dass ein «in comitatu» wie in
den beiden anderen Féllen angehingt wire.

Damit ist natiirlich noch nichts iiber die Aktivititen der Bregenzer Grafen
im ratischen Territorium gesagt. Tatsdchlich gibt es hierfiir keine direkten
Quellenzeugnisse — wieder ist auf die Feststellung Clavadetschers zu verwei-
sen, dass tliber die Tatigkeit der ratischen Grafen generell nirgendwo etwas
ausgesagt wird (vgl. oben S. 116). Was nun aber die Bregenzer betrifft, so sicht
es ganz danach aus, dass sie wiahrend des Investiturstreits nicht nur ihre Rechte
in Unterritien behaupten konnten, sondern sich auch im oberrétischen Gebiet
zu einem ernst zu nehmenden Machtfaktor entwickelten. Man begegnet ihnen
niamlich in den Jahren nach 1122 in hochst bedeutender Stellung wieder.*®
Bilgeri