
Zeitschrift: Quellen und Forschungen zur Bündner Geschichte

Herausgeber: Staatsarchiv Graubünden

Band: 14 (2005)

Artikel: Das Kephalophoren-Wunder in churrätischen Viten : Placidus von
Disentis - Gaudentius von Casaccia - Victor von Tomils - Eusebius vom
Viktorsberg

Autor: Di Natale, Regula

Kapitel: Schlusswort

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939161

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schlusswort

Das Kephalophoren-Wunder tritt zwischen dem 8. und 17. Jahrhundert in der

gesamten westlichen Christenheit auf, wobei der Rhein die Grenzlinie bildet.
Seinen Höhepunkt erreichte es zwischen dem 9. und 12. Jahrhundert, wo es durch

irofränkische Mönche und benediktinische Klöster verbreitet wurde. Ansätze

zum Kephalophoren-Motiv finden sich in biblischen Texten sowie bei heidnischen

Schriftstellern der Spätantike. Eine Weiterentwicklung von der Verehrung
des Hauptes bis hin zum eigentlichen Kephalophor, der sein Haupt selbst an die

gewünschte Grabstätte trägt, lässt sich im 8. Jahrhundert im nordgallischen Raum

nachweisen, bei den Zürcher Heiligen Felix und Regula und bei Regulus von
Populonia (Italien). Diese Viten thematisieren die Christianisierung, während
der die Glaubensboten nach ihrem Martyrium im christlichen Zentrum bestattet

werden. Bei den eigentlichen Kopfträgern bleibt der ganze Leib in derselben

Grabstätte vereint. Der Gestus des Kopftragens nach dem Tod ist jedoch nicht
als Auferstehung zu verstehen, da der Leib nicht in diese Welt aufersteht und
keines Wunders bedarf. Die Vorstellung eines Weiterlebens nach dem Tode,
bei der die Körperteile wieder zusammengefügt werden, wurzelt in keltischem

Traditionsgut. In der christlichen Vita wird diese das Naturgesetz brechende

Handlung zum Privileg für einen Heiligen, aber nur für die Zeit bis zum Erreichen

des bevorzugten Bestattungsortes. Es ist als Zeichen der Macht und des

Willens Gottes zu verstehen, das sich im Wunder am Märtyrer manifestiert. Der
Protagonist steht letztlich im Dienst der Kultstätte, die als von Gott auserwählte
Grabstätte eine Vorrangstellung erhält. Aus welchem Anlass der Hagiograph die

Vita schreibt oder warum er das Kephalophoren-Wunder gewählt hat, wird nie

explizit vermerkt. Aufgrund des historischen Kontextes handelt es sich jedoch
mehrheitlich um eine Reliquientranslation von einem ersten Bodengrab in ein

Kirchengebäude. Die archäologische These, wonach bei einer Graböffnung eine

besondere Bestattungsweise den Anlass zur Verwendung des Kephalophoren-
Motivs gab, lässt sich nicht bestätigen.

In den vier rätischen Viten entspricht das Grundschema des Kephalophoren-
Motivs der Vita des Dionysius von Paris, im Hinblick auf die Funktion hingegen
ist es sehr eigenständig ausgeformt worden. Ungeachtet der Abfassungszeit der
einzelnen Viten wird das Kephalophoren-Wunder auf unterschiedlichen
Zeitebenen angesiedelt. Der Heilige erleidet sein Martyrium entweder während der

Christianisierungsphase, indem der Märtyrer, wie z. B. Gaudentius, sein Haupt
von einem heidnischen Umfeld in ein christliches Zentrum trägt, oder zur Zeit

187



der irofränkischen Klostergründung, wie z. B. Placidus von Disentis und
Eusebius vom Viktorsberg, die in ihrem Kloster als Gönner bzw. als Inkluse und
möglicher Gründer bestattet sein wollen. Das Martyrium von Victor von Tomils
wird durch besitzrechtliche Streitigkeiten zwischen der Führungsschicht und
dem Kloster Cazis bzw. dem Bischofvon Chur im hohen oder späten Mittelalter
initiiert. Die Abfassung der Vita mit dem Kephalophoren-Wunder unterstützt
unmittelbar den Neuanfang des Klosters Cazis im 17. Jahrhundert.

Der Gestus des Kopftragens steht bei den rätischen Heiligen eindeutig im
Dienste eines Kultaufschwunges eines bestehenden Klosters (Disentis, Cazis,
Viktorsberg) oder einer neu erbauten Kirche (St. Gaudentius). Das Kephalo-
phoren-Motiv beinhaltet eine Reliquientranslation einer regional verehrten
Körperreliquie von einem Aussenort (Martyriumsstätte oder erstes Bodengrab)
in einen Kirchenneubau bzw. -umbau oder eine Umbettung innerhalb eines
bestehenden Kirchengebäudes. Auch wenn sich das Martyrium während der

Christenverfolgungszeit ereignet, wie im Falle von Gaudentius, sind die Gewalttaten

an den rätischen Heiligen durchwegs lokalen Machthabern einer späteren
Zeit zuzuschreiben. Bei den Märtyrern handelt es sich um Persönlichkeiten,
die sich um Klöster oder Kirchen verdient gemacht haben, sei es als möglicher
Gönner (Placidus) oder Stifter (Gaudentius) sowie als Priester (Victor) oder
Inkluse (Eusebius). Aufgrund der datierbaren Ereignisse und Personen in den
einzelnen Viten werden verschiedene Zeiträume bzw. Höhepunkte der
betreffenden Kloster- oder Kirchengeschichte miteinander vermischt, sodass der
Zeithorizont des Martyriums einer realen Person sich nicht bestimmen lässt.
Der Hagiograph stützt sich vor allem auf vorhandene Reliquien oder deren

Erhebung und auf einen bestehenden lokalen Kult, der von der betreffenden
Führungsschicht gefordert wird.

Die churrätischen Viten zeigen, dass keine Vermischung der Kephalophoren
mit einem homonymen Kirchenpatron (Gaudentius, Victor) erfolgte, da die Festtage

unterschiedlich und Reliquien der betreffenden Heiligen vorhanden sind.
Die archäologische These lässt sich nur insofern bestätigen, als der Verehrung des

Hauptes von Placidus, Victor und Eusebius eine spezielle Bedeutung zukam. Das

Haupt der Ersteren ist möglicherweise ursprünglich an einem besonderen Ort,
nämlich in der St. Placidus-Kapelle in Disentis bzw. im Kloster Cazis verwahrt
worden. Bei Eusebius lässt sich dies aufgrund des hölzernen Kopfreliquiars mit
eingelegten Reliquien am genannten Martyriumsort nur noch vermuten.

Die Verwendung des Kephalophoren-Wunders in den rätischen Viten lässt
sich darauf zurückführen, dass der Heilige nicht nur am Bestattungsort verehrt

188



worden ist, sondern auch an seiner Martyriumsstätte. Bei Gaudentius ist die

Verehrung lokal nur noch in der Kirche St. Gaudentius in Casaccia fassbar.

In Disentis und Viktorsberg waren der Martyriums- und Bestattungsort in den

Prozessionsweg am Festtag des Heiligen bzw. in der Kreuzwoche integriert. Bei
Victor von Tomils und Eusebius vom Viktorsberg kann die Ikonographie den

Hagiographen durchaus beeinflusst haben, obwohl das in den Händen getragene

Haupt nur als Todesdarstellung zu verstehen ist. Bischof Johann VI. Flugi
zeigt sich in der Verwendung des Motivs entsprechend kritisch, indem er die

regionalen Kulte vor der Abfassung der Vita einer Glaubensprüfung unterzieht.
Bei Gaudentius von Casaccia entfernt er im Proprium Sanctorum von 1646 das

Kephalophoren-Motiv und setzt den Heiligen mit Gaudentius von Novara gleich.
Durch die Zerstörung der Reliquie während der Reformation verliert einerseits

der Kult in der Kirche St. Gaudentius an Bedeutung, andererseits stehen dem

Bischof weder ikonographische noch schriftliche Zeugnisse zur Verfügung,
welche erlaubt hätten, zwei Kultplätze mit Hilfe des Kephalophoren-Wunders zu
verbinden. Anders muss es mit der Quellenlage zu Eusebius und Victor gestanden

haben, da von bischöflicher Seite für die betreffenden Heiligen erstmals eine

Vita mit dem Kephalophoren-Motiv verfasst wird, die ihre Bestätigung in der

Ikonographie, im Vorhandensein von Reliquien und in einer aktiven Verehrung
am Martyriums- wie am Bestattungsort findet.

Die Heiligen Gaudentius von Casaccia, Victor von Tomils und Eusebius vom
Viktorsberg werden von bischöflicher Seite sehr spät in den liturgischen Texten

propagiert und sind vermutlich infolge mangelnder Quellen bezüglich der

Heiligkeit nurper viam cultus und mit Hilfe der Unterstützung der Führungsschicht
der betreffenden Örtlichkeiten in den Rang eines Heiligen erhoben worden. Das

aktive Bemühen BischofJohanns VI., die tridentinische Reform in seiner Diözese

durchzusetzen, hat wesentlich dazu beigetragen, den Kult dieser Lokalheiligen
zu fördern. Nach der Abfassung der Viten erfolgt jedoch keine Breitenwirkung
des Kultes. Die Verehrung dieser Heiligen bleibt lokal. Im Falle von Gaudentius
verschwindet sie mit der Reformation; Victor von Tomils wird heute an einem
nach Bedarf festgesetzten Festtag in der St. Victorskapelle gefeiert. Allein Eusebius

schafft im Bistum St. Gallen aufgrund der frühen St. Galler Tradition und
der späteren Kanonisation den Aufstieg zum Bistumsheiligen. Damit verliert
vor allem der Martyriumsort (Brederis) an Bedeutung, sodass in der Folgezeit
kritische Hagiographen das Kephalophoren-Motiv weglassen.

189




	Schlusswort

