
Zeitschrift: Quellen und Forschungen zur Bündner Geschichte

Herausgeber: Staatsarchiv Graubünden

Band: 14 (2005)

Artikel: Das Kephalophoren-Wunder in churrätischen Viten : Placidus von
Disentis - Gaudentius von Casaccia - Victor von Tomils - Eusebius vom
Viktorsberg

Autor: Di Natale, Regula

Kapitel: B. II: Das Kephalophoren-Motiv in den churrätischen Viten : Gaudentius
von Casaccia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939161

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II. Gaudentius von Casaccia

Das Kephalophoren-Wunder des Bergeller Heiligen Gaudentius wird erst in
der Vita S. Gaudentii im Breviarium Curiense von 1520 fassbar.1 Die gängigen
Forschungsmeinungen zu Gaudentius, vor allem dessen Historizität und die

damit verbundene Datierung der Anfänge des Christentums im Bergell, sind

durchwegs belastet durch die geringe Aussagekraft der Quellenzeugnisse, die

fehlende Tradition im Kloster Pfafers, die Verquickung des Bergeller Heiligen
mit dem Bischof von Novara sowie durch das Geständnis des Hagiographen in
der Vita von 1520, dass der Heilige bis anhin im Bistum nicht bekannt gewesen
sei. Johann G. Mayer enthält sich einer Datierung. Nach ihm ist das Fest des Hl.
Gaudentius erst nach dem Neubau der Kirche St. Gaudentius (1514-1518) und
der Reliquientranslation eingeführt worden.2 Iso Müller betrachtet Gaudentius

weder als Pfarrer, Bischof noch als Märtyrer, sondern als einen Apostel der
Liebe, der im 7. oder 8. Jahrhundert im Umkreis von Casaccia lebte und das

Hospiz am Malojapass betreute.3 Heinrich Büttner gibt die Lebenszeit des

Bergeller Heiligen sehr genau an: Um 370 wurde in Vicosoprano im Bergell ein
Glaubensbote Gaudentius um seiner Tätigkeit willen angegriffen.4

Die Erforschung der Verehrung des Bergeller Heiligen steht auf einer sehr

schmalen Quellenbasis. Nur hoch- und spätmittelalterliche Kultzeugnisse
erlauben einen Rückschluss auf einen in karolingischer Zeit betriebenen Kult
um Gaudentius in Casaccia. Im Zentrum dieser Untersuchung steht die hagio-
graphische Quelle, die Vita S. Gaudentii im Breviarium Curiense von 1520, die

mit den historischen Fakten und Topoi, insbesondere mit dem Kopfträger-Wunder,

ihre eigenen Ziele verfolgt. Zunächst stellt sich die Frage, welches wohl
die treibenden Kräfte waren, die den Titulus S. Gaudentii,5 eine Kirche an der

Peripherie der heutigen Diözese Chur, am Fusse des Septimerpasses, zu einem

1 Breviarium Curiense 1520. Text und Übersetzung s. Anhang.
2 Mayer, Geschichte des Bistums Chur, Bd. I, S. 39.
3 Müller, St. Gaudentius, S. 154; ders., Die churrätische Wallfahrt, S. 26f.; ders., Zum Churer

Bistum, S. 285.
4 Büttner, Die Entstehung der Churer Bistumsgrenzen, S. 85 (Zitat); O. Farner, Die Kir-

chenpatrozinien, S. 51-53, nimmt keine Datierung vor, sondern betrachtet den Heiligen als

legendäre Figur, der nachträglich eine Legende kompiliert wurde. R. Henggeler, Die Heiligen

des Bistums, S. 165, sieht in Gaudentius einen einheimischen Heiligen, der um 366 in

Vicosoprano den Märtyrertod erlitt.
5 BUB I, S. 386.

77



Wallfahrtsort aufblühen Hessen und aus welchem Anlass dem Heiligen eine Vita
geschrieben wurde. (Abb. 4) Um den Bergeller Heiligen zu identifizieren, sind
Gaudentius und dessen Kultraum, das Bergeil, in einem ersten Schritt im Kontext
der politischen Verhältnisse zur Zeit der Christianisierung und der Bistumsgründungen

am Alpensüdrand bis zum Übergang in den churrätischen Zusammenhang

zu betrachten. Da das Kephalophoren-Motiv zur Karolingerzeit durch die
Benediktinerklöster seine Hochblüte erfuhr, stellt sich die Frage, ob gerade in
dieser Zeit im Bistum Chur eine entscheidende kirchenpolitische Umorientie-
rung stattgefunden hat und ob sich in ihr wechselnde Herrschaftsverhältnisse
spiegeln, die sich durch den Gestus des Kopftragens dem gläubigen Volk am
besten darstellen Hessen. Eine besondere Aufmerksamkeit gilt dem Verfasser der
Vita S. Gaudentii, der im Spannungsfeld der beginnenden Reformation stand.
Dabei ist zu analysieren, in wessen Dienst der Hagiograph den Märtyrer stellt,
wen Letzterer verkörpert und welchen Effekt das Kephalophoren-Wunder bei
den Gläubigen des beginnenden 16. Jahrhunderts erreichen sollte.

1. Kultzeugnisse in den Schriftquellen

Die früheste Erwähnung eines Heiligenkultes bzw. von Wallfahrtsstätten im
churrätischen Raum enthält der Klagebrief des Bischofs Victor III. von Chur an
Ludwig den Frommen von 823, wonach ihm bei der divisio fünfHeiligenleiber
entwendet worden sind.6 Iso Müller identifiziert die Heiligen mit Lucius,
Placidus und Sigisbert, Florinus und Gaudentius. Seine These - Dass Gaudentius
hierher gezählt werden kann, ja muss, ergibt sich daraus, dass wir sonst die
Fünfzahl nicht erreichen würden - soll in dieser Arbeit überprüft werden.7 In
der Restitutionsurkunde (831) von Ludwig dem Frommen für die Kirche Chur
werden weder Wallfahrtsorte noch zurückerstattete Heiligenleiber erwähnt.8
Dazu kommt die Tatsache, dass vor der Klageschrift BischofVictors III. keine
Reliquientranslationen in Churrätien bekannt sind.9 Die erste Erwähnung des

6 BUB I 46, S. 39, Z. 33. Vgl. S. 44, Anm. 4f.
7 Müller, St. Gaudentius, S. 143-145, S. 144 (Zitat). E. A. Stückelberg, Geschichte der

Reliquien, Nr. 33, S. 6, und E. Poeschel, Sind Felix und Regula Zürcher Heilige?, S. 314, stellen
St. Gaudentius in Frage.

8 BUB I SS*, S. 43—45. Abfassung zwischen 824-vor 831. Verunechtete Abschrift eines
Originals, dessen Inhalt aber in den wesentlichen Teilen als glaubwürdig betrachtet wird.

78



Namens und Ortes des verehrten Heiligen findet sich im churrätischen Reichs-

gutsurbar aus der Mitte des 9. Jahrhunderts bzw. im Urbar des Klosters Pfäfers,
das ins Reichsgutsurbar eingeschoben wurde: Titulus sancti Gaudentii habet de

pratis in alpibus carratas L.10 Der Begriff titulus war ursprünglich ein juristischer
Terminus für die ersten christlichen Kultgebäude in Rom, die quellenmässig
im 4./5. Jahrhundert fassbar werden und sich zu den bedeutenden römischen

Hauptkirchen entwickelten.11 Nach R. Kaiser geht aus den verwendeten Begriffen

der von Bischof Victor genannten Kirchen im churrätischen Raum deren

Funktion nicht mit Sicherheit hervor. Abgesehen von den eindeutig als
Pfarrkirchen bezeichneten Kirchen kann z. B. eine ecclesia oder titulus genannte
Kirche verschiedene Rechte besessen haben.12 Nach M. Jost ist es durchaus

möglich, dass seit Karl dem Grossen nicht nur große Mengen Reliquien in den

Norden gelangten, sondern auch der titulus-Begriffals Zeichen einer besonderen

Rom-Verbundenheit im churrätischen Raum verwendet wurde.13 Beim Titulus S.

Gaudentii könnte es sich um eine karolingische Kirchengründung handeln, mit
der auch eine Schenkung von Gaudentius-Reliquien verbunden war. Aegidius
Tschudi hat in seiner Abschrift des Reichsgutsurbars den Ort nicht identifiziert.
Die Bestätigung der Identifikation mit Gaudentius von Casaccia findet sich in
der Urkunde Papst Paschalis II. von 1116 für das Kloster Pfäfers, auch wenn
hier die Bezeichnung titulus zu ecclesia gewechselt hat.14

In den frühen Reliquienverzeichnissen von Pfäfers - nach 875 und 900 - ist
Gaudentius nicht aufgeführt,15 was doch daraufhinweist, dass die Gründung

9 Müller, St. Gaudentius, S. 144f.
10 BUB I, S. 386. Der Titulus lässt sich am ehesten mit den tituli minores, BUB I 46, S. 39, Z.

32, wie sie im Klagebrief des Bischofs Victor III. von Chur genannt werden, in Verbindung
bringen. Dazu: Kaiser, Churrätien, S. 83, 208f.

11 Nach M. Jost, Die Patrozinien, Bd. 1, S. 56-63, entstammt der Begriff titulus dem römischen

Recht; er meldete einen privatrechtlichen Eigentumsanspruch an. Die Titulusdedikationen,
nämlich die alten Namen der Eigentümer oder Stifter, blieben bestehen. In der Zeit des 4.-6.
Jahrhunderts (vor allem im 6. Jh.) wurden diese Bezeichnungen zu Patrozinien, indem das

Präfix St. vorangestellt und nun eine Heiligengestalt mit dem Namen assoziiert wurde.
12 Kaiser, Churrätien, S. 168.
13 Mündliche Mitteilung von Michael Jost.
14 BUB 1258, S. 193, Zeilen 41—43: In quibus hçcpropriis duximus nominibus exprimenda (...):

aecclesiam sancti Gaudentii ad pedem Septimi montis cum pertinentiis suis, possessiones
in territorio Clavennç (...); vgl. UB südl. SG I 152, S. 148f. Dazu: Müller, St. Gaudentius,
S. 150.

15 Stückelberg, Geschichte der Reliquien, S. 7-10.

79



der Kirche St. Gaudentius nicht von Pfäfers aus erfolgt ist.16 Mit der Schenkung
Ottos I. von 960 wurde das Bergeil bis Castelmur der Verwaltung des Bischofs
von Chur unterstellt,17 wobei die Kirche St. Gaudentius nicht erwähnt wird, was
immerhin ein Indiz für den Pfäferser Besitz sein dürfte. In den frühen Martyro-
logien fehlt Gaudentius von Casaccia. Der Heilige wird erst im 11. Jahrhundert
in einem Elsässer Martyrologium am 6. Mai, dem ursprünglichen Festtag im
Bergell,18 erwähnt: Sancti Johannis apostoli. In eodem die Gaudentii. Juvenalis.19

Im 11. Jahrhundert müssen Beziehungen zwischen Chur und dem Elsass bestanden

haben, weil Bischof Hartpert noch 952 und 953 von König Otto I. Güter
im Räume Schlettstatt bestätigen liess,20 die seit dem 9. Jahrhundert im Besitze
des Bischofs von Chur waren.21 Da Bischof Thietmar Papst Leo IX., der einem
gräflichen elsässischen Geschlecht entstammte, vermutlich auf den Reisen nach
Deutschland begleitete, an der Synode von Mainz 1052 teilnahm und mit dem
Papst hernach 1053 nach Italien reiste, ist anzunehmen, dass durch den Bischof
von Chur Gaudentius-Reliquien in den elsässischen Raum gelangten.22

In einem weiteren auswärtigen Martyrologium, dem Martyrologium Bruxel-
lense aus dem 14. Jahrhundert, wird Gaudentius am 7. Mai ebenfalls erwähnt:
Ad radicem montis Septimi, passio S. Gaudentii martyris. Der anschliessende

16 Büttner, Zur frühen Geschichte, S. 8, 13f.
17 BUB I 119, S. 99, Z. 18-22: vollem quoque Pergalliae cum omni districtione placiti et

panni hactenus ad comitatum pertinentis, sed et totius inquisitionis census sive in montibus et

planis campis et silvis ad ipsam marcham pertinentibus nec non et teloneum in ipsa volle ab

iterantibus emptoribuspersolvi consuetum, modo vero in eodem loco Curia datum Dazu:

Lanfranchi/Negretti, Die Bündner Südtäler, S. 197f. Die bischöflichen Herrschaftsrechte
im Bergell werden 976 von Otto II. bestätigt, BUB I 142, S. 118. Dazu: Kaiser, Churrätien,
S. 122f.

18 Mayer, Geschichte des Bistums Chur, Bd. I, S. 39. Nach J. G. Mayer, ebd., S. 39, wurde
in Casaccia bis 1551 St. Gaudentius am 7. Mai gefeiert. Der Festtag fiel in diesem Jahr auf
Christi Himmelfahrt.

19 Mayer, Geschichte des Bistums Chur, Bd. I, S. 35f.; M. Beck, Martyrologium Ecclesiae
Germanicae Pervetustum (1687), kaufte das Kalendarium, das von Strassburg nach Augsburg
kam, einem Trödler ab und publizierte es 1687 in Augsburg. Aufgrund der anderen erwähnten

Heiligen stammte es aus dem 11. Jh. und gehörte einem elsässischen Stifte, zit. in: Müller,
St. Gaudentius, S. 149.

20 BUB I 111, S. 90fi; ebd., 112, S. 91f.
21 Clavadetscher, Die Besitzungen, S. 191-194.
22 Mayer, Geschichte des Bistums Chur, Bd. II, S. 152f. Nach J. G. Mayer, ebd., S. 148, war

Bischof Ulrich von Chur bereits 1023 und 1024 an den Synoden von Mainz und Höchst.

80



Kommentar des Editors der Vita - Quis hic Gaudentius fit,fateor me ignorare

- lässt vermuten, dass dieser Heilige auch den Bollandisten in keiner Weise

aufgefallen ist.23 Hingegen finden wir den Bischof Gaudentius von Novara,
der in engem Zusammenhang mit dem Bergeller Heiligen zu betrachten ist, im
vermutlich selben Martyrologium zum 21. Januar: Translatio s. Gaudentij Epis-
copi & Confessoris in civitate Novariensi.24 Falls es sich um dasselbe Brüsseler
Martyrologium handelt, werden erstmals beide Heilige an ihren eigentlichen
Festtagen genannt, Ersterer als Märtyrer am Septimerpass, Letzterer
korrekterweise als Bischof von Novara und Confessor, was auf zwei verschiedene

Heilige schliessen lässt.

Im Bistum Chur bleiben die Spuren einer Verehrung des St. Gaudentius sehr
schwach. 1303 weihte Bischof Siegfried in der Churer Kathedrale den Altar
des St. Gaudentius,25 der 1330 im Necrologium Curiense am 26. Januar
nachgewiesen ist.26 Ob es sich um den Bergeller Gaudentius handelt, lässt sich nicht
entscheiden. Das Patrozinium war vor allem im norditalischen Raum durch die
Bischöfe Gaudentius von Novara und Gaudentius von Brescia vertreten, jedoch
im Bistum Chur kaum verbreitet. Nebst der Kirche St. Gaudentius in Casaccia
wurden nach der Weihe des Gaudentius-Altares im Bistum Chur nur zwei
Kirchen dem genannten Heiligen geweiht: 1345 wird die Kirche St. Gaudentius bei

Vignogn (Lugnez) genannt27 und 1520 die Kapelle St. Gaudentius in Mulegns
(Oberhalbstein).28 Trotzdem muss die Gaudentius-Verehrung im Bistum Chur
verbreitet gewesen sein, denn jährlich wurde eine Hand des Gaudenzbildes in
Bünden herumgesandt, damit, wer wolle, zum Handkuss gelangen möge.29 Im

23 Martyrologium Usuardi, S. 259 (Zitate). Dazu: Dubois, Les martyrologes, S. 45-56. Nach
J. G. Mayer, Geschichte des Bistums Chur, Bd. I, S. 36, Anm. 1, gehörte das Martyrologium
dem Stift St. Michael in Brüssel. Dazu: Müller, St. Gaudentius, S. 150f.

24 Im Vorwort zur Vita S. Gaudentii von Novara, Act. Sanct. Jan. II., Nr. 2, S. 417, wird bemerkt:
In Ms. non admodum antiquo Carthusiae Bruxellensis 21. January ista habentur: Translatio
s. Gaudentij Episcopi & Confessoris in civitate Novariensi.

25 BUB III (neu) 1774, S. 482.
26 Necrologium Curiense, S. 9; Mayer, Geschichte des Bistums Chur, Bd. I, S. 39; Nüscheler,

Die Gotteshäuser, S. 46; Farner, Die Kirchenpatrozinien, S. 54. Nach E. Poeschel, KdmGR
VII, S. 101, handelt es sich um den heutigen St. Katharinenaltar.

27 Bertogg, Beiträge, S. 119.
28 Müller, St. Gaudentius, S. 153; Farner, Die Kirchenpatrozinien, S. 54; Poeschel, KdmGR

III, S. 247; ders., KdmGR IV, S. 248.
29 Nüscheler, Die Gotteshäuser, S. 111; Farner, Die Kirchenpatrozinien, S. 51 f., 54; Rahn,

Wanderungen, S. 117 (Zitat).

81



Necrologium Curiense (12.-15. Jh.) und im Breviarium Curiense von 1491 tritt
Gaudentius noch nicht auf, ebenso wird der Heilige in den hoch- und
spätmittelalterlichen Reliquienverzeichnissen nicht erwähnt.30

Erst 1497 erscheint ein Hl. Gaudentius in der Churer Messliturgie. Im Missale

Curiense31 steht im Kalendar zum 3. August zu lesen: Inventio s. Stephani
prothomartyris, plenum. Gaudentii episcopi et martyris, commemoratio. Hier
wird deutlich, dass Gaudentius als Bischof und Märtyrer verehrt wird.32 Es

handelt sich nur um eine commemoratio, wobei der Festtag sich auf den Bischof
von Novara bezieht.

Die erste Vita für St. Gaudentius von Casaccia, der erste eigentliche Festtag
im Rang einesfestumplenum, erscheint im Breviarium Curiense von 1520 zum
2. August.33 Dass in Casaccia ein Grab eines Heiligen bestand, bestätigen die
Neuweihe der Kirche St. Gaudentius - ecclesia sancti Gaudencii martyris vall
bragalie- am 14. April 1359 auf Geheiss des Bischofs Peter von Chur34und die
bischöfliche Erlaubnis von 1514 an die Kirchenvögte von St. Gaudentius zur
Translation des heiligen Leibes.35 Eine weitere Bestätigung des Vorhandenseins
eines heiligen Leibes, der stark verehrt, doch während der Reformation zerstört
wurde, ist dem Brief des Bergeller Reformators Vergerius (ehem. Bischof von
Capodistria) an Heinrich Bullinger in Zürich zu entnehmen: statuas et
idola demoliunturprorsus omnia et, quum cadaver cuiusdam Gaudentii magna
veneratione asservaretur, illud etiamproiecerunt Casacii, ascensionis die
1551.36 Nicht zu übersehen ist, dass St. Gaudentius mehrheitlich zusammen mit
dem Septimerpass genannt wird. Es ist anzunehmen, dass der Heilige vor allem
den Pass-Passanten bekannt war und deshalb seine Verehrung ihren Niederschlag
in einem auswärtigen Kalendar und Martyrologium gefunden hat oder dass mit
dem Attribut ad pedem Septimi montis eine deutliche Abhebung von einem
anderen Heiligen namens Gaudentius zu verstehen ist.

30 Müller, St. Gaudentius, S. 153; Mayer, Geschichte des Bistums Chur, Bd. I, S. 39; Rahn,
Wanderungen, S. 115.

31 Bissig, Das Churer Rituale, S. 11-34.
32 Müller, St. Gaudentius, S. 155 (Zitat).
33 Müller, St. Gaudentius, S. 156; Mayer, Geschichte des Bistums Chur, Bd. I, S. 39.
34 CD III 82, S. 121.
35 Mayer, Zur Statistik der kirchlichen Bauten, S. 241 : Bergeil. Sindici S. Gaudentii inpregallia

pro licentia transferendi reliquias eiusdem sancti et infringendi antiquos mnros.
36 Bullingers Korrespondenz, Nr. 152, S. 201 (Zitat); Jecklin, Storia della Chiesa di St. Gau-

denzio, S. 43; Mayer, Geschichte des Bistums Chur, Bd. I, S. 38.

82



2. Verkehrsgeographische Lage des Titulus S. Gaudentii

2.1. Die Verkehrswege

Der Titulus S. Gaudentii befindet sich oberhalb des heutigen Dorfes Casaccia,
an einer Passverzweigung und vor einem steilen Passaufstieg, der durchaus
mit einem Hospiz/einer Suste und einem Kultplatz zu verbinden ist. Das Itine-
rarium Antonini (um 280 n. Chr.) verzeichnet den Weg von Bregenz über den

Comersee nach Mailand mit den Rastorten Curia, Tinnetione, Muro, Summo

Laco, Como, Mediolano.37 Die Stationen belegen den Bergeller Abschnitt, geben

jedoch keinen Aufschluss darüber, ob sich die Strasse auf den Septimer- oder

Julierpass bezieht. Im Reichsgutsurbar aus der Mitte des 9. Jahrhunderts, das die
Verhältnisse der Victoridenzeit repräsentiert und indirekt die Verwaltungsgliederung

des 7./8. Jahrhunderts in den Aussengrenzen wiedergibt, wird das Bergell
erstmals urkundlich genannt. Es erscheint als geschlossene Siedlungskammer,
als ministerium Bergalliae mit dem südlichen Grenzpunkt, der Porta Bergalliae
(Castelmur), deren Kastell ein Constantius von Sargans vorstand. Nach R. Kaiser
könnte Constantius de Senegaune curialis mit dem Bischof Constantius (um
772/74) identisch und mit dem im Reichsgutsurbar erwähnten Reichsvasallen
Constantius verwandt sein, der in Sargans und andernorts über umfangreichen
Lehensbesitz verfügte.38 Mit der Porta Bergalliae lässt sich die spätrömische
Strassenstation Murus am Talausgang des Bergells verbinden, die im Itinerarium
Antonini aufgeführt ist und sich auch archäologisch nachweisen lässt.39 Die
Erwähnung Bivios im Reichsgutsurbar als stabulum Bivium,A" wo sich die beiden

Wege trennen, weist auf eine alte Begehung der beiden Pässe hin.
Der Septimer - nach A. Plantas und I. H. Ringels Ergebnissen schon in

urgeschichtlicher Zeit ein wichtiger Alpenübergang - bildete in römischer Zeit
mit dem sichereren, aber mehr als doppelt so langen Julierweg eine Einheit

37 Howald/Meyer, Die römische Schweiz, S. 112-116. Die Strassenkarte geht auf eine ältere

Vorlage (Caracalla, 211-217 n. Chr.) zurück. Dazu: Martin-Kilcher/Schaer, Graubünden in
römischer Zeit, S. 76-78; Kaiser, Churrätien, S. 176.

38 BUBI 19, S. 383,Z. 13,21; Kaiser, Churrätien, S. 199; Büttner, Die Entstehung der Churer

Bistumsgrenzen, S. 196.
39 Archäologie in Graubünden, S. 155-161 ; Clavadetscher/Meyer, Das Burgenbuch, S. 225-229;

Kaiser, Churrätien, S. 182f.
40 BUB I, S. 394, Z. 21; Poeschel, KdmGR V S. 394.

83



und bot eine Abkürzungsmöglichkeit zwischen Bivio und Casaccia, wo sich
die beiden Wege wieder vereinigen. Wegen des steilen Südaufstieges und der
erhöhten Lawinengefahr wird der Septimer in den schneefreien Monaten dem
Fuss- und Schnellverkehr und wahrscheinlich den weniger beladenen Ochsenkarren

als Übergang von Norden nach Süden gedient haben. Die Bedeutung des

Passes im Frühmittelalter bleibt mangels Funden, insbesondere wegen des nicht
gesicherten Standortes des senodochium s. Petri im Dunkeln.41 Casaccia hebt
sich aufgrund der Siedlungsspuren eindeutig von der eigentlichen südlichen

Siedlungskammer ab,42 was auch der Ortsname Vicosoprano, vicus supremus,
für die oberste Siedlung des Tales bezeugt.43 G. A. Stampa leitet die Flurnamen
Cazzét (Dorfteil von Casaccia) und Sét zwischen Casaccia und der Passhöhe

von seditare (lat. sedere) ab, was mit einer Suste (Ruheplatz) in Verbindung zu
bringen ist. Nach G. A. Stampa ist derName des Septimerpasses Set in Casaccia
entstanden und bezeichnete in der Folge die Aufstiegsroute und schliesslich den

Passübergang.44

2.2. Die bischöfliche Passpolitik

Aus dem Empfehlungsschreiben von Alkuin an BischofRemedius von Chur zum
Schutze seines Geschäftsträgers bei der Hin- und Rückreise über die Alpen geht
hervor, dass der Bischof von Chur zwischen 790 und 796 im Besitze des Zolls in

41 BUB 153*, S. 44, Z. 44, S. 45, Z. 1 ; Clavadetscher, Churrätien, S. 159f.; Howald/Meyer, Die
römische Schweiz, S. 114; Lieb/Wüthrich, LexiconTopographicum, Bd. I, S. 140f.; Overbeck,
Geschichte des Alpenrheintals, Bd. I, S. 133-135, 138-142, 145-147, 149f„ 231f.; Planta,
Verschiedene Wege, S. 212-228; ders., Die römische Julierroute, S. 25; Ringel, Kontinuität
und Wandel, S. 271-276; Schnyder, Handel und Verkehr, Bd. I, S. 5f.; Staehelin, Die Schweiz
in römischer Zeit, S. 340f., 380-388.

42 Karten zur Besiedlung Graubündens, in: Handbuch der Bündner Geschichte, Bd. 4, S. 36f.;
Rageth, Die Urgeschichte, S. 20, 38f. (Karten), 57; Kaiser, Das Frühmittelalter, S. 126 (Karte).

43 Giovanoli, Ein Spaziergang, S. 8-13. Der Name Cassache (Casaccia) ist 1160 urkundlich
bezeugt, CD I 136, S. 189, Z. 4. Nach E. Poeschel, KdmGR V, S. 397, 412, gehörte der Ort
zur settima, ein territorial gebrauchter Begriff, der auf frühe Verhältnisse der Mark Ob-Porta
zurückzuführen ist, woraus die Bezeichnung des Passes sowie die in den Quellen häufig
gebrauchte Verbindung St. Gaudentius adpedem septimi montis durchaus ersichtlich wird.

44 Stampa, Zur Deutung des Flurnamens, S. 113-137.

84



Chur und für den Strassenschutz verantwortlich war.45 Seit der Verbindung
zwischen dem Papsttum und dem Frankenreich stellte sich für den Churer Bischof
eine weitere Kategorie von Passbenützern ein: Es erfolgten Wallfahrten zu den

Apostelgräbern nach Rom. Für die Passanten wurden Hospize geschaffen, wie
sie im Reichsgutsurbar mit den tabernae in Lantsch und Marmorera, den stabula
in Bivio und Sils im Engadin,46 dem Titulus sancti Gaudentii, dem castellum
ad Bergalliam und der Porta Bergalliae in Castelmur fassbar sind.47 Das älteste
erwähnte Hospiz, das senodochium s. Petri,48 an der Route Chur-Como, befand
sich laut I. H. Ringel nicht auf dem Septimer, sondern eher beim Frauenkloster

Impidines (St. Peter zu Mistail).49
Die ältesten Nachrichten über die Begehung des Septimerpasses stammen

von Ekkehard IV und betreffen die Jahre 883-895. Er beschreibt den Reiseweg
des Bischofs Landoloh von Treviso:50 Igitur episcopus factus Romam pergere
solebat; per Iovis itaque montem transiens ibat, per Septimum autem rediens,
Galium et Hartmotum salutabat.51 Ebenso berichtet Ekkehard von cantores
Romani, die von Italien über den Septimer nach St. Gallen gelangten.52 Nach I.
H. Ringel führte die Hauptstrasse ab Mitte des 1. Jahrhunderts bis in die späte

Karolingerzeit über den Julier. In römischer Zeit und im frühen Mittelalter besass

der Septimer die Funktion einer Nebenstrasse. Unter den ottonischen Herrschern,
die den Schutz der Alpenpässe mit Vorliebe kirchlichen Territorialherren an-

45 BUB I 21, S. 25, Z. 24-27: Hunc nostrum negociatorem Italiae mercimonia ferentem, his
litteris tuae paternitatis commendo protectioni, utper vias vestrae patriae tutus eat et redat;
et in montium claustris a vestris non teneatus tolneariis constrictus, sedper latitudinem cari-
tatis latam habeat eundi et redeundi semitam. Dazu: Kaiser, Bischofsherrschaft, S. 65; ders.,
Churrätien, S. 224f.; Meyer-Marthaler, Rätien, S. 22f.; Schnyder, Handel und Verkehr, Bd.

I, S. llf., 114;
46 BUB I, S. 394, Z. 15, 20, 21f. Dazu: Clavadetscher, Churrätien, S. 176; Schnyder, Handel

und Verkehr, Bd. I, S. 11.
47 BUB I, S. 386, Z. 22, S. 383, Z. 21, S. 394, Z. 28.
48 BUB I 53*, S. 44f.; Schnyder, Handel und Verkehr, Bd. I, S. 12; Clavadetscher/Kundert,

Das Bistum Chur, S. 475.
49 Ringel, Kontinuität und Wandel, S. 270-283. R. Kaiser, Churrätien, S. 132, hält eine

Zugehörigkeit zu Impidines ebenfalls für wahrscheinlich.
50 Conrad, Neue Feststellungen, S. 376f. Bischof Landoloh war Schüler des Hl. Gallus.
51 Ekkehard IV, S. 32 (Zitat); Lieb/Wüthrich, LexiconTopographicum, Bd. I, S. 141. Hartmotus

trat laut Ekkehard 883 als Abt zurück.
52 Ekkehard IV, S. 106: Qui cum in Septimo lacuque Cumano aere Romanis contrario quater-

entur

85



vertrauten, gelangten die beiden Pässe unter die Herrschaft des Bischofs von
Chur.53 Otto I. zeigte sich gegenüber dem 951 von ihm eingesetzten Bischof
Hartpert sehr grosszügig. Dank reicher Schenkungen hatte der Bischofvon Chur
in einem strategisch wichtigen Teil des Landes die Hoheitsrechte inne. Im Jahre

960 übergab Otto I. das Bergeil der Kirche in Chur;54 980 fügte Otto II. zu den
anderen Schenkungen den Brückenzoll an der Maira in Chiavenna hinzu,55 der
aber bereits 996 durch Otto III. wieder rückgängig gemacht wurde.56

Den nachhaltigsten Einfluss auf die Förderung des Handels und Verkehrs
über den Septimerpass hatten die Kreuzzüge vom Ende des 11. Jahrhunderts
bis ins 13. Jahrhundert. Für die Benutzung dieses Passes spricht die Errichtung
eines Hospizes durch Bischof Wido (1096-1122), das 1186 urkundlich zum
ersten Mal erwähnt wird.57 Der Eintrag im Necrologium - Wido unum
hospitale in honorem s. Petri in Septimo Monte construxit - und die
archäologischen Befunde lassen durchaus auf einen Vorgängerbau, vielleicht auf das

bisher nicht genau zu lokalisierende senodochium s. Petri schliessen.58 Für die
zunehmende Bedeutung des Septimerpasses spricht auch das Gesuch Bischof
Konrads III. von Chur um 1276-1277 an das Provinzialkapitel der Regensburger

Dominikaner, in Chur - cum civitas nostra in pede montis Septimi sita
sit - ein Ordenshaus für die über die Alpen ziehenden Ordensbrüder zu
errichten.59 Die Monopolstellung des Septimerweges erlitt jedoch im Laufe der

53 Ringel, Kontinuität und Wandel, S. 294.
54 BUB II 19, S. 99, Z. 19-22.
55 BUBI146,S. 120, S. 121,Z. 16-18: omne teloneum deponte Clavennasco. quifactus est

superfluvium Maira nuncupatum, sicut regio et imperiali iuri consuetudofuit a negotiatoribus
hucusque dari Dazu: Kaiser, Churrätien, S. 122f.

56 Die Urkunden Otto des III., Nr. 207, S. 618, Z. 21,27-32: confirmamus ut grex sancte
Cumane ecclesie ceterique successores sui potestatem habeant eas clusas et pontem teuere

possidere seu quicquid ex reddibitionibus vel censufacere voluerint, ad laudem et honorem dei
et sancti Abondii confessoris perpetualiterfaciendum ex nostra plenissima auctoritate. Laut
Instituta regalia et ministeria, S. 1451, erscheinen die Zölle von Chiavenna und Bellinzona
um 1024-1027 im Urbar der Zentralverwaltung des lombardischen Königreiches in Pavia.

Dazu: Schnyder, Handel und Verkehr, Bd. I, S. 13.
57 Clavadetscher/Kundert, Das Bistum Chur, S. 475.
58 Necrologium Curiense, S. 49; BUB I 53*, S.44f.; Conrad, Neue Feststellungen, S. 366-377;

Poeschel, KdmGR III, S. 236. Laut E. Poeschel, KdmGR V, S. 423, Anm. 1 f., beweist die

neue Grenzziehung Bivios im Jahre 1540 gegen Ob-Porta, südlich des Septimerpasses, beim
Sassel batuto, dass das Septimer-Hospiz früher zum Bergell gehört hatte, da die Messner im
Turnus von den Squadren Ob-Porta zugeteilt wurden.

86



Jahrhunderte immer wieder Einbussen, vor allem seit der Eröffnung der neuen
Gotthardroute zu Beginn des 13. Jahrhunderts und durch die Verschlechterung
des Strassenzustandes.60 Dem Befehl Kaiser Karls IV von 1359 an GrafRudolf
von Werdenberg ist zu entnehmen, dass die Lehensleute der Freiherren von Vaz

und später der Grafen von Werdenberg-Sargans eine neue Verkehrsroute durch
ihre Gebiete über den Splügen zu eröffnen suchten, obwohl allen Reichsstädten

geboten worden war, die von altersher benutzten Strassen zu gebrauchen und

nicht anderswo Geleitgeld und Zoll zu errichten.61 Dem Churer Bischof Peter,

Kanzler Kaiser Karls IV, gelang es denn auch, das Monopol des Septimerweges

zu sichern. Als die Mailänder Kaufleute 1386 wegen des Sempacherkrieges neue

Ausweichmöglichkeiten über den Lukmanier in Betracht zogen, konnte nur der

Ausbau des Septimerweges zu einem Fahrweg die Situation retten. Das Projekt
wurde vom Churer Bischof Johann unterstützt und dem Erbauer Jakob von
Castelmur wurde die Erhebung eines Weggeldes zur Deckung der Baukosten

bewilligt. 1387 verpflichtete sich Jakob von Castelmur, den Weg von Tinizong
über den Berg, den man nempt der Setman, das da kaufleut and ander leut gross

sorg und arbait haben und liden müssen, bis Plurs mit einem Steinpflaster für
Wagen mit einer Nutzlast von 3 6 Rupp auszubauen.62 Damit war der erste befahrbare

Alpenübergang in Bünden erstellt.63 Noch 1467 forderte Bischof Ortlieb64

in seinem Urteilsspruch im Streit zwischen der Stadt Chur und den vier Porten

Vicosoprano, Bivio, Tinizong und Lenz die ausschliessliche Benützung des

Septimerweges von Chur in die Lombardei. Ferner seien die genannten Porten

zu verpflichten, die Strasse in gutem Zustand zu halten.

59 BUB III (neu) 1250, S. 44f., Z. 1 lf.; Ringel, Kontinuität und Wandel, S. 283f.
60 Conrad, Neue Feststellungen, S. 240.
61 CD III 77, S. 116; CD II 345, S. 430; Deplazes, Reichsdienste, S. 199f. Zu den Verkehrswegen:

Meyer, Das Hochmittelalter, S. 142-145; Hitz, Gesellschaft, S. 239-241.
62 CD IV 108, S. 139. Nach H. Conrad, Neue Feststellungen, S. 196f., 202, entsprechen 36

Rupp ca. 350 kg.
63 Planta, Verschiedene Wege, S. 212-228; Conrad, Neue Feststellungen; Schnyder, Handel

und Verkehr, Bd. I, S. 12, 14, 20f., 30, 152f., 163f.; Deplazes, Reichsdienste, S. 201-203.
64 Regesti degli Archivi, Nr. 28, S. 138; Schnyder, Handel und Verkehr, Bd. I, Nr. 473, S. 312.

87



3. St. Gaudentius - eine Pfäferser Wallfahrtsstätte?

Hinweise zur Bedeutung Casaccias für das Kloster Pfäfers, sei es als Hospiz
oder als Wallfahrtsstätte, liefert das ins Reichsgutsurbar eingefügte Pfäferser
Güterverzeichnis, wonach der Titulus S. Gaudentii im Besitze von Pfäfers stand.65

Als Pfäfers während des Investiturstreites durch Heinrich IV dem Bischofvon
Basel übertragen wurde, bewirkte der Pfäferser Abt Gerold (1094-1119), dass

Papst Paschalis II. die Inkorporation 1116 rückgängig machte und die Abtei als
frei und unveräusserlich erklärte.66 In dieser Papsturkunde wird der Pfäferser
Besitz in Casaccia und in der Gegend von Chiavenna - Letzterer ist zuvor
nirgends genannt - erstmals urkundlich erwähnt.67 Vermutlich waren die Kirche
und das Hospiz vom Kaiser und dem Bischof von Chur, der eine expansive
Territorialpolitik betrieb, usurpiert worden.68 In der Papsturkunde von 1116
wird nicht erwähnt, dass das Kloster Pfäfers in Casaccia eine heilige Grabstätte
besessen hätte, sondern dass ihm die ecclesia S. Gaudentii, der karolingische
Titulus S. Gaudentii, mit allem Zubehör gehörte. Zur Zeit des bereits erwähnten

Pfäferser Abtes Gerold zeichnet sich denn auch das Bedürfnis nach einem
Gründerpatron ab.

Da für Pfäfers kein Märtyrer oder Confessor wie im Falle von Disentis
vorhanden war, Gaudentius im Missale des 12. Jahrhunderts und im Psalter des
13./14. Jahrhunderts nicht einmal erwähnt wird, lag es wohl nahe, sich auf die

65 BUB I, S. 385-388, 386, Z. 22 (Zitat).
66 Pfäfers wurde 1095 durch Heinrich IV dem Bischof von Basel geschenkt; BUB I 212,

S. 168; UB südl. SG1137, S. 137. Heinrich V erneuerte 1110 die Immunitätund freie Abtwahl,
hielt aber an der Verleihung des Klosters an Basel fest, BUB I 231, S. 178f., UB südl. SG I
144, S. 142-144. Die reichsunmittelbare Stellung erhielt die Abtei Pfäfers erst zu Beginn des

13. Jahrhunderts von Friedrich II. bestätigt. Dazu: Perret/Vogler, Pfäfers, in: HS III/l, S.

982f., 1003f.; Hardegger, Beiträge, S. 9.
67 BUB I 258, S. 193, Z. 41-43; UB südl. SG I 152, S. 148f.: In quibus hçcpropriis dnximus

(...): aecclesiam sancti Gaudentii adpedem Septimi montis cumpertinentiis suis, possessiones
in territorio Clavennç (...);

68 Müller, Die churrätische Wallfahrt, S. 27; Hardegger, Beiträge, S. 8; Jordan, Die älteren
Urkunden, S. 30. In der Schenkung Ottos I. von 960, BUB I 119, S. 99, Z. 18-22, und der
Bestätigung Ottos III. von 988, BUB 1148, S. 123, Z. 24f., für Chur, wobei in Letzterer Kastell
und Zehntkirche St. Maria - Bergalliam vollem cum castello et decimali ecclesia - übergeben
werden, wird die Kirche St. Gaudentius nicht aufgeführt. Vermutlich gehörte sie zu Pfäfers.

88



Reichenauer Tradition zu stützen,69 die Abt Gerold vermutlich kannte, und den

Pirminskult zu initiieren. Im Codex Aureus (15. Jh.) erscheint Pirmin tatsächlich

als Gründerpatron. Unter demselben Abt veränderte sich auch die soziale

Struktur des Konvents. Dieser entwickelte sich zu einem Adelskloster, wobei
die Zahl der Mönche bis ins 15. Jahrhundert auf zwölf sank.70 Dadurch war die

Betreuung der vielen Seelsorgestationen und Hospize kaum mehr garantiert, was
vermutlich für das vom klösterlichen Zentrum weit entfernte Casaccia
problematisch wurde. Obwohl Pfäfers um 1440 in Casaccia noch die Kollaturbesass,71

fehlen jegliche Indizien in den liturgischen Texten, die eine Kultförderung seitens

des Klosters Pfäfers nachweisen könnten. Da die Kollatur 1460 bereits bei der

Talschaft Bergeil lag,72 müssen vermutlich im 14. und 15. Jahrhundert, als neue
Kirchenbauten errichtet wurden, andere politische Kräfte initiativ gewesen sein.

Im Vazer Urbar von 1336/37 wird das Hospiz St. Gaudentius, das allgemein
mit dem karolingischen Titulus S. Gaudentii73 verbunden erscheint, erstmals

urkundlich bezeugt: Der Hof in Lenz hatte dem spital ufdem Setemen unde ze

Sant Gaudencien74 eine Kornabgabe zu leisten, woraus zugleich eine Verbindung

zwischen den beiden Hospizen ersichtlich wird. Archäologische Funde

bei der Kirche St. Gaudentius in Casaccia lassen den Schluss auf ein Hospiz
zu. Die Mauerreste des alten Hospizes und einer möglichen Pfarrwohnung sind

westlich der Kirche bis auf ca. 2 m Höhe erhalten.75 Vor 1359 muss jedoch ein

Um- oder Neubau der karolingischen Kirche erfolgt sein, da am 14. April 1359

eine Neuweihe zu Ehren des Märtyrers Gaudentius sowie der Heiligen Florinus,

69 Büttner, Zur frühen Geschichte, S. 3-5; Perret, Aus der Frühzeit, S. 7, 13f.; Müller, Die

Einführung, S. 133-136; Geuenich, Die ältere Geschichte, S. 226-256; Hardegger, Beiträge,
S. lf.

70 Perret, Aus der Frühzeit, S. 8f.; FIardegger, Beiträge, S. 143.
71 Urbare und Rödel, S. 35: Hec sunt ecclesieparochialis et Capelle, quanim iuspatronatus abbati

monastery Fabariensis pro tempore existenti nomine ipsius monastery pertinet inmediate.

Capella sancti Gaudencij martiris in pede montis Septimi. Mit der Bezeichnung capella
ist St. Gaudentius als Nebenkirche eingestuft, da im Urbar nur zwischen ecclesia parochialis
und capella unterschieden wird.

72 Regestenzur Schweizergeschichte, Nr. 115, S. 40f.
73 BUB I, S. 386, Z. 22.
74 Rätische Urkunden, S. Xlllf., 470 (Zitat); Poeschel, KdmGR Y S. 422f.; Müller, Die chur-

rätische Wallfahrt, S. 27.
75 Poeschel, KdmGR Y S. 422M24; Dalbert, Contributo, S. 41, 45f.

89



Antonius und Maria Magdalena stattfand.76 Aus dem Weihebrief geht hervor,
dass St. Gaudentius Filialkirche von St. Maria in Castelmur war. 1397 oblag
die Verwaltung den Gemeinden Ob- und Unterporta, die durch einen bis zwei
Pfleger vertreten waren.77

AufBegehren omnium vicinarum dicte Capelle wurde 1412 ein weiterer Altar
geweiht.78 Dabei fallt auf, dass die Churer Bistumsheiligen - Lucius, Emerita
und seit 1359 Florinus - jedoch nicht Pirmin von Pfäfers zu Ehren kommen.
Da das Kloster Pfäfers um diese Zeit mit sinkenden Mönchszahlen zu kämpfen
hatte, ist der Aufschwung der Kirche doch eher dem Einfluss des Bischofs von
Chur und den dominierenden Familien des Bergells zuzuschreiben.79 Dass
einheimische Leute sich um das kirchliche Leben im Tal kümmerten, beweist ein
Schreiben vom 14. Mai 1460 an Papst Pius II., worin bedauert wird, dass die
Kirche St. Gaudentius seit langer Zeit nicht mehr seelsorgerisch betreut werde:
Im Bergell, Diözese Cur, steht eine Kirche S. Gaudentius, mit welcher keine

Seelsorge verbunden ist, in der aber manche Almosen von Reisenden fallen,
seit Menschengedenken vakant.80 In einem Pachtvertrag vom 14. Dezember
1453 und in einem Kaufvertrag vom 29. Januar 1455 tritt ein gewisser Priester
Johannes Zorla, Kaplan an der Kirche S. Gaudenzio zu Casaccia als Zeuge auf.
In einer Urkunde von 1453 wird ein Verpächter namens Jacobus, fil. quond.

76 CD III 82, S. 121: burchardus episcopus lessiensis venerabili(s) Dominipetri eadem

gracia curiensis dyocesis episcopi suffraganeus ecclesiam sancti Gaudencii martyris vall
bragalie plebis beate marie virginis Consecravimus in honore prefati martiris et florini et
Antonii martirum et beate marie magdalene Dazu: Regesti degli Archivi, Nr. 4, S. 132;

Poeschel, KdmGR V, S. 414; Nüscheler, Die Gotteshäuser, S. 117.
77 Saulle, Nachbarschaft, S. 319, Anm. 9. Nach E. Camenisch, Geschichte der Reformation,

S. 66, beklagten sich die Gerichtsvertreter von Unter-Porta am 9. Oktober 1533 bei Vertretern
des Gotteshausbundes, die in Casaccia zu Gericht sassen, dass Ob-Porta das Spital allein
verwalten wolle, obwohl dies dem ganzen Tale zustand. Aus dieser Beschwerde wird nochmals
deutlich, dass das Hospiz in Casaccia das Eigentum des ganzen Tales oder Hochgerichtes war.

78 Regesti degli Archivi, Nr. 8, S. 134. Die Altarweihe von 1412 erfolgte zu Ehren der Heiligen
Antonius, Lucius, Emerita, Wilhelm und Jodocus. Dazu: Poeschel, KdmGR V, S. 415f.;
Saulle, Nachbarschaft, S. 319, Anm. 9 (Zitat).

79 Rahn, Wanderungen, S. 88f., 91 f. Nach I. Saulle, Nachbarschaft, S. 319, Anm. 9, sind in den
Jahren 1464-1476 bedeutende Bergeller Geschlechter wie von Salis und von Castelmur als

Kirchenpfleger von St. Gaudentius bezeugt. Zur Selbstbestimmung des Bergells: Lanfran-
chi/Negretti, Die Bündner Südtäler, S. 198f.

80 Regesten zur Schweizergeschichte, Nr. 115, S. 40f. (Zitat); Saulle, Nachbarschaft, S. 163;

Jecklin, Storia della Chiesa di St. Gaudenzio, S. 23-25.

90



Monaci de S. Gaudenzio, mit seinen Brüdern genannt und 1455 ist der Verkäufer

Gianotus gen. Notus ein Sohn des Johannes Monaci de Sancto GaudentioP
1476 werden in derselben Urkunde drei verschiedene Begriffe für das Amt des

Messners (Küster) verwendet: Petro pro tempore sagrista (monacus seu

custos ("...).82 Im genannten Schreiben von 1460 an den Papst wird erwähnt,
dass die Talbewohner, denen das Patronatsrecht über die Kirche zustand, bisher
einen verheirateten Laien zur Verwaltung des geringen Einkommens und der

Almosen dort wohnen Hessen. Sie bitten Papst Pius II., die Kirche und deren

Einkommen dem Balthasar de Praepositis von Vicosoprano, der dem Orden des

Hl. Hieronymus angehört, zu verleihen, damit er daselbst Gottesdienst abhalte

und die Almosen verwalte,83 was 1464 auch wirklich geschah.84 1492 wurde
die Kirche St. Gaudentius ebenfalls von einem Geistlichen betreut.85 Im Jahr

1500 versah die Pfründe Andreas Prévost, Mitglied der Bruderschaft des

Heiliggeistspitals in Rom. Sie war also in der Hand derselben Familie.86 1504 tritt
mit Albertus Ballos an der Kirche St. Gaudentius wiederum ein Kaplan auf.87

Andreas de Prepositis (Prévost) wird 1523 und 1526 weiterhin als Priester von
St. Gaudentius urkundlich fassbar, indem er für die Kirche und das Hospiz St.

Gaudentius um Almosen bittet.88

4. Erhöhung von Gaudentius zum Bistumsheiligen

Das 16. Jahrhundert bringt in der Verehrung des Bergeller Heiligen grundsätzlich
eine Veränderung. Dazu mögen die Bergeller Bevölkerung und deren Kleriker,

81 Regesten derer von Salis, Nr. 47f., S. 14f.
82 Regesti degli Archivi, Nr. 41, S. 141, Nr. 51, S. 143: Pietro di Rotizio, sagrista della chiesa

di S. Gaudenzio in Casaccia,
83 Regesten zur Schweizergeschichte, Nr. 115, S. 41.
84 Regesti degli Archivi, Nr. 24, S. 137 (Zitat): Am 3. Dezember 1464 wurde der Vertrag rechtsgültig:

Contratto di investitura tra Giacomo de Marzio di Casaccia e la Chiesa di S. Gaudenzio,

rappresentata da Baldassare de Prepositis Rettore beneficiale di detta chiesa con il consenso

dei «sindici» della stessa, Rodolfo de Salis di Soglio e Rodolfo de Castelmur di Vicosoprano.
Giacomo del Marzio consegna alla chiesa 700 lire e in cambio pu abitare per tutta la vita nella

casa di S. Gaudenzio ed avere cibo e vestito come tutti gli altri confratelli.
85 Regesti degli Archivi, Nr. 67, S. 146. Dazu: Saulle, Nachbarschaft, S. 163, bes. Anm. 229.
86 Regesti degli Archivi, Nr. 80, S. 149.
87 Regesti degli Archivi, Nr. 84, S. 150.
88 Regesti degli Archivi, Nr. 101, 103, S. 154.

91



die am bischöflichen Hofe in Chur Einfluss gewonnen hatten, sowie die Stellung
des Bischofs in den gewandelten politischen Strukturen und religiösen
Strömungen beigetragen haben. Bemerkenswert ist, dass gerade in dieser Zeit eine

gross angelegte Kirche mit Hospiz zu Ehren des Hl. Gaudentius und das neue
Churer Brevier mit einer ersten Vita des Heiligen entstanden sind.

4.1. Der spätgotische Kirchenbau in Casaccia

Dass um 1500 die Betreuung der Kirche St. Gaudentius demselben Bergeller
Geschlecht wie 1460 oblag, ist dem Schreiben des Vorstehers des Spitals des

Hl. Geists und Ordensgenerals zu entnehmen. Zugleich wird erwähnt, dass ein
Priester namens Andreas Prévost der Bruderschaft desselben Ordens beigetreten
sei.89 Es ist durchaus anzunehmen, dass führende Bergeller Familien und der
Kleriker Andreas Prévost auf den Churer Bischof Paul Ziegler in Bezug auf die
Kirche St. Gaudentius Einfluss hatten. Am 9. November 1509 stellte der erwähnte

Bischof für St. Gaudentius einen Bettelbrief aus, da eine Restaurierung der

Kirche, die er selbst visitiert hatte, von den Nachbarn nicht bestritten werden
könne.90 1514 erhielten die Vögte die Erlaubnis, die alten Mauern der Kirche
von 1359 abzutragen und den Heiligenleib zu transferieren: Bergell. Sindici S.

Gaudentii in pregallia pro licentia transferendi reliquias eiusdem sancti et
infringendi antiquos muros.91 Ein Neubau wurde 1518 aufGeheiss desselben
Bischofs mit 5 Altären und Friedhofdurch Weihbischof Stefan Tschuggli geweiht.92
Aus einem bischöflichen Ablassbrief vom 20. März 1523 geht hervor, dass das

Hospiz und die Kirche auf einem Vorgängerbau errichtet wurden, que a fundo
restaurata fundata et constructa sunt.93 Dass die Reliquie des Hl. Gaudentius
vermutlich im heute noch erhaltenen Wandsarkophag in 2.7 m Höhe aufbewahrt
wurde, lässt sich aus dem Brief des Vincenzo Quadrio an Bartholomäus von
Salis, Erzpriester in Sondrio, über die Zerstörung der Reliquien durch die
Reformatoren entnehmen: Andarono eper unafenestra intrarono con Pali diferro
hanno rotto et portato via la cassa del Santissimo Corpo de Santo Gaudenzio

89 Regesti degli Archivi, Nr. 80.
90 Regesti degli Archivi, Nr. 89, S. 151.
91 Mayer, Zur Statistik der kirchlichen Bauten, S. 241 (Zitat); Rahn, Wanderungen, S. 118.
92 Regesti degli Archivi, Nr. 94, S. 152.
93 Regesti degli Archivi, Nr. 98, S. 153; Poeschel, KdmGRV, S. 416f., 419; Rahn, Wanderungen,

S. 116; Dalbert, Contributo, S. 45 (Skizze).

92



Laut einem Bericht des Kapuzinerpaters von Tinizong vom Jahre 1643

war die Front des Wandsarkophages offen, jedoch mit Eisenstangen gesichert.95

Aufdiesen letzten spätgotischen Kirchenbau, der durch die Reformatoren 1551

beschädigt wurde, bezieht sich die Vita S. Gaudentii von 1520.

Casaccia, St. Gaudentiuskirche, Wandsarkophag.

94 Jecklin, Storia della Chiesa di St. Gaudenzio, S. 43 (Zitat); Poeschel, KdmGR V S. 419. Da

bei der Elevatio von keinem corpus incorruptum gesprochen wird, reichten die Masse des

Wandsarkophages 1.4 m x 0.7 m) durchaus, um die Gebeine aufzubewahren.
95 Bericht vom 27. Mai 1643 des Kapuzinerpaters Francesco Maria da Vigevano, Pfarrer in

Tinizong, an den Bischofvon Chur, abgedruckt bei F. Jecklin, Storia della Chiesa di St. Gaudenzio,
S. 41: e si vedono diversi ferri che servivanoperpiù catenacci, che lo chiudevano, non
solo di traverso, ma etiandio al lungo con bastone diferro.

93



4.2. St. Gaudentius - ein Lokalheiliger im Breviarium Curiense

Das Breviarium Curiense wurde auf Veranlassung des Churer Bischofs Paul

Ziegler 1520 in Augsburg von Erhard Ratdold gedruckt.96 Der Festtag des Hl.
Gaudentius fallt auf den 2. August, obwohl im Missale Curiense von 1497 ein
Gaudentius am 3. August - dem Festtag des Hl. Gaudentius von Novara - durch
eine Commemoratio gefeiert wurde. Es handelt sich um einfestum plenum mit
6 Lesungen und 3 Nokturnen. Im Brevier von 1520 fällt das Fest des St. Ste-

phanus auf den 3. August. Es war nach Iso Müller üblich, dass dem Erzmärtyrer
Stephanus der Vorrang gegeben und Gaudentius am 2. August gefeiert wurde.97

Auch wenn die Gaudentius-Vita im Churer Brevier sehr spät Aufnahme gefunden

hat, ist zu beachten, dass gerade in dieser Zeit auch in anderen Diözesen
Breviere entstanden, welche ihre eigenen Bistumsheiligen bevorzugten und sich
mehrfach vom römischen Rituale abhoben.98

Als Bischof Johann VI. Flugi von Aspermont an einem neuen Brevier arbeitete,

sandte er 1643 den Kapuzinerpater von Tinizong nach Casaccia, um sich
über den Heiligen und dessen Kirche zu informieren. Seinem Bericht ist zu
entnehmen, dass er als Italiener (aus Vigevano) die Inschriften nicht verstanden
hatte und auch über Gaudentius nichts zu berichten wusste, sondern auf Informationen

aus Novara wartete: Pud essere, che se I 'iscrittionefossero considerate da

persone perite del linguaggio tedesco n 'intendessero qualche cosa dipiù. Circa
la vita di detto Santo, ne starà aspettando quanto prima risposta da Novarra."
Aufgrund der genannten Unsicherheitsfaktoren um die Historizität des Heiligen,
der Angriffe der Reformatoren auf die Wallfahrt sowie der Kritik des Disentiser

96 Bohatta, Bibliographie der Breviere, S. 196; Mayer, Geschichte des Bistums Chur, Bd. I,
S. 14; ders., Bd. II, S. 15f.; Müller, St. Gaudentius, S. 156.

97 Müller, St. Gaudentius, S. 156.
98 Beim Drucker E. Radtold wurden zwischen 1501-1522 ebenfalls Breviere für die Diözesen

Konstanz, Passau, Augsburg, Freising, Regensburg und den Benediktiner-Orden gedruckt.
Dazu: Mayer, Die Geschichte des Bistums Chur, Bd. I, S. 14, Anm. 1. Die Bedeutung der

Bistumspatrone kommt bereits auf der ersten Seite des Churer Breviers von 1520 zum
Ausdruck, wo neben dem Bischof Paul Ziegler die Hl. Maria zwischen den Heiligen Lucius und
Florinus dargestellt sind. Dazu: Bissig, Das Churer Rituale, S. 556 (Abbildung).

99 Bericht vom 27. Mai 1643 von Pater Francesco Maria da Vigevano an Bischof Johann VI.
Flugi von Aspermont, abgedruckt bei F. Jecklin, Storia della Chiesa di St. Gaudenzio, S. 15f.,
18, 40, S. 41f. (Zitat). Zur Pfarrseelsorge der Kapuziner: Fischer, Reformatio und Restitutio,
S. 53-59.

94



Abtes Augustin Stöcklin (fl641 ist der Vitentext im Proprium Curiense von
1646 zum 2. August verkürzt wiedergegeben bzw. zugunsten des Bischofs von
Novara abgeändert worden.100 Gaudentius wird im Proprium Curiense von 1646
als Bischof und Confessor verehrt, der vor seiner Tätigkeit als Bischof von
Novara die Bistümer Chur und Vercelli betreut hat. Gaudentius starb später als

Bischof von Novara in seinem Bistum eines natürlichen Todes.101 Damit wurde
das Martyrium bzw. das Kephalophoren-Motiv im Bergeil überfällig.

5. Die Vita S. Gaudentii

5.1. Entstehung

Der Verfasser der Vita S. Gaudentii wird im Brevier von 1520 nicht genannt.
Es ist anzunehmen, dass ein Kleriker einer führenden Bergeller Familie wie der

Praepositis (Prévost) oder Castelmur, die zwischen 1460 und 1523 in den Quellen
zu St. Gaudentius erscheinen, diese Vita verfassthat. Die wenigen Anhaltspunkte,

die bezüglich Gaudentius zur Verfügung standen, versuchte der Hagiograph
mit einer in sinnvollem Zusammenhang stehenden Persönlichkeit bzw. origo zu
verknüpfen. Der Textstil, vor allem das Bemühen um lange Satzkonstruktionen
mit ut, ne und dem Partizip Präsens, wie sie z. B. besonders deutlich zu Beginn
der Vita auftreten, verraten einen humanistisch gebildeten Autor.102

Es stellt sich nun die Frage, an wen die Vita gerichtet und aus welchem
Anlass sie geschrieben wurde. Die beiden Vokative fratres optimi zu Beginn
und dilectissimi am Ende der Vita, der Wechsel auf die Erzählerebene, als

Gaudentius ins Bergeil gelangte - nostro tempore vallem que adfinem
Curiensis diocesis est sita. mercatores viam habent-, sowie die moralisierende

Sprache sprechen eher für eine an Geistliche gerichtete Predigt als für
die Brevierlektüre. Diese Annahme verdeutlicht auch der massive Vorwurf der

100 Proprium Sanctorum, S. 104-106; Mayer, Die Geschichte des Bistums Chur, Bd. II,
S. 372f.

101 Proprium Sanctorum, S. 105: Gaudentius in Praegalliae Rhetorum vallem, ubi Casatiae in

ipsius memoriam & nomen Ecclesia fuit aedificata; exulatum concessit; & Ecclesiam
Curiensem pastore tunc destituta administravit.

102 Gaudentius-Vita s. Anhang; Müller, St. Gaudentius, S. 156.

95



fehlenden Verehrung, dass nos (wir Christen) Gaudentius, einen von vielen
Glaubensboten, vernachlässigt hätten - im Gegensatz zu den gentiles (Heiden),
die ihre Gelehrten verehrten.103 Es könnte sich somit durchaus um die Festpredigt
eines Bischofs zur Einweihung der zwischen 1514 und 1518 erbauten Kirche
und der gleichzeitigen Translation der Reliquien des Heiligen handeln - basilica
illic (in colliculo Malogia) in honorem eius constructa Die Kirche konnte
nun dank reicher Wunder des Heiligen und folglich guter Einkünfte von einem
Seelsorger ordentlich betreut werden.104 Mit der Erwähnung frequentissimus
concursus hominum vicinorum verdeutlicht der Hagiograph, dass die Kirche St.

Gaudentius eine lokale Wallfahrtsstätte war, wo vermutlich eine einheimische
heilige Person verehrt wurde, die nun mit der Abfassung einer Vita und deren
Aufnahme ins Churer Brevier vom Bischof von Chur offiziell anerkannt und
erhöht wurde. Die Vita sollte letztlich die Verbreitung des Kultes bewirken.

5.2. Quellen des Hagiographen

Dass dem Hagiographen nur spärliche Fakten zum Leben des Hl. Gaudentius
bekannt waren, zeigt der geringe Bezug zum Bergell. Zwei Drittel des Textes

- die Lesungen 1 bis 4 - spielen zur Zeit der Christianisierung im norditalischen
Räume. Hier weist sich der Hagiograph über gute kirchenhistorische Kenntnisse

aus, die er im Vitentext mit der entsprechenden Primärquelle, ut testis
est S. Ambrosius in epistolis belegt. Damit verleiht er dem Text auch eine

gewisse Authentizität. Weiter diente dem Verfasser die Vita S. Gaudentii epis-
copi Novariensis aus dem 8. Jahrhundert nachweislich als Vorlage,105 an die er
sich inhaltlich in den ersten vier Lesungen hält. In der Vita des Gaudentius von
Novara findet sich kein Hinweis, dass der Heilige mit dem Bistum Chur oder
dem Bergell etwas zu tun hatte. F. Savio, der sich eingehend mit Gaudentius von
Novara befasst hat, bemerkt zurVita des Gaudentius von Casaccia, dass sie dem

Legendengut des 16./17. Jahrhunderts entstamme, als um Gaudentius von
Novara verschiedene Erzählvarianten entstanden, um damit gewisse Adelsfamilien
zu ehren.106 Folgt man z. B. dem Novareser Legendenschreiber F. Bagliotti in

103 Gaudentius-Vita s. Anhang.
104 Gaudentius-Vita s. Anhang.
105 Vita S. Gaudentii episcopi Novarien., S. 418M21.
106 Savio, Gli antichi vescovi, S. 247f.

96



seiner Vita di S. Gaudenzio, so entstammt Gaudentius von Novara dem
Adelsgeschlecht der Solerio (Solare) von Ivrea, den christlichen Eltern Adalbertus
Solerio, auf den das Kastell von Ivrea zurückgeht, und Priscilla di Chiallant,
die in der Vita des Novareser Gaudentius nicht genannt werden.107 F. Bagliotti
vermerkt zudem: In alcune memorie truovo addimandarsi questo Barone co 7

name di Gilberto, e la Madre Prisca.108 Der Verfasser der Vita des Bergeller
Gaudentius verwendet dieselben Elternnamen, wobei diese dem Mittelstand
angehören und keine Christen sind.109 F. Bagliotti lässt Gaudentius im Bergeil
wirken und den Bischofssitz in Chur einrichten. Aufgrund der Glossen am Rande
des Textes ist anzunehmen, dass er die Vita im Breviarium Curiense von 1520
als Quelle benützt hat. Er vermerkt allerdings, dass es sich beim Märtyrertod
des Gaudentius im Bergell um einen Irrtum handeln müsse, da der Heilige in
Novara gestorben sei, was mit den Quellen von Novara übereinstimmt. Ob die
Familie Solerio/Solare in Zusammenhang mit der von Italien ins Bergell
eingewanderten Familie de Salice de Soglio oder mit dem Beinamen Scolaris, einer
Finie der Castelmur, steht, bleibt offen.110

Obwohl im Bergell der Festtag jeweils auf Christi Himmelfahrt fällt, hat der

Hagiograph in seiner Vita das Datum des Novareser Heiligen beibehalten. Er

vermag den Bergeller Heiligen sowie seine Aufnahme in den Kreis der
Märtyrer-Bischöfe mit den Kanonisationsakten Urbans IV zu belegen.111 J. G. Mayer
bemerkt dazu, dass sich nach allen Bemühungen keine Kanonisationsakten hätten
finden lassen.112 Nach Iso Müller hatte Urban IV kaum nähere Beziehungen zur
Diözese Chur. Er trat im Zusammenhang mit dem Prämonstratenser-Kloster

107 F. Bagliotti, Deila vita di S. Gaudenzio, S. 11 f., hebt im Vorwort seinerVita sehr ausführlich
die Verdienste der Familie Solerio hervor.

108 Bagliotti, Deila vita di S. Gaudenzio, S. 12.
109 Gaudentius-Vita s. Anhang.
110 Salis-Soglio, Die Familie von Salis, S. 3-36, unterscheidet vier verschiedene Stämme der

Salis: zwei in der Lombardei (Brescia, Como), einen in Hohenrätien und einen in Aquitanien.
Dass verwandtschaftliche Beziehungen unter den Geschlechtern bestanden, bezweifelt er.

Aufgrund der Quellenlage setzt er die Einwanderung der Salis ins Bergell ins beginnende
13. Jh., wobei bemerkt wird, dass die Frage noch nicht vollständig gelöst sei. 1383 tritt ein
Albertus dictus Scolaris de Vicosoprano als bischöflicher Lehensherr auf, ebd., S. 9 (Zitat).

111 Gaudentius-Vita s. Anhang. Papst Urban IV (29.8.1261-2.10.1264) stammte ausTroyes, war
1253 Bischof von Verdun und 1255 Patriarch von Jerusalem. Als Papst war er nie in Rom.
Dazu: Schmidinger, Urban IV, in: LThK, Bd. 10, S. 544f.

112 Mayer, Die Geschichte des Bistums Chur, Bd. I, S. 39.

97



St. Luzi in Chur in Erscheinung, das er 1261 unter apostolischen Schutz stellte
und dessen Besitzungen er bestätigte.113 Die Kanonisation des Gaudentius von
Casaccia durch Papst Urban IV bleibt aufgrund der fehlenden Akten ungelöst
und auch suspekt, da der Hagiograph mit dem Festtag, dem 2. August - der 3.

August war im Missale Curiense von 1497 mit dem Erzmärtyrer St. Stephanus
besetzt - sich auf den Bischofvon Novara bezieht, der im 13. Jahrhundert keine
zusätzliche Kanonisation gebraucht hätte. Da jedoch BischofPaul Ziegler zusammen

mit Bergeller Klerikern den Kirchenbau von 1514-1518 unterstützt hatte

und eine Kanonisation zu Beginn der Reformation in Chur für die Aufnahme ins

Brevier vermutlich nötig war, könnte die Heiligsprechung eines einheimischen
Gaudentius durchaus erfolgt sein. Dessen Grabstätte befand sich in der Nähe

von Casaccia - non longe a Casacia in colliculo Malogia a suis sepultus est

- und dessen Wundertätigkeit war in der Bevölkerung bekannt.114

6. Textanalyse

Der Hagiograph des Bergeller Heiligen bemühte sich, dessen Vita dem Aufbau
der karolingischen und hochmittelalterlichen Viten anzugleichen. Der Protagonist

durchwandert als Glaubensbote verschiedene Räume und Zeiten, um seine

letzte Wirkungsstätte mit einem bedeutenden frühen christlichen Zentrum zu
verbinden. Da die Vita des Bergeller Heiligen derjenigen von Gaudentius von
Novara sehr ähnlich ist, wird bei der Inhaltsanalyse auch die anonyme Vita S.

Gaudentii episcopi Novariensis beigezogen,115 die zurZeit des Bischofs Leo von
Novara zu Beginn des 8. Jahrhunderts entstand.116 Ein Vergleich der Quellentexte
in Bezug auf die Auswahl des Entliehenen dürfte über die Intention des Hagio-

113 Muller, St. Gaudentius, S. 158.
114 Gaudentius-Vita s. Anhang.
115 Vita S. Gaudentii episcopi Novarien., S. 418-421.
116 Der anonyme Hagiograph vermerkt, Nr. 21, S. 421, dass die Vita für das gläubige Volk zum

Lesen gedacht sei: Haec pauca ausus propere percurrere verbis signavi indoctis, populis
relegenda fidelibus, meritis fultus beati Papae Leonis, qui possedit Sedem B. Gaudentij
Novariensis civitatis Es handelt sich nicht um Papst Leo (440^161), ebd., Nr. 3, S. 417,
dem das Verdienst der Vita zukommt, sondern um den Bischof Leo von Novara zur Zeit des

Papstes Paul, der am 28. Mai 757 gewählt wurde und 767 verstarb. Dazu: Savio, Gli antichi
vescovi, S. 240, 253.

98



graphen Aufschluss geben. Es stellt sich dabei die Frage, ob die verwendeten
Textstellen nur topischen Charakter haben, eine bewusste Gleichschaltung von
zwei homonymen Heiligen besteht oder trotz der Ähnlichkeit der Viten eine

eigene Persönlichkeit gezeichnet wird.

6.1. Viten-Vergleich (Lesungen 1—4)

Gaudentius wird in der Vita des Breviarium Curiense von 1520 als Bischof
und Märtyrer dargestellt. Der bevorstehende Festtag, für den die Vita/Predigt
vermutlich verfasst wurde, galt dem sanctissimo martyri etpresuli Gaudentio.
Der einleitende Satz hat topischen Charakter, da der Hagiograph dank der Hilfe
Gottes und des Heiligen - expergiscentes et nos Dei adiutorio et cuius

inspiratione - eine Vita für Gaudentius zu schreiben vermag, der im
Bistum Chur gegen das Heidentum und den Arianismus gekämpft hat.117

Aufgrund des Quellentextes wird Gaudentius von Casaccia mit Bischof Gaudentius

von Novara verbunden, obwohl in der Churer Bischofsliste kein Gaudentius
existiert118 und sich kaum ein fremder Bischof in die Angelegenheiten eines
andern Bistums eingemischt hätte, ausgenommen der Bischofssitz wäre
vorübergehend verwaist gewesen.119

117 Gaudentius-Vita s. Anhang.
118 Die beiden ältesten aus dem 14. Jh. stammenden Verzeichnisse der Bischöfe von Chur im Liber

de feodis, Meyer-Marthaler, Liber de feodis S. 56, und in der Chronik des Stiftes Marienberg,
Goswin, Chronik, S. 81, zeigen eine Reihe von Churer Bischöfen von den Anfängen bis ins 14.

Jh. Die beiden Listen stimmen für die Frühzeit überein und beziehen sich aufeine gemeinsame
in Chur entstandene Quelle. In den beiden Verzeichnissen wird unterschieden zwischen
Bischöfen mit unbekannter Amtszeit - quorum ordinem ignoramus - und jenen mit gesicherter
Abfolge - quorum ordinem scimus. Dazu: Lieb, Die Gründer, S. 38; Clavadetscher/Kundert,
Das Bistum Chur, S. 468.

119 Aufgrund des sogenannten Breviarium Patriarchinum (1519/1523 in Como gedruckt), zit.
nach Planta, Das alte Raetien, S. 223: Beatus Ambrosius qui et vicinarum regionum
Liguriae, Aemiliae, Venetiae Raetiarumque et alpium Cottarum Christianis ecclesiis prae-
erat, quae per superiorum temporum calamitates episcopis destitutaefuerunt. und des Briefs
des Bischofs Ambrosius an die Gemeinde Vercelli um 395, S. Ambrosii epistolae, col. 1240:

Conficior dolore quia Ecclesia Domini, quae est vobis, sacerdotum adhuc non habet, ac sola

nunc ex omnibus Liguriae atqueAemiliae Venetiarumque vel caeterisfinitimis Italiaepartibus
hujusmodi eget officio ist anzunehmen, dass vor dem Jahre 395 der Churer Bischofssitz
verwaist gewesen war.

99



BischofEusebius von Vercelli spielt in den ersten vier Lesungen um Gauden-
tius eine zentrale Rolle, denn die fiktive Angabe der Jugendjahre des Gaudentius

- circa 348 - fällt in dessen Wirkungszeit. Wann Eusebius zum Bischof geweiht
wurde, kann nur annähernd bestimmt werden. Das Martyrologium Hieronymia-
num, das im 5. Jahrhundert in Norditalien entstanden ist,120 bemerkt zu Eusebius:

Eusebius, natione Sardus, et ex lectore urbis Romanae, Vercellensis episcopus.121

Wie dem Brief von BischofAmbrosius an das Volk zu Vercelli zu entnehmen

ist, wurde Eusebius von Volk und Klerus zum Bischof von Vercelli gewählt.122

Vergleicht man die beiden Abschnitte miteinander, so hebt der Hagiograph den

Bergeller Heiligen von Gaudentius von Novara ab, indem er ihm heidnische
Eltern des Mittelstandes zuweist, deren Namen genannt werden, und die Stadt
Ivrea in keiner Weise als christliches Zentrum erscheinen lässt. Zu dieser Zeit
ist Ivrea noch kein Bischofssitz, sodass sich Gaudentius zu Eusebius nach

Vercelli aufmacht, um sich taufen und zum Priester ausbilden zu lassen. Der
darauf folgende Eintritt in die Klerikergemeinschaft des Eusebius macht
Gaudentius zu einem der ersten ausgebildeten Priester dieses Bistums.123 Indem der

Hagiograph den Bergeller Gaudentius der Klerikergemeinschaft des Eusebius

angehören lässt, wird seine Wirkungszeit in die Anfänge der Diözesenbildung
im norditalischen Raum verlegt.

In der Vita des Gaudentius von Novara wird die adelige Herkunft der bereits
christlichen Eltern aus dem Senatorenstand deutlich hervorgehoben. Das Heidentum

ist noch stark verbreitet und somit kann Gaudentius von Novara noch keinen
Rückhalt in einer christlichen Gemeinde finden. Die Ausbildung zum Priester

erfolgt nicht in Vercelli bei Eusebius, sondern bei Ambrosius in Mailand.124

In der Vita des Bergeller Heiligen wird eindeutig bestätigt, dass Gaudentius
den Priester Laurentius bei seinen Bekehrungen unterstützt und nach dessen

Martyrium durch den Beschluss der Mitbischöfe als Bischofvon Novara gewählt

120 Dubois, Les martyrologes, S. 29f.
121 S. Eusebii Hieronymi Liber de viris illustribus, S. 735.
122 S. Ambrosii Epistolae, S. 1240f.; Grilla-Gremigni, Gaudenzio, in: Bibl. sanct., Bd. 6, S. 56.
123 Gaudentius-Vita s. Anhang.
124 Vita S. Gaudentii episcopi Novarien., Kap. I, Nr. 2-4, S. 418: Beatus Gaudentius Ebo-

regiensis urbis regionis Hesperiae nobili genere & civibus pene primoribus ortus fuit.
Evangelica semina indigents ferenda committebat; seu etiam parentes, quos adhuc

gentilitas detinebat felix tanti meriti cui concessum estprimum Doctorem esse, deinde
Sacerdotem

100



wird.125 Auffallend ist, dass der Heilige nicht zu Ambrosius in Beziehung gesetzt
wird, der Gaudentius von Novara zum Bischof auserkoren hat.126

Der Hagiograph der NovareserVita setzt seinen Protagonisten und Glaubensgefährten

Laurentius ebenfalls in die Christianisierungsphase, wobei Laurentius
nicht von den Arianern, sondern von Heiden getötet wird. Um diese Zeit war in
Novara noch kein Bischofssitz im Aufbau, sodass Gaudentius sich nach Mailand

begibt, um sich beim Hl. Ambrosius zum Priester ausbilden zu lassen.127

Betrachtet man die Anfänge des Christentums und der Diözesenbildung am
Alpensüdrand, so gehören Laurentius und Eusebius zu den frühen Glaubensboten

des Christentums im norditalischen Raum. Die ältesten Bischofssitze

- Ravenna, Aquileia und Mailand - können aufgrund der Bischofslisten kaum
in die zweite Hälfte des 2. Jahrhunderts datiert werden.128 Indizien für die vor
dem 4. Jahrhundert schwache Verbreitung des christlichen Glaubens in diesem
Raum sind die geringe Anzahl von Märtyrern im Martyrologium Hieronymi-
anum sowie die Tatsache, dass die Zahl der Diözesen zwischen dem Apennin,
den Alpen und der ligurischen Küste vor dem 4. Jahrhundert im Vergleich
zur Italia Inferior und den Inseln eher klein war.129 Mit der Anerkennung des

125 Gaudentius-Vita s. Anhang.
126 Vita S. Gaudentii episcopi Novarien., Kap. III, Nr. 11-13, S. 419f.: cum Ambrosius

pro quadam plebium dissensione ad Vercellensem urbem properasset cumque No-
variensem praeteriret urbem distulit videre Gaudentium dixit (Ambrosius) ei:
Episcopus eris, ut video. dixit (Gaudentius) ei: Utique, sed ero sacrandus ab altern. Nach
dessen Wahl durch das Volk und den Klerus sowie mit dem Einverständnis des Kaisers erfolgte die

Bischofseinsetzung: Decus igitur Pontificale a beatissimo Simpliciano Archiepiscopo nactus

magis oneri fuit. Das kaiserliche Einverständnis soll vom Himmel inspiriert gewesen sein, ebd.,

Kap. III, Nr. 13, S. 420, Z. 10-16.
127 Vita S. Gaudentii episcopi Novarien., Kap. II, Nr. 5f., S. 418f.: Novariae se (Gaudentius)

recepit, ibique Laurentium Presbyterum reperit: qui fidei fervore vestitus contra gentilium
malignamperfidiam dimicabat ab impiis una cum multitudineparvulorum tunc baptiza-
torum martyrio coronatus Sedpostgloriosum ipsius excessum, certum est ilium B. Martino
in Mediolano urbe metropoli propter gloriosam illius doctrinam comitem scribam adhaesisse.

128 Allein verkehrsgeographische Gründe sprechen für diese frühen Zentren. Bei der diokletiani¬
schen Neuordnung wurde Mailand 286 zum Sitz des Augustus des Westens erhoben. Dadurch

gewann die Stadt für mehr als ein Jahrhundert eine politisch und wirtschaftlich wichtigere
Position als Rom. Dazu: Ambrosiani, Mailand, in: LdMA, Bd. VI, S. 113f.; Savio, Gli antichi
vescovi, S. 1; Lanzoni, Le diocesi, S. 1062-1065.

129 Nach F. Lanzoni, Le diocesi, S. 1066f., registriert das Martyrologium Hieronymianum 275

Namen in der Italia Suburbicaria und den Inseln und nur 30 in der Italia Annonaria. Betrachtet man
zusätzlich die Viten und andere Dokumente, verschlechtert sich die Proportion nochmals.

101



Christentums durch Konstantin und Licinius im Jahre 313 im sogenannten
Toleranzedikt von Mailand stieg die Zahl der Christen überall an und begünstigte
die Diözesanorganisation. Das älteste Bistum nach Mailand ist Vercelli mit St.

Eusebius als erstem Bischof.130

Der Konflikt mit den Arianern fiel in eine Zeit, in der die Entstehung der Bistümer

im norditalischen Raum noch in den Anfängen steckte und das Christentum
in keiner Weise gefestigt war. Der churrätische Text misst dem frühen Wirken
des Eusebius wie dessen Problemen mit den Arianern dieselbe Bedeutung bei
und setzt beides in denselben Zeitraum. In der NovareserVita lässt der Hagio-
graph zwischen den beiden Ereignissen eine Zeitlücke offen, obwohl auch er
seinen Protagonisten mit der beginnenden Christianisierung (mit dem Priester

Laurentius) in Beziehung setzt. Da der Verfasser der churrätischen Vita in der
vierten Lesung explizit erwähnt, dass Gaudentius mit den arianischen Christen

zu kämpfen hat und wie Eusebius zur Zeit des Kaisers Constantius II. (337-361)
infolge dieses Konfliktes gezwungenermassen ins Exil gehen muss und unter
Julian wieder zurückkehrt, wird er als Verteidiger des christlichen Glaubens auf
die gleiche Ebene wie Eusebius gestellt.131

In der Novareser Vita begleitet Gaudentius den Bischof Eusebius freiwillig
ins Exil. Er ist vermutlich nicht in die Streitgespräche an der Mailänder
Synode verwickelt und wird von Eusebius zur Betreuung des verwaisten Bistums
Vercelli, dem in dieser Zeit Novara angehörte, zurückgesandt.132 Da Ambrosius
Gaudentius von Novara zum Bischof erkoren hat, wird einerseits deutlich, dass

Gaudentius nach 374 noch als Priester in Novara wirkt, andererseits bestätigt es

die Initiative des Mailänder Metropoliten, neue Bischofssitze zu errichten, auch

130 Regesta Pontificum Romanorum IV/2, S. 7; Savio, Gli antichi vescovi, S. 5-8; Grabinschrift
des Honoratus, Nachfolger des Limenius, ders., S. 2 (Zitat): Eusebius Praesul primus, qui
martyr alumnus. Tertius hanc urbis sedem tenuit Honoratus. Angaben zu den Bischöfen

von Vercelli, ders., S. 403-419, befanden sich in der antiken Kathedralkirche S. Maria Mag-
giore, in der die ersten 40 Bischöfe, beginnend mit Eusebius bis Notingus, in Rundmedaillons

dargestellt waren. Die Bilder entstanden um 830, zur Zeit des Bischofs Notingus.
131 Gaudentius-Vita s. Anhang.
133 Vita S. Gaudentii episcopi Novarien., Kap. II, Nr. 7f., S. 419: Seddum ConstantijImperato-

ris tempore Ariana haeresis toxicatae radicis venenato flore pullulasset ut beatissimus
Eusebius Vercellensis Episcopus cum plerisque exilio condemnaretur Gaudentius

cum eopergit quasi minister et comes Gaudentius: qui dum ab Eusebiopio Pastore

proptergregis custodiam destinatus (...).Tribus evolutis annis cum rediissetEusebius
Gaudentium summo honoreprosecutus est

102



wenn die Weihe des Gaudentius und somit die Bistumsgründung von Novara erst
nach 394 unter Bischof Simplicianus erfolgt.133 Die Vita S. Gandentii episcopi
Novariensis, die Novareser Bischofslisten134 und die Epistulae des St. Ambrosius
weisen Gaudentius als historische Person aus, die an der Bistumsgründung von
Novara zur Zeit des Streites mit den Arianern aktiv beteiligt ist und Ende des 4.

Jahrhunderts der neuen Diözese als erster Bischof vorsteht.
Der Autor der Vita des Bergeller Gaudentius lässt den Novareser Bischof

nach dem Exil auf sein Bistum verzichten, um dem Martyrium in Novara zu
entgehen und wendet sich somit an dieser Bruchstelle von Bischof Gaudentius

von Novara ab. Da der Hagiograph sehr lange im norditalischen Raum verweilt
und demzufolge das Bergell in den ersten vier Lesungen überhaupt nicht erwähnt

wird, muss er über eine äusserst schmale Quellenbasis zu Gaudentius von Ca-
saccia verfügt haben. Aufgrund des Patroziniums, des Titulus S. Gaudentii, und
des Festtages (3. August) im Missale Curiense von 1497 sowie der spätantiken
(unklaren) Provinzzugehörigkeit des Bergells erschien es dem Hagiographen
durchaus sinnvoll, den Heiligen und das Bergell örtlich, zeitlich und personell
mit einem der ersten christlichen Zentren - mit Vercelli - im norditalischen
Raum in Beziehung zu setzen. Die Verquickung mit Gaudentius, dem

homonymen Bischof von Novara (Todestag: 22. Januar/Translation: 3. August), bot
sich dem Hagiographen als geeignetste Möglichkeit an, auch wenn es sich um
keinen Kephalophoren handelt, da sich das Motiv im 4. Jahrhundert noch nicht
anbietet. Das Verzichten auf die eigene Diözese ist im Kontext des Kephalopho-
ren-Motivs nicht als Versagen des Bischofs zu interpretieren, sondern er sucht
das Martyrium, dessen Novara nicht würdig ist, an einem anderen Ort.

133 Nach Winkelmann, Ambrosius, in: Lexikon der Antike, S. 32, wurde Ambrosius (333/4 oder

339/40-397) 374 zum Bischof von Mailand geweiht.
134 In zwei Listen der ältesten Bischöfe von Novara ist die zwanzigjährige Amtszeit des ersten Bi¬

schofs Gaudentius angegeben: S. Gaudentius sedit ann. XX. (Kirche St. Gaudentius, um 1070);
S. Gaudentius Presul egregius sedit ann. XX. (Kathedrale St. Maria, 12. Jh.). Die folgenden 28

Bischöfe haben in beiden Listen keine Angaben zu ihren Amtszeiten. Dazu: Savio, Gli antichi
vescovi, S. 238-243, S. 240 (Zitat). Die Diözese Novara besitzt als einzige der Piemonteser
Diözesen eine vollständige Liste, ebd., S. 238; Lanzoni, Le diocesi, S. 1032-1034.

103



6.2. Vom Bischof von Novara zum Glaubensboten im Bergeil
(Bruchstelle zwischen den Lesungen 4 und 5)

Nach dem Exil des Gaudentius weicht der Hagiograph von der Vita des Nova-
reser Heiligen deutlich ab, indem er eine Beziehung zum Bergeil herzustellen
versucht. Gaudentius findet sein Bistum in Unordnung, die Kirche verschmäht
ihn, sodass er in die Fremde zieht.135 Mit dieser Abwendung verlässt der
Verfasser nicht nur die örtliche und fingierte zeitliche Ebene, sondern entledigt
den Protagonisten auch seines Amtes. Gaudentius wird vom ortsgebundenen
Bischof zum heimatlosen Glaubensboten und begibt sich ad aliénas in eine Art
desertus-Situation ins Bergeil. Aufgrund der Bergeller Kirchenpatrozinien,136
die mehrheitlich im norditalischen Raum des 4./5. Jahrhunderts verwurzelt
sind, sowie hagiographischer Quellen wirkten jedoch andere Zeitgenossen des

Gaudentius und zum Teil frühere Glaubensboten im Umkreis von Como-Sa-
molaco, in der Nähe des Bergeller Talausgangs.137 Von den Bergeller Kirchen
ist St. Gaudentius in Casaccia durch das churrätische Reichsgutsurbar am
frühesten belegt.138 St. Maria in Castelmur erscheint 988 als Zehntkirche, Ber-
galliam vallem cum castello et decimalis ecclesia,139 deren Priester, ein Albertus
de Castro Muro, wird 1219 erstmals genannt. Allgemein wird angenommen,
dass die Gründung der Kirche ins Frühmittelalter reicht und sie Hauptkirche
des Tales war.140 Das Marienpatrozinium der genannten Kirche weist nach O.

Farner nicht auf den Anfang, sondern bereits aufeinen gewissen Abschluss der
kirchlichen Entwicklung hin. Es dürfte die bereits vorhandenen Patrozinien eher

zurückgedrängt haben.141

135 Gaudentius-Vita s. Anhang.
136 Ackermann, Frühes Christentum in Churrätien.
137 Lanzoni, Le diocesi, S. 975f.; Passio Beatissimorum Fidelis, S. 563f.; Lütolf, Die Glaubensboten,

S. 114. F. Savio, Gli antichi vescovi, S. 825-827, vertritt die Meinung, dass vor allem
Carpophorus in Como verehrt wurde, da im Martyrologium Hieronymianum ein Eintrag zum
7. August besteht.

138 BUB I, S. 386, Z. 22.
139 BUB I 148, S. 123, Z. 23f.; Poeschel, KdmGR V S. 265, 400; Archäologie Graubünden,

S. 155; Clavadetscher/Meyer, Das Burgenbuch, S. 225-227.
140 BUB II 607, S. 108, Z. 6. Anlässlich der Weihe der Kirche in Soglio von 1471, Nüscheler,

Die Gotteshäuser, S. 116, nannte sich der Priester: Plebanus (auch archipresbyter) vallis Pre-
galliae apud ecclesiam sanctae Virginis Mariae de Castromuro. Dazu: Müller, St. Gaudentius,
S. 147.

141 Farner, Die Kirchenpatrozinien, S. 133.

104



Alle weiteren Kirchen des Bergells gehen aufgrund der Schriftquellen frühestens

ins Hoch- und Spätmittelalter zurück. Da bis anhin keine archäologischen
Funde vorliegen, bleiben Fragen nach möglichen Vorgängerbauten offen. Die
Patrozinien sind das einzige Indiz für den südlichen Einfluss des frühen Christentums

und dies bei der Hälfte der Kirchen: St. Cassian und die vermutete Kapelle
St. Gaudentius in Vicosoprano, St. Laurentius in Soglio, St. Peter in Coltura,
Montaccio und Caccior und St. Gaudentius in Casaccia.142 Die Patrozinien der

übrigen Kirchen können ebenso mit der fränkischen Mission in Verbindung
gebracht werden.143 Beim Titulus S. Gaudentii in Casaccia ist es aufgrund des

Festtages (2. August) durchaus möglich, dass die Kirche Reliquien des Nova-

reser Heiligen besass, das Volk aber einen einheimischen Märtyrer verehrte,
der sich besser durchgesetzt hatte. Deshalb musste der Hagiograph an dieser
Stelle der Vita auch einen Bruch bei der Heiligengestalt vornehmen, um beiden
Traditionen gerecht zu werden. Klammert man Bischof Gaudentius von Novara

aus und betrachtet man das mögliche Wirken eines einheimischen Gaudentius
im Bergell aus der Perspektive des 4./5. Jahrhunderts aufgrund der ersten vier
Lesungen der Vita, so missioniert Gaudentius als fremder Bischof weder in der
Diözese Novara noch in Como,144 sondern ad aliénas, also vermutlich in einer
unstabilen Interferenzzone zwischen den Bistümern Chur und Como,145 in der

ein Martyrium noch möglich ist.146 Somit wäre seine Missionstätigkeit ins

beginnende 5. Jahrhundert zu setzen, als die Bistumsgrenzen noch nicht gefestigt

142 St. Cassian in Vicosoprano ist 1292/98 und St. Laurentius in Soglio 1354 belegt, Poeschel,
KdmGR V, S. 456, 434. St. Peter in Coltura wurde 1518 auf einem Vorgängerbau errichtet,
ebd., S. 448. Dazu: Nüscheler, Die Gotteshäuser, S. 118f.; Farner, Die Kirchenpatrozinien,
bes. S. 19f„ 56f., 105.

143 St. Martin in Bondo wurde 1250 geweiht, Poeschel, KdmGR V S. 403; St. Georg in Stampa
ist 1327 und St. Johannes in Castasegna 1409 belegt, ebd., S. 450, 426. Bei St. Johannes in
Casaccia von 1522 ist aufgrund von Grabanlagen im Chor ein Vorgängerbau nicht
ausgeschlossen. Dazu: Nüscheler, Die Gotteshäuser, S. 118f.; Farner, Die Kirchenpatrozinien,
bes. S. 68, 90, 133,86.

144 Nach F. Lanzoni, Le diocesi, S. 977f., muss um diese Zeit der Bischofssitz in Como besetzt

gewesen sein.
145 Der Churer Bischofssitz ist 451 mit Bischof Asinio urkundlich erstmals bezeugt, als Abun-

dantius, Bischofvon Como, für seinen Amtsbruder die Mailänder Synodalakten unterschrieb,
BUB I 2, S. 3, Z. 11-13. Aus dieser Beziehung wird zudem deutlich, dass für die Leitung
einer möglichen früheren Sedisvakanz eher der Bischof der angrenzenden Diözese Como in

Frage gekommen wäre als der Bischofvon Novara.

105



waren.147 Da der Hagiograph gleich in den folgenden Zeilen sehr deutlich durch
nostro tempore und mit dem Präsens auf die Erzählerebene wechselt, vermittelt
er dem Leser implizit einen neuen Zeithorizont. Ob mit diesem Erzählverfahren
die Person des Gaudentius unauffällig ausgewechselt wird, lässt sich an dieser
Stelle noch nicht ausmachen. Im Hinblick auf das Kephalophoren-Wunder haben
diese ersten vier Lesungen durchwegs topischen Charakter. Da die Abwendung
des Bischofs Gaudentius von seiner Diözese Novara nicht nachweisbar ist und
Gaudentius sich den Martyriumsplatz im Bergeil sucht - sepulchrum patrium
(in Novara) non desideraret-, wird dieser Talschaft eine ausserordentliche
Bedeutung zuteil. Die Wahl dieser südlichen Randzone der Diözese Chur ist als

Voraussetzung zur Einführung des Kephalophoren-Motivs zu werten.

6.3. Missionstätigkeit (Lesungen 5-6)

Wie bereits in den ersten vier Lesungen erwähnt wird, erscheint Gaudentius
nicht als erster Glaubensbote in der Diözese Chur, sondern kämpft in einer
vermutlich noch unstabilen Randzone gegen das Heidentum und die arianischen
Christen. Erst in der fünften Lesung gelangt Gaudentius ins Bergeil, um dort
seine Missionstätigkeit auszuüben. Er missioniert jedoch nicht mehr unter Ari-
anern, sondern in einer Räuberbande, die es mit dem Christentum nicht mehr
ernst nimmt und ihren eigenen Pührern huldigt.148 Um welchen Personenkreis
es sich handelte, kann aus dem Text nur indirekt erschlossen werden. Zieht
man die wenigen Kultzeugnisse bei - das Elsässer Kalendar und das Brüsseler
Martyrologium, eine mögliche Kanonisation, die Altarweihe in Chur und die
Neuweihe der Kirche in Casaccia (1359) - liegt die Wirkungszeit eines möglichen

Glaubenboten namens Gaudentius vor dem 11. Jahrhundert, als die Kollatur
in St. Gaudentius noch dem Kloster Pfäfers, in dem jedoch keine Verehrung
nachzuweisen ist, zustand.

146 F. Bagliotti, Delia vita di S. Gaudenzio, S. 177-182, schildert das Bergeil noch im 17. Jh.

über Seiten in den schwärzesten Farben: una (valle) delle maggiori in horridezza di qaante
n 'habbia la Rhezia superiore (...); una carcere di Montagne è necessitato di tenersisempre
fisso nel Cielo (...); appena credibile chepur si trova gente, che habita questo sfortunato
esilio del Mondo; varie nazioni e stranie di tutti i linguaggi se ne formö un tal barbaro
travasamento

147 Kaiser, Churrätien, S. 34f.
148 Gaudentius-Vita s. Anhang.

106



Betrachtet man die Namen der Bergeller Führungsschicht, wie sie im 12./13.

Jahrhundert erstmals in den Quellen fassbar wird, tritt der Name Gaudentius
bei den Castelmur auf, die als Stifter des Kirchenbaus von 1359 durchaus in
Betracht zu ziehen sind und vermutlich einen Bestattungsplatz in der Kirche
erhielten. 1186 wird das Geschlecht der Castelmur mit Gaudencius de Castromuro
erstmals urkundlich erwähnt.149 Mit Reingerius presbyter de Castellmuro, der

als Wohltäter des Domstiftes Chur im Necrologium Curiense aufgeführt ist,150

steht fest, dass auch das geistliche Amt bereits in den Händen dieser Familie

lag. Als bischöfliche Vasallen sind die Castelmur seit 1219 in den Urkunden
bezeugt.151 Ein Zeichen ihrer lehensherrlichen Stellung ist im Beinamen de Porta

zu sehen, der im 13. Jahrhundert mehrmals auftaucht und sich auf die Obhut
über die Porta Bergalliae, die Talsperre zwischen den beiden Talhälften Ob- und
Unter-Porta bezieht.152 Als 1514 die Kirchenvögte die Erlaubnis erhielten, die

Mauern der Kirche von 1359 abzubrechen und den Leib des Heiligen zu erheben,

und vermutlich auch die andern Kirchengräber entfernt werden mussten,

um die Kirche neu zu weihen, könnte es sich um ein bedeutendes Stiftergrab
dieser Familie gehandelt haben.

Bei der Reliquientranslation von 1514 waren im Bergell bereits reformatorische

Bestrebungen festzustellen. Die Glaubenserneuerung in den Bündner
Südtälern stand in direktem Zusammenhang mit den Anfängen der Reformation
in Italien und den seit 1512 in Bündner Besitz stehenden Untertanenlanden
Chiavenna und Veltlin. Zahlreiche italienische Geistliche begaben sich in die

Bergtäler, wo sie anscheinend Erfolg hatten. C. Hoiningen-Huene zieht aus ihren

Untersuchungen in Unter-Porta den Schluss, dass die Bergeller vor und nach

der Reformation religiöse Leute gewesen seien, die Dekadenz des Klerus im
16. Jahrhundert jedoch enorm gewesen sei. Dieser Umstand bildete nach ihrer

Meinung eine der Hauptursachen der Reformation.153

Nach E. Camenisch muss sich der Bergeller Kirchenkonflikt bzw. der Machtkampf

gewisser Bergeller Familien und Kleriker um die Besetzung der Pfarrei

145 BUB I 438, S. 335, Z. 11; Salis-Soglio, Die Bergeller Vasallengeschlechter, S. 3.
150 Eintrag im Necrologium Curiense zum 24. September, S. 96, 145. Dazu: Salis-Soglio, Die

Bergeller Vasallengeschlechter, S. 3.
151 BUB II 607, S. 107, Z. 32; Vassalli, Castellum ad Bergalliam, S. 298.
152 Salis-Soglio, Die Bergeller Vasallengeschlechter, S. 3f.
153 Camenisch, Geschichte der Reformation, S. 19-27, 62-66; Hoiningen-Huene, Mitteilungen

aus Bergeller Notarsprotokollen, S. 85-95, 201-211.

107



Nossa Donna in Castelmur während der Amtszeit des Bischofs Heinrich von
Hewen bzw. zwischen 1491-1505 fördernd auf die Reformation ausgewirkt
haben. Bischof Heinrich ernannte Simon de Praepositis von Vicosoprano zum
Prevosto della valle di Bergaglia. Papst Alexander VI. (1492-1503) verlieh
dieselbe Pfarrei Antonius de Negrinis, der das Amt mit Unterstützung der
Einwohnerschaft und Kleriker von Unter-Porta trotz des bischöflichen Bannes und
des über das Bergeil verhängten Interdiktes in Castelmur antrat.154 Die bischöfliche

Beschwerde nach dem päpstlichen Entscheid vom 8. Januar 1502 wurde
möglicherweise am 25. April 1503 auf dem Bundstag in Ilanz verabschiedet.155
Da von den Leuten von Obport besser antwurt vernommen, dan von den Un-
derport. unser gnädiger her von Chur die Obport und insunder die von
Gesatzch, so an schuld erfunden sind, der bann und interdict absoluieren solle
(...).156 Der Gotteshausbund schritt gegen die dem Churer Bischofungehorsamen
Leute von Unter-Porta vermittelnd ein; gewisse Geistliche wurden gefänglich
eingezogen und dem Bischof zur Aburteilung überantwortet. Nach F. Jecklin
mögen hier verwandtschaftliche Beziehungen mitgespielt haben, da ein Andreas
de Praepositis 1500 dem Gaudentiushospital samt der Kirche vorstand.157 Somit
hätte auch St. Maria in Castelmur in den Händen derselben Familie gelegen. Das
Verhältnis der Bevölkerung von Unter-Porta und deren Kleriker zum Bischof
von Chur war durch die erwähnten Massnahmen getrübt. Es wundert daher
nicht, dass die ersten reformatorischen Bewegungen aus dem südlichen Raum
des Bergells erfolgten. Die neue Lehre verbreitete sich jedoch nicht von der
einstigen Talkirche St. Maria, sondern vom Dorf Vicosoprano aus,158 das sich
zum Hauptort des ganzen Tales entwickelt hatte.159

Die Darstellung der Gefangennahme des Gaudentius kann einerseits durch das

wehrlose Verhalten des Opfers topischen Charakter haben, andererseits indiziert

154 Camenisch, Geschichte der Reformation, S. 65f., Anm. 87.
155 Regesten zur Schweizergeschichte, Nr. 800, S. 304; Jecklin, Ein vorreformatorischer Kir¬

chenkonflikt, S. 93-100.
156 Jecklin, Ein vorreformatorischer Kirchenkonflikt, S. 99fl, 100 (Zitat).
157 Jecklin, Ein vorreformatorischer Kirchenkonflikt, S. 98, Anm 20.
158 Camenisch, Geschichte der Reformation, S. 66; Mayer, Geschichte des Bistums Chur, Bd. II,

S. 49; Campell, Raetiae alpestris, S. 70.
159 Hier befanden sich der Hof (Pfalz) des Bischofs und der Sitz des Hochgerichtes. Bischof

Berthold II. residierte 1293 in palacio apud Vicosupranum, BUB III (neu) 1557, S. 304,
Z. 26. Dazu: Poeschel, KdmGR y S. 456; Camenisch, Geschichte der Reformation, S. 59f.

108



die gewählte Sprache auch politische Probleme.160 Wer jedoch mit dem
Landesfürsten gemeint ist, der Bischof oder die Talvögte von Ob- und Unter-Porta,
bleibt offen. Da das Bergell sehr früh als Talgemeinschaft organisiert war und
1386 bei der Gründung des Gotteshausbundes zu den wenigen Talgemeinden
gehörte, die bereits ein eigenes Siegel besassen, muss der Einfluss der führenden

Bergeller Familien stark gewesen sein. Welchen Wissenshorizont der Hagio-
graph bei der Wahl des Kephalophoren-Wunders vor Augen hatte, lässt sich nur
vermuten. Er konnte durchaus ein mögliches Stiftergrab - ein anonymes Grab

ist nicht auszuschliessen - mit den kirchenpolitischen Verhältnissen der Jahre

1502-1504 verbinden, als der Bischof die Macht über Unter-Porta bzw. über
St. Maria in Castelmur verloren hatte und seine Anhängerschaft in Ob-Porta
bzw. in St. Gaudentius war.

Die kommenden Ereignisse um die Todesart des Gaudentius gehören der

Volkstradition an und werden mit utpie credipotest eingeleitet. Gaudentius wird
in der Nähe von Vicosoprano, der einstigen Gerichtsstätte, enthauptet. An diesem

Ort muss sich aufgrund einer Flurbezeichnung capella und von Restmauern eine

Kapelle zu seiner Ehre befunden haben.161 Mit Hilfe des Kephalophoren-Motivs
lässt sich die Gerichtsstätte mit dem Bestattungsort in Verbindung bringen.
Gaudentius begibt sich wie alle anderen Kopfträger von der Gerichtsstätte

(Vicosoprano) zum gewünschten Begräbnisplatz (auf den Hügel am Maloja)
und wird von den Seinigen erstmal in einem Bodengrab bestattet.162 Betrachtet

man den Viten-Verlauf anderer Kephalophoren, so begibt sich der Protagonist
immer aus einer Gefahrenzone zu seinem angestammten oder zumindest einem

christlichen Zentrum zurück. Bei Gaudentius könnte es sich durchaus um einen

Angehörigen der Stifterfamilie gehandelt haben, der sich in Streitigkeiten im
südlichen Teil des Bergells schlichtend eingemischt hatte und in Vicosoprano
unschuldig verurteilt wurde. Laut Vita ist Gaudentius a suis bestattet worden,

was sich auf die Mitchristen oder die Stifterfamilie beziehen kann. Hatte der

160 Gaudentius-Vita s. Anhang.
161 Gaudentius-Vita s. Anhang. E. Poeschel, KdmGR V, S. 462, kennt für die Flurbezeichnung

capella keine Belege, die St. Gaudentius als Patron der vermuteten Kapelle ausweisen.

Nüscheler, Die Gotteshäuser, S. 118, der seine Information vom Domdekan C. L. von Mont
hatte (in: Clavadetscher/Kundert, Das Bistum Chur, S. 556), bringt die Restmauern mit
der Martyriumsstätte des Heiligen in Verbindung. Zur Flurbezeichnung capella: Rätisches

Namenbuch, Bd. I, Nr. 197, S. 576.
162 Gaudentius-Vita s. Anhang.

109



Hagiograph den allgemein vernachlässigten Kult des 14./15. Jahrhunderts in
St. Gaudentius und die Machtkämpfe unter den Feudalherren bei der Besetzung
des geistlichen Amtes in St. Maria in Castelmur (1502-1504) vor Augen, so
ist der Gestus des Kopftragens zur Kirche St. Gaudentius zusätzlich zum gross
angelegten Kirchenbau und der Translation des Leibes in den Wandsarkophag
ein wirksames Mittel, um die einstige Filialkirche in Ob-Porta als kirchliches
Zentrum aufzuwerten, das heisst die Kirche sogar über oder gleichwertig
neben St. Maria zu stellen.163 Die St. Gaudentius-Kirche entwickelte sich im 14.

Jahrhundert dank der einheimischen Bevölkerung des Bergells, welches zum
Gotteshausbund gehörte, sowie der vorgeschriebenen Benützung der Castel-
murschen Strasse über den Septimer zu einem Wallfahrtsort, der über Einkünfte
verfügte. Ein Geistlicher wurde eigens für das Gotteshaus eingesetzt, sodass die

zuvor vernachlässigte Seelsorge wieder garantiert war.164

7. Zwischenergebnisse

In der Vita des Hl. Gaudentius von 1520 werden zwei für das Christentum im
Bergeil bedeutende und zugleich auch ereignisgeladene Zeiträume verquickt. In
den ersten vier Lesungen, die eine Einheit bilden und sich auf das 4. Jahrhundert
im norditalischen Raum beziehen, wird das Bergeil in den transpadanischen
Raum während der Christianisierungsphase, der Bistumsgründungen und des

Streites mit den Arianern integriert. Diese Verbindung war durch das vorgegebene

Patrozinium, den Titulus S. Gaudentii, und die allgemeine politische Um-
orientierung, die das Bergeil bis in die Karolingerzeit erfuhr, durchaus sinnvoll.
Da der Hagiograph nebst savoyischem Legendengut die Epistulae des Ambrosius
sowie die Vita des Novareser Bischofs sehr gut gekannt und Letztere als Vorlage
benutzt hatte, musste ihm auch der natürliche Tod des Bischofs Gaudentius in
Novara bekannt gewesen sein. Es ist denkbar, dass der Titulus S. Gaudentii des
9. Jahrhunderts dem Hl. Gaudentius von Novara geweiht war und die Verehrung
der Körperreliquie einer einheimischen Stifterperson galt. Mit der in der Vita
erwähnten Kanonisation am Ende des 13. Jahrhunderts, die für einen Bischof

163 Lanfranchi/Negretti, Die Bündner Südtäler, S. 204-206; Sablonier, Politik und Staatlichkeit,
S. 255f.; Pfister, Konfessionskirchen, S. 210.

164 Gaudentius-Vita s. Anhang.

110



des 4./5. Jahrhunderts unnötig gewesen wäre, verweist der Hagiograph auf eine

hochmittelalterliche Person, die - wie explizit gesagt wird - in der Diözese bis
anhin nicht bekannt war. Hätte es sich tatsächlich um den Bischof von Novara
gehandelt, wäre die Abfassung der angeblich ersten Vita für den Heiligen nicht
nötig gewesen, da bereits eine bestand.

Die Lesungen fünf und sechs der Vita reflektieren die kirchenpolitischen
Zustände des 15. und beginnenden 16. Jahrhunderts im Bergell, als unter den
führenden Bergeller Familien Spannungen herrschten. Der Bischof verlor zu
dieser Zeit die Macht über die Kirche St. Maria in Castelmur und erste mögliche
reformatorische Einflüsse in Unter-Porta nahmen ihren Anfang. Die
Bevorzugung der bischofstreuen Ob-Porta durch Bischof Paul Ziegler - man denke

bloss an den spätgotischen Kirchenbau und die Reliquientranslation - lässt sich

mit dem Kephalophoren-Motiv geradezu ideal verdichten. In der Tat wählt der

Protagonist seine Grabstätte dementsprechend weder in Novara noch in der

einstigen Talkirche St. Maria in Castelmur oder in Vicosoprano, dem Haupt-
und Gerichtsort des Tales, sondern in der Kirche St. Gaudentius in Casaccia,
die dadurch in den Rang einer Wallfahrtsstätte erhoben und von einem eigenen
Priester betreut wird. Ein eigentlicher Kultaufschwung lässt sich erst mit dem

Kirchenbau und der in diesem Zusammenhang erfolgten Reliquientranslation
1514 sowie der Vita von 1520 fassen. Bis anhin wurde der Heilige weder in
Pfäfers noch im Bistum Chur verehrt.

Dass es sich um einen wenig bekannten Lokalheiligen handelte, bestätigt im
Weiteren nicht nur die geringe Verbreitung des Gaudentius-Kultes, sondern auch
die allgemeine Tendenz in der Brevierliteratur des beginnenden 16. Jahrhunderts,
wonach auch die umliegenden Diözesen neue Breviere drucken Hessen, in die

bistumseigene Patrone aufgenommen wurden, deren Kult erst aufzuarbeiten
und zu fordern war. Problematisch war die Festsetzung des Festtages im Churer
Brevier auf den 2. August, da der lokale Wallfahrtstag auch nach der Abfassung
der Vita bis zur Reformation auf Christi Himmelfahrt fiel. Somit erstaunt es

nicht, dass Bischof Johann VI. Flugi die Vita des Bergeller Heiligen im Churer

Proprium Sanctorum von 1646 jener des Bischofs von Novara bestmöglichst
anpasste und das Kephalophoren-Wunder wegliess.

111




	Das Kephalophoren-Motiv in den churrätischen Viten : Gaudentius von Casaccia

