Zeitschrift: Quellen und Forschungen zur Buindner Geschichte
Herausgeber: Staatsarchiv Graubinden

Band: 14 (2005)

Artikel: Das Kephalophoren-Wunder in churratischen Viten : Placidus von
Disentis - Gaudentius von Casaccia - Victor von Tomils - Eusebius vom
Viktorsberg

Autor: Di Natale, Regula

Kapitel: B. Il: Das Kephalophoren-Motiv in den churratischen Viten : Gaudentius
von Casaccia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-939161

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-939161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

II. Gaudentius von Casaccia

Das Kephalophoren-Wunder des Bergeller Heiligen Gaudentius wird erst in
der Vita S. Gaudentii im Breviarium Curiense von 1520 fassbar.! Die géngigen
Forschungsmeinungen zu Gaudentius, vor allem dessen Historizitit und die
damit verbundene Datierung der Anfange des Christentums im Bergell, sind
durchwegs belastet durch die geringe Aussagekraft der Quellenzeugnisse, die
fehlende Tradition im Kloster Pféfers, die Verquickung des Bergeller Heiligen
mit dem Bischof von Novara sowie durch das Gestdndnis des Hagiographen in
der Vita von 1520, dass der Heilige bis anhin im Bistum nicht bekannt gewesen
sei. Johann G. Mayer enthélt sich einer Datierung. Nach ihm ist das Fest des HI.
Gaudentius erst nach dem Neubau der Kirche St. Gaudentius (1514-1518) und
der Reliquientranslation eingefiihrt worden.? Iso Miiller betrachtet Gaudentius
weder als Pfarrer, Bischof noch als Martyrer, sondern als einen Apostel der
Liebe, der im 7. oder 8. Jahrhundert im Umkreis von Casaccia lebte und das
Hospiz am Malojapass betreute.’ Heinrich Biittner gibt die Lebenszeit des Ber-
geller Heiligen sehr genau an: Um 370 wurde in Vicosoprano im Bergell (...) ein
Glaubensbote Gaudentius um seiner Tatigkeit willen angegriffen.*

Die Erforschung der Verehrung des Bergeller Heiligen steht auf einer sehr
schmalen Quellenbasis. Nur hoch- und spétmittelalterliche Kultzeugnisse
erlauben einen Riickschluss auf einen in karolingischer Zeit betriebenen Kult
um Gaudentius in Casaccia. Im Zentrum dieser Untersuchung steht die hagio-
graphische Quelle, die Vita S. Gaudentii im Breviarium Curiense von 1520, die
mit den historischen Fakten und Topoi, insbesondere mit dem Kopftriger-Wun-
der, ihre eigenen Ziele verfolgt. Zunichst stellt sich die Frage, welches wohl
die treibenden Krifte waren, die den Titulus S. Gaudentii,” eine Kirche an der
Peripherie der heutigen Di6zese Chur, am Fusse des Septimerpasses, zu einem

! Breviarium Curiense 1520. Text und Ubersetzung s. Anhang.

2 MAYER, Geschichte des Bistums Chur, Bd. I, S. 39.

3 MULLER, St. Gaudentius, S. 154; DErs., Die churriatische Wallfahrt, S. 26f.; bErs., Zum Churer
Bistum, S. 285.

4 BUTTNER, Die Entstehung der Churer Bistumsgrenzen, S. 85 (Zitat); O. Farner, Die Kir-
chenpatrozinien, S. 51-53, nimmt keine Datierung vor, sondern betrachtet den Heiligen als
legendire Figur, der nachtréglich eine Legende kompiliert wurde. R. HENGGELER, Die Heili-
gen des Bistums, S. 165, sieht in Gaudentius einen einheimischen Heiligen, der um 366 in
Vicosoprano den Mértyrertod erlitt.

> BUBI, S. 386.

77



Wallfahrtsort aufbliihen liessen und aus welchem Anlass dem Heiligen eine Vita
geschrieben wurde. (Abb. 4) Um den Bergeller Heiligen zu identifizieren, sind
Gaudentius und dessen Kultraum, das Bergell, in einem ersten Schritt im Kontext
der politischen Verhéltnisse zur Zeit der Christianisierung und der Bistumsgriin-
dungen am Alpensiidrand bis zum Ubergang in den churritischen Zusammen-
hang zu betrachten. Da das Kephalophoren-Motiv zur Karolingerzeit durch die
Benediktinerkldster seine Hochbliite erfuhr, stellt sich die Frage, ob gerade in
dieser Zeit im Bistum Chur eine entscheidende kirchenpolitische Umorientie-
rung stattgefunden hat und ob sich in ihr wechselnde Herrschaftsverhiltnisse
spiegeln, die sich durch den Gestus des Kopftragens dem gldubigen Volk am
besten darstellen liessen. Eine besondere Aufmerksamkeit gilt dem Verfasser der
Vita S. Gaudentii, der im Spannungsfeld der beginnenden Reformation stand.
Dabei ist zu analysieren, in wessen Dienst der Hagiograph den Mértyrer stellt,
wen Letzterer verkorpert und welchen Effekt das Kephalophoren-Wunder bei
den Glaubigen des beginnenden 16. Jahrhunderts erreichen sollte.

1. Kultzeugnisse in den Schriftquellen

Die friiheste Erwdhnung eines Heiligenkultes bzw. von Wallfahrtsstitten im
churritischen Raum enthélt der Klagebrief des Bischofs Victor I1I. von Chur an
Ludwig den Frommen von 823, wonach ihm bei der divisio fiinf Heiligenleiber
entwendet worden sind.® [so Miiller identifiziert die Heiligen mit Lucius, Pla-
cidus und Sigisbert, Florinus und Gaudentius. Seine These — Dass Gaudentius
hierher gezdhlt werden kann, ja muss, ergibt sich daraus, dass wir sonst die
Fiinfzahl nicht erreichen wiirden — soll in dieser Arbeit liberpriift werden.” In
der Restitutionsurkunde (831) von Ludwig dem Frommen fur die Kirche Chur
werden weder Wallfahrtsorte noch zuriickerstattete Heiligenleiber erwihnt.®
Dazu kommt die Tatsache, dass vor der Klageschrift Bischof Victors III. keine
Reliquientranslationen in Churrétien bekannt sind.’ Die erste Erwdhnung des

¢ BUB 146, S.39,Z.33.Vgl. S. 44, Anm. 4f.

" MULLER, St. Gaudentius, S. 143—145, S. 144 (Zitat). E. A. STUCKELBERG, Geschichte der Reli-
quien, Nr. 33, S. 6, und E. PoescHeL, Sind Felix und Regula Ziircher Heilige?, S. 314, stellen
St. Gaudentius in Frage.

® BUB I 53%, S. 43-45. Abfassung zwischen 824—vor 831. Verunechtete Abschrift eines Ori-
ginals, dessen Inhalt aber in den wesentlichen Teilen als glaubwiirdig betrachtet wird.

78



Namens und Ortes des verehrten Heiligen findet sich im churritischen Reichs-
gutsurbar aus der Mitte des 9. Jahrhunderts bzw. im Urbar des Klosters Pfifers,
das ins Reichsgutsurbar eingeschoben wurde: 7itulus sancti Gaudentii habet de
pratis in alpibus carratas L."° Der Begriff titulus war urspriinglich ein juristischer
Terminus fiir die ersten christlichen Kultgebdude in Rom, die quellenméssig
im 4./5. Jahrhundert fassbar werden und sich zu den bedeutenden romischen
Hauptkirchen entwickelten.! Nach R. Kaiser geht aus den verwendeten Begrif-
fen der von Bischof Victor genannten Kirchen im churrdtischen Raum deren
Funktion nicht mit Sicherheit hervor. Abgesehen von den eindeutig als Pfarr-
kirchen bezeichneten Kirchen kann z. B. eine ecclesia oder titulus genannte
Kirche verschiedene Rechte besessen haben.'? Nach M. Jost ist es durchaus
moglich, dass seit Karl dem Grossen nicht nur grofle Mengen Reliquien in den
Norden gelangten, sondern auch der titulus-Begriff als Zeichen einer besonderen
Rom-Verbundenheit im churritischen Raum verwendet wurde."” Beim Titulus S.
Gaudentii konnte es sich um eine karolingische Kirchengriindung handeln, mit
der auch eine Schenkung von Gaudentius-Reliquien verbunden war. Aegidius
Tschudi hat in seiner Abschrift des Reichsgutsurbars den Ort nicht identifiziert.
Die Bestitigung der Identifikation mit Gaudentius von Casaccia findet sich in
der Urkunde Papst Paschalis II. von 1116 fiir das Kloster Pfiafers, auch wenn
hier die Bezeichnung titulus zu ecclesia gewechselt hat.!*

In den frithen Reliquienverzeichnissen von Pfafers — nach 875 und 900 — ist
Gaudentius nicht aufgefiihrt,'”” was doch darauf hinweist, dass die Griindung

® MULLER, St. Gaudentius, S. 144f.

10 BUB I, S. 386. Der Titulus ldsst sich am ehesten mit den tituli minores, BUB 1 46, S. 39, Z.
32, wie sie im Klagebrief des Bischofs Victor I1I. von Chur genannt werden, in Verbindung
bringen. Dazu: Kaiser, Churritien, S. 83, 208f.

' Nach M. Jost, Die Patrozinien, Bd. 1, S. 56-63, entstammt der Begriff titulus dem romischen
Recht; er meldete einen privatrechtlichen Eigentumsanspruch an. Die Titulusdedikationen,
namlich die alten Namen der Eigentiimer oder Stifter, blieben bestehen. In der Zeit des 4.-6.
Jahrhunderts (vor allem im 6. Jh.) wurden diese Bezeichnungen zu Patrozinien, indem das
Prafix St. vorangestellt und nun eine Heiligengestalt mit dem Namen assoziiert wurde.

12 K arser, Churritien, S. 168.

13 Miindliche Mitteilung von Michael Jost.

4 BUB 1258, S. 193, Zeilen 41-43: In quibus hec propriis duximus nominibus exprimenda (...):
aecclesiam sancti Gaudentii ad pedem Septimi montis cum pertinentiis suis, possessiones
in territorio Clavenne (...); vgl. UB siidl. SG I 152, S. 148f. Dazu: MULLER, St. Gaudentius,
S. 150,

15 STUCKELBERG, Geschichte der Reliquien, S. 7-10.

79



der Kirche St. Gaudentius nicht von Pféfers aus erfolgt ist.!® Mit der Schenkung
Ottos I. von 960 wurde das Bergell bis Castelmur der Verwaltung des Bischofs
von Chur unterstellt,!” wobei die Kirche St. Gaudentius nicht erwiéhnt wird, was
immerhin ein Indiz fiir den Pfaferser Besitz sein diirfte. In den frithen Martyro-
logien fehlt Gaudentius von Casaccia. Der Heilige wird erst im 11. Jahrhundert
in einem Elsdsser Martyrologium am 6. Mai, dem urspriinglichen Festtag im
Bergell," erwdhnt: Sancti Johannis apostoli. In eodem die Gaudentii. Juvenalis."
Im 11. Jahrhundert miissen Beziehungen zwischen Chur und dem Elsass bestan-
den haben, weil Bischof Hartpert noch 952 und 953 von K&nig Otto 1. Giiter
im Raume Schlettstatt bestétigen liess,?® die seit dem 9. Jahrhundert im Besitze
des Bischofs von Chur waren.?' Da Bischof Thietmar Papst Leo IX., der einem
graflichen elsdssischen Geschlecht entstammte, vermutlich auf den Reisen nach
Deutschland begleitete, an der Synode von Mainz 1052 teilnahm und mit dem
Papst hernach 1053 nach Italien reiste, ist anzunehmen, dass durch den Bischof
von Chur Gaudentius-Reliquien in den elsdssischen Raum gelangten.?

In einem weiteren auswirtigen Martyrologium, dem Martyrologium Bruxel-
lense aus dem 14. Jahrhundert, wird Gaudentius am 7. Mai ebenfalls erwihnt:
Ad radicem montis Septimi, passio S. Gaudentii martyris. Der anschliessende

16 BUTTNER, Zur frithen Geschichte, S. 8, 13f.

" BUBI 119, S. 99, Z. 18-22: (...) vallem quoque Pergalliae cum omni districtione placiti et
panni hactenus ad comitatum pertinentis, sed et totius inquisitionis census sive in montibus et
planis campis et silvis ad ipsam marcham pertinentibus nec non et teloneum in ipsa valle ab
iterantibus emptoribus persolvi consuetum, modo vero in eodem loco Curia datum (...). Dazu:
LANFRANCHI/NEGRETTI, Die Blindner Stdtiler, S. 197f. Die bischoflichen Herrschaftsrechte
im Bergell werden 976 von Otto II. bestitigt, BUB 1 142, S. 118. Dazu: Kaiser, Churritien,
S. 122f.

13 MAavER, Geschichte des Bistums Chur, Bd. I, S. 39. Nach J. G. MavEr, ebd., S. 39, wurde
in Casaccia bis 1551 St. Gaudentius am 7. Mai gefeiert. Der Festtag fiel in diesem Jahr auf
Christi Himmelfahrt.

! Maver, Geschichte des Bistums Chur, Bd. I, S. 35f.; M. Beck, Martyrologium Ecclesiae
Germanicae Pervetustum (1687), kaufte das Kalendarium, das von Strassburg nach Augsburg
kam, einem Trddler ab und publizierte es 1687 in Augsburg. Aufgrund der anderen erwihnten
Heiligen stammte es aus dem 11. Jh. und gehorte einem elséssischen Stifte, zit. in: MULLER,
St. Gaudentius, S. 149.

% BUBI 111, S.90f; ebd., 112, S. 91f.

2l CLAVADETSCHER, Die Besitzungen, S. 191-194.

2 Maver, Geschichte des Bistums Chur, Bd. II, S. 152f. Nach J. G. Maver, ebd., S. 148, war
Bischof Ulrich von Chur bereits 1023 und 1024 an den Synoden von Mainz und Hochst.

80



Kommentar des Editors der Vita — Quis hic Gaudentius fit, fateor me ignorare
— lasst vermuten, dass dieser Heilige auch den Bollandisten in keiner Weise
aufgefallen ist.”® Hingegen finden wir den Bischof Gaudentius von Novara,
der in engem Zusammenhang mit dem Bergeller Heiligen zu betrachten ist, im
vermutlich selben Martyrologium zum 21. Januar: Translatio s. Gaudentij Epis-
copi & Confessoris in civitate Novariensi.** Falls es sich um dasselbe Briisseler
Martyrologium handelt, werden erstmals beide Heilige an ihren eigentlichen
Festtagen genannt, Ersterer als Martyrer am Septimerpass, Letzterer korrek-
terweise als Bischof von Novara und Confessor, was auf zwei verschiedene
Heilige schliessen ldsst.

Im Bistum Chur bleiben die Spuren einer Verehrung des St. Gaudentius sehr
schwach. 1303 weihte Bischof Siegfried in der Churer Kathedrale den Altar
des St. Gaudentius,” der 1330 im Necrologium Curiense am 26. Januar nach-
gewiesen ist.”® Ob es sich um den Bergeller Gaudentius handelt, ldsst sich nicht
entscheiden. Das Patrozinium war vor allem im norditalischen Raum durch die
Bischofe Gaudentius von Novara und Gaudentius von Brescia vertreten, jedoch
im Bistum Chur kaum verbreitet. Nebst der Kirche St. Gaudentius in Casaccia
wurden nach der Weihe des Gaudentius-Altares im Bistum Chur nur zwei Kir-
chen dem genannten Heiligen geweiht: 1345 wird die Kirche St. Gaudentius bei
Vignogn (Lugnez) genannt?’ und 1520 die Kapelle St. Gaudentius in Mulegns
(Oberhalbstein).?® Trotzdem muss die Gaudentius-Verehrung im Bistum Chur
verbreitet gewesen sein, denn jdhrlich wurde eine Hand des Gaudenzbildes in
Biinden herumgesandt, damit, wer wolle, zum Handkuss gelangen mége.”® Im

» Martyrologium Usuardi, S. 259 (Zitate). Dazu: DuBois, Les martyrologes, S. 45-56. Nach
J. G. Maver, Geschichte des Bistums Chur, Bd. [, S. 36, Anm. 1, gehorte das Martyrologium
dem Stift St. Michael in Briissel. Dazu: MULLER, St. Gaudentius, S. 1501,

24 Im Vorwort zur Vita S. Gaudentii von Novara, Act. Sanct. Jan. I1., Nr. 2, S. 417, wird bemerkt:
In Ms. non admodum antiquo Carthusiae Bruxellensis 21. Januarij ista habentur: Translatio
s. Gaudentij Episcopi & Confessoris in civitate Novariensi.

23 BUB III (neu) 1774, S. 482,

% Necrologium Curiense, S. 9; Maver, Geschichte des Bistums Chur, Bd. I, S. 39; NUSCHELER,
Die Gotteshduser, S. 46; Farner, Die Kirchenpatrozinien, S. 54. Nach E. PoescheL, KdmGR
VII, S. 101, handelt es sich um den heutigen St. Katharinenaltar.

7 BERTOGG, Beitrige, S. 119.

2 MULLER, St. Gaudentius, S. 153; FArNER, Die Kirchenpatrozinien, S. 54; PoescueL, KdmGR
111, S. 247; pers., KImGR IV, S. 248.

? NUSCHELER, Die Gotteshéuser, S. 111; FARNER, Die Kirchenpatrozinien, S. 51f., 54; RAHN,
Wanderungen, S. 117 (Zitat).

81



Necrologium Curiense (12.—15. Jh.) und im Breviarium Curiense von 1491 tritt
Gaudentius noch nicht auf, ebenso wird der Heilige in den hoch- und spdtmit-
telalterlichen Reliquienverzeichnissen nicht erwéhnt.*

Erst 1497 erscheint ein Hl. Gaudentius in der Churer Messliturgie. Im Mis-
sale Curiense’! steht im Kalendar zum 3. August zu lesen: Inventio s. Stephani
prothomartyris, plenum. Gaudentii episcopi et martyris, commemoratio. Hier
wird deutlich, dass Gaudentius als Bischof und Mirtyrer verehrt wird.*? Es
handelt sich nur um eine commemoratio, wobei der Festtag sich auf den Bischof
von Novara bezieht.

Die erste Vita fiir St. Gaudentius von Casaccia, der erste eigentliche Festtag
im Rang eines festum plenum, erscheint im Breviarium Curiense von 1520 zum
2. August.” Dass in Casaccia ein Grab eines Heiligen bestand, bestitigen die
Neuweihe der Kirche St. Gaudentius — ecclesia sancti Gaudencii martyris vall
bragalie —am 14. April 1359 auf Geheiss des Bischofs Peter von Chur* und die
bischéfliche Erlaubnis von 1514 an die Kirchenvogte von St. Gaudentius zur
Translation des heiligen Leibes.* Eine weitere Bestitigung des Vorhandenseins
eines heiligen Leibes, der stark verehrt, doch wihrend der Reformation zerstort
wurde, ist dem Brief des Bergeller Reformators Vergerius (ehem. Bischof von
Capodistria) an Heinrich Bullinger in Ziirich zu entnehmen: (...) statuas et
idola demoliuntur prorsus omnia et, quum cadaver cuiusdam Gaudentii magna
veneratione asservaretur, illud etiam proiecerunt (...) Casacii, ascensionis die
1551.%¢ Nicht zu Gibersehen ist, dass St. Gaudentius mehrheitlich zusammen mit
dem Septimerpass genannt wird. Es ist anzunehmen, dass der Heilige vor allem
den Pass-Passanten bekannt war und deshalb seine Verehrung ihren Niederschlag
in einem auswartigen Kalendar und Martyrologium gefunden hat oder dass mit
dem Attribut ad pedem Septimi montis eine deutliche Abhebung von einem
anderen Heiligen namens Gaudentius zu verstehen ist.

30 MuLLER, St. Gaudentius, S. 153; Maver, Geschichte des Bistums Chur, Bd. I, S. 39; RAHN,
Wanderungen, S. 115.

31 Bissig, Das Churer Rituale, S. 11-34.

32 MULLER, St. Gaudentius, S. 155 (Zitat).

3 MULLER, St. Gaudentius, S. 156; Maver, Geschichte des Bistums Chur, Bd. I, S. 39.

#* CDII82,S.121.

3% MavER, Zur Statistik der kirchlichen Bauten, S. 241: Bergell. Sindici S. Gaudentii in pregallia
... pro licentia transferendi reliquias eiusdem sancti et infringendi antiquos muros.

3¢ Bullingers Korrespondenz, Nr. 152, S. 201 (Zitat); JEckLIN, Storia della Chiesa di St. Gau-
denzio, S. 43; MavER, Geschichte des Bistums Chur, Bd. I, S. 38.

82



2. Verkehrsgeographische Lage des Titulus S. Gaudentii

2.1. Die Verkehrswege

Der Titulus S. Gaudentii befindet sich oberhalb des heutigen Dorfes Casaccia,
an einer Passverzweigung und vor einem steilen Passaufstieg, der durchaus
mit einem Hospiz/einer Suste und einem Kultplatz zu verbinden ist. Das Itine-
rarium Antonini (um 280 n. Chr.) verzeichnet den Weg von Bregenz iiber den
Comersee nach Mailand mit den Rastorten Curia, Tinnetione, Muro, Summo
Laco, Como, Mediolano.*” Die Stationen belegen den Bergeller Abschnitt, geben
jedoch keinen Aufschluss dariiber, ob sich die Strasse auf den Septimer- oder
Julierpass bezieht. Im Reichsgutsurbar aus der Mitte des 9. Jahrhunderts, das die
Verhiltnisse der Victoridenzeit reprasentiert und indirekt die Verwaltungsgliede-
rung des 7./8. Jahrhunderts in den Aussengrenzen wiedergibt, wird das Bergell
erstmals urkundlich genannt. Es erscheint als geschlossene Siedlungskammer,
als ministerium Bergalliae mit dem stidlichen Grenzpunkt, der Porta Bergalliae
(Castelmur), deren Kastell ein Constantius von Sargans vorstand. Nach R. Kaiser
konnte Constantius de Senegaune curialis mit dem Bischof Constantius (um
772/74) identisch und mit dem im Reichsgutsurbar erwihnten Reichsvasallen
Constantius verwandt sein, der in Sargans und andernorts iiber umfangreichen
Lehensbesitz verfiigte.® Mit der Porta Bergalliae 13sst sich die spatromische
Strassenstation Murus am Talausgang des Bergells verbinden, die im Itinerarium
Antonini aufgefiihrt ist und sich auch archédologisch nachweisen ldsst.** Die Er-
wahnung Bivios im Reichsgutsurbar als stabulum Bivium,*® wo sich die beiden
Wege trennen, weist auf eine alte Begehung der beiden Pisse hin.

Der Septimer — nach A. Plantas und I. H. Ringels Ergebnissen schon in ur-
geschichtlicher Zeit ein wichtiger Alpeniibergang — bildete in rémischer Zeit
mit dem sichereren, aber mehr als doppelt so langen Julierweg eine Einheit

37 HowaLD/MEYER, Die romische Schweiz, S. 112—116. Die Strassenkarte geht auf eine dltere
Vorlage (Caracalla, 211-217 n. Chr.) zuriick. Dazu: MARTIN-KILCHER/SCHAER, Graubiinden in
romischer Zeit, S. 76—78; Kaiser, Churritien, S. 176.

% BUB119, S. 383, Z. 13, 21; Kariser, Churritien, S. 199; BUTTnER, Die Entstehung der Churer
Bistumsgrenzen, S. 196.

3 Archiologie in Graubiinden, S. 155—161; CLAvADETSCHER/MEYER, Das Burgenbuch, S. 225-229;
Kaiser, Churritien, S. 182f.

9 BUBI, S. 394, Z. 21; PoescrHEL, KdmGR V, S. 394,

&3



und bot eine Abkiirzungsmoglichkeit zwischen Bivio und Casaccia, wo sich
die beiden Wege wieder vereinigen. Wegen des steilen Siidaufstieges und der
erhohten Lawinengefahr wird der Septimer in den schneefreien Monaten dem
Fuss- und Schnellverkehr und wahrscheinlich den weniger beladenen Ochsen-
karren als Ubergang von Norden nach Siiden gedient haben. Die Bedeutung des
Passes im Frithmittelalter bleibt mangels Funden, insbesondere wegen des nicht
gesicherten Standortes des senodochium s. Petri im Dunkeln.*' Casaccia hebt
sich aufgrund der Siedlungsspuren eindeutig von der eigentlichen siidlichen
Siedlungskammer ab,** was auch der Ortsname Vicosoprano, vicus supremus,
fiir die oberste Siedlung des Tales bezeugt.* G. A. Stampa leitet die Flurnamen
Cazzét (Dorfteil von Casaccia) und Sét zwischen Casaccia und der Passhohe
von seditare (lat. sedere) ab, was mit einer Suste (Ruheplatz) in Verbindung zu
bringen ist. Nach G. A. Stampa ist der Name des Septimerpasses Set in Casaccia
entstanden und bezeichnete in der Folge die Aufstiegsroute und schliesslich den
Passiibergang.**

2.2. Die bischofliche Passpolitik

Aus dem Empfehlungsschreiben von Alkuin an Bischof Remedius von Chur zum
Schutze seines Geschiftstragers bei der Hin- und Riickreise tiber die Alpen geht
hervor, dass der Bischof von Chur zwischen 790 und 796 im Besitze des Zolls in

41 BUBI153*,S.44,7.44,8S.45,Z. 1; CLAVADETSCHER, Churritien, S. 159f.; HowaLD/MEYER, Die
romische Schweiz, S. 114; LieB/ WUTHRICH, Lexicon Topographicum, Bd. I, S. 140f.; OVERBECK,
Geschichte des Alpenrheintals, Bd. I, S. 133—135, 138-142, 145-147, 149f., 231f.; PLANTA,
Verschiedene Wege, S. 212-228; pErs., Die romische Julierroute, S. 25; RiNnGeL, Kontinuitit
und Wandel, S. 271-276; Scunyper, Handel und Verkehr, Bd. I, S. 5f.; STAEHELIN, Die Schweiz
in romischer Zeit, S. 340f., 380-388.

42 Karten zur Besiedlung Graubiindens, in: Handbuch der Biindner Geschichte, Bd. 4, S. 36f.;
RaGeTH, Die Urgeschichte, S. 20, 38f. (Karten), 57; Kaiser, Das Friithmittelalter, S. 126 (Kar-
te).

¥ GiovanoLl, Ein Spaziergang, S. 8-13. Der Name Cassache (Casaccia) ist 1160 urkundlich
bezeugt, CD I 136, S. 189, Z. 4. Nach E. PoescHeL, KAmGR V, S. 397, 412, gehorte der Ort
zur settima, ein territorial gebrauchter Begriff, der auf frithe Verhéltnisse der Mark Ob-Porta
zurlickzufiihren ist, woraus die Bezeichnung des Passes sowie die in den Quellen hiufig
gebrauchte Verbindung St. Gaudentius ad pedem septimi montis durchaus ersichtlich wird.

4 Stampa, Zur Deutung des Flurnamens, S. 113-137.

84



Chur und fiir den Strassenschutz verantwortlich war.* Seit der Verbindung zwi-
schen dem Papsttum und dem Frankenreich stellte sich flir den Churer Bischof
eine weitere Kategorie von Passbeniitzern ein: Es erfolgten Wallfahrten zu den
Apostelgribern nach Rom. Fiir die Passanten wurden Hospize geschaffen, wie
sie im Reichsgutsurbar mit den tabernae in Lantsch und Marmorera, den stabula
in Bivio und Sils im Engadin,* dem Titulus sancti Gaudentii, dem castellum
ad Bergalliam und der Porta Bergalliae in Castelmur fassbar sind.*’ Das alteste
erwahnte Hospiz, das senodochium s. Petri,*® an der Route Chur-Como, befand
sich laut I. H. Ringel nicht auf dem Septimer, sondern eher beim Frauenkloster
Impidines (St. Peter zu Mistail).*

Die dltesten Nachrichten tiber die Begehung des Septimerpasses stammen
von Ekkehard IV. und betreffen die Jahre 883—895. Er beschreibt den Reiseweg
des Bischofs Landoloh von Treviso:*° Igitur episcopus factus Romam pergere
solebat, per lovis itaque montem transiens ibat, per Septimum autem rediens,
Gallum et Hartmotum salutabat”' Ebenso berichtet Ekkehard von cantores
Romani, die von Italien tiber den Septimer nach St. Gallen gelangten.”* Nach I.
H. Ringel fiihrte die Hauptstrasse ab Mitte des 1. Jahrhunderts bis in die spéte
Karolingerzeit iiber den Julier. In romischer Zeit und im frithen Mittelalter besass
der Septimer die Funktion einer Nebenstrasse. Unter den ottonischen Herrschern,
die den Schutz der Alpenpisse mit Vorliebe kirchlichen Territorialherren an-

“ BUB I 21, S. 25, Z. 24-27: Hunc nostrum negociatorem ltaliae mercimonia ferentem, his
litteris tuae paternitatis commendo protectioni, ut per vias vestrae patriae tutus eat et redat;
et in montium claustris a vestris non teneatus tolneariis constrictus, sed per latitudinem cari-
tatis latam habeat eundi et redeundi semitam. Dazu: KaIser, Bischofsherrschaft, S. 65; DERS.,
Churritien, S. 224f.; MEYER-MARTHALER, Rétien, S. 22f.; ScunyDpER, Handel und Verkehr, Bd.
I,S.11f, 114;

6 BUBI, S. 394, Z. 15, 20, 21f. Dazu: CLAVADETSCHER, Churritien, S. 176; ScuNyDER, Handel
und Verkehr, Bd. I, S. 11.

Y7 BUBI, S. 386,7.22,S.383,7.21,S.394, 7. 28.

#® BUB I 53*, S. 44f.; Scunyper, Handel und Verkehr, Bd. I, S. 12; CLAVADETSCHER/KUNDERT,
Das Bistum Chur, S. 475.

4 RinGEL, Kontinuitdt und Wandel, S. 270-283. R. Kaiser, Churrétien, S. 132, hilt eine Zuge-
horigkeit zu Impidines ebenfalls fiir wahrscheinlich.

3% ConraD, Neue Feststellungen, S. 376f. Bischof Landoloh war Schiiler des HI. Gallus.

31 EkkeHARD IV, S. 32 (Zitat); Lie/WUTHRICH, Lexicon Topographicum, Bd. I, S. 141. Hartmotus
trat laut Ekkehard 883 als Abt zuriick.

32 EkKEHARD IV, S. 106: Qui cum in Septimo lacuque Cumano aere Romanis contrario quater-
entur (...).

85



vertrauten, gelangten die beiden Pésse unter die Herrschaft des Bischofs von
Chur.*® Otto 1. zeigte sich gegeniiber dem 951 von ihm eingesetzten Bischof
Hartpert sehr grossziigig. Dank reicher Schenkungen hatte der Bischof von Chur
in einem strategisch wichtigen Teil des Landes die Hoheitsrechte inne. Im Jahre
960 tibergab Otto I. das Bergell der Kirche in Chur;** 980 fiigte Otto II. zu den
anderen Schenkungen den Briickenzoll an der Maira in Chiavenna hinzu,* der
aber bereits 996 durch Otto ITI. wieder riickgédngig gemacht wurde.>

Den nachhaltigsten Einfluss auf die Forderung des Handels und Verkehrs
iiber den Septimerpass hatten die Kreuzziige vom Ende des 11. Jahrhunderts
bis ins 13. Jahrhundert. Fiir die Benutzung dieses Passes spricht die Errichtung
eines Hospizes durch Bischof Wido (1096-1122), das 1186 urkundlich zum
ersten Mal erwidhnt wird.>” Der Eintrag im Necrologium — (...) Wido (...) unum
hospitale in honorem s. Petri in Septimo Monte construxit — und die archéo-
logischen Befunde lassen durchaus auf einen Vorgédngerbau, vielleicht auf das
bisher nicht genau zu lokalisierende senodochium s. Petri schliessen.”® Fiir die
zunehmende Bedeutung des Septimerpasses spricht auch das Gesuch Bischof
Konrads III. von Chur um 1276—1277 an das Provinzialkapitel der Regensbur-
ger Dominikaner, in Chur — (...) cum civitas nostra in pede montis Septimi sita
sit (...) — ein Ordenshaus fiir die iiber die Alpen ziehenden Ordensbriider zu
errichten.” Die Monopolstellung des Septimerweges erlitt jedoch im Laufe der

3 RiNGEL, Kontinuitdt und Wandel, S. 294,

*» BUBI119,8.99,Z. 19-22,

53 BUBI 146, S.120, S. 121, Z. 16-18: (...) omne teloneum de ponte Clavennasco, qui factus est
super fluvium Maira nuncupatum, sicut regio et imperiall iuri consuetudo fuit a negotiatoribus
hucusque dari (...). Dazu: Kaiser, Churritien, S. 122f.

3¢ Die Urkunden Otto des III., Nr. 207, S. 618, Z. 21, 27-32: confirmamus (...) ut (...) grex sancte
Cumane ecclesie ceterique successores sui potestatem habeant eas clusas et pontem tenere
possidere seu quicquid ex reddibitionibus vel censu facere voluerint, ad laudem et honorem dei
et sancti Abondii confessoris perpetualiter faciendum ex nostra plenissima auctoritate. Laut
Instituta regalia et ministeria, S. 1451, erscheinen die Z6lle von Chiavenna und Bellinzona
um 1024-1027 im Urbar der Zentralverwaltung des lombardischen Kd&nigreiches in Pavia.
Dazu: ScunyDER, Handel und Verkehr, Bd. I, S. 13.

57 CLAVADETSCHER/KUNDERT, Das Bistum Chur, S. 475.

58 Necrologium Curiense, S. 49; BUB I 53*, S.44f.; ConraD, Neue Feststellungen, S. 366-377;
PoescreL, KdmGR 111, S. 236. Laut E. PoescHEL, KAmGR V, S. 423, Anm. 1f,, beweist die
neue Grenzziehung Bivios im Jahre 1540 gegen Ob-Porta, siidlich des Septimerpasses, beim
Sassel batuto, dass das Septimer-Hospiz frither zum Bergell gehort hatte, da die Messner im
Turnus von den Squadren Ob-Porta zugeteilt wurden.

86



Jahrhunderte immer wieder Einbussen, vor allem seit der Eroffnung der neuen
Gotthardroute zu Beginn des 13. Jahrhunderts und durch die Verschlechterung
des Strassenzustandes.®” Dem Befehl Kaiser Karls IV. von 1359 an Graf Rudolf
von Werdenberg ist zu entnehmen, dass die Lehensleute der Fretherren von Vaz
und spiter der Grafen von Werdenberg-Sargans eine neue Verkehrsroute durch
ihre Gebiete iiber den Spliigen zu er6ffnen suchten, obwohl allen Reichsstiadten
geboten worden war, die von altersher benutzten Strassen zu gebrauchen und
nicht anderswo Geleitgeld und Zoll zu errichten.®' Dem Churer Bischof Peter,
Kanzler Kaiser Karls I'V, gelang es denn auch, das Monopol des Septimerweges
zu sichern. Als die Maildnder Kaufleute 1386 wegen des Sempacherkrieges neue
Ausweichmoglichkeiten iiber den Lukmanier in Betracht zogen, konnte nur der
Ausbau des Septimerweges zu einem Fahrweg die Situation retten. Das Projekt
wurde vom Churer Bischof Johann unterstiitzt und dem Erbauer Jakob von
Castelmur wurde die Erhebung eines Weggeldes zur Deckung der Baukosten
bewilligt. 1387 verpflichtete sich Jakob von Castelmur, den Weg von Tinizong
{iber den Berg, den man nempt der Setman, das da kaufleut und ander leut gross
sorg und arbait haben und liden miissen, bis Plurs mit einem Steinpflaster fiir
Wagen mit einer Nutzlast von 36 Rupp auszubauen.®* Damit war der erste befahr-
bare Alpeniibergang in Biinden erstellt.®* Noch 1467 forderte Bischof Ortlieb®
in seinem Urteilsspruch im Streit zwischen der Stadt Chur und den vier Porten
Vicosoprano, Bivio, Tinizong und Lenz die ausschliessliche Beniitzung des
Septimerweges von Chur in die Lombardei. Ferner seien die genannten Porten
zu verpflichten, die Strasse in gutem Zustand zu halten.

59 BUB III (neu) 1250, S. 44f., Z. 11f;; RiNGeL, Kontinuitdt und Wandel, S. 283f.

% Conrab, Neue Feststellungen, S. 240.

61 CDIII77,S.116; CD 11345, S. 430; DerLAZES, Reichsdienste, S. 199f. Zu den Verkehrswegen:
MEvYER, Das Hochmittelalter, S. 142-145; Hitz, Gesellschaft, S. 239-241.

8 CD IV 108, S. 139. Nach H. Conrap, Neue Feststellungen, S. 196f.,, 202, entsprechen 36

Rupp ca. 350 kg.

PLANTA, Verschiedene Wege, S. 212-228; Conrap, Neue Feststellungen; ScunyDer, Handel

und Verkehr, Bd. 1, S. 12, 14, 201, 30, 152f., 163f.; DepLAZES, Reichsdienste, S. 201-203.

64 Regesti degli Archivi, Nr. 28, S. 138; ScHNYDER, Handel und Verkehr, Bd. I, Nr. 473, S. 312.

63

87



3. St. Gaudentius — eine Pfaferser Wallfahrtsstitte?

Hinweise zur Bedeutung Casaccias flir das Kloster Pféfers, sei es als Hospiz
oder als Wallfahrtsstitte, liefert das ins Reichsgutsurbar eingefligte Pfiferser
Giiterverzeichnis, wonach der Titulus S. Gaudentii im Besitze von Pfafers stand.®
Als Pfifers wihrend des Investiturstreites durch Heinrich IV. dem Bischof von
Basel iibertragen wurde, bewirkte der Pfaferser Abt Gerold (1094—1119), dass
Papst Paschalis II. die Inkorporation 1116 riickgidngig machte und die Abtei als
frei und unverdusserlich erklirte.® In dieser Papsturkunde wird der Pfaferser
Besitz in Casaccia und in der Gegend von Chiavenna — Letzterer ist zuvor nir-
gends genannt — erstmals urkundlich erwéhnt.®” Vermutlich waren die Kirche
und das Hospiz vom Kaiser und dem Bischof von Chur, der eine expansive
Territorialpolitik betrieb, usurpiert worden.®® In der Papsturkunde von 1116
wird nicht erwéhnt, dass das Kloster Pfafers in Casaccia eine heilige Grabstitte
besessen hitte, sondern dass ihm die ecclesia S. Gaudentii, der karolingische
Titulus S. Gaudentii, mit allem Zubehor gehorte. Zur Zeit des bereits erwihn-
ten Pfaferser Abtes Gerold zeichnet sich denn auch das Bediirfnis nach einem
Griinderpatron ab.

Da fiir Pféafers kein Martyrer oder Confessor wie im Falle von Disentis vor-
handen war, Gaudentius im Missale des 12. Jahrhunderts und im Psalter des
13./14. Jahrhunderts nicht einmal erwdhnt wird, lag es wohl nahe, sich auf die

6 BUB I, S. 385-388, 386, Z. 22 (Zitat).

6 Pfafers wurde 1095 durch Heinrich IV. dem Bischof von Basel geschenkt; BUB I 212,
S.168; UBsiidl. SG1137, S. 137. Heinrich V. erneuerte 1110 die Immunitét und freie Abtwahl,
hielt aber an der Verleihung des Klosters an Basel fest, BUB 1231, S. 178f,, UB siidl. SG I
144, S. 142-144. Die reichsunmittelbare Stellung erhielt die Abtei Pfafers erst zu Beginn des
13. Jahrhunderts von Friedrich II. bestatigt. Dazu: PERRET/VOGLER, Pféfers, in: HS III/1, S.
982f., 1003f.; HARDEGGER, Beitrége, S. 9.

7 BUB 1258, S. 193, Z. 41-43; UB siidl. SG I 152, S. 148f.: In quibus hec propriis duximus
(...): aecclesiam sancti Gaudentii ad pedem Septimi montis cum pertinentiis suis, possessiones
in territorio Clavenng (...);

68 MULLER, Die churritische Wallfahrt, S. 27; HARDEGGER, Beitrige, S. 8; Jorpan, Die ilteren
Urkunden, S. 30. In der Schenkung Ottos 1. von 960, BUB I 119, S. 99, Z. 18-22, und der
Bestétigung Ottos I11. von 988, BUB I 148, S. 123, Z. 24f., fiir Chur, wobei in Letzterer Kastell
und Zehntkirche St. Maria — Bergalliam vallem cum castello et decimali ecclesia — libergeben
werden, wird die Kirche St. Gaudentius nicht aufgefiihrt. Vermutlich gehérte sie zu Pfifers.

88



Reichenauer Tradition zu stiitzen,* die Abt Gerold vermutlich kannte, und den
Pirminskult zu initiieren. Im Codex Aureus (15. Jh.) erscheint Pirmin tatsach-
lich als Griinderpatron. Unter demselben Abt verdnderte sich auch die soziale
Struktur des Konvents. Dieser entwickelte sich zu einem Adelskloster, wobei
die Zahl der Monche bis ins 15. Jahrhundert auf zw6lf sank.” Dadurch war die
Betreuung der vielen Seelsorgestationen und Hospize kaum mehr garantiert, was
vermutlich fiir das vom klosterlichen Zentrum weit entfernte Casaccia proble-
matisch wurde. Obwohl Pfifers um 1440 in Casaccia noch die Kollatur besass,”
fehlen jegliche Indizien in den liturgischen Texten, die eine Kultforderung seitens
des Klosters Pfifers nachweisen konnten. Da die Kollatur 1460 bereits bei der
Talschaft Bergell lag,”? miissen vermutlich im 14. und 15. Jahrhundert, als neue
Kirchenbauten errichtet wurden, andere politische Kréfte initiativ gewesen sein.
Im Vazer Urbar von 1336/37 wird das Hospiz St. Gaudentius, das allgemein
mit dem karolingischen Titulus S. Gaudentii” verbunden erscheint, erstmals
urkundlich bezeugt: Der Hof in Lenz hatte dem spital uf dem Setemen unde ze
Sant Gaudencien™ eine Kornabgabe zu leisten, woraus zugleich eine Verbin-
dung zwischen den beiden Hospizen ersichtlich wird. Archdologische Funde
bei der Kirche St. Gaudentius in Casaccia lassen den Schluss auf ein Hospiz
zu. Die Mauerreste des alten Hospizes und einer mdglichen Pfarrwohnung sind
westlich der Kirche bis auf ca. 2 m Hohe erhalten.” Vor 1359 muss jedoch ein
Um- oder Neubau der karolingischen Kirche erfolgt sein, da am 14. April 1359
eine Neuweihe zu Ehren des Martyrers Gaudentius sowie der Heiligen Florinus,

% BUTTNER, Zur frithen Geschichte, S. 3-5; PERRET, Aus der Frithzeit, S. 7, 13f.; MULLER, Die
Einfiihrung, S. 133—136; Geuenich, Die dltere Geschichte, S. 226-256; HARDEGGER, Beitrige,
S. 1f.

0 Perrert, Aus der Frithzeit, S. 8f.; HARDEGGER, Beitrdge, S. 143.

I Urbare und Rodel, S. 35: Hec sunt ecclesie parochialis et capelle, quarum iuspatronatus abbati

monasterij Fabariensis pro tempore existenti nomine ipsius monasterij pertinet inmediate.

(...) Capella sancti Gaudencij martiris in pede montis Septimi. Mit der Bezeichnung capella

ist St. Gaudentius als Nebenkirche eingestuft, da im Urbar nur zwischen ecclesia parochialis

und capella unterschieden wird.

Regesten zur Schweizergeschichte, Nr. 115, S. 40f.

 BUBI S. 386, Z. 22.

™ Ritische Urkunden, S. XIIIf., 470 (Zitat); PoescHeL, KAmGR V, S. 422f.; MULLER, Die chur-
ratische Wallfahrt, S. 27.

5 PoescHEL, KdmGR V, S. 422-424; DaLBerT, Contributo, S. 41, 45f.

72

89



Antonius und Maria Magdalena stattfand.”® Aus dem Weihebrief geht hervor,
dass St. Gaudentius Filialkirche von St. Maria in Castelmur war. 1397 oblag
die Verwaltung den Gemeinden Ob- und Unterporta, die durch einen bis zwei
Pfleger vertreten waren.”

Auf Begehren omnium vicinarum dicte capelle wurde 1412 ein weiterer Altar
geweiht.”® Dabei fillt auf, dass die Churer Bistumsheiligen — Lucius, Emerita
und seit 1359 Florinus — jedoch nicht Pirmin von Pfafers zu Ehren kommen.
Da das Kloster Pfafers um diese Zeit mit sinkenden Ménchszahlen zu kimpfen
hatte, ist der Aufschwung der Kirche doch eher dem Einfluss des Bischofs von
Chur und den dominierenden Familien des Bergells zuzuschreiben.” Dass ein-
heimische Leute sich um das kirchliche Leben im Tal kiimmerten, beweist ein
Schreiben vom 14. Mai 1460 an Papst Pius II., worin bedauert wird, dass die
Kirche St. Gaudentius seit langer Zeit nicht mehr seelsorgerisch betreut werde:
Im Bergell, Diézese Cur, steht (...) eine Kirche S. Gaudentius, mit welcher keine
Seelsorge verbunden ist, in der aber manche Almosen von Reisenden fallen,
seit Menschengedenken vakant.®® In einem Pachtvertrag vom 14. Dezember
1453 und in einem Kaufvertrag vom 29. Januar 1455 tritt ein gewisser Priester
Johannes Zorla, Kaplan an der Kirche S. Gaudenzio zu Casaccia als Zeuge auf.
In einer Urkunde von 1453 wird ein Verpachter namens Jacobus, fil. guond.

6 CDIII 82, S. 121: (...) burchardus (...) episcopus lessiensis venerabili(s) Domini petri eadem
gracia curiensis dyocesis episcopi suffraganeus ecclesiam sancti Gaudencii martyris vall
bragalie plebis beate marie virginis Consecravimus in honore prefati martiris et florini et
Antonii martirum et beate marie magdalene (...). Dazu: Regesti degli Archivi, Nr. 4, S. 132;
PoescHEL, KAmGR V, S. 414; NUsScHELER, Die Gotteshduser, S. 117.

7" SauLLE, Nachbarschaft, S. 319, Anm. 9. Nach E. CameniscH, Geschichte der Reformation,
S. 66, beklagten sich die Gerichtsvertreter von Unter-Porta am 9. Oktober 1533 bei Vertretern
des Gotteshausbundes, die in Casaccia zu Gericht sassen, dass Ob-Porta das Spital allein ver-
walten wolle, obwohl dies dem ganzen Tale zustand. Aus dieser Beschwerde wird nochmals
deutlich, dass das Hospiz in Casaccia das Eigentum des ganzen Tales oder Hochgerichtes war.

8 Regesti degli Archivi, Nr. 8, S. 134. Die Altarweihe von 1412 erfolgte zu Ehren der Heiligen
Antonius, Lucius, Emerita, Wilhelm und Jodocus. Dazu: Poescuir, KdmGR V, S. 415f;
SauLLE, Nachbarschaft, S. 319, Anm. 9 (Zitat).

" RanN, Wanderungen, S. 88f., 91f. Nach I. SauLLE, Nachbarschaft, S. 319, Anm. 9, sind in den
Jahren 1464-1476 bedeutende Bergeller Geschlechter wie von Salis und von Castelmur als
Kirchenpfleger von St. Gaudentius bezeugt. Zur Selbstbestimmung des Bergells: LANFRAN-
cHI/NEGRETTL, Die Biindner Stdtéler, S. 198f.

% Regesten zur Schweizergeschichte, Nr. 115, S. 40f. (Zitat); SauLLE, Nachbarschaft, S. 163;
JECKLIN, Storia della Chiesa di St. Gaudenzio, S. 23-25.

90



Monaci de S. Gaudenzio, mit seinen Briidern genannt und 1455 ist der Verkéu-
fer Gianotus gen. Notus ein Sohn des Johannes Monaci de Sancto Gaudentio.®!
1476 werden in derselben Urkunde drei verschiedene Begriffe fiir das Amt des
Messners (Kiister) verwendet: Petro (...) pro tempore sagrista (monacus seu
custos (...).*> Im genannten Schreiben von 1460 an den Papst wird erwihnt,
dass die Talbewohner, denen das Patronatsrecht tiber die Kirche zustand, bisher
einen verheirateten Laien zur Verwaltung des geringen Einkommens und der
Almosen dort wohnen liessen. Sie bitten Papst Pius II., die Kirche und deren
Einkommen dem Balthasar de Praepositis von Vicosoprano, der dem Orden des
HI. Hieronymus angehért, zu verleihen, damit er daselbst Gottesdienst abhalte
und die Almosen verwalte,® was 1464 auch wirklich geschah.® 1492 wurde
die Kirche St. Gaudentius ebenfalls von einem Geistlichen betreut.*” Im Jahr
1500 versah die Pfriinde Andreas Prevost, Mitglied der Bruderschaft des Hei-
liggeistspitals in Rom. Sie war also in der Hand derselben Familie.*® 1504 tritt
mit Albertus Ballos an der Kirche St. Gaudentius wiederum ein Kaplan auf.?’
Andreas de Prepositis (Prevost) wird 1523 und 1526 weiterhin als Priester von
St. Gaudentius urkundlich fassbar, indem er fiir die Kirche und das Hospiz St.
Gaudentius um Almosen bittet.™

4. Erh6hung von Gaudentius zum Bistumsheiligen

Das 16. Jahrhundert bringt in der Verehrung des Bergeller Heiligen grundsitzlich
eine Verinderung. Dazu mégen die Bergeller Bevolkerung und deren Kleriker,

81 Regesten derer von Salis, Nr. 47f,, S. 14f.

82 Regesti degli Archivi, Nr. 41, S. 141, Nr. 51, S. 143: Pietro di Rotizio, sagrista della chiesa

di S. Gaudenzio in Casaccia, (...).

Regesten zur Schweizergeschichte, Nr. 115, S. 41.

8 Regesti degli Archivi, Nr. 24, S. 137 (Zitat): Am 3. Dezember 1464 wurde der Vertrag rechts-
giiltig: Contratto di investitura tra Giacomo de Marzio di Casaccia e la Chiesa di S. Gaudenzio,
rappresentata da Baldassare de Prepositis Rettore beneficiale di detta chiesa con il consenso
dei «sindici» della stessa, Rodolfo de Salis di Soglio e Rodolfo de Castelmur di Vicosoprano.
Giacomo del Marzio consegna alla chiesa 700 lire e in cambio pu abitare per tutta la vita nella
casa di S. Gaudenzio ed avere cibo e vestito come tutti gli altri confratelli.

85 Regesti degli Archivi, Nr. 67, S. 146. Dazu: SauLLE, Nachbarschaft, S. 163, bes. Anm. 229.

8 Regesti degli Archivi, Nr. 80, S. 149.

7 Regesti degli Archivi, Nr. 84, S. 150.

88 Regesti degli Archivi, Nr. 101, 103, S. 154.

83

91



die am bischoflichen Hofe in Chur Einfluss gewonnen hatten, sowie die Stellung
des Bischofs in den gewandelten politischen Strukturen und religiosen Stro-
mungen beigetragen haben. Bemerkenswert ist, dass gerade in dieser Zeit eine
gross angelegte Kirche mit Hospiz zu Ehren des Hl. Gaudentius und das neue
Churer Brevier mit einer ersten Vita des Heiligen entstanden sind.

4.1. Der spatgotische Kirchenbau in Casaccia

Dass um 1500 die Betreuung der Kirche St. Gaudentius demselben Bergeller
Geschlecht wie 1460 oblag, ist dem Schreiben des Vorstehers des Spitals des
HI. Geists und Ordensgenerals zu entnehmen. Zugleich wird erwahnt, dass ein
Priester namens Andreas Prevost der Bruderschaft desselben Ordens beigetreten
sei.®? Es ist durchaus anzunehmen, dass fithrende Bergeller Familien und der
Kleriker Andreas Prevost auf den Churer Bischof Paul Ziegler in Bezug auf die
Kirche St. Gaudentius Einfluss hatten. Am 9. November 1509 stellte der erwihn-
te Bischof fiir St. Gaudentius einen Bettelbrief aus, da eine Restaurierung der
Kirche, die er selbst visitiert hatte, von den Nachbarn nicht bestritten werden
konne.” 1514 erhielten die Vogte die Erlaubnis, die alten Mauern der Kirche
von 1359 abzutragen und den Heiligenleib zu transferieren: Bergell. Sindici S.
Gaudentii in pregallia ... pro licentia transferendi reliquias eiusdem sancti et
infringendi antiquos muros.”' Ein Neubau wurde 1518 auf Geheiss desselben Bi-
schofs mit 5 Altdren und Friedhof durch Weihbischof Stefan Tschuggli geweiht.*
Aus einem bischoflichen Ablassbrief vom 20. Mirz 1523 geht hervor, dass das
Hospiz und die Kirche auf einem Vorgingerbau errichtet wurden, que a fundo
restaurata fundata et constructa sunt.”® Dass die Reliquie des Hl. Gaudentius
vermutlich im heute noch erhaltenen Wandsarkophag in 2.7 m Hohe aufbewahrt
wurde, ldsst sich aus dem Brief des Vincenzo Quadrio an Bartholoméius von
Salis, Erzpriester in Sondrio, iiber die Zerstorung der Reliquien durch die Re-
formatoren entnehmen: Andarono e per una fenestra intrarono con Pali di ferro
hanno rotto et portato via la cassa del Santissimo Corpo de Santo Gaudenzio

% Regesti degli Archivi, Nr. 80.

% Regesti degli Archivi, Nr. 89, S. 151.

! MAYER, Zur Statistik der kirchlichen Bauten, S. 241 (Zitat); RauN, Wanderungen, S. 118.

2 Regesti degli Archivi, Nr. 94, S. 152.

% Regesti degli Archivi, Nr. 98, S. 153; PoescheL, KAmGR V, S. 416f., 419; Rann, Wanderungen,
S. 116; DavLBerT, Contributo, S. 45 (Skizze).

=]

92



(..).”* Laut einem Bericht des Kapuzinerpaters von Tinizong vom Jahre 1643
war die Front des Wandsarkophages offen, jedoch mit Eisenstangen gesichert.”
Auf diesen letzten spatgotischen Kirchenbau, der durch die Reformatoren 1551
beschadigt wurde, bezieht sich die Vita S. Gaudentii von 1520.

Casaccia, St. Gaudentiuskirche, Wandsarkophag.

% JECKLIN, Storia della Chiesa di St. Gaudenzio, S. 43 (Zitat); PoescHerL, KImGR V, S. 419. Da
bei der Elevatio von keinem corpus incorruptum gesprochen wird, reichten die Masse des
Wandsarkophages (1.4 m x 0.7 m) durchaus, um die Gebeine aufzubewahren.

% Bericht vom 27. Mai 1643 des Kapuzinerpaters Francesco Maria da Vigevano, Pfarrer in Tini-
zong, an den Bischof von Chur, abgedruckt bei F. JeckLin, Storia della Chiesa di St. Gaudenzio,
S. 41: (...) e si vedono diversi ferri che servivano per piu catenacci, che lo chiudevano, non
solo di traverso, ma etiandio al lungo con bastone di ferro.

93



4.2. St. Gaudentius — ein Lokalheiliger im Breviarium Curiense

Das Breviarium Curiense wurde auf Veranlassung des Churer Bischofs Paul
Ziegler 1520 in Augsburg von Erhard Ratdold gedruckt.”® Der Festtag des HI.
Gaudentius fillt auf den 2. August, obwohl im Missale Curiense von 1497 ein
Gaudentius am 3. August — dem Festtag des Hl. Gaudentius von Novara — durch
eine Commemoratio gefeiert wurde. Es handelt sich um ein festum plenum mit
6 Lesungen und 3 Nokturnen. Im Brevier von 1520 fillt das Fest des St. Ste-
phanus auf den 3. August. Es war nach Iso Miiller iiblich, dass dem Erzmértyrer
Stephanus der Vorrang gegeben und Gaudentius am 2. August gefeiert wurde.”’
Auch wenn die Gaudentius-Vita im Churer Brevier sehr spit Aufnahme gefun-
den hat, ist zu beachten, dass gerade in dieser Zeit auch in anderen Didzesen
Breviere entstanden, welche ihre eigenen Bistumsheiligen bevorzugten und sich
mehrfach vom rémischen Rituale abhoben.”®

Als Bischof Johann VI. Flugi von Aspermont an einem neuen Brevier arbei-
tete, sandte er 1643 den Kapuzinerpater von Tinizong nach Casaccia, um sich
tiber den Heiligen und dessen Kirche zu informieren. Seinem Bericht ist zu
entnehmen, dass er als Italiener (aus Vigevano) die Inschriften nicht verstanden
hatte und auch iiber Gaudentius nichts zu berichten wusste, sondern auf Informa-
tionen aus Novara wartete: Puo essere, che se l'iscrittione fossero considerate da
persone perite del linguaggio tedesco n’intendessero qualche cosa di piun. Circa
la vita di detto Santo, ne staro aspettando quanto prima risposta da Novarra.”
Aufgrund der genannten Unsicherheitsfaktoren um die Historizitét des Heiligen,
der Angriffe der Reformatoren auf die Wallfahrt sowie der Kritik des Disentiser

% BoHATTA, Bibliographie der Breviere, S. 196; Maver, Geschichte des Bistums Chur, Bd. I,
S. 14; pers., Bd. I, S. 15f.; MOLLER, St. Gaudentius, S. 156.

97 MULLER, St. Gaudentius, S. 156.

% Beim Drucker E. Radtold wurden zwischen 15011522 ebenfalls Breviere fiir die Didzesen

Konstanz, Passau, Augsburg, Freising, Regensburg und den Benediktiner-Orden gedruckt.

Dazu: Maver, Die Geschichte des Bistums Chur, Bd. I, S. 14, Anm. 1. Die Bedeutung der

Bistumspatrone kommt bereits auf der ersten Seite des Churer Breviers von 1520 zum Aus-

druck, wo neben dem Bischof Paul Ziegler die HI. Maria zwischen den Heiligen Lucius und

Florinus dargestellt sind. Dazu: Bissic, Das Churer Rituale, S. 556 (Abbildung).

Bericht vom 27. Mai 1643 von Pater Francesco Maria da Vigevano an Bischof Johann VI.

Flugi von Aspermont, abgedruckt bei F. JEckriN, Storia della Chiesa di St. Gaudenzio, S. 15f,,

18,40, S. 41f. (Zitat). Zur Pfarrseelsorge der Kapuziner: FiscHEr, Reformatio und Restitutio,

S. 53-59.

99

94



Abtes Augustin Stocklin (71641) ist der Vitentext im Proprium Curiense von
1646 zum 2. August verkiirzt wiedergegeben bzw. zugunsten des Bischofs von
Novara abgedndert worden.'” Gaudentius wird im Proprium Curiense von 1646
als Bischof und Confessor verehrt, der vor seiner Tétigkeit als Bischof von
Novara die Bistlimer Chur und Vercelli betreut hat. Gaudentius starb spéter als
Bischof von Novara in seinem Bistum eines natiirlichen Todes.'”! Damit wurde
das Martyrium bzw. das Kephalophoren-Motiv im Bergell tiberfillig.

5. Die Vita S. Gaudentii

5.1. Entstehung

Der Verfasser der Vita S. Gaudentii wird im Brevier von 1520 nicht genannt.
Es ist anzunehmen, dass ein Kleriker einer filhrenden Bergeller Familie wie der
Praepositis (Prevost) oder Castelmur, die zwischen 1460 und 1523 in den Quellen
zu St. Gaudentius erscheinen, diese Vita verfasst hat. Die wenigen Anhaltspunk-
te, die beziiglich Gaudentius zur Verfligung standen, versuchte der Hagiograph
mit einer in sinnvollem Zusammenhang stehenden Personlichkeit bzw. origo zu
verkniipfen. Der Textstil, vor allem das Bemiihen um lange Satzkonstruktionen
mit ut, ne und dem Partizip Prisens, wie sie z. B. besonders deutlich zu Beginn
der Vita auftreten, verraten einen humanistisch gebildeten Autor.'*

Es stellt sich nun die Frage, an wen die Vita gerichtet und aus welchem
Anlass sie geschrieben wurde. Die beiden Vokative fratres optimi zu Beginn
und dilectissimi am Ende der Vita, der Wechsel auf die Erzédhlerebene, als
Gaudentius ins Bergell gelangte — (...) nostro tempore (...) vallem que ad finem
Curiensis diocesis est sita. (...) mercatores viam habent —, sowie die moralisie-
rende Sprache sprechen eher fiir eine an Geistliche gerichtete Predigt als fiir
die Brevierlektiire. Diese Annahme verdeutlicht auch der massive Vorwurf der

10 Proprium Sanctorum, S. 104—106; Maver, Die Geschichte des Bistums Chur, Bd. II,
S. 372f. .

10 Proprium Sanctorum, S. 105: Gaudentius in Praegalliae Rhetorum vallem, ubi Casatiae in
ipsius memoriam & nomen Ecclesia fuit aedificata, exulatum concessit; & Ecclesiam Curi-
ensem pastore tunc destituta administravit.

102° Gaudentius-Vita s. Anhang; MULLER, St. Gaudentius, S. 156.

95



fehlenden Verehrung, dass nos (wir Christen) Gaudentius, einen von vielen
Glaubensboten, vernachlissigt hitten — im Gegensatz zu den gentiles (Heiden),
die ihre Gelehrten verehrten.'® Es kénnte sich somit durchaus um die Festpredigt
eines Bischofs zur Einweihung der zwischen 1514 und 1518 erbauten Kirche
und der gleichzeitigen Translation der Reliquien des Heiligen handeln — basilica
illic (in colliculo Malogia) in honorem eius constructa (...). Die Kirche konnte
nun dank reicher Wunder des Heiligen und folglich guter Einkiinfte von einem
Seelsorger ordentlich betreut werden.'” Mit der Erwdhnung frequentissimus
concursus hominum vicinorum verdeutlicht der Hagiograph, dass die Kirche St.
Gaudentius eine lokale Wallfahrtsstitte war, wo vermutlich eine einheimische
heilige Person verehrt wurde, die nun mit der Abfassung einer Vita und deren
Aufnahme ins Churer Brevier vom Bischof von Chur offiziell anerkannt und
erhoht wurde. Die Vita sollte letztlich die Verbreitung des Kultes bewirken.

5.2. Quellen des Hagiographen

Dass dem Hagiographen nur spirliche Fakten zum Leben des Hl. Gaudentius
bekannt waren, zeigt der geringe Bezug zum Bergell. Zwei Drittel des Textes
—die Lesungen 1 bis 4 —spielen zur Zeit der Christianisierung im norditalischen
Raume. Hier weist sich der Hagiograph tiber gute kirchenhistorische Kenntnis-
se aus, die er im Vitentext mit der entsprechenden Primérquelle, (...) ut testis
est S. Ambrosius in epistolis (...), belegt. Damit verleiht er dem Text auch eine
gewisse Authentizitdt. Weiter diente dem Verfasser die Vita S. Gaudentii epis-
copi Novariensis aus dem 8. Jahrhundert nachweislich als Vorlage,'” an die er
sich inhaltlich in den ersten vier Lesungen héilt. In der Vita des Gaudentius von
Novara findet sich kein Hinweis, dass der Heilige mit dem Bistum Chur oder
dem Bergell etwas zu tun hatte. F. Savio, der sich eingehend mit Gaudentius von
Novara befasst hat, bemerkt zur Vita des Gaudentius von Casaccia, dass sie dem
Legendengut des 16./17. Jahrhunderts entstamme, als um Gaudentius von No-
vara verschiedene Erzahlvarianten entstanden, um damit gewisse Adelsfamilien
zu ehren.'” Folgt man z. B. dem Novareser Legendenschreiber F. Bagliotti in

1% Gaudentius-Vita s. Anhang.

1% Gaudentius-Vita s. Anhang.

1% Vita S. Gaudentii episcopi Novarien., S. 418-421.
106 Savio, Gli antichi vescovi, S. 247f.

96



seiner Vita di S. Gaudenzio, so entstammt Gaudentius von Novara dem Adels-
geschlecht der Solerio (Solare) von Ivrea, den christlichen Eltern Adalbertus
Solerio, auf den das Kastell von Ivrea zuriickgeht, und Priscilla di Chiallant,
die in der Vita des Novareser Gaudentius nicht genannt werden.'”” F. Bagliotti
vermerkt zudem: /n alcune memorie truovo addimandarsi questo Barone co’l
nome di Gilberto, e la Madre Prisca.'®™ Der Verfasser der Vita des Bergeller
Gaudentius verwendet dieselben Elternnamen, wobei diese dem Mittelstand
angehoren und keine Christen sind.'” F. Bagliotti 14sst Gaudentius im Bergell
wirken und den Bischofssitz in Chur einrichten. Aufgrund der Glossen am Rande
des Textes 1st anzunehmen, dass er die Vita im Breviarium Curiense von 1520
als Quelle beniitzt hat. Er vermerkt allerdings, dass es sich beim Martyrertod
des Gaudentius im Bergell um einen Irrtum handeln miisse, da der Heilige in
Novara gestorben sei, was mit den Quellen von Novara iibereinstimmt. Ob die
Familie Solerio/Solare in Zusammenhang mit der von Italien ins Bergell einge-
wanderten Familie de Salice de Soglio oder mit dem Beinamen Scolaris, einer
Linie der Castelmur, steht, bleibt offen.!'?

Obwohl im Bergell der Festtag jeweils auf Christi Himmelfahrt fallt, hat der
Hagiograph in seiner Vita das Datum des Novareser Heiligen beibehalten. Er
vermag den Bergeller Heiligen sowie seine Aufnahme in den Kreis der Marty-
rer-Bischdfe mit den Kanonisationsakten Urbans IV. zu belegen.!" J. G. Mayer
bemerkt dazu, dass sich nach allen Bemiihungen keine Kanonisationsakten hétten
finden lassen.!"? Nach [so Miiller hatte Urban IV. kaum ndhere Beziehungen zur
Diozese Chur. Er trat im Zusammenhang mit dem Prdmonstratenser-Kloster

107 F BacLiottl, Della vita di S. Gaudenzio, S. 11£., hebt im Vorwort seiner Vita sehr ausfiihrlich
die Verdienste der Familie Solerio hervor.

108 BacLioTTl, Della vita di S. Gaudenzio, S. 12.

1% Gaudentius-Vita s. Anhang.

10 Sar1s-SocLio, Die Familie von Salis, S. 3-36, unterscheidet vier verschiedene Stimme der
Salis: zwel in der Lombardei (Brescia, Como), einen in Hohenrétien und einen in Aquitanien.
Dass verwandtschaftliche Beziehungen unter den Geschlechtern bestanden, bezweifelt er.
Aufgrund der Quellenlage setzt er die Einwanderung der Salis ins Bergell ins beginnende
13. Jh., wobei bemerkt wird, dass die Frage noch nicht vollstindig geldst sei. 1383 tritt ein
Albertus dictus Scolaris de Vicosoprano als bischoflicher Lehensherr auf, ebd., S. 9 (Zitat).

""" Gaudentius-Vita s. Anhang. Papst Urban IV, (29.8.1261-2.10.1264) stammte aus Troyes, war
1253 Bischof von Verdun und 1255 Patriarch von Jerusalem. Als Papst war er nie in Rom.
Dazu: ScuMIpDINGER, Urban IV,, in: LThK, Bd. 10, S. 544f.

12 MAvYER, Die Geschichte des Bistums Chur, Bd. I, S. 39.

97



St. Luzi in Chur in Erscheinung, das er 1261 unter apostolischen Schutz stellte
und dessen Besitzungen er bestétigte.!"® Die Kanonisation des Gaudentius von
Casaccia durch Papst Urban I'V. bleibt aufgrund der fehlenden Akten ungelost
und auch suspekt, da der Hagiograph mit dem Festtag, dem 2. August — der 3.
August war im Missale Curiense von 1497 mit dem Erzmaértyrer St. Stephanus
besetzt — sich auf den Bischof von Novara bezieht, der im 13. Jahrhundert keine
zusitzliche Kanonisation gebraucht hitte. Da jedoch Bischof Paul Ziegler zusam-
men mit Bergeller Klerikern den Kirchenbau von 1514-1518 unterstiitzt hatte
und eine Kanonisation zu Beginn der Reformation in Chur fiir die Aufnahme ins
Brevier vermutlich nétig war, konnte die Heiligsprechung eines einheimischen
Gaudentius durchaus erfolgt sein. Dessen Grabstitte befand sich in der Nihe
von Casaccia — non longe a Casacia in colliculo Malogia a suis sepultus est
—und dessen Wundertitigkeit war in der Bevdlkerung bekannt.'*

6. Textanalyse

Der Hagiograph des Bergeller Heiligen bemdtihte sich, dessen Vita dem Aufbau
der karolingischen und hochmittelalterlichen Viten anzugleichen. Der Protago-
nist durchwandert als Glaubensbote verschiedene Rdume und Zeiten, um seine
letzte Wirkungsstitte mit einem bedeutenden frithen christlichen Zentrum zu
verbinden. Da die Vita des Bergeller Heiligen derjenigen von Gaudentius von
Novara sehr dhnlich ist, wird bei der Inhaltsanalyse auch die anonyme Vita S.
Gaudentii episcopi Novariensis beigezogen,'" die zur Zeit des Bischofs Leo von
Novara zu Beginn des 8. Jahrhunderts entstand.!'® Ein Vergleich der Quellentexte
in Bezug auf die Auswahl des Entliehenen diirfte iiber die Intention des Hagio-

3 MULLER, St. Gaudentius, S. 158.

14 Gaudentius-Vita s. Anhang.

115 Vita S. Gaudentii episcopi Novarien., S. 418-421.

116 Der anonyme Hagiograph vermerkt, Nr. 21, S. 421, dass die Vita fiir das gldubige Volk zum
Lesen gedacht sei: Haec pauca ausus propere percurrere verbis signavi indoctis, populis
relegenda fidelibus, meritis fultus beati Papae Leonis, qui (...) possedit Sedem B. Gaudentij
Novariensis civitatis (...). Es handelt sich nicht um Papst Leo (440-461), ebd., Nr. 3, S. 417,
dem das Verdienst der Vita zukommt, sondern um den Bischof Leo von Novara zur Zeit des
Papstes Paul, der am 28. Mai 757 gewéhlt wurde und 767 verstarb. Dazu: Savio, Gli antichi
vescovi, S. 240, 253.

98



graphen Aufschluss geben. Es stellt sich dabei die Frage, ob die verwendeten
Textstellen nur topischen Charakter haben, eine bewusste Gleichschaltung von
zwei homonymen Heiligen besteht oder trotz der Ahnlichkeit der Viten eine
eigene Personlichkeit gezeichnet wird.

6.1. Viten-Vergleich (Lesungen 1—4)

Gaudentius wird in der Vita des Breviarium Curiense von 1520 als Bischof
und Mirtyrer dargestellt. Der bevorstehende Festtag, flir den die Vita/Predigt
vermutlich verfasst wurde, galt dem sanctissimo martyri et presuli Gaudentio.
Der einleitende Satz hat topischen Charakter, da der Hagiograph dank der Hilfe
Gottes und des Heiligen — (...) expergiscentes (...) et nos Dei adiutorio et cuius
(...) inspiratione (...) — eine Vita fiir Gaudentius zu schreiben vermag, der im
Bistum Chur gegen das Heidentum und den Arianismus gekdmpft hat.!!'” Auf-
grund des Quellentextes wird Gaudentius von Casaccia mit Bischof Gaudentius
von Novara verbunden, obwohl in der Churer Bischofsliste kein Gaudentius
existiert'"® und sich kaum ein fremder Bischof in die Angelegenheiten eines
andern Bistums eingemischt hitte, ausgenommen der Bischofssitz wire vorii-
bergehend verwaist gewesen.'"’

7 Gaudentius-Vita s. Anhang.

1% Die beiden dltesten aus dem 14. Jh. stammenden Verzeichnisse der Bischofe von Chur im Liber
de feodis, MEYER-MARTHALER, Liber de feodis S. 56, und in der Chronik des Stiftes Marienberg,
Goswin, Chronik, S. 81, zeigen eine Reihe von Churer Bischofen von den Anfangen bis ins 14.
Jh. Die beiden Listen stimmen flir die Frithzeit (iberein und beziehen sich auf eine gemeinsame
in Chur entstandene Quelle. In den beiden Verzeichnissen wird unterschieden zwischen Bi-
schéfen mit unbekannter Amtszeit — guorum ordinem ignoramus —und jenen mit gesicherter
Abfolge — quorum ordinem scimus. Dazu: Lies, Die Grinder, S. 38; CLAVADETSCHER/KUNDERT,
Das Bistum Chur, S. 468.

Aufgrund des sogenannten Breviarium Patriarchinum (1519/1523 in Como gedruckt), zit.
nach PLanTa, Das alte Raetien, S. 223: Beatus Ambrosius (...), qui et vicinarum regionum
Liguriae, Aemiliae, Venetiae Raetiarumque et alpium Cottarum Christianis ecclesiis prae-
erat, quae per superiorum temporum calamitates episcopis destitutae fuerunt, und des Briefs
des Bischofs Ambrosius an die Gemeinde Vercelli um 395, S. Ambrosii epistolae, col. 1240:
Conficior dolore quia Ecclesia Domini, quae est vobis, sacerdotum adhuc non habet, ac sola
nunc ex omnibus Liguriae atque Aemiliae Venetiarumque vel caeteris finitimis ltaliae partibus
hujusmodi eget officio (...), ist anzunehmen, dass vor dem Jahre 395 der Churer Bischofssitz
verwaist gewesen war.

119

99



Bischof Eusebius von Vercelli spielt in den ersten vier Lesungen um Gauden-
tius eine zentrale Rolle, denn die fiktive Angabe der Jugendjahre des Gaudentius
—circa 348 — fallt in dessen Wirkungszeit. Wann Eusebius zum Bischof geweiht
wurde, kann nur annidhernd bestimmt werden. Das Martyrologium Hieronymia-
num, das im 5. Jahrhundert in Norditalien entstanden ist,'*° bemerkt zu Eusebius:
Eusebius, natione Sardus, et ex lectore urbis Romanae, Vercellensis episcopus.'*!
Wie dem Brief von Bischof Ambrosius an das Volk zu Vercelli zu entnehmen
ist, wurde Eusebius von Volk und Klerus zum Bischof von Vercelli gewéhlt.'*
Vergleicht man die beiden Abschnitte miteinander, so hebt der Hagiograph den
Bergeller Heiligen von Gaudentius von Novara ab, indem er ihm heidnische
Eltern des Mittelstandes zuweist, deren Namen genannt werden, und die Stadt
Ivrea in keiner Weise als christliches Zentrum erscheinen ldsst. Zu dieser Zeit
ist Ivrea noch kein Bischofssitz, sodass sich Gaudentius zu Eusebius nach
Vercelli aufmacht, um sich taufen und zum Priester ausbilden zu lassen. Der
darauf folgende Eintritt in die Klerikergemeinschaft des Eusebius macht Gau-
dentius zu einem der ersten ausgebildeten Priester dieses Bistums.'?* Indem der
Hagiograph den Bergeller Gaudentius der Klerikergemeinschaft des Eusebius
angehoren lisst, wird seine Wirkungszeit in die Anfange der Didzesenbildung
im norditalischen Raum verlegt.

In der Vita des Gaudentius von Novara wird die adelige Herkunft der bereits
christlichen Eltern aus dem Senatorenstand deutlich hervorgehoben. Das Heiden-
tum ist noch stark verbreitet und somit kann Gaudentius von Novara noch keinen
Riickhalt in einer christlichen Gemeinde finden. Die Ausbildung zum Priester
erfolgt nicht in Vercelli bei Eusebius, sondern bei Ambrosius in Mailand.'**

In der Vita des Bergeller Heiligen wird eindeutig bestitigt, dass Gaudentius
den Priester Laurentius bei seinen Bekehrungen unterstiitzt und nach dessen
Martyrium durch den Beschluss der Mitbischéfe als Bischof von Novara gewihlt

120 Dugors, Les martyrologes, S. 29f.

121§, Eusesi HieronyMI Liber de viris illustribus, S. 735.

122§, AmBrost Epistolae, S. 1240f.; GriLLa-GremIGNI, Gaudenzio, in: Bibl. sanct., Bd. 6, S. 56.

123 Gaudentius-Vita s. Anhang.

124 Vita S. Gaudentii episcopi Novarien., Kap. I, Nr. 24, S. 418: Beatus (...) Gaudentius Ebo-
regiensis urbis regionis Hesperiae (...), nobili genere & civibus pene primoribus ortus fuit.
(...) Evangelica semina (...) indigenis ferenda committebat, seu etiam parentes, quos adhuc
gentilitas detinebat (...) felix tanti meriti (...) cui concessum est primum Doctorem esse, deinde
Sacerdotem (...).

100



wird.'? Auffallend ist, dass der Heilige nicht zu Ambrosius in Beziehung gesetzt
wird, der Gaudentius von Novara zum Bischof auserkoren hat.!?

Der Hagiograph der Novareser Vita setzt seinen Protagonisten und Glaubens-
gefdhrten Laurentius ebenfalls in die Christianisierungsphase, wobei Laurentius
nicht von den Arianern, sondern von Heiden getotet wird. Um diese Zeit war in
Novara noch kein Bischofssitz im Aufbau, sodass Gaudentius sich nach Mai-
land begibt, um sich beim HI. Ambrosius zum Priester ausbilden zu lassen.'?’
Betrachtet man die Anfange des Christentums und der Didzesenbildung am
Alpensiidrand, so gehdren Laurentius und Eusebius zu den frithen Glaubens-
boten des Christentums im norditalischen Raum. Die &ltesten Bischofssitze
— Ravenna, Aquileia und Mailand — konnen aufgrund der Bischofslisten kaum
in die zweite Hélfte des 2. Jahrhunderts datiert werden.'?® Indizien fiir die vor
dem 4. Jahrhundert schwache Verbreitung des christlichen Glaubens in diesem
Raum sind die geringe Anzahl von Martyrern im Martyrologium Hieronymi-
anum sowie die Tatsache, dass die Zahl der Didzesen zwischen dem Apennin,
den Alpen und der ligurischen Kiiste vor dem 4. Jahrhundert im Vergleich
zur Italia Inferior und den Inseln eher klein war.'* Mit der Anerkennung des

123" Gaudentius-Vita s. Anhang.

126 Vita S. Gaudentii episcopi Novarien., Kap. III, Nr. 11-13, S. 419f.: (...) cum (...) Ambrosius (...)
pro quadam plebium dissensione ad Vercellensem urbem properasset (...) cumque (...) No-
variensem praeteriret urbem (...) distulit videre (...) Gaudentium (...) dixit (Ambrosius) ei:
Episcopus eris, ut video. (...) dixit (Gaudentius) ei. Utique, sed ero sacrandus ab altero. Nach
dessen Wahl durch das Volk und den Klerus sowie mit dem Einverstindnis des Kaisers erfolgte die
Bischofseinsetzung: Decus igitur Pontificale a beatissimo Simpliciano Archiepiscopo nactus
magis oneri fuit. Das kaiserliche Einverstindnis soll vom Himmel inspiriert gewesen sein, ebd.,
Kap. III, Nr. 13, S. 420, Z. 10-16.

127 Vita S. Gaudentii episcopi Novarien., Kap. II, Nr. 5f,, S. 418f.: (...) Novariae se (Gaudentius)

recepit, ibique Laurentium Presbyterum (...) reperit; qui fidei fervore vestitus contra gentilium

malignam perfidiam (...) dimicabat (...) ab impiis una cum multitudine parvulorum tunc baptiza-
torum martyrio coronatus (...). Sed post gloriosum ipsius excessum, certum est illum B. Martino
in Mediolano urbe metropoli propter gloriosam illius doctrinam comitem scribam adhaesisse.

Allein verkehrsgeographische Griinde sprechen fiir diese frithen Zentren. Bei der diokletiani-

schen Neuordnung wurde Mailand 286 zum Sitz des Augustus des Westens erhoben. Dadurch

gewann die Stadt fiir mehr als ein Jahrhundert eine politisch und wirtschaftlich wichtigere

Position als Rom. Dazu: AMBROSIANI, Mailand, in: LAMA, Bd. VI, S. 113f.; Savio, Gli antichi

vescovi, S. 1; Lanzoni, Le diocesi, S. 1062—-1065.

Nach F. Lanzoni, Le diocesi, S. 1066f., registriert das Martyrologium Hieronymianum 275 Na-

men in der [talia Suburbicaria und den [nseln und nur 30 in der Italia Annonaria. Betrachtet man

zusétzlich die Viten und andere Dokumente, verschlechtert sich die Proportion nochmals.

128

129

101



Christentums durch Konstantin und Licinius im Jahre 313 im sogenannten To-
leranzedikt von Mailand stieg die Zahl der Christen iiberall an und begiinstigte
die Didzesanorganisation. Das dlteste Bistum nach Mailand ist Vercelli mit St.
Eusebius als erstem Bischof."*°

Der Konflikt mit den Arianern fiel in eine Zeit, in der die Entstehung der Bistii-
mer im norditalischen Raum noch in den Anfangen steckte und das Christentum
in keiner Weise gefestigt war. Der churrdtische Text misst dem frithen Wirken
des Eusebius wie dessen Problemen mit den Arianern dieselbe Bedeutung bei
und setzt beides in denselben Zeitraum. In der Novareser Vita l4sst der Hagio-
graph zwischen den beiden Ereignissen eine Zeitliicke offen, obwohl auch er
seinen Protagonisten mit der beginnenden Christianisierung (mit dem Priester
Laurentius) in Bezichung setzt. Da der Verfasser der churritischen Vita in der
vierten Lesung explizit erwédhnt, dass Gaudentius mit den arianischen Christen
zu kiampfen hat und wie Eusebius zur Zeit des Kaisers Constantius II. (337-361)
infolge dieses Konfliktes gezwungenermassen ins Exil gehen muss und unter
Julian wieder zurtickkehrt, wird er als Verteidiger des christlichen Glaubens auf
die gleiche Ebene wie Eusebius gestellt.'!

In der Novareser Vita begleitet Gaudentius den Bischof Eusebius freiwillig
ins Exil. Er ist vermutlich nicht in die Streitgespriche an der Maildnder Sy-
node verwickelt und wird von Eusebius zur Betreuung des verwaisten Bistums
Vercelli, dem in dieser Zeit Novara angehorte, zuriickgesandt.'*? Da Ambrosius
Gaudentius von Novara zum Bischof erkoren hat, wird einerseits deutlich, dass
Gaudentius nach 374 noch als Priester in Novara wirkt, andererseits bestitigt es
die Initiative des Maildnder Metropoliten, neue Bischofssitze zu errichten, auch

130 Regesta Pontificum Romanorum IV/2, S. 7; Savio, Gli antichi vescovi, S. 5-8; Grabinschrift
des Honoratus, Nachfolger des Limenius, DErs., S. 2 (Zitat): Eusebius Praesul primus, qui
martyr alumnus. (...) Tertius hanc urbis sedem tenuit Honoratus. Angaben zu den Bischofen
von Vercelli, DErs., S. 403419, befanden sich in der antiken Kathedralkirche S. Maria Mag-
giore, in der die ersten 40 Bischofe, beginnend mit Eusebius bis Notingus, in Rundmedaillons
dargestellt waren. Die Bilder entstanden um 830, zur Zeit des Bischofs Notingus.

B! Gaudentius-Vita s. Anhang.

132 Vita S. Gaudentii episcopi Novarien., Kap. II, Nr. 7f., S. 419: Sed dum Constantij Imperato-
ris tempore Ariana haeresis toxicatae radicis venenato flove pullulasset (...) ut beatissimus
FEusebius Vercellensis Episcopus cum plerisque (...) exilio condemnaretur (...) Gaudentius
(...) cum eo pergit quasi minister et comes (...) Gaudentius: qui dum ab Eusebio pio Pastore
propter gregis custodiam (...) destinatus (...). Tribus (...) evolutis annis cum rediisset Eusebius
(...) Gaudentium summo honore prosecutus est (...).

102



wenn die Weihe des Gaudentius und somit die Bistumsgriindung von Novara erst
nach 394 unter Bischof Simplicianus erfolgt.'** Die Vita S. Gaudentii episcopi
Novariensis, die Novareser Bischofslisten'** und die Epistulae des St. Ambrosius
weisen Gaudentius als historische Person aus, die an der Bistumsgriindung von
Novara zur Zeit des Streites mit den Arianern aktiv beteiligt ist und Ende des 4.
Jahrhunderts der neuen Didzese als erster Bischof vorsteht.

Der Autor der Vita des Bergeller Gaudentius ldsst den Novareser Bischof
nach dem Exil auf sein Bistum verzichten, um dem Martyrium in Novara zu
entgehen und wendet sich somit an dieser Bruchstelle von Bischof Gaudentius
von Novara ab. Da der Hagiograph sehr lange im norditalischen Raum verweilt
und demzufolge das Bergell in den ersten vier Lesungen tiberhaupt nicht erwihnt
wird, muss er iiber eine dusserst schmale Quellenbasis zu Gaudentius von Ca-
saccia verfugt haben. Aufgrund des Patroziniums, des 7itulus S. Gaudentii, und
des Festtages (3. August) im Missale Curiense von 1497 sowie der spatantiken
(unklaren) Provinzzugehorigkeit des Bergells erschien es dem Hagiographen
durchaus sinnvoll, den Heiligen und das Bergell 6rtlich, zeitlich und personell
mit einem der ersten christlichen Zentren — mit Vercelli — im norditalischen
Raum in Beziehung zu setzen. Die Verquickung mit Gaudentius, dem homo-
nymen Bischof von Novara (Todestag: 22. Januar/Translation: 3. August), bot
sich dem Hagiographen als geeignetste Moglichkeit an, auch wenn es sich um
keinen Kephalophoren handelt, da sich das Motiv im 4. Jahrhundert noch nicht
anbietet. Das Verzichten auf die eigene Didzese ist im Kontext des Kephalopho-
ren-Motivs nicht als Versagen des Bischofs zu interpretieren, sondern er sucht
das Martyrium, dessen Novara nicht wiirdig ist, an einem anderen Ort.

133 Nach WINKELMANN, Ambrosius, in: Lexikon der Antike, S. 32, wurde Ambrosius (333/4 oder
339/40-397) 374 zum Bischof von Mailand geweiht.

13 In zwei Listen der éltesten Bischofe von Novara ist die zwanzigjidhrige Amtszeit des ersten Bi-
schofs Gaudentius angegeben: S. Gaudentius sedit ann. XX. (Kirche St. Gaudentius, um 1070);
S. Gaudentius Presul egregius sedit ann. XX. (Kathedrale St. Maria, 12. Jh.). Die folgenden 28
Bischofe haben in beiden Listen keine Angaben zu ihren Amtszeiten. Dazu: Savio, Gli antichi
vescovi, S. 238-243, S. 240 (Zitat). Die Didzese Novara besitzt als einzige der Piemonteser
Dibzesen eine vollstdndige Liste, ebd., S. 238; Lanzoni, Le diocesi, S. 1032-1034.

103



6.2. Vom Bischof von Novara zum Glaubensboten im Bergell

(Bruchstelle zwischen den Lesungen 4 und 5)

Nach dem Exil des Gaudentius weicht der Hagiograph von der Vita des Nova-
reser Heiligen deutlich ab, indem er eine Beziehung zum Bergell herzustellen
versucht. Gaudentius findet sein Bistum in Unordnung, die Kirche verschmiht
ihn, sodass er in die Fremde zieht.'*> Mit dieser Abwendung verlédsst der Ver-
fasser nicht nur die ortliche und fingierte zeitliche Ebene, sondern entledigt
den Protagonisten auch seines Amtes. Gaudentius wird vom ortsgebundenen
Bischof zum heimatlosen Glaubensboten und begibt sich ad alienas in eine Art
desertus-Situation ins Bergell. Aufgrund der Bergeller Kirchenpatrozinien, '3
die mehrheitlich im norditalischen Raum des 4./5. Jahrhunderts verwurzelt
sind, sowie hagiographischer Quellen wirkten jedoch andere Zeitgenossen des
Gaudentius und zum Teil frithere Glaubensboten im Umkreis von Como-Sa-
molaco, in der Nihe des Bergeller Talausgangs."*” Von den Bergeller Kirchen
ist St. Gaudentius in Casaccia durch das churrdtische Reichsgutsurbar am
frithesten belegt.!*® St. Maria in Castelmur erscheint 988 als Zehntkirche, Ber-
galliam vallem cum castello et decimalis ecclesia,'*® deren Priester, ein Albertus
de Castro Muro, wird 1219 erstmals genannt. Allgemein wird angenommen,
dass die Griindung der Kirche ins Frithmittelalter reicht und sie Hauptkirche
des Tales war.'*® Das Marienpatrozinium der genannten Kirche weist nach O.
Farner nicht auf den Anfang, sondern bereits auf einen gewissen Abschluss der
kirchlichen Entwicklung hin. Es diirfte die bereits vorhandenen Patrozinien eher
zurlickgedriangt haben.'"!

135 Gaudentius-Vita s. Anhang.

136 AckerRMANN, Frithes Christentum in Churrétien.

137 Lanzon, Le diocesi, S. 975f.; Passio Beatissimorum Fidelis, S. 563f.; LutoLF, Die Glaubens-
boten, S. 114. F. Savio, Gli antichi vescovi, S. 825-827, vertritt die Meinung, dass vor allem
Carpophorus in Como verehrt wurde, da im Martyrologium Hieronymianum ein Eintrag zum
7. August besteht.

138 BUBI, S. 386, Z. 22.

3 BUB I 148, S. 123, Z. 23f.,; PoescheL, KdmGR V, S. 265, 400; Archiologie Graubiinden,
S. 155; CLAVADETSCHER/MEYER, Das Burgenbuch, S. 225-227.

140 BUB I1 607, S. 108, Z. 6. Anlisslich der Weihe der Kirche in Soglio von 1471, NUSCHELER,
Die Gotteshéuser, S. 116, nannte sich der Priester: Plebanus (auch archipresbyter) vallis Pre-
galliae apud ecclesiam sanctae Virginis Mariae de Castromuro. Dazu: MULLER, St. Gaudentius,
S. 147.

141 FARNER, Die Kirchenpatrozinien, S. 133.

104



Alle weiteren Kirchen des Bergells gehen aufgrund der Schriftquellen friihes-
tens ins Hoch- und Spéatmittelalter zuriick. Da bis anhin keine archidologischen
Funde vorliegen, bleiben Fragen nach moglichen Vorgangerbauten offen. Die
Patrozinien sind das einzige Indiz fiir den stidlichen Einfluss des frithen Christen-
tums und dies bei der Halfte der Kirchen: St. Cassian und die vermutete Kapelle
St. Gaudentius in Vicosoprano, St. Laurentius in Soglio, St. Peter in Coltura,
Montaccio und Caccior und St. Gaudentius in Casaccia.'** Die Patrozinien der
librigen Kirchen konnen ebenso mit der frankischen Mission in Verbindung
gebracht werden.'®* Beim Titulus S. Gaudentii in Casaccia ist es aufgrund des
Festtages (2. August) durchaus moglich, dass die Kirche Reliquien des Nova-
reser Heiligen besass, das Volk aber einen einheimischen Mairtyrer verehrte,
der sich besser durchgesetzt hatte. Deshalb musste der Hagiograph an dieser
Stelle der Vita auch einen Bruch bei der Heiligengestalt vornehmen, um beiden
Traditionen gerecht zu werden. Klammert man Bischof Gaudentius von Novara
aus und betrachtet man das mégliche Wirken eines einheimischen Gaudentius
im Bergell aus der Perspektive des 4./5. Jahrhunderts aufgrund der ersten vier
Lesungen der Vita, so missioniert Gaudentius als fremder Bischof weder in der
Didzese Novara noch in Como,'* sondern ad alienas, also vermutlich in einer
unstabilen Interferenzzone zwischen den Bistimern Chur und Como,'* in der
ein Martyrium noch moglich ist.'* Somit wére seine Missionstitigkeit ins be-
ginnende 5. Jahrhundert zu setzen, als die Bistumsgrenzen noch nicht gefestigt

142 Gt. Cassian in Vicosoprano ist 1292/98 und St. Laurentius in Soglio 1354 belegt, POESCHEL,
KdmGR V, S. 456, 434, St. Peter in Coltura wurde 1518 auf einem Vorgédngerbau errichtet,
ebd., S. 448. Dazu: NUSCHELER, Die Gotteshduser, S. 118f.; FARNER, Die Kirchenpatrozinien,
bes. S. 19f,, 56f., 105.

143 St. Martin in Bondo wurde 1250 geweiht, PoescHEL, KdmGR 'V, S. 403; St. Georg in Stampa
ist 1327 und St. Johannes in Castasegna 1409 belegt, ebd., S. 450, 426. Bei St. Johannes in
Casaccia von 1522 ist aufgrund von Grabanlagen im Chor ein Vorgdngerbau nicht ausge-
schlossen. Dazu: NUscHELER, Die Gotteshduser, S. 118f.; FARNER, Die Kirchenpatrozinien,
bes. S. 68, 90, 133, 86.

144 Nach F. Lanzoni, Le diocesi, S. 977f., muss um diese Zeit der Bischofssitz in Como besetzt

gewesen sein.

Der Churer Bischofssitz ist 451 mit Bischof Asinio urkundlich erstmals bezeugt, als Abun-

dantius, Bischof von Como, fiir seinen Amtsbruder die Maildnder Synodalakten unterschrieb,

BUB 12, S. 3, Z. 11-13. Aus dieser Beziehung wird zudem deutlich, dass fiir die Leitung

einer moglichen fritheren Sedisvakanz eher der Bischof der angrenzenden Didzese Como in

Frage gekommen wire als der Bischof von Novara.

145

105



waren.'¥” Da der Hagiograph gleich in den folgenden Zeilen sehr deutlich durch
nostro tempore und mit dem Prisens auf die Erzdhlerebene wechselt, vermittelt
er dem Leser implizit einen neuen Zeithorizont. Ob mit diesem Erzdhlverfahren
die Person des Gaudentius unauffillig ausgewechselt wird, ldsst sich an dieser
Stelle noch nicht ausmachen. Im Hinblick auf das Kephalophoren-Wunder haben
diese ersten vier Lesungen durchwegs topischen Charakter. Da die Abwendung
des Bischofs Gaudentius von seiner Didzese Novara nicht nachweisbar ist und
Gaudentius sich den Martyriumsplatz im Bergell sucht — sepulchrum patrium
(in Novara) non desideraret —, wird dieser Talschaft eine ausserordentliche Be-
deutung zuteil. Die Wahl dieser siidlichen Randzone der Di6zese Chur ist als
Voraussetzung zur Einfiihrung des Kephalophoren-Motivs zu werten.

6.3. Missionstatigkeit (Lesungen 5-6)

Wie bereits in den ersten vier Lesungen erwéhnt wird, erscheint Gaudentius
nicht als erster Glaubensbote in der Didzese Chur, sondern kdmpft in einer
vermutlich noch unstabilen Randzone gegen das Heidentum und die arianischen
Christen. Erst in der fiinften Lesung gelangt Gaudentius ins Bergell, um dort
seine Missionstatigkeit auszuiiben. Er missioniert jedoch nicht mehr unter Ari-
anern, sondern in einer Rduberbande, die es mit dem Christentum nicht mehr
ernst nimmt und ihren eigenen Fiihrern huldigt.'*® Um welchen Personenkreis
es sich handelte, kann aus dem Text nur indirekt erschlossen werden. Zieht
man die wenigen Kultzeugnisse bei — das Elsdsser Kalendar und das Briisseler
Martyrologium, eine mdgliche Kanonisation, die Altarweihe in Chur und die
Neuweihe der Kirche in Casaccia (1359) — liegt die Wirkungszeit eines mogli-
chen Glaubenboten namens Gaudentius vor dem 11. Jahrhundert, als die Kollatur
in St. Gaudentius noch dem Kloster Pféfers, in dem jedoch keine Verchrung
nachzuweisen ist, zustand.

146 F. BacLiorTl, Della vita di S. Gaudenzio, S. 177-182, schildert das Bergell noch im 17. Jh.
liber Seiten in den schwirzesten Farben: (..) una (valle) delle maggiori in horridezza di quante
n'’habbia la Rhezia superiore (...); una carcere di Montagne (...) é necessitato di tenersi sempre

fisso nel Cielo (...); appena credibile (...) che pur si trova gente, che habita questo sfortunato
esilio del Mondo; varie nazioni e stranie (...) di tutti i linguaggi se ne formo un tal barbaro
travasamento {(...).

47 K AIseRr, Churritien, S. 34f.

¥ Gaudentius-Vita s. Anhang.

106



Betrachtet man die Namen der Bergeller Fithrungsschicht, wie sie im 12./13.
Jahrhundert erstmals in den Quellen fassbar wird, tritt der Name Gaudentius
bei den Castelmur auf, die als Stifter des Kirchenbaus von 1359 durchaus in
Betracht zu ziehen sind und vermutlich einen Bestattungsplatz in der Kirche er-
hielten. 1186 wird das Geschlecht der Castelmur mit Gaudencius de Castromuro
erstmals urkundlich erwdhnt.'* Mit Reingerius presbyter de Castellmuro, der
als Wohltiter des Domstiftes Chur im Necrologium Curiense aufgefuihrt ist,'®
steht fest, dass auch das geistliche Amt bereits in den Hianden dieser Familie
lag. Als bischofliche Vasallen sind die Castelmur seit 1219 in den Urkunden
bezeugt.””! Ein Zeichen ihrer lehensherrlichen Stellung ist im Beinamen de Porfa
zu sehen, der im 13. Jahrhundert mehrmals auftaucht und sich auf die Obhut
tiber die Porta Bergalliae, die Talsperre zwischen den beiden Talhélften Ob- und
Unter-Porta bezieht.!”> Als 1514 die Kirchenvogte die Erlaubnis erhielten, die
Mauern der Kirche von 1359 abzubrechen und den Leib des Heiligen zu erhe-
ben, und vermutlich auch die andern Kirchengrdber entfernt werden mussten,
um die Kirche neu zu weihen, kénnte es sich um ein bedeutendes Stiftergrab
dieser Familie gehandelt haben.

Bei der Reliquientranslation von 1514 waren im Bergell bereits reformato-
rische Bestrebungen festzustellen. Die Glaubenserneuerung in den Biindner
Siidtélern stand in direktem Zusammenhang mit den Anfangen der Reformation
in Italien und den seit 1512 in Biindner Besitz stehenden Untertanenlanden
Chiavenna und Veltlin. Zahlreiche italienische Geistliche begaben sich in die
Bergtiler, wo sie anscheinend Erfolg hatten. C. Hoiningen-Huene zieht aus ihren
Untersuchungen in Unter-Porta den Schluss, dass die Bergeller vor und nach
der Reformation religiose Leute gewesen seien, die Dekadenz des Klerus im
16. Jahrhundert jedoch enorm gewesen sei. Dieser Umstand bildete nach ihrer
Meinung eine der Hauptursachen der Reformation.'*

Nach E. Camenisch muss sich der Bergeller Kirchenkonflikt bzw. der Macht-
kampf gewisser Bergeller Familien und Kleriker um die Besetzung der Pfarrei

149 BUB I 438, S. 335, Z. 11; Saris-SocLio, Die Bergeller Vasallengeschlechter, S. 3.

150 Eintrag im Necrologium Curiense zum 24. September, S. 96, 145. Dazu: SaLis-SogGLio, Die
Bergeller Vasallengeschlechter, S. 3.

151 BUBII 607, S. 107, Z. 32; VassaLLl, Castellum ad Bergalliam, S. 298.

152 SaLs-SoaLio, Die Bergeller Vasallengeschlechter, S. 3f.

153 CameniscH, Geschichte der Reformation, S. 19-27, 62—66; HomniGeEN-HUENE, Mitteilungen
aus Bergeller Notarsprotokollen, S. 85-95, 201-211.

107



Nossa Donna in Castelmur wihrend der Amtszeit des Bischofs Heinrich von
Hewen bzw. zwischen 1491-1505 fordernd auf die Reformation ausgewirkt
haben. Bischof Heinrich ernannte Simon de Praepositis von Vicosoprano zum
Prevosto della valle di Bergaglia. Papst Alexander VI. (1492-1503) verlich
dieselbe Pfarrei Antonius de Negrinis, der das Amt mit Unterstiitzung der Ein-
wohnerschaft und Kleriker von Unter-Porta trotz des bischoflichen Bannes und
des uiber das Bergell verhdngten Interdiktes in Castelmur antrat.’™ Die bischof-
liche Beschwerde nach dem pépstlichen Entscheid vom 8. Januar 1502 wurde
moglicherweise am 25. April 1503 auf dem Bundstag in Ilanz verabschiedet.'*
Da von den Leuten von Obport besser antwurt vernommen, dan von den Un-
derport. (...) unser gnddiger her von Chur (...) die Obport und insunder die von
Gesatzch, so an schuld erfunden sind, der bann und interdict absoluieren solle
(...)."*¢ Der Gotteshausbund schritt gegen die dem Churer Bischof ungehorsamen
Leute von Unter-Porta vermittelnd ein; gewisse Geistliche wurden gefiinglich
eingezogen und dem Bischof zur Aburteilung iiberantwortet. Nach F. Jecklin
mogen hier verwandtschaftliche Beziehungen mitgespielt haben, da ein Andreas
de Praepositis 1500 dem Gaudentiushospital samt der Kirche vorstand.'s” Somit
hitte auch St. Maria in Castelmur in den Hénden derselben Familie gelegen. Das
Verhiltnis der Bevélkerung von Unter-Porta und deren Kleriker zum Bischof
von Chur war durch die erwdhnten Massnahmen getriibt. Es wundert daher
nicht, dass die ersten reformatorischen Bewegungen aus dem siidlichen Raum
des Bergells erfolgten. Die neue Lehre verbreitete sich jedoch nicht von der
einstigen Talkirche St. Maria, sondern vom Dorf Vicosoprano aus,'*® das sich
zum Hauptort des ganzen Tales entwickelt hatte.'>*

Die Darstellung der Gefangennahme des Gaudentius kann einerseits durch das
wehrlose Verhalten des Opfers topischen Charakter haben, andererseits indiziert

154 CameNIscH, Geschichte der Reformation, S. 65f., Anm. 87.
135 Regesten zur Schweizergeschichte, Nr. 800, S. 304; JEckLIN, Ein vorreformatorischer Kir-
chenkonflikt, S. 93-100.

1%¢ JeckLIN, Ein vorreformatorischer Kirchenkonflikt, S. 99f., 100 (Zitat).

157 JeckLIN, Ein vorreformatorischer Kirchenkonflikt, S. 98, Anm 20.

¥ Camenisch, Geschichte der Reformation, S. 66; MavEr, Geschichte des Bistums Chur, Bd. I,
S. 49; CampeLL, Raetiae alpestris, S. 70.

° Hier befanden sich der Hof (Pfalz) des Bischofs und der Sitz des Hochgerichtes. Bischof
Berthold II. residierte 1293 in palacio apud Vicosupranum, BUB III (neu) 1557, S. 304,
Z.26. Dazu: PoescHer, KImGR 'V, S. 456; CameniscH, Geschichte der Reformation, S. 59f.

w

1

w

1

w

108



die gewihlte Sprache auch politische Probleme.'® Wer jedoch mit dem Lan-
desfiirsten gemeint ist, der Bischof oder die Talvogte von Ob- und Unter-Porta,
bleibt offen. Da das Bergell sehr friih als Talgemeinschaft organisiert war und
1386 bei der Griindung des Gotteshausbundes zu den wenigen Talgemeinden
gehorte, die bereits ein eigenes Siegel besassen, muss der Einfluss der fithrenden
Bergeller Familien stark gewesen sein. Welchen Wissenshorizont der Hagio-
graph bei der Wahl des Kephalophoren-Wunders vor Augen hatte, lisst sich nur
vermuten. Er konnte durchaus ein mogliches Stiftergrab — ein anonymes Grab
ist nicht auszuschliessen — mit den kirchenpolitischen Verhiltnissen der Jahre
1502—1504 verbinden, als der Bischof die Macht tiber Unter-Porta bzw. {liber
St. Maria in Castelmur verloren hatte und seine Anhédngerschaft in Ob-Porta
bzw. in St. Gaudentius war.

Die kommenden Ereignisse um die Todesart des Gaudentius gehdren der
Volkstradition an und werden mit uf pie credi potest eingeleitet. Gaudentius wird
in der Nihe von Vicosoprano, der einstigen Gerichtsstitte, enthauptet. An diesem
Ort muss sich aufgrund einer Flurbezeichnung capella und von Restmauern eine
Kapelle zu seiner Ehre befunden haben.'*! Mit Hilfe des Kephalophoren-Motivs
ldsst sich die Gerichtsstitte mit dem Bestattungsort in Verbindung bringen.
Gaudentius begibt sich wie alle anderen Kopftrdger von der Gerichtsstétte
(Vicosoprano) zum gewiinschten Begribnisplatz (auf den Hiigel am Maloja)
und wird von den Seinigen erstmal in einem Bodengrab bestattet.'®> Betrachtet
man den Viten-Verlauf anderer Kephalophoren, so begibt sich der Protagonist
immer aus einer Gefahrenzone zu seinem angestammten oder zumindest einem
christlichen Zentrum zuriick. Bei Gaudentius konnte es sich durchaus um einen
Angehorigen der Stifterfamilie gehandelt haben, der sich in Streitigkeiten im
stidlichen Teil des Bergells schlichtend eingemischt hatte und in Vicosoprano
unschuldig verurteilt wurde. Laut Vita ist Gaudentius a suis bestattet worden,
was sich auf die Mitchristen oder die Stifterfamilie beziehen kann. Hatte der

1€ Gaudentius-Vita s. Anhang.

181 Gaudentius-Vita s. Anhang. E. PoescreL, KdmGR V, S. 462, kennt fiir die Flurbezeichnung
capella keine Belege, die St. Gaudentius als Patron der vermuteten Kapelle ausweisen.
NUSCHELER, Die Gotteshduser, S. 118, der seine Information vom Domdekan C. L. von Mont
hatte (in: CrLavADETSCHER/KUNDERT, Das Bistum Chur, S. 556), bringt die Restmauern mit
der Martyriumsstitte des Heiligen in Verbindung. Zur Flurbezeichnung capella: Ritisches
Namenbuch, Bd. I, Nr. 197, S. 576.

162 Gaudentius-Vita s. Anhang.

109



Hagiograph den allgemein vernachlédssigten Kult des 14./15. Jahrhunderts in
St. Gaudentius und die Machtkdmpfe unter den Feudalherren bei der Besetzung
des geistlichen Amtes in St. Maria in Castelmur (1502—-1504) vor Augen, so
ist der Gestus des Kopftragens zur Kirche St. Gaudentius zusétzlich zum gross
angelegten Kirchenbau und der Translation des Leibes in den Wandsarkophag
ein wirksames Mittel, um die einstige Filialkirche in Ob-Porta als kirchliches
Zentrum aufzuwerten, das heisst die Kirche sogar tiber oder gleichwertig ne-
ben St. Maria zu stellen.'®® Die St. Gaudentius-Kirche entwickelte sich im 14.
Jahrhundert dank der einheimischen Bevdlkerung des Bergells, welches zum
Gotteshausbund gehorte, sowie der vorgeschriebenen Beniitzung der Castel-
murschen Strasse iiber den Septimer zu einem Wallfahrtsort, der tiber Einkiinfte
verfligte. Ein Geistlicher wurde eigens fiir das Gotteshaus eingesetzt, sodass die
zuvor vernachlédssigte Seelsorge wieder garantiert war.!%

7. Zwischenergebnisse

In der Vita des Hl. Gaudentius von 1520 werden zwei fiir das Christentum im
Bergell bedeutende und zugleich auch ereignisgeladene Zeitrdume verquickt. In
den ersten vier Lesungen, die eine Einheit bilden und sich auf das 4. Jahrhundert
im norditalischen Raum beziehen, wird das Bergell in den transpadanischen
Raum wihrend der Christianisierungsphase, der Bistumsgriindungen und des
Streites mit den Arianern integriert. Diese Verbindung war durch das vorgege-
bene Patrozinium, den Titulus S. Gaudentii, und die allgemeine politische Um-
orientierung, die das Bergell bis in die Karolingerzeit erfuhr, durchaus sinnvoll.
Da der Hagiograph nebst savoyischem Legendengut die Epistulae des Ambrosius
sowie die Vita des Novareser Bischofs sehr gut gekannt und Letztere als Vorlage
benutzt hatte, musste ihm auch der natiirliche Tod des Bischofs Gaudentius in
Novara bekannt gewesen sein. Es ist denkbar, dass der Titulus S. Gaudentii des
9. Jahrhunderts dem Hl. Gaudentius von Novara geweiht war und die Verehrung
der Korperreliquie einer einheimischen Stifterperson galt. Mit der in der Vita
erwahnten Kanonisation am Ende des 13. Jahrhunderts, die fiir einen Bischof

165 L ANFRANCHI/NEGRETTI, Die Biindner Siidtiler, S. 204-206; SABLONIER, Politik und Staatlichkeit,
S. 255f.; PrIsTER, Konfessionskirchen, S. 210.
164 Gaudentius-Vita s. Anhang.

110



des 4./5. Jahrhunderts unndtig gewesen wire, verweist der Hagiograph auf eine
hochmittelalterliche Person, die — wie explizit gesagt wird — in der Didzese bis
anhin nicht bekannt war. Hétte es sich tatsdchlich um den Bischof von Novara
gehandelt, wire die Abfassung der angeblich ersten Vita fiir den Heiligen nicht
ndtig gewesen, da bereits eine bestand.

Die Lesungen fiinf und sechs der Vita reflektieren die kirchenpolitischen
Zustdnde des 15. und beginnenden 16. Jahrhunderts im Bergell, als unter den
filhrenden Bergeller Familien Spannungen herrschten. Der Bischof verlor zu
dieser Zeit die Macht {iber die Kirche St. Maria in Castelmur und erste mogliche
reformatorische Einfliisse in Unter-Porta nahmen ihren Anfang. Die Bevor-
zugung der bischofstreuen Ob-Porta durch Bischof Paul Ziegler — man denke
bloss an den spatgotischen Kirchenbau und die Reliquientranslation — ldsst sich
mit dem Kephalophoren-Motiv geradezu ideal verdichten. In der Tat wihlt der
Protagonist seine Grabstitte dementsprechend weder in Novara noch in der
einstigen Talkirche St. Maria in Castelmur oder in Vicosoprano, dem Haupt-
und Gerichtsort des Tales, sondern in der Kirche St. Gaudentius in Casaccia,
die dadurch in den Rang einer Wallfahrtsstatte erhoben und von einem eigenen
Priester betreut wird. Ein eigentlicher Kultaufschwung ldsst sich erst mit dem
Kirchenbau und der in diesem Zusammenhang erfolgten Reliquientranslation
1514 sowie der Vita von 1520 fassen. Bis anhin wurde der Heilige weder in
Pfifers noch im Bistum Chur verehrt.

Dass es sich um einen wenig bekannten Lokalheiligen handelte, bestitigt im
Weiteren nicht nur die geringe Verbreitung des Gaudentius-Kultes, sondern auch
die allgemeine Tendenz in der Brevierliteratur des beginnenden 16. Jahrhunderts,
wonach auch die umliegenden Didzesen neue Breviere drucken liessen, in die
bistumseigene Patrone aufgenommen wurden, deren Kult erst aufzuarbeiten
und zu férdern war. Problematisch war die Festsetzung des Festtages im Churer
Brevier auf den 2. August, da der lokale Wallfahrtstag auch nach der Abfassung
der Vita bis zur Reformation auf Christi Himmelfahrt fiel. Somit erstaunt es
nicht, dass Bischof Johann VI. Flugi die Vita des Bergeller Heiligen im Churer
Proprium Sanctorum von 1646 jener des Bischofs von Novara bestmoglichst
anpasste und das Kephalophoren-Wunder wegliess.

111






	Das Kephalophoren-Motiv in den churrätischen Viten : Gaudentius von Casaccia

