Zeitschrift: Quellen und Forschungen zur Buindner Geschichte
Herausgeber: Staatsarchiv Graubinden

Band: 14 (2005)

Artikel: Das Kephalophoren-Wunder in churratischen Viten : Placidus von
Disentis - Gaudentius von Casaccia - Victor von Tomils - Eusebius vom
Viktorsberg

Autor: Di Natale, Regula

Kapitel: B. I: Das Kephalophoren-Motiv in den churratischen Viten : Placidus
von Disentis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-939161

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-939161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

B. Das Kephalophoren-Motiv in den churritischen Viten

I. Placidus von Disentis

Zur Griindung des Klosters Disentis sind nur mittelbare Quellen erhalten, da
verschiedene Brinde den Grossteil der Archivbestinde vernichtet haben. Eini-
ge Urkunden existieren in Kopien ausserhalb des Klosters.! Die Befunde der
Ausgrabungen von 1980-1983 ergénzen die aus den Schriftquellen gewonne-
nen Informationen zur Friihzeit der Klostergeschichte.? Mit der Geschichte des
Klosters Disentis hat Pater Iso Miiller sich eingehend befasst und in zahlreichen
Publikationen bedeutende Resultate vorgelegt.

Um nihere Informationen zum Kephalophoren-Wunder zu gewinnen, steht
die Verehrung der beiden Klosterheiligen Placidus und Sigisbert im Zentrum
des vorliegenden Kapitels. In der von Iso Miiller edierten Passio S. Placidi, die
als Grundlagentext fiir die Analyse des Kephalophoren-Motivs dient, erscheint
nur Placidus als Kephalophor, der mit dem Gestus des Kopftragens das Kloster
Disentis zur Grabstitte auserwihlt. In einem ersten Teil wird im Hinblick auf
die Verehrung der beiden Heiligen die Friihzeit der Kultstétte sowie die Klos-
tergemeinschaft, die das Grab unterhalten und den Kult lanciert hat, behandelt.
Anschliessend wird die Frage gestellt, aus welchem Anlass und durch wen Pla-
cidus und Sigisbert in den Rang von Klosterheiligen aufgestiegen sind, obwohl
die drei Klosterkirchen Maria, Martin und Petrus geweiht waren. Der letzte
Abschnitt beinhaltet die Analyse des Kephalophoren-Wunders.

Da nur der Mirtyrer Placidus als Kopftriager dargestellt wird, fragt es sich, ob
urspriinglich nur eine Reliquie verehrt wurde und auf wen sie zuriickzufiihren
ist. Es ist durchaus wahrscheinlich, dass in den Schriftquellen, die der Passio als
Grundlage gedient haben, das Motiv noch nicht erscheint, jedoch Textelemente
vorhanden waren, die moglicherweise den Autor zum Kephalophoren-Motiv
inspiriert haben. Vielleicht hat sogar ein anderes Kultzentrum den Impuls dazu
gegeben. Von Interesse ist, in welchem Zusammenhang Placidus und Sigisbert
mittels des Kephalophoren-Wunders zueinander in Beziehung gesetzt wurden
und welchen Stellenwert der Gestus des Kopftragens beziiglich der Klostergriin-
dung in der hochmittelalterlichen Passio einnimmt.

I MuLLER, Die Anfinge, S. 8-10; pErs., Die Schenkung, S. 132.
2 SENNHAUSER, Friihe Kirchen, S. 80-86; VK, Nachtragsband, S. 93-95.

43



Die Passio der Disentiser Heiligen entstand in einer Zeit, als das Kephalopho-
ren-Motiv bereits durch die Benediktiner-Kldster weite Verbreitung gefunden
hatte. Es stellt sich die Frage, ob sich das Kephalophoren-Wunder von Placidus
von Disentis in die Gruppe der im ersten Teil analysierten und kommentierten
Viten einordnen ldsst und ob somit Erkenntnisse beziiglich der Griinder und der
Griindungszeit gewonnen werden kénnen.

1. Quellen zur Frithgeschichte des Klosters

In der zweiten der vier Klageschriften des Churer Bischofs Victor III. von 823
an Kaiser Ludwig den Frommen wird urkundlich bezeugt,’ dass im Bistum
Chur fiinf Heilige verehrt wurden, deren Gebeine als Folge der divisio* und der
Ubergriffe des Grafen Roderich auf das Kirchengut entwendet wurden.’ Von den
fiinf Heiligen wird als einziger Lucius namentlich erwiihnt,® somit konnen die
ibrigen Kultstitten nur indirekt bestimmt werden.” Grundsitzlich werden die
Forschungsergebnisse von Iso Miiller iibernommen und zwei der fiinf geraubten
Heiligen mit Placidus und Sigisbert identifiziert.® Die spitere Entwicklung der
vier bekannten Wallfahrtsstitten ldsst vermuten, dass die gestohlenen Reliquien
sowie der Hauptteil des beklagten Kirchengutes zwischen dem zweiten und
vierten Klagebrief Bischof Victor III. zuriickerstattet wurden, da in der Urkun-

? BUB 146, S. 39; CLAVADETSCHER, Die Einflihrung, S. 54; Kaiser, Churritien, S. 59.

Durch die Einfiihrung der Grafschaftsverfassung — divisio inter episcopatum et comitatum —im

Jahre 806 wurde die Churer Bischofsherrschaft, welche im 8. Jahrhundert unter der Dynastie

der Victoriden/Zacconen grosste Selbstandigkeit gewahrt hatte, aufgelést und die weltliche

Macht 807 einem frinkischen Grafen iibergeben. Dazu: Kaiser, Bischofsherrschaft, S. 65f.;

CLAVADETSCHER, Churritien, S. 170-174.

> BUB149, 8. 39, Z. 33: Sunt ibidem sanctorum corpora quinque, ex quibus nec unum quidem
habemus.

® BUBI49, 8. 39, Z. 26f.: Nec etiam illud sacratissimum corpus beati Lucii confessoris nobis
reliquerunt, (...).

7 Nach Iso MULLER, Die churritische Wallfahrt, S. 5, 12, handelt es sich bei den fiinf Heiligen

um Lucius in Chur, Florinus in Remiis, Gaudentius in Casaccia, Placidus und Sigisbert in

Disentis. Dazu: DErs., Zum Churer Bistum, S. 285f.

GILOMEN-SCHENKEL/MULLER, Disentis, S. 474; Kaiser, Churritien, S. 134f,

? BUBI153*, S. 44f. Der Text stellt eine verunechtete Abschrift dar, deren Inhalt nach E. MEYER-
MARTHALER und F. PERRET im Wesentlichen als verbiirgt betrachtet werden muss. Unsicher ist
vor allem die Datierung.

ce

44



de Ludwigs des Frommen von ca. 831° keine Nennung derselben erfolgt und
auffallend wenige Giiter und Objekte restituiert wurden.'® Wenn Placidus und
Sigisbert tatsdchlich zu den fiinf beklagten Heiligen gehorten, miisste bereits
vor der divisio in Disentis eine Kultstitte bestanden haben. Die Voraussetzungen
fiir die Pflege des Kultes sind jedoch das Bestehen einer Monchsgemeinschaft
als Hiiterin des Grabes und die Unterstiitzung des Konigs bzw. der potentes der
Region als Verwalter des Fiskalgutes.

Anhaltspunkte fiir die Frithgeschichte des Klosters Disentis lassen sich aus
folgenden Quellen gewinnen: dem Tello-Testament von 765, den Verbriiderungs-
biichern der Kloster Reichenau, St. Gallen und Pfifers, dem Kirchenschatzver-
zeichnis von ca. 940 und den Ergebnissen der Ausgrabungen von 1980—1983."
Die beiden Klosterheiligen Placidus und Sigisbert werden in den Schriftquellen
erstmals in zwei Sequenzen des 10. Jahrhunderts fassbar. Als Klosterpatrone
treten sie in der um 1200 geschriebenen Passio S. Placidi auf, die in drei Noc-
turnen gegliedert ist.'

Zusammenfassung der Passio S. Placidi:

I. Nocturn (Lesungen I-1V): Die Taten der Heiligen dienen zur Unterweisung der Glau-
bigen. — Zur Zeit des Langobardenkonigs Agilulf [590—616] und des Papstes Gregor
I. [590—-604] verldsst Columban mit seinen Gefdhrten Gallus und Sigisbert die irische
Heimat fiir Gott und durchwandert das ratische Alpengebiet. Nachdem er sich einige
Zeit in einer Gegend, die wegen ihrer Rauhheit Ursaria genannt wird, aufgehalten hat,
errichtet er eine Kirche, die jetzt dem HI. Columban geweiht ist. Wihrend Sigisbert
in der Einsamkeit von Urseren weiterwirkt, begeben sich Columban und Gallus nach
Schwaben. Spéter beginnt Sigisbert die Eindden der genannten Alpen emsig auszukund-
schaften. Er gelangt ad locum Desertinam, eine grosse von Bergen umgebene Eindde,
aber mit einer anmutigen Ebene, dichten Wildern, lieblichen Quellen und vortrefflich
am Rheinlauf gelegen. Hier erbaut Sigisbert eine Marienkirche. Er bearbeitet das unkul-
tivierte Land mit unermiidlichem Eifer. Durch seine vorbildliche asketische Lebensweise
sowie durch Worte, Taten und Gebete bekehrt er viele, die sich um ihn versammeln,
zum christlichen Glauben.

10°0. P. CLavaDETSCHER, Die Einflihrung, S. 101f.; U. Stutz, Karls des Grossen divisio, S. 15,
erklirt die geringen Restitutionen des eigentlich kirchenfreundlichen Kaisers durch die star-
ken Riicksichten auf Roderich, um diesen gegen die dem Kaiser bereits zu stark gewordenen
Hunfridinger zu stiitzen. J. G. MavEer, Geschichte des Bistums Chur, Bd. I, S. 95f., und K.
Scumip, Von Hunfrid zu Burkard, S. 207, fiihren die geringen Restitutionen darauf zuriick,
dass bereits vieles vorher zuriickgegeben wurde.

' SENNHAUSER, Friihe Kirchen, S. 80-86; VK, Nachtragsband, S. 93-95; MuLLER, Die Friihzeit,
S. 1-45; Kaiser, Churritien, S. 134.

12 MULLER, Die Passio S. Placidi, S. 163-172.

45



II. Nocturn (Lesungen V—VIII): Zu jener Zeit lebt in dieser Gegend ein reicher und
maéchtiger Mann namens Victor, der als Gewalttéter gilt. Die Schuldigen l4sst er laufen,
die Unschuldigen unterdriickt er, die Armen Christi schindet er. Die freien Leute treibt
er in die Knechtschaft zuriick, den Einwohnern auferlegt er hohe Zinslasten, und so
wie er ein ungerechter Richter ist, fiirchtet er weder Gott noch Menschen. Als Placidus,
ein Mann aus einem freien Geschlecht derselben Gegend, diesen Menschen mit soviel
Lastern und Untaten (7es) sieht, beschliesst er sogleich, lieber diesem Bdsewicht die
Wahrheit zu sagen und sich damit bei ihm verhasst zu machen, als zu schweigen und
mit der Zustimmung zu den Siinden Gott zu missfallen. Placidus ermahnt Victor mit
den christlichen Geboten an seine Pflichten gegeniiber der Bevolkerung.

Das Herz des Verfolgers gerét ob den Worten des Placidus in Zorn. Sobald der Zeuge
Gottes (Placidus) dies bemerkt, flieht er zu Sigisbert. Im Zorn schickt der Tyrann seine
verruchten Trabanten ihm hinterher mit dem Befehl, ihn auf dem Weg zu erwtirgen.
Sie verfolgen ihn und nehmen ihn 400 Schritte vom Kloster entfernt an einem Bach
gefangen. Sie schlagen ihm sein heiliges Haupt ab, wodurch er zum Mértyrer wird. An
diesem Ort steht jetzt zu Ehren des Heiligen Placidus eine Kirche.

Als die Verfolger sich entfernt haben, erhebt sich sogleich der von betenden Engeln
umgebene Korper des Martyrers, wie wenn er lebendig wire. Er nimmt das Haupt in
seine Hinde und begibt sich zum Mann Gottes (Sigisbert). Wie tiberliefert wird, begegnet
er unterwegs beim Tragen des Hauptes einer Frau, von der er den Schleier erbittet, um
sein Haupt einzuwickeln. Diese von Schrecken ergriffen, streckt ihm das Kopftuch hin
und flieht. Dann erreicht der Mértyrer Placidus mit dem glorreichen Zeichen seines
Triumphs den von Gott bestimmten und vorbereiteten Ort. Sigisbert empfangt ihn
bewundernd, beweinend und frohlockend. Er bestattet Placidus bei der Martinskirche,
die sich neben der Marienkirche befindet.

III. Nocturn (Lesungen IX—XII): Nach wenigen Tagen wird aus dem Tyrannen Victor
(Sieger) ein Besiegter, der bei der Uberquerung des Rheins von der hohen Briicke zu
Tode stiirzt. Als sein Sohn Tello Bischof von Chur wird, verurteilt dieser aus Angst
wegen des ungliicklichen Todes seines Vaters dessen Gewaltherrschaft. Er wiirdigt das
Andenken des Martyrers (Placidus) mit einer reichen Schenkung aus seinem Erbgut.
Nach kurzer Zeit stirbt der heilige Bekenner Gottes Sigisbert und wird im Grab des
Martyrers bestattet.

Seither wird jener heilige Ort durch géttliche Wunderzeichen erleuchtet, sodass Ko-
nige und Fiirsten den Ort mit grosser Ehre geziemend auszeichnen. Aus weit entlegenen
Regionen stromen angesehene Ménner und Frauen dort zusammen und statten ihn mit
grossen Geschenken und Giitern aus. Ein Blinder namens Paulinus, ein Mensch mit
grossem Glauben, gewinnt am Grab des Martyrers das Augenlicht. Ein gewisser Mann
namens Fagino und eine ungliickselige Frau namens Marola, die zum Grab des HI.
Placidus gelangen, werden vor allen Leuten von den bosen Geistern befreit.

Spéter, zur Zeit des frankischen Reiches, wiiten die gottlosen Ungarn heftig gegen
die heiligen Diener Gottes in Disentis. Die Ungarn bringen alle, die sie im Kloster an-
treffen, durch das Schwert um, und durch den Raub der gesamten Habe machen sie aus

46



einem wohnlichen Ort eine Eindde. Nach Jahren zieht ein Heer der Franken dort vorbei
und sicht den verlassenen Ort; aus Unvorsicht sperren sie ihre Pferde in die Ruinen der
Kirche und am niachsten Morgen sind die Pferde tot. Durch dieses Vorzeichen erschreckt,
berichten sie dem Konig das Geschehene. Da er getreulich auf die Sachverstindigen
hort, beginnt er mit Eifer abzukldren, wie das Kloster wieder instand gestellt werden
kann. Nach gehabtem Rat beschliesst er die Wiederherstellung des Ortes.

Zusammen mit Bischof Ursicinus stellt er das Kloster in ganzer Pracht wieder her und
versammelt nicht wenige Briider zum Dienste Gottes. Darauf bringt er die Leiber der HI.
Placidus und Sigisbert, die zum Schutz vor den Barbaren nach Ziirich gebracht worden
sind, wieder zuriick und rekondiert sie im anmutig eingerichteten Sanktuarium.

2. Die Klostergriindung

In der Schenkung des Bischofs Tello an die Kirchen in Disentis (765), die erst
nach dessen Tode wirksam werden sollte, wird das Kloster Disentis erstmals
urkundlich erwéhnt."”® Zwar ist die Urkunde nur in Abschriften des 17./18.
Jahrhunderts erhalten, doch wird der grosste Teil des Textes als echt angesehen.
Uneinigkeit herrscht in der Forschung, ob die echten Teile von einer oder meh-
reren Urkunden herstammen.'* Das Tello-Testament gibt einen Anhaltspunkt
zur Datierung und Lokalisierung der in der Vita erwahnten Vorgéinge kurz vor
der Klostergriindung von Disentis. Die Schenkung umfasste ausgedehnten
Grundbesitz im Vorderrheintal unterhalb des Russeinertobels. Diese Grund-
ausstattung garantierte die wirtschaftliche Sicherstellung des frithen Klosters,
denn die oberste Talstufe mit dem Kloster — die Sursassiala — war ein Gebiet,
das erst seit dem Hochmittelalter als Dauersiedlung — als Kerngebiet der Cadi
(Casa Dei) — gelten kann.!”> Im Tello-Testament werden erstmals drei bereits
bestehende Kirchen, der Ort Desertina und das Kloster erwihnt: (...) tres eccle-
siae istius sanctae Mariae (...) sancti Martini seu sancti Petri, quas in hoc loco
constructas esse scimus (...) in loco qui dicitur Desertina monasterium regula-
rium constructum esse scimus (...).'° Die genannten Kirchen sind den Heiligen

3 BUBI 17*, S. 13-23; MULLER, Die Frithzeit, S. 10f.

4 Darstellung der verschiedenen Thesen: Kaiser, Churritien, S. 136. Dazu auch: GRUNINGER,
Grundherrschaft im frithmittelalterlichen Rétien.

15" GILOMEN-SCHENKEL/MULLER, Disentis, S. 475; MULLER, Disentiser Klostergeschichte, S. 9-14;
KaIser, Churrétien, S. 134-136, 211-213. Deutsche Ubersetzung der Stelle mit der Erwihnung
der Giiter im Tello-Testament, in: Handbuch der Bilindner Geschichte, Bd. 4, S. 40f.

1 BUBI17,S. 14, Z. 18-22; MULLER, Die Schenkung, S. 27.

47



Maria, Martin und Petrus geweiht. Die erwihnten Patrozinien sind seit dem
vierten Jahrhundert stark verbreitet. Es handelt sich um die frithe Kult-Etappe
—die spdtromisch-frinkische Kultwelle — dieser drei Heiligen. Als Terminus ante
quem der genannten Kirchen gilt 765 (Tello-Testament).!” Das Vorderrheintal
bis Somvix (Summus vicus)/Trun war zur Zeit der Klostergriindung kirchlich
und siedlungsmaéssig erschlossen. Dies belegen die Kirchenbauten, deren
Entstehung zwischen dem 5./6. und dem 7./8. Jahrhundert liegt.'® Hingegen
befand sich der im Tello-Testament bezeichnete Ort (qui dicitur Desertina)
oberhalb des Russeiner Tobels, in einem kaum besiedelten Gebiet, was der An-
siedlungsweise der irofrinkischen Monche entsprach. Gleichzeitig deckt sich
die Ortlichkeit Desertina des friihen Mittelalters auch mit dem eremus-Begriff
(«Eindde»), der aus hagiographisch-literarischer Sicht als Topos zu verstehen
ist. Die wenigen frithmittelalterlichen Funde beim Kloster und auf dem Luk-
manierpass lassen jedoch auf eine Begehung des Passes im 6./7. Jahrhundert
schliessen.'” Der in der Passio S. Placidi erwdhnte frinkische Eremit Sigisbert
liess sich vermutlich Ende des 7./Anfang des 8. Jahrhunderts in der Desertina
nieder,” in einer Landschaft, die trotz ihrer Abgeschiedenheit laut Passio als
«lieblicher Ort» (locus amoenus) bezeichnet wurde.”! Fiir das spitere Kloster
wurde die Ortsbezeichnung Desertina Namen gebend, was bereits auch aus den
Uberschriften der Disentiser Konventslisten in den Verbriiderungsbiichern der
Kléster Reichenau und Pféfers ersichtlich ist.?

2.1. Frithe Kultzeugnisse

Die Ausgrabungen von 1980—1983 bestitigen, dass alle dre1 im Tello-Testament
erwihnten Kirchen 765 existierten. Aufgrund der archéologischen Befunde

7 BUTTNER/MULLER, Frithes Christentum, S. 60f.

18 SENNHAUSER, Frithe Kirchen, S. 59-61, 102f., 144f., 156158, 191f; Kaiser, Churratien,
S. 134; MULLER, Die Frithzeit, S. 6f.; pers., Der Gotthard-Raum, S. 436-441.

? SCHNEIDER-SCHNEKENBURGER, Churritien, S. 70-72, 113f., 189; MULLER, Disentiser Kloster-
geschichte, S. 12f.; pErs., Die Friihzeit, S. 7.

20 Kar1ser, Churratien, S. 134f.

2l MULLER, Die Passio S. Placidi, S. 165, Z. 2—4: Venit (Sigisbertus) itaque ad quendam vastae
solitudinis locum Desertinam nuncupatum, montibus circumdatum, (...).

2 Libr. confrat., S. 173, 374: Nomina fratrum de monasterio qui vocatur Desertinas (Reichenau)
und Haec sunt nomina fratrum ex monasterio Desertinense (Pfifers). Dazu: MULLER, Die
Friihzeit, S. 24f.; Kaiser, Churrétien, S. 139; MULLER, Disentiser Klostergeschichte, S. 46, 59.

48



liegen die Anfange des Klosters in der Zeit um 700, in die der Vorgédngerbau
(Maria I) der Dreiapsidenkirche St. Maria (II) datiert wird. Ob es sich bei Maria I
um ein Wohngebiude oder einen Sakralbau gehandelt hat, bleibt offen.”® Die im
Tello-Testament beschenkten Kirchen, die dreischiffige Pfeilerkirche St. Maria II
mit einem moglichen Baptisterium, St. Martin I und St. Peter I wurden bei den
Grabungen von 1980—1983 bestitigt und konnen dem beginnenden 8. Jahrhun-
dert zugeordnet werden. In der St. Peterskirche, die als Bestattungskirche zwar
bevorzugt war, befand sich keine Grabkammer, sondern eine Bodenheizung mit
Warmluftkanilen, von denen ein Kanal in die St. Martinskirche fiihrte. Nordlich
davon befanden sich zwei Grabnischen, in denen sich vermutlich bedeutende
Personlichkeiten ad sanctum Petrum bestatten liessen.”* Die ergrabenen drei
Kirchen setzen eindeutig eine Klostergemeinschaft voraus, deren Mitglieder
gemdss dem Verbriiderungsbuch von Reichenau unter Ursicinus und Agnellus
eingetreten sind.”

Anbhaltspunkte fiir eine verehrte Reliquie bot die merowingische Krypta in
der Kirche St. Martin I zu Beginn des 8. Jahrhunderts. Bei spiateren Umbauten
der Apsis erhielt die Rundkrypta eine nach Osten gerichtete fenestella, durch
welche die Sonne am 11. Juli, dem Placidustag, am ldngsten hereinschien. Bei
demselben Umbau wurde an der Siidseite der alten Apsis in einem Seitenstol-
len eine Grabkammer errichtet.?® Wie die Passio S. Placidi berichtet, wurden
Placidus und Sigisbert im selben Grab bei der St. Martinskirche bestattet.?” Ein
Grufteinbau, der laut Passio als moglicher Bestattungsort gelten kann, befindet
sich an der Nordostecke der St. Martinskirche.?®

23 SENNHAUSER, Frithe Kirchen, S. 80; VK, Nachtragsband, S. 94; Kaiser, Churritien, S. 134;
MULLER, Die Friihzeit, S. 7f.

24 SENNHAUSER, Friihe Kirchen, S. 81-85; VK, Nachtragsband, S. 93-95; MULLER, Die Friihzeit,
S. 9-33,

25 Libr. confrat., S. 173; MULLER, Die Frithzeit, S. 231, 32f.; Kaiser, Churritien, S. 135, Anm.
425.

% MULLER, Disentiser Klostergeschichte, S. 18-25; pers., Die Frihzeit, S. 16-18.

27 MULLER, Die Passio S. Placidi, S. 169, Z. 12-16: Quem (Placidus) servus Domini Sigibertus
(...) iuxta oraculum beati Martini, quod ad latus basilice genetricis Deli fecerat, sepelivit {(...).
Zum Bestattungsort von Sigisbert berichtet die Passio, ebd., S. 170, Z. 2—4: Post non multum
vero temporis sanctus confessor domini Sigibertus de terris ad celum migravit sepultusque
est in tumulo martyris (..).

28 Karser, Churritien, S. 135; SENNHAUSER, Frithe Kirchen, S. 81; VK, Nachtragsband, S. 95.

49



2.2. Die Disentiser Monchsgemeinschaft

Von einem organisierten Kloster meldet explizit erstmals das Reichenauer
Verbriiderungsbuch von 823/824. Es enthdlt Monchslisten, die als Folge des
Gebetsbundes von Attigny (762) entstanden sind. Da kein Abt von Disentis,
wohl aber Bischof Tello von Chur dort anwesend war, durfte dieser an des Abtes
Stelle erschienen sein. An der Spitze der Disentiser Monchsliste steht Ursicinus
episcopus, dem 91 Monchsnamen folgen;?* Sigisbert und Placidus werden nicht
erwihnt. Daraus wird geschlossen, dass Ursicinus der Griinder der organisierten
Monchsgemeinschaft und Abtbischof von Disentis war.* Fiir die Errichtung des
Klosters und des Baptisteriums war jedoch der Bischof von Chur zustindig.
Fiir die Erteilung der Weihe kommt um 720 Vigilius episcopus, der Bruder des
praeses Victor, in Betracht. Der Nachfolger von Ursicinus, Abt Agnellus, wird
in den Verbriiderungsbiichern nicht mehr als episcopus bezeichnet.*! Die Passio
S. Placidi erwiahnt Ursicinus nur in Beziehung zum Kloster als Bischof.*? In
der Passio wird die Klostergriindung jedoch mit Sigisbert — dem Namen nach
ein Franke®® —, der ein Gefahrte Columbans war, in Verbindung gebracht. Bei
Ursicinus handelt es sich um einen Namen, der fiir das frithmaittelalterliche
Churritien typisch war und im 8. Jahrhundert ausserhalb dieses Gebietes kaum
belegt werden kann. In einer aus dem Ende des 14. Jahrhunderts stammenden
Churer Bischofsliste erscheint ein Ursicinus unter den ersten Bischéfen von
Chur, jedoch ohne nadhere Zeitangabe: Hec sunt nomina Curiensium episcopo-
rum, quorum ordinem ignoramus: Puricius, Claudianus, Ursicinus, Sedonius
(...).>* Aufgrund seines Eintrages an der Spitze des Disentiser Konventes im
Reichenauer Verbriiderungsbuch kann er nach Iso Miiller zu Beginn des zweiten
Drittels des 8. Jahrhunderts datiert werden. Er wird vor oder nach Tello gesetzt.**

¥ Libr. confrat., S. 173; MULLER, Das Reichenauer Verbriiderungsbuch, S. 369-388.

30 MULLER, Das Reichenauer Verbriiderungsbuch, S. 387f.; Kaiser, Churritien, S. 135.

31 CLAVADETSCHER, Zur Fiihrungsschicht, S. 31; Lies, Die Griinder von Cazis, S. 46; KAISER,
Churrétien, S. 48f.; MULLER, Die Friihzeit, S. 28f.

32 MULLER, Die Passio S. Placidi, S. 172: Qui (rex) veniens cum Ursicino episcopo sollertissime
monasterium restauravit (...).

3 MULLER, Die Frithzeit, S. 6, 9.

3 GoswiN, Chronik, S. 81 (Zitat); MEYER-MARTHALER, Der Liber de feodis, S. 56. Dazu: MULLER,
Die Frithzeit, S. 25; DErs., Die Anfédnge, S. 16f.; DERS., Das Reichenauer Verbriiderungsbuch,
S. 369-371.

3 MULLER, Das Reichenauer Verbriiderungsbuch, S. 362-388.

50



Ob er zum Geschlecht der Victoriden gehorte wie moglicherweise eine Ursicina,
die um 700 in Cazis als Nonne lebte, ist nicht zu beweisen.*® Nach Iso Miiller
wird Ursicinus mit K6nig Pippin (751-768) in Verbindung gebracht.*” Es handelt
sich jedoch um den Wiederaufbau des Klosters zur Zeit des Abtes Victor nach
dem Sarazeneneinfall, als Otto I. 960 das Kloster durch Schenkungen und das
Privileg der freien Abtwahl unterstiitzte®® und laut R. Kaiser es in seiner Stellung
als Reichskloster festigte.*

Unter den Abten Ursicinus und Agnellus zihlte der Konvent eine grosse An-
zahl von Monchen, was an sich bereits fiir eine Bliitezeit des Klosters spricht.
Das Reichenauer Verbriiderungsbuch von 823/824 nennt 164 Konventualen. Die
Ursicinusreihe, in der sich die Griindergruppe befindet und die die Verstorbenen
auflistet, z&hlt 93 und die Agnellusreihe 71 Monche. Der Vergleich mit der Kon-
ventsliste im St. Galler Verbriiderungsbuch um 850 mit 120-150 Konventualen
bestitigt, dass das Kloster um die Mitte des 9. Jahrhunderts seinen Héhepunkt
erreicht hatte. Im Liber Viventium von Pfifers von 880/885 sind dagegen nur
noch 63 Mdnche verzeichnet.*

3. Die Klosterheiligen Placidus und Sigisbert

Die beiden Heiligen werden erstmals in zwei réitischen Sequenzen aus der
zweiten Hélfte des 10. Jahrhunderts mit ihren Namen erwéahnt, wobei nur die
eine ausschliesslich dem Kephalophoren Placidus gilt. Die zweite Sequenz, die
beide Heiligen betrifft, wurde in Disentis noch zu Beginn des 17. Jahrhunderts
wihrend der Messe gesungen. Diese liturgischen Gesidnge sind nur aus einer
Kopie von 1684 bekannt und gehoren zu den élteren freirhythmischen — prosa-
dhnlichen — Sequenzen, wie sie von Waldram von St. Gallen (um 900), Notker
dem Stammler (7 912) und Ekkehard L. (1 973) liberliefert sind. Iso Miiller zahlt
sie zu den Ubergangsdichtungen zwischen Notker und Wipo (ca. 1050).*!

3% Zu den Victoriden/Zacconen s. S. 69, Anm. 126; MULLER, Die Friihzeit, S. 23-26; DErs., Die
Anfinge, S. 12-19; Kaiser, Churritien, S. 135, 138.

7 MULLER, Die Passio S. Placidi, S. 171, Z. 7f.: Exinde post annos aliquot Francorum exercitus
transiens et locum desertum inveniens (...).

$ BUBI1117,S.97f.

® MULLER, Die Passio S. Placidi, S. 171, Anm. 6, S. 172, Anm. 2; Kaiser, Churritien, S. 138f.

40 Libr. confrat., S. 173, 32, 374; MULLER, Die Anfénge, S. 11-35.; pERs., Die Friihzeit, S. 25;
Kaiser, Churrdtien, S. 138f.

w

W W

51



3.1. Die Placidus-Verehrung

Inhaltlich ist die erste Sequenz deshalb von Bedeutung, da sie als fritheste Quelle
den Martyrer Placidus und seinen Antagonisten Victor zueinander in Verbindung
bringt. Somit ldsst sich das Wirken eines Asketen in Disentis zeitlich einordnen
bzw. mit der Amtszeit des praeses Victor um 720 verbinden.*’ Der Inhalt der
Sequenz entspricht dem gewohnlichen Schema eines Heiligenhymnus:* Der
Mirtyrer wird verehrt und der Verfolger in schlechtestem Licht dargestellt. Nach
der Aufnahme des Enthaupteten in die Schar der Himmlischen — Placidum tes-
tem (...) in aula regni resultat coelorum (...) ubi socium angelicis sanctis fecerat
virtutibus, (...) — geschehen auf dessen Fiirbitte fiinf allgemein bekannte Wunder,
wie sie als Wunderschema von der Bibel iibernommen werden konnten.* Die
einleitende Strophe gibt bekannt, dass es sich um den Festtag des HI. Placidus
handelt, der am 11. Juli in Disentis gefeiert wird: Sancti Placidi martyris Christi
celebremus gloriosum (...) triumphum, qui hunc diem sacrosanctum consecrat
sanguine fuso.* Placidus tritt nicht als eine handelnde Figur auf, gelobt wird
lediglich seine Bereitschaft zum Martyrium wihrend einer allgemeinen Chris-
tenverfolgung, wie sie auch in anderen Viten mit rémischen Kaisern dargestellt
wird. In der letzten Strophe wird der Verehrungsort sogar explizit genannt — Ut
ipsum mereamur consequi (...) Desertinenses tuos, Placide martyr Christi —*
was sich in den folgenden Sequenzen und Hymnen nicht mehr findet. Victor wird
ebenfalls nicht nidher beschrieben, sondern ohne Begriindung als Christenver-
folger dargestellt.*” Aufgrund der ersten Sequenz konnte dem Autor der Passio
S. Placidi lediglich der Name des Heiligen, dessen Festtag und Verehrungsort
als Vorlage gedient haben.

4 MULLER, Rétische Sequenzen, S. 267, 276; pers., Disentiser Klostergeschichte, S. 255.

42 Zu praeses Victor s. S. 69, Anm. 126.

4 MULLER, Die Frithzeit, S. 2; pers., Ritische Sequenzen, S. 264-276; pErs., Disentiser Klos-
tergeschichte, S. 254-256.

4 MULLER, Die churritische Wallfahrt, S. 35; pErs., Rétische Sequenzen, S. 269f., 265 (Zitat);
Matt. 11,5; Luc. 7,22; Jes. 35,51.

4 MULLER, Rétische Sequenzen, S. 264.

4 MULLER, Rétische Sequenzen, S. 265.

47 MULLER, Ritische Sequenzen, S. 264f.: Domini devotissimum militem quem impius tyrannus
Victor atque nequissimus martyrizavit. Hic enim cum tyrannidem pessimam undique exten-
disset in Domini christicolas et trucidaret, multis truncatis pluribusque sanctis decapitatis
Placidum testem Deique asseclam associavit.

32



Dieselben Angaben zu Placidus finden sich im Ziircher Martyrologium aus
der Mitte des 10. Jahrhunderts zum 11. Juli, am eigentlichen Festtag von Bene-
dikt. Der Eintrag von Benedikt und Placidus erfolgte durch denselben Schreiber
und auch mit der gleichen Tinte: depositio s. Benedicti et sci Placi(di).*® Der
Name Sigisbert wurde nachtriglich — nach Iso Miiller nicht spéter als 1078
— eingetragen: SCS Sig.b..s cf. Iso Miiller 16st die Abkiirzungen folgendermas-
sen auf: Sanctus Sigibertus confessor.** Der Benediktstag begegnet zuerst im
Frankenreich und war Ende des 8. Jahrhunderts in weiten Kreisen verbreitet.>
Seit der Mitte des 9. Jahrhunderts ist er in den bekannten Martyrologien und
Kalendarien aufgefiihrt. So findet sich die depositio sancti Benedicti, die nach
der Mitte des 9. Jahrhunderts in franslatio umgeéndert wurde, bereits um 820
im Reichenauer Martyrologium.

Ein Kalendar aus dem Kloster Rheinau aus dem 10. Jahrhundert, das zugleich
ein verkirztes Martyrologium darstellt, enthélt denselben Eintrag zum 11. Juli,
wobei nur Placidus erwdhnt wird: Placidi martyris.”!

Daraus ergibt sich, dass die Placidus-Verehrung in Disentis entweder vor
der Einfilhrung des Benediktsfestes bestand oder die Disentiser Lokalheiligen
erst im Laufe des 9. Jahrhunderts an Bedeutung gewannen und deshalb deren
Festtag auf den fiir Benedikt festgesetzten Termin gelegt wurde.*? Zudem finden
sich am St. Benediktsaltar im Kloster Disentis, der vom Oberwalliser Johann
Ritz (1666—1729) gebaut wurde, Statuen der beiden Schiiler Benedikts: Pla-
cidus von Sizilien und Maurus.> In der Klosterkirche Rheinau, wo Placidus
ebenfalls im 10. Jahrhundert verehrt wurde, sind dieselben Heiligen auf einem
Wandbild zu sehen. Da der Disentiser Festtag auf die Translation von Benedikt
(11. Juli) fdllt,> bleibt es eine offene Frage, um welche Placidus-Reliquien es
sich letztlich handelt.

* MULLER, Die Anfdnge, S. 110-114, 126, 111 (Zitat); pErs., Die Friihzeit, S. 3.

# MULLER, Die Anfénge, S. 112, Anm. 47 (Zitat).

50 Nach Iso MULLER, Die Anféinge, S. 114, wurden die Reliquien des Benedictus 673 ins Kloster
Fleury iibertragen.

S MULLER, Die Anfinge, S. 112, Anm. 47 (Zitat).

52 MULLER, Die Anfdnge, S. 114; pErs., Die Friihzeit, S. 3.

53 PoescHEL, KdmGR V, S. 46. Der Benediktsaltar ist die Entsprechung zum Placidusaltar, der
ebenfalls vom Bildschnitzer Johann Ritz von Selkingen stammt. Aufgrund der Wappen wurden
die Bilder am Altar vom Rheinauer Abt Gerold II. Zurlauben gestiftet, wihrend der Auftraggeber
des Altars der Disentiser Abt Adalbert [1[. Defuns war. Die Darstellungen des Todes von Bene-
dikt stehen in Zusammenhang mit der 1712 in Disentis eingefiihrten Benediktusbruderschaft
fiir einen guten Tod. Dazu: ScHONBACHLER, Die Benediktinerabtei Disentis, S. 22-26.

33



3.2. Der Confessor Sigisbert

Das Fehlen des Confessors Sigisbert in der ersten Placidus-Sequenz begriindet
Iso Miiller damit, dass der Martyrer den Vorrang hat.” In der zweiten Sequenz
handelt es sich nur um einen Lobpreis auf den Mértyrer Placidus und den Con-
fessor Sigisbert, sonst lassen sich weiter keine Informationen iiber die beiden
Heiligen gewinnen. Der zweite Hymnus des 10./11. Jahrhunderts erwihnt aller-
dings, dass die Reliquien der Heiligen, deren Namen nicht genannt, sondern nur
als Mirtyrer und Confessor bezeichnet werden, im Besitze des Klosters seien.>
Die Hymnen des 10./11. Jahrhunderts erwdhnen entweder beide Heiligen oder
Placidus mit Victor; die drei Handlungstrager treten nie zusammen auf. Ver-
mutlich hat entweder die erste oder die zweite Sequenz als Vorlage gedient. In
Rheinau finden sich die beiden Disentiser Heiligen erst in einem Nachtrag des
Kalendars, das um 1000 in Kempten geschrieben wurde und unter Abt Burchard
(1 1026), der Kempten und Rheinau als Abt vorstand, nach Rheinau gekommen
war. Der Nachtrag zum 11. Juli wird dem 11./12. Jahrhundert zugewiesen: S.
Placidi martyris et Sigiberti confessoris. Aufgrund dieser sehr schmalen Quel-
lenbasis scheint bis ins 10. Jahrhundert am 11. Juli, dem Festtag von Benedikt,
in Disentis und Rheinau nur Placidus verehrt worden zu sein. Sigisbert wird als
Confessor erst in Nachtrdgen des 11./12. Jahrhunderts hinzugefiigt.

Aus den beiden Hymnen der ersten Hélfte des 11. Jahrhunderts, die aus dem
Kloster St. Severin in Neapel stammen,’ lassen sich dieselben Erkenntnisse
gewinnen. Die Heiligen sind noch keine Klostergriinder oder Glaubensboten,
um die heidnische Bevolkerung zu christianisieren. Der erste Hymnus ehrt die
beiden Heiligen lediglich als Mértyrer bzw. Confessor, ohne sie zu lokalisieren
oder einen Christenverfolger zu nennen.”® Der zweite Hymnus aus demselben
Kloster bringt wieder nur Placidus mit dem Tyrannen Victor in Verbindung, der

w

4 MULLER, Zum liturgischen Kalender, S. 294.

5% MULLER, Rétische Sequenzen, S. 266.

56 MULLER, Die churritische Wallfahrt, S. 35; pers., Disentiser Klostergeschichte, S. 256-260,
258 (Zitat): Tu nos beati martyris laetificas solemniis, quem compar in virtutibus confessor
ornat inclytus. (...) quorum hic acceptissimas amplectimur reliquias.

57 MULLER, Disentiser Klostergeschichte, S. 63—65, 76-79, 258-260; pers., Die churritische
Wallfahrt, S. 35; pers., Die Anfange, S. 118f.; DERS., Zum liturgischen Kalender, S. 290.

% MULLER, Disentiser Klostergeschichte, S. 258: Milites sancti meritis micantes, Placidus martyr

milesque Sigibertus, socii corona pariter migrando sydera supra.

54



ihn aller Giiter beraubt und enthauptet.” Gerade dieser Hymnus vermittelt leicht
verdnderte Informationen zu Victor und steht der Passio S. Placidi ndher als die
tibrigen erwahnten Texte. Der Tater wird nicht einfach als Christenverfolger
dargestellt, vielmehr wird durch den Akt der Giiterentwendung auf den Macht-
anspruch eines Besitzenden hingewiesen. Auch diese beiden Hymnen lassen sich
letztlich auf die erste oder zweite Sequenz bzw. auf zwei verschiedene Traditi-
onsstringe zuriickflihren. Abgesehen vom zuletzt erwihnten Hymnus aus Neapel
enthalten simtliche Hymnen bis ins 11. Jahrhundert nicht mehr Informationen
als die erste Sequenz, in der sogar als einzigem Text der Ort des Martyriums
genannt wird. Sigisbert und Placidus treten weder in den Sequenzen noch in den
Hymnen bis ins 11. Jahrhundert als Klostergriinder oder Glaubensboten auf.

3.3. Die Verehrung der Doppelheiligen

Als Beleg fiir die Existenz der Doppelheiligen gilt nach wie vor das undatierte
Kirchenschatzverzeichnis von Disentis, das nur in einer Kopie von 1628 exis-
tiert.®® Als die Disentiser Monche um 930/940 vor den Sarazenen nach Ziirich
flohen, befanden sich unter den Kirchenschitzen, die sie mitnahmen, angeblich
auch die Reliquien der beiden Klosterheiligen.®! Zu Beginn der Liste wird ein
Sarkophag — sarcofagus paratus [ — aufgefiihrt. Aus der Aufzidhlung anderer
Gegenstinde geht hervor, dass Reliquien nach Ziirich iiberbracht worden sind:
Haec omnia venerunt in Turegum cum reliquiis.®* J. Mabillon, der das Verzeichnis
mit wenigen Abweichungen als erster 1703 verdffentlichte, ergdnzte den Satz
mit (... reliquiis) sanctorum.®

% MULLER, Disentiser Klostergeschichte, S. 260: (...) rabidus tyrannus perfurens Victor domini
cultores atque fideles straverat ubique ense cruento. Quibus adiungens Placidum fidelem
martyrem Christi spoliatum eius omnibus bonis — subtractis decapitavit.

80 MuLLER, Die Anfdnge, S. 75-78, 82, 126; pErs., Zum liturgischen Kalender, S. 291.

ol Kaiser, Churritien, S. 138; MULLER, Die Anfénge, S. 82; pERrs., Zum liturgischen Kalender,
S. 284.

2 A. Eicunorn, Codex Probationum, S. 3, Nr. 1 (Zitat), hat in seiner Ausgabe von 1797 das
Verzeichnis an dieser Stelle beendet. Er beruft sich auf J. Mabillon, hat aber aufgrund der
Abweichungen nicht die gleiche Vorlage benutzt. A. Eichhorn erhielt nur Abschriften der
Dokumente vom Archivar P. Augustin a Porta von Disentis und nicht das Original. Dazu:
MULLER, Die Anfinge, S. 76-78 (Zitate).

% MULLER, Die Anfinge, S. 76, Anm. 10 (Zitat).

33



Nach der Riickkehr der Monche nach Disentis wurde in den Martyrologien
von Ziirich und Rheinau Sigisbert erstmals als Confessor nachgetragen, nun
kam ihm also eine gleichwertige Verehrung wie Placidus zu. Somit wurde
vor allem die Verehrung von Doppelheiligen, wie sie mit Felix und Regula in
Zirich auftritt, auf Disentis iibertragen. Eine Verquickung von Placidus, Sigis-
bert und Victor, die in den Zusammenhang mit der Klostergriindung gestellt
werden, findet sich erst in der Passio S. Placidi um 1200. Das in der Passio
erwihnte gemeinsame Grab von Placidus und Sigisbert sowie die Erwdhnung
des nach Ziirich liberfithrten Sarkophages mit den Reliquien lassen Iso Miiller
zum Schluss kommen, dass sich im Sarkophag die beiden Disentiser Heiligen
befanden, obwohl sie nicht namentlich erwihnt sind. Um welche Reliquien es
sich letztlich handelt, bleibt aber dennoch eine offene Frage. Bestarkt wird Iso
Miillers Annahme immerhin dadurch, dass sich der Kult der beiden Heiligen in
Zirich seit dem 11. Jahrhundert etabliert hat und im Disentiser Brevier des 12.
Jahrhunderts sich nur ein fiir das Kloster spezifisches Offizium findet, nimlich
dasjenige der Doppelheiligen, deren Prisenz im Kloster in der Oratio erwéhnt
wird.** Ob sich der Breviertext auf die um 1200 entstandene Passio S. Placidi
gestiitzt hat oder auf die Sequenzen und Hymnen, die zwischen dem 10. und
11. Jahrhundert entstanden sind, 1dsst sich im Rahmen dieser Arbeit nicht be-
antworten.

Die Verbreitung der Doppelheiligen erfolgte bereits im 11. Jahrhundert.
Bischof Gebhard III. von Konstanz weihte im Jahre 1099 die Kirche von Uster
den Heiligen Placidus und Sigisbert.®> In Einsiedeln wurden die beiden Hei-
ligen ebenfalls seit dem 11./12. Jahrhundert verehrt. Im dortigen Directorium
Cantus (11./12. Jh.) wird am 11. Juli, dem Festtag des HI. Benedikt, vermerkt:
FEodem die: Placidi et Sigiberti.*® Es stellt sich allerdings die Frage, wann und
durch wen der Confessor Sigisbert in die Klostertradition eingeflossen ist, da
anscheinend in einer ersten Phase die Verehrung in Ziirich und Rheinau — evtl.
auch in Disentis — nur Placidus galt.

64 CASTELMUR, Die Rheinauer Handschrift, S. 248: In festivitate sanctorum Placidi et Sigisberti:
Oratio: Propiciare Deus Domini nobis famulis tuis per sanctorum tuorum Placidi et Sigis-
berti, qui in presenti requiescunt ecclesia (...); MULLER, Die Anfange, S. 82; DErs., Disentiser
Klostergeschichte, S. 79—82, 106108, 262—265, pErs., Die Frithzeit, S. 14f., 38.

65 STUCKELBERG, Geschichte der Reliquien, Nr. 1930, S. 310. Dazu: CASTELMUR, Die Rheinauer
Handschrift, S. 244; MULLER, Die churritische Wallfahrt, S. 35.

66 MULLER, Zum liturgischen Kalender, S. 282 (Zitat).

56



3.4. Der Einfluss der St. Galler Tradition

Ausser der zweiten Sequenz aus dem 10. Jahrhundert tritt Sigisbert nicht vor
dem 10./11. Jahrhundert in den liturgischen Texten auf. Es ist durchaus mog-
lich, dass durch den Aufenthalt der Disentiser Monche und ihrer Reliquien in
Ziirich wihrend der Sarazeneneinfille und durch Ekkehard IV. (f ca. 1060), in
dessen Loblied auf den HI. Gallus Sigisbert und Placidus zueinander in Bezie-
hung gesetzt werden, auf die Disentiser Tradition Einfluss genommen wurde.®’
Ekkehard IV. besass ein althochdeutsches Gedicht von Ratpert (2. Hilfte 9.
Jh.), das er ins Lateinische tibersetzte und frei bearbeitete. In der ersten Version
fehlen Sigisbert und Placidus: Columbanus, Gallus, Magnoaldus et Theodorus,
Chiliano socio (...) Gallos pervagantur, Francis immorantur, Renovant Luxovi-
um (...). In der zweiten Fassung fehlt Chilian, an dessen Stelle treten Sigisbert
und Placidus: Columbanus, Gallus, Magnoaldus et Theodorus, Sigisbertus
Placidus cum plurimis complicibus (...). In der dritten Fassung erscheinen alle
Heiligen der ersten und zweiten Version; Sigisbert und Placidus bleiben als Paar
zusammen: Columbanus, Gallus, Magnus, Chilian et Theodorus, Sigisbertus
Placitus cum plurimis complicibus (...).°* Auch in anderen Versen von Ekkehard
IV. treten die beiden Heiligen immer zusammen auf und werden zu Begleitern
von Columban. Beide sollen in Luxeuil gewirkt haben und spater in Bregenz
von Riubern umgebracht worden sein. In der ersten Redaktion wird nur von
zwei getdteten Briidern gesprochen; in der zweiten werden sie Placidus und
Sigisbert genannt.®

Ob die Disentiser Heiligen bereits in Ratperts Gedicht enthalten waren,
lasst sich aufgrund der Textvarianten von Ekkehard nicht belegen.”” Auch
wenn die Texte Ekkehards aus historischer Sicht mit Vorsicht zu interpretieren
sind, ist davon auszugehen, dass die St. Galler Tradition bzw. die Verbindung
Columban-Gallus in jene von Disentis eingeflossen ist. Das Patrozinium der
Columbanskirche von Urseren war fiir den Hagiographen der Passio S. Placidi
moglicherweise ein zusétzliches Kriterium, Sigisbert den irischen Mdénchen
um Columban zuzuordnen. Die Griindung der Kirche féllt vor 1200, da die

67 MULLER, Zum liturgischen Kalender, S. 290; pErs., Der hl. Placidus, S. 48f.

68 MULLER, Die Anfinge, S. 122f. (Zitate).

6 MULLER, Die Anfinge, S. 124; pers., Die Friihzeit, S. 5.

7 MuLLER, Die Friihzeit, S. 5; pers., Zum geistigen Einfluss, S. 266, 272f.; pers., Zum Churer
Bistum, S. 303, 306.

EX



Passio von einem schon lange bestehenden Gotteshaus spricht.” Vielleicht war
der Einbezug der Kirche von Urseren ins Geschehen der Disentiser Heiligen
gewollt, um damit die Griindung einer Kirche, die von Disentis aus erfolgt ist,
zu bestirken. Da der frinkische Name Sigisbert gegen eine irische Herkunft
spricht und weder die Verbindung Columban-Sigisbert in der Vita Columbani des
Jonas von Bobbio um 640 erwihnt wird’? noch die Verfasser der Gallus-Viten
des 8. und 9. Jahrhunderts die beiden Heiligen zusammen wirken lassen,” ist
die columbanische Tradition in der Passio S. Placidi hagiographisch-literarisch
zu mterpretieren und Sigisbert letztlich in den Rang eines Klostergriinders zu
stellen. Sigisbert wird mit dem Inhalt der ersten Sequenz verkniipft, wo Placidus
und Victor als Christ und Antichrist einander gegeniiberstehen. Von den drei
Handlungstragern ldsst sich nur Victor bzw. praeses Victor im Tello-Testament
(765) historisch fassen.” In der Schenkung des Bischofs Tello sind nicht die
Klosterheiligen die Empfénger, sondern die Patrone der drei Kirchen: (...) ad
ipsam ecclesiam sanctae Mariae seu sancti Martini seu sancti Petri (...).”> Wih-
rend das Dokument anfangs den Ort mit locus, qui dicitur Desertina bezeichnet,
nennt es spater das monasterium einen locus sacer,”® was nach Iso Miiller indirekt
auf ein Heiligengrab hinweist.”” Die Patrozinien der genannten drei Kirchen
wurden jedoch nie zugunsten von Placidus und Sigisbert gewechselt, sondern
lediglich ihre Reihenfolge in den ottonischen Diplomen. Dort erscheint nicht
mehr Maria, sondern der frankische Heilige Martin an erster Stelle. Nachdem
Otto I. den Lukmanierpass iiberquert hat, wird in der Urkunde von 965 wohl
der Wiederaufbau der Martinskirche unter dem damaligen Abt Victor erwihnt,
jedoch nicht die Verehrung des Grabes eines Heiligen.”

<

! MULLER, Die Friihzeit, S. 5; pers., Der Gotthard-Raum, S. 450f.

2 Vita Columbani, S. 1-152.

Vita Galli vetustissima, Vita Galli auct. Wettino, Vita Galli auct. Walahfrido, S. 251-256.

* BUB 117, S. 15, Z. 11: Hoc est terra vel haereditas patris mei Victoris vel illustris praesidis
ol

» BUBI117, 8. 14, Z. 25 (Zitat).

" BUBI17, S. 20, Z. 27 (Zitat).

77 MULLER, Die Friihzeit, S. 3f.

’® MULLER, Die Anfénge, S. 131, 136, 138, 146f.; pErs., Die churritische Wallfahrt, S. 34-36.

= 9 =
w

58



4. Das Kephalophoren-Wunder

Die Kephalophoren-Szene, in der Sigisbert, Placidus und Victor zueinander in
Verbindung gesetzt werden, erscheint erstmals in der von Iso Miiller edierten
Passio S. Placidi, der die Handschrift aus dem Kloster Rheinau und ein un-
vollstindiger Passiotext aus dem 14. Jahrhundert von Dalpe (bei Prato in der
Leventina, TI) zugrunde liegen. Die Rheinauer Passio S. Placidi ist die dlteste
noch zur Verfiigung stehende Handschrift, deren Entstehungszeit Iso Miiller um
ca. 1200 ansetzt.” Es handelt sich um eine Ubergangsschrift der karolingischen
Minuskel zur gotischen Schrift.* Die Passio S. Placidi setzt in anachronisti-
scher Weise Personen und Ereignisse verschiedener Zeitschichten zueinander
in Verbindung, die spitere Chronisten fiir die Datierungen der Klostergriindung
unter Sigisbert benutzt haben.®!' In der Passio von Rheinau ist die Enthauptung
von Placidus ausgelassen.®

Die Liicke ldsst sich mit dem Passiotext von Dalpe, der jedoch erst bei der
Lesung VII beginnt, schliessen. Die vorhandenen Lesungen der genannten Passio
sind vollstindig erhalten und decken sich inhaltlich mit dem Manuskript des
Klosters Rheinau. Die Passio von Dalpe ist in gotischer Schrift abgefasst und
stammt aus dem frithen 14. Jahrhundert. Eine spétere Hand fiigte am Schluss
ein Reliquienverzeichnis bei, in welchem Placidus und Sigisbert an erster Stel-
le aufgefiihrt werden.®* Die Kirche in Dalpe ist erst 1338 urkundlich erwihnt,
wobei das Marienpatrozinium als Haupttitel genannt wird. Da die Kirche und
deren Patrozinium im Liber Notitiae Sanctorum Mediolani vor 1290 noch
nicht aufgefiihrt ist, vermutet Iso Miiller, dass die Reliquien und die Vita um
1300 nach Dalpe kamen. Bei der ecclesia sancti Placiti Levite kann es sich um
jene in Ponte Parli (Lodrino) in der Leventina handeln, die im 13. Jahrhundert
bezeugt ist.?

7 MULLER, Die Passio S. Placidi, S. 161.

80 (CASTELMUR, Die Rheinauer Handschrift, S. 242; MULLER, Die Passio S. Placidi, S. 161f.

81 JakoB Bunpi (1593-1614), in: Die Disentiser Klosterchronik, S. 24, datiert in seiner Geschichte
der Abte des Klosters Sigisbert ins Jahr 614. Dazu: MULLER: Die Friihzeit, S. 5f.

MULLER, Die Passio S. Placidi, S. 168, Z. 5-10 (Zitate); Rousser, La «Passio Placidi», S. 253.
MULLER, Die Passio S. Placidi, S. 163, Anm. 1: In ecclesia sancti Placiti Levite sunt reliquia-
rum sanctorum et sanctarum Placiti et Sigilberti, qui iacent ambo in uno sepulchro, unus est
martyr et alter confessor, sanctus vero Sigilbertus sepellivit sanctum martyrem Placitum.
MULLER, Die Passio S. Placidi, S. 162f., 168, Anm. e; MARTIN, Les sources, S. 519, 525, Anm. 3.

00 00
[A I &

-
=

59



4.1. Anregungen zur Verwendung des Motivs

Nach Iso Miiller ist die Disentiser Allerheiligenlitanei des 11./12. Jahrhun-
derts die erste literarische Quelle, die den Hagiographen zur Verwendung des
Kephalophoren-Motivs angeregt haben konnte. In der Litanei werden Gallus
mit Sigisbert und Placidus mit Dionysius — Sancte Placide, sancte Dionisi cum
sociis eius — verbunden.® Dieser Kombination muss jedoch nicht zwingend das
Kopftragen als Anordnungskriterium zugrunde liegen. Vielmehr ist anzunehmen,
dass Mirtyrer und Bekenner getrennt angerufen wurden. In Churritien war
das Kephalophoren-Motiv jedoch durch die Prisenz der Reliquien von Felix
und Regula bereits nach 875 und von Dionysius von Paris um 900 in Pfifers
bekannt.® Ferner gelangten zwischen 1026 (1030) und 1039 Reliquien des Ke-
phalophoren Justus nach Chur und Flums (Abb. 6), die Bischof Hartmann 1. von
Chur aus der Region von Beauvais mitgebracht hatte.*” Die Viten der genannten
Kephalophoren miissen in Zusammenhang mit den erwiihnten Reliquien an den
betreffenden Orten ebenfalls bekannt gewesen sein.

Im ibrigen heutigen schweizerischen Raum wurden vor der Abfassung der
Passio S. Placidi nur die Ziircher Heiligen Felix und Regula als Kopftriiger
dargestellt.*® In der Kephalophoren-Szene der Ziircher wie der Disentiser Hei-
ligen findet sich wohl dasselbe Grundschema, wie es auch bei anderen Kepha-
lophoren auftritt, indem die Hinrichtungsstitte, die Wasserkirche bzw. die St.
Placiduskapelle, mit der Grabstitte, dem Monasterium, verbunden wird. Eine
weitere Gemeinsamkeit besteht im langen Pilgerweg des Klostergriinders durch
die Eindde der Alpen, um womdglich bedeutende Aussenorte, die im Besitze
des Klosters waren, ins Geschehen der Heiligen einzubauen. So kommen die
Ziircher Heiligen in Glarus vorbei, wo bereits eine Kirche bestand (um 700/erste
Hilfte 8. Jh.), die wie Ziirich im Bistum Konstanz lag.®

Der frinkische Wanderménch Sigisbert wirkt vor der Klostergriindung im
Umfeld der St. Columbanskirche in Urseren, das im 12. Jahrhundert, zur Zeit
der Abfassung der Passio, durch die Urbarisierung der Walser fiir das Kloster an

8 MULLER, Der hl. Placidus, S. 55 (Zitat).

% STUCKELBERG, Geschichte der Reliquien, Nr. 46, S. 7 und Nr. 51, S. 10.

%7 STUCKELBERG, Geschichte der Reliquien, Nr. 83, S. 16; CLAVADETSCHER/KUNDERT, Das Bistum
Chur, S. 473.

* Victor und Ursus von Solothurn werden erst im Spétmittelalter als Kopftriger dargestellt.

% MULLER, Die friihkarolingische Passio, S. 166—169.

60



Bedeutung zunahm. Die Kirche geht ebenfalls auf das 12. Jahrhundert zuriick und
gehorte grundherrlich und kirchlich zu Disentis. Archiologische Funde lassen
auf einen moglichen Vorgéngerbau schliessen, sodass die Griindung durchaus
um diese Zeit oder frither durch das Kloster erfolgt sein diirfte.”

Eine weitere mogliche Anregung zur Verwendung des Kephalophoren-Wun-
ders boten die Bilder auf dem kupfervergoldeten Sarkophag, der aus dem 9.
Jahrhundert stammte und 1498 in der Krypta der St. Martinskirche in Disentis
gefunden wurde.’’ Die Reliquien wurden 1504 in einen vom Bildhauer Ivo
Strigel hergestellten Schrein umgebettet, dessen Inschrift den angeblich ersten
Abt Sigisbert und Placidus bezeugte: Hoc in sarcophago Placidus reconditur
Martyr, nec non huius domus abbas primus Sigisbertus.”> Geméiss der Disenti-
ser Klostergeschichte von P. Augustin a Porta (T 1795) hat Abt Ulrich, der fiir
das Jahr 1048 urkundlich bezeugt ist,” den kostbaren Sarkophag der Heiligen
Placidus und Sigisbert im 11. Jahrhundert vergraben, als die Abtei Disentis von
1042—1048 Eigenkloster der Bischofskirche Brixen war. A. Eichhorn bemerkt
dazu: (...) vermutlich, damit dieser kostbare Schatz nicht der Raublust gottloser
Leute so leicht zugdnglich sei.®* In der Chronik des Abtes Jakob Bundi (7 1614)
wird vom grossen Sarch, so noch ist, berichtet, in welchem die Reliquien von
Placidus und Sigisbert aufbewahrt wurden.” Fragmente der kupfervergoldeten
Verkleidungsplatten, die zu zwei Reliquienkédstchen verarbeitet worden waren,
kamen 1786 wieder zum Vorschein.”® Abt Augustin Stocklin (1634-1641) sah
den Sarkophag noch ganz und hat ihn auch beschrieben.”” Gemadss Fintan Birkler,

=)
(=1

Eine Ablosung von Disentis erfolgte erst 1239/40, als Urseren infolge seiner zunehmenden

Bedeutung fiir den Passverkehr als besondere Reichsvogtei dem Grafen Rudolf von Rappers-

wil libergeben wurde. Dazu: MULLER, Disentiser Klostergeschichte, S. 55, 121f.; DErs., Zum

liturgischen Kalender, S. 301f.; pErs., Die Anfénge, S. 132.

9 MuLLEr, Die Frithzeit, S. 32, 34f,; pers., Die Anfinge, S. 100-102, 109; pers., Disentiser
Klostergeschichte, S. 54; EicHHorn, Episcopatus Curiensis, S. 220, 223f., 247; POESCHEL,
KdmGR 'V, S. 26-28.

92 PoescHEL, KdAmGR V, S. 28 (Zitat). Zum Sarkophag: MULLER, Disentiser Klostergeschichte,
S. 54, 67, Anm. 15; pers., Die Anfinge, S. 109.

% EicuHorN, Episcopatus Curiensis, S. 228; MULLER, Die Anfinge, S. 102; DErs., Zum liturgi-

schen Kalender, S. 284.

EicuHorN, Episcopatus Curiensis, S. 228: Eodem tempore Udalricus SS. Placidi et Sigisberti

corpora pretiosa sarcophago inclusa terrae custodienda tradidit, forte ne sacer thesaurus

iniguorum rapacitati tam facile pateret. Dazu: MULLER, Die Anfinge, S. 102.

% Die Disentiser Kloster-Chronik, S. 26; MULLER: Die Anféinge, S. 101.

94

61



1786 Dekan in Disentis, der sich auf A. Stocklin beruft, zeigte die eine Seite
des Sarkophages Begebnisse aus dem Leben der Klosterheiligen Placidus und
Sigisbert. Auf dem einen Bild steht angeblich Placidus im Ménchsgewand vor
praeses Victor; die zweite Darstellung zeige Placidus sein Haupt in den Hinden
tragend, ohne jedoch enthauptet zu sein. Vom dritten und vierten Bild, die ins
spate 9. Jahrhundert datiert werden, bestehen von Fintan Birkler Nachzeich-
nungen aus dem Jahre 1786.%

e

Reliefplatten eines verloren gegangenen Sarkophags des 9. Jahrhunderts.

% E. PoescHeL, KdmMGR YV, S. 26, Anm. 3 (Zitat), 28, stiitzt seine Aussage auf den Klosterdekan
Fintan Birkler, der folgenderweise berichtet: (...) feliciter detectus est, seu potius fragmenta
huius Sarcophagi inventa ac pristina Antiquitati vindicata et adiudicata sunt. Nam laminis
cupreis, adhucdem bene inauratis, duae Lipsanothecae ligneae obductae. Nach 1so MULLER,
Die Anfénge, S. 99f., wurden die Reliquienkéstchen im Sarkophag aufbewahrt.

%7 EicHHORN, Episcopatus Curiensis, S. 220; MULLER, Disentiser Klostergeschichte, S. 54; DERs.,
Die Anfinge, S. 100f.

% Abb. in: PoescheL, KAmGR V, S. 27; MULLER, Die Anfinge, S. 99f.; pErs., Der hl. Placidus,
S. 54f.

62



Iso Miiller wie Fintan Birkler interpretieren die Darstellungen als die Ubergabe
eines Gewandes von Sigisbert an einen Laien (Placidus?) und als die Entgegen-
nahme des Hauptes des Placidus durch Sigisbert. Nach E. Poeschel erfolgt jedoch
auf dem vierten Bild die Heilung eines Aussitzigen durch Sigisbert. Anzeichen
der Krankheit bieten die Aussatzflecken an den Armen und Beinen. Vor allem die
Beschreibung des zweiten Bildes, wo das abgeschlagene Haupt als Attribut fiir
den Enthauptungstod zu verstehen ist, sowie das vierte, nachgezeichnete Bild,
auf dem der Aussitzige sein Haupt auf die Schultern des Abtes legt, konnten
zur Verwendung des Kopftrigermotivs beigetragen haben.”” Der Aussitzige
tragt sein Haupt jedoch nicht in den Hénden, denn die eine Hand héngt nach
unten. Wenn er ein Martyrium erlitten hétte, d. h. es sich um Placidus handelte,
ware er sicher im Monchsgewand, wie vom ersten Bild berichtet wird, und mit
einem Nimbus dargestellt.

Nach E. Poeschel findet sich die gleiche Darstellung in einem Evangeliar
Ottos III., wo der Aussétzige in derselben gebiickten Haltung und mit Aussatz-
flecken sowie dem kurzen drmellosen Gewand dargestellt ist.'® Die Thematik
der Heilung von Aussitzigen findet sich auch auf dem Sarkophagbild mit den
zehn geheilten Leprosen.'®! Gemdss den beiden Nachzeichnungen handelt es
sich vielmehr um Szenen aus dem Leben von Martin von Tours, ndmlich die
Verteilung eines Kleides an einen Armen und die Heilung eines Aussétzigen.
Die Thematik stimmt durchaus mit dem Martinspatrozinium der Kirche bzw.
dem in der Passio erwihnten Bestattungsort iiberein.'® Alle {ibrigen noch er-
haltenen ikonographischen Zeugnisse der Disentiser Heiligen entstanden erst
Ende des 15. Jahrhunderts. Auf einem gotischen Altarfliigel in der Pfarrkirche
Disentis (Abb. 7) und jenem von Schlans (Abb. 8) finden sich Darstellungen
des enthaupteten Placidus in Ritterriistung und Sigisberts im Abtsgewand. Auf
dem linken Fliigel des spatgotischen Hochaltars in der Kathedrale Chur sind
Placidus und Sigisbert als Klostergriinder mit dem Kirchenmodell dargestellt.'*
Placidus erscheint weltlich gekleidet und mit dem Schwert als Zeichen seines
Martyriums (Abb. 9). Darstellungen der Kephalophoren-Szene entstanden erst
im 17. Jahrhundert (Abb. 10 und 12).

% Meinung des Klosterdekans Fintan Birkler, in: Iso MULLER, Die Anfinge, S. 99f, 107.

100 PogscHEL, KAMGR 'V, S. 27, Anm. 1.

101 MuLLER, Die Anfange, S. 99f.

122 MULLER, Die Passio S. Placidi, S. 169, Z. 12f.: Quem servus Domini Sigibertus (...) cum honore
iuxta oraculum beati Martini, quod ad latus basilice genetricis Dei fecerat, sepelivit (...).

63



Den Ausschlag fiir die Verwendung des Kopftrager-Wunders gaben vermut-
lich auch die beiden Kultstitten, die Placiduskapelle (Hinrichtungsstétte) am Ost-
lichen Eingang des Dorfes Disentis und die Klosterkirche St. Martin, die Placidus
durch seinen Gang nach der Enthauptung miteinander verbindet. Laut Passio und
der archédologischen Befunde wurden die Gebeine in der merowingischen Krypta
der damaligen bzw. ersten St. Martinskirche aus dem Anfang des 8. Jahrhunderts
niedergelegt.'™ Unter der Krypta wurden bei den Grabungen viele Tierknochen
gefunden, was auf eine urspriinglich heidnische Kultstitte hinweisen konnte. %
Zur Zeit der Abfassung der Passio (um 1200) befanden sich die Reliquien im
Kloster. Laut Passio wurden die beiden Heiligen nach dem Wiederaufbau des
Klosters und der Riickkehr von Ziirich (nach 940) rekondiert.'” Ob mit dem
locellus venustus ein Reliquienbehélter oder die Grabstitte gemeint ist, bleibt
offen. Das Vorhandensein einer Rundkrypta, durch deren fenestella am 11. Juli,
dem Festtag der Heiligen Placidus und Sigisbert, die Sonne fiinf Viertelstunden
auf die Reliquien schien, lassen jedoch den Schluss auf die Beisetzung der
Heiligen in der Krypta der um 800 umgebauten St. Martinskirche (Martin II)
zu. Nach Iso Miiller konnte der Sarg auch erst wihrend der Brixener Herrschaft
tiber das Kloster im 11. Jahrhundert oder wihrend des Klosterbrandes von 1387
aus Sicherheitsgriinden in die Krypta iiberfiihrt worden sein.'"” Laut Ambrosius
Eichhorn (1758-1820), dem Verfasser einer Geschichte des Bistums Chur, fand
um 1048 in Disentis unter Abt Ulrich eine neue Depositio der Reliquien der
beiden Heiligen statt.'”® Im selben Jahr erwirkte der genannte Abt wihrend der
Sedisvakanz des Bischofssitzes in Brixen bei Kaiser Heinrich III. die Erneue-
rung der Immunitét, die jedoch 1057 von Heinrich IV. iibergangen wurde. Er
bestitigte das Kloster erneut dem Bischof von Brixen.'"”

103 BeckeraTH, Der Hochaltar in der Kathedrale von Chur, S. 80f.

194 MULLER, Die Passio S. Placidi, S. 272f.; pers., Die Anfinge, S. 102-105; DERS., Die Frithzeit,
S. 10; pERs., Zum liturgischen Kalender, S. 294; SENNHAUSER, Frithe Kirchen, S. 81-84.

15 MULLER, Neue Ausgrabungen, S. 121f.; pers., Der hl. Placidus, S. 27.

19 MULLER, Die Passio S. Placidi, S. 172, Z. 3-6: (...) sanctorum Placidi et Sigiberti corpora de
Turegio, ubi propter barbaros asportata fuerant, reportavit et venusto preparato locello (...)
recondidit (...).

197 MULLER, Die Anfinge, S. 101, Anm. 9, 102, 105; pers., Die Friihzeit, S. 10, 14—17; DErs., Die
Passio S. Placidi, S. 272f; pers., Die churrdtische Wallfahrt, S. 29-33; PoescueL, KdAmGR 'V,
S. 16.

® EicuHorN, Episcopatus Curiensis, S. 228; CASTELMUR, Die Rheinauer Handschrift, S. 247.

19 MULLER, Disentiser Klostergeschichte, S. 85-89.

1

=

64



Gemadss dem Bericht der Passio erfolgte die Hinrichtung von Placidus an
einem Bach, vermutlich am Placibach, wo sich die heutige St. Placiduskirche
befindet. Archiologische Untersuchungen bezeugen zwei dltere kirchliche Bau-
ten, von denen die dltere mit gerader hintermauerter Apsis karolingisch ist (8./9.
Jh.) und die jiingere aus dem 10. Jahrhundert stammen diirfte.!!° Aus der Sicht
des Hagiographen muss um 1200 die Kapelle bereits lingere Zeit gestanden
haben.'"! Laut H. R. Sennhauser diirfte die aus dem 10. Jahrhundert stammende
Kapelle mit jener identisch sein, die 1458 durch eine Lawine beschidigt und von
Abt Johann V. von Ussenport im alten Umfang wieder errichtet wurde.!'? Von
diesem Bau berichtet der Visitationsbericht von 1643, dass sich vor der Mensa
ein Schacht befunden habe, der bis auf den Boden bzw. zum Enthauptungsplatz
des Placidus reichte. In diese Offnung hielten Kopfwehleidende ihr Haupt
hinein.'® Zudem wird anschliessend in deutscher Sprache berichtet, dass sich
vor der Kapelle ein roter Stein befunden habe, auf dem laut der Volkstradition
Placidus enthauptet wurde. Fromme Christen hitten von diesem angeblich
durch das Blut gefdarbten Stein zur Erinnerung Material abgeschabt. Der Stein
wurde beim Bau der Strasse entfernt. Die Offnung unter dem Hochaltar ist in
der heutigen Kirche nicht mehr zu sehen, da der Altar sich vermutlich nicht
mehr an derselben Stelle befindet. Dass die heutige, 1656—1658 errichtete St.
Placiduskirche wiederum in einen Lawinenzug erbaut wurde, spricht fiir die
Bedeutung des Kultplatzes.'!*

10 SENNHAUSER, Frithe Kirchen, S. 86f., S. 761-764.

"' MULLER, Die Passio S. Placidi, S. 168, Z. 6-11: (...) spiculatores (...) eum non longe a mo-
nasterio passus videlicet quadringentos super quondam fluvium comprehendentes, sanctum
caput eius amputaverunt et (...) martyrem fecerunt. In quo loco actenus exstat basilica in
honore sancti Placidi domino dedicata.

112 SENNHAUSER, Friihe Kirchen, S. 764; MULLER, Der hl. Placidus, S. 127f.

'3 Currl, Alte Kapellen, S. 419, 427, 426 (Zitat): (...) ad pedem mensae altaris est foramen satis

grande, quod usque ad terram pertingit, ubi decolatus est S. Placidus. Qui laborant capitis

dolore assolent caput in hoc foramen inhibere, aliquas orationes recitare, et experientia ma-

gistra sanantur. Dazu: PoescHEL, KdmGR V, S. 107f.; MULLER, Der hl. Placidus, S. 27-29,

127f.; DERS., Die churriatische Wallfahrt, S. 33f.

In der Barockkirche wurde ebenfalls ein Altar mit einer Offnung geschaffen, in welche die

Kopfwehleidenden ihr Haupt hineinhalten konnten. Dazu: MULLER, Der hl. Placidus, S. 127f;

DERS., Die churritische Wallfahrt, S. 33f.

114

65



4.2. Erscheinung und Funktion

Die besondere Verehrung des Hauptes von Placidus, die sich anfangs nur auf die
St. Placiduskapelle bezogen haben kdnnte, manifestiert sich einerseits darin, dass
Pilger und Kranke bis ins 16. Jahrhundert Wein aus der Hirnschale des Heiligen
tranken,'" und andererseits in der Verwendung des Kephalophoren-Wunders. Die
Nennung des Enthauptungsortes, d. h. der Stelle der St. Placiduskapelle sowie die
Distanzangabe von 400 Schritten bis zum Kloster vermitteln dem Rezipienten
das Bild eines realen Geschehens und bestitigen die Bedeutung der Kapelle,
die diese vermutlich schon zuvor als Kultstétte genossen hat.''®

Nach der Enthauptung hebt der Martyrer unter dem Beistand der Engel
sein Haupt auf, wie sich dies auch in anderen Kopftragerlegenden findet, und
tragt es in den Hianden Richtung Kloster.'"” Die Handlung wird jedoch in un-
gewohnter Weise durch eine Frau unterbrochen, von welcher der Mirtyrer den
Schleier (velamen) fordert (Abb. 11). Der Martyrer wickelt das Haupt darin ein
und iiberbringt es dem Abt Sigisbert."'® Das Uberreichen des Hauptes mit den
blossen Hinden oder in ein Tuch gewickelt ist allerdings auf den Sarkophag-
Zeichnungen nicht ersichtlich. Die Episode mit der Frau wird sogar mit fertur
(laut Uberlieferung) eingeleitet und kann in Anlehnung an die Veronika-Legende
entstanden sein.!® Im Vergleich zu den iibrigen Frauen, die den Kephalophoren
begegnen, wie z. B. Catulla und Dionysius von Paris, weist die Frau dem Ent-
haupteten nicht einen Bestattungsort zu, sondern flieht vor Schrecken.” Der

115 Quellen dazu: MULLER, Der hl. Placidus, S. 124-126.

16 MULLER, Die Passio S. Placidi, S. 168, Z.4-10: (...) conspectum furiosi iudicis fugit (Placidus)
et ad virum domini Sigibertum (...) properare cepit. Tunc iratus tyrannus post eum spiculato-
res impios misit, et in ipso itinere jugulari precepit. At illi (...) eum non longe a monasterio
passus videlicet quadringentos super quondam fluvium comprehendentes, sanctum caput eius
amputaverunt et (...) martyrem fecerunt.

17 MULLER, Die Passio S. Placidi, S. 169, Z. 3-7: Abeuntibus namque lictoribus protinus suffra-
gantibus angelis truncum martyris corpus de terra tamquam vivens mira agilitate surrexit et
in suis manibus proprium caput accepit atque ad locum, ubi degebat vir Dei, pergere cepit.

118 MUuLLER, Die Passio S. Placidi, S. 169, Z. 7-10: Fertur in eo itinere quandam sancto martyri
caput proprium deportanti feminam obviasse atque eum ab illa velamen feminei capitis ad in-
volvendum suum caput petivisse, eamque nimio timore perterritam proiecto velamine fugisse.

19 MuorLEr, Der hl. Placidus, S. 120—124; pers., Die Passio S. Placidi, S. 272; RousseT, La «Passio
Placidi», S. 261.

66



enthauptete Placidus libertragt die Aufgabe der Bestattung der Ménchsgemein-
schaft, um ihr letztlich ein Mértyrergrab zu verschaffen. Die Episode bestétigt
die Ohnmacht des Menschen bzw. der Frau gegentliber dem Wunder und betont
den Wert des Hauptes als Siegestrophée, die als Beweis des Martyriums dem
Abtiibergeben wird. Gemiss den Schriftquellen des 17. Jahrhunderts genoss das
velamen eine sehr grosse Verehrung. Die abschreckende Wirkung wurde darin
aber ausgeblendet; die Frau tibergibt dem Mértyrer den weissen Schleier ohne
Aufforderung.'”! Ambrosius Eichhorn, der von der Auffindung des Sarkophages
im Jahre 1498 berichtet, erwihnt, dass die Hauptreliquie von Placidus schon
vor dem 9. Jahrhundert in ein Tuch eingewickelt gewesen sei.'??

In Zusammenhang mit dem Gestus des Kopftragens konnte eine Reliquien-
translation des Hauptes von der alten Kultstétte, der St. Placiduskapelle, ins
Kloster erfolgt sein. Eine dhnliche Bestattungsweise findet sich bei Justus von
Beauvais, bei dem der Korper und das Haupt nicht am selben Ort aufbewahrt
wurden. Da die Schriftquellen erstim 10. Jahrhundert von der Enthauptung des
Placidus durch Victor sprechen, sind vielleicht in Zusammenhang mit der Flucht
der Disentiser Monche vor den Sarazenen die Reliquien einer Griinderperson (Si-
gisbert) und einer verehrten Opferfigur (Placidus), dessen Haupt méglicherweise
in der St. Placiduskapelle aufbewahrt worden war, im gemeinsamen Sarkophag
nach Ziirich tiberbracht worden. Die einstige Hauptverehrung im Kloster Disentis
lasst sich auch spéter verfolgen, da bis ins 16. Jahrhundert Messwein aus dem
Haupt getrunken wurde und angeblich Heilungen erfolgt sind.!'?*

120 Tn der Passio sanctissimi Dionysii, PL 106, col. 47, cap. 32, Z. 30-32 (Zitat), wird nach der
Kephalophoren-Szene noch beigefiigt, dass jedermann vor Schrecken geflohen sei: Non cre-
dentes autem, nimio terrore perculsi, quique in suas partes fugerunt.

121 Die Disentiser Klosterchronik, S. 25 (Zitat). Abt JaAkoB Bunpi schreibt zum velamen: Diesen
Schleyr findet man noch heut bej Tag unversert, allein dass er allerdings blutig ist. Das Reli-
quienverzeichnis von 1628 und das romanische Placiduslied von ca. 1685 berichten ebenfalls
von einem weissen Schleier, den der Mértyrer von einer Frau zum Einwickeln des Hauptes
erhalten habe. Quellen dazu: MULLER, Der hl. Placidus, S. 122f.

122 ErcuHorN, Episcopatus Curiensis, S. 247: Apparuerunt binorum corporum ossa integra ferme
et illaesa; aderat velamen, cui ante novem prope secula saucium S. Placidi caput involutum
fuerat, multo etiamnum cruore repersum. Dazu: MULLER, Der hl. Placidus, S. 120.

123 MuLLER, Der hl. Placidus, S. 124—126; pers., Das Disentiser Mirakelbuch, S. 21-33.

67



4.3. Relevanz innerhalb der Passio

Die Passio der Disentiser Heiligen unterscheidet sich von jener der Ziircher Ke-
phalophoren durch die Tatsache, dass drei zentrale Handlungstrager, Sigisbert,
Placidus und Ursicinus, dargestellt werden, die drei verschiedene Zeitschichten
reprisentieren, welche flir die Klostergeschichte von Bedeutung waren. Das Ke-
phalophoren-Wunder steht im Zentrum der Passio, in der zweiten Nocturn, und
gehort zur Handlungsebene des zweiten Protagonisten, ndmlich Placidus. Diese
Nocturn schliesst mit der Doxologie saecula saeculorum. Amen. In der dritten
Nocturn werden die Ereignisse nach der Riickkehr der Reliquien von Ziirich mit
dem ersten belegbaren Abt Ursicinus in Zusammenhang gebracht. Diese letzte
Nocturn mit der Laudatio auf Ursicinus und die frinkischen Konige, die sich
um das Kloster verdient gemacht haben, war vermutlich fuir die Glorifizierung
und Propagierung des Klosters an einem Festtag mit besonderen Gésten oder bei
einem ausserordentlichen Anlass von Bedeutung. Beziiglich des wunderbaren
Geschehens wirkt dieser Teil der Passio weniger auf die Glaubigen und konnte
vermutlich bei der Brevierlesung oder in anderen Kirchen, wo die Heiligen
verehrt wurden, nach der Doxologie auch weggelassen werden.'**

In der ersten Nocturn spielt sich das Geschehen im 7. Jahrhundert mit der
irofrankischen Klostergriindung durch den Franken Sigisbert ab, der angeblich
ein Gefdhrte Columbans war und sich im Alpenraum bzw. in Urseren von ihm
trennte. Eine Parallele dazu findet sich bei den Ziircher Heiligen, die sich von der
Thebdischen Legion 16sten und durch das Alpengebiet weiterzogen, um sich ein
neues Wirkungsfeld zur Zeit der Christianisierung zu suchen. Laut Passio wurde
Sigisbert von niemandem bedroht; er gewann Einheimische, die ihn bei seiner
Tatigkeit unterstiitzt haben. Die ganze Nocturn gilt allein dem ersten Protagonis-
ten Sigisbert, einem Vertreter der vorbenediktinischen Entwicklung,'? der nicht
zum Kopftrager wurde, sondern eines natiirlichen Todes starb und als Confessor
verehrt wird. Mit der Verbindung Columban-Sigisbert in der Passio Placidi
setzt der Hagiograph den Anfang des Klosters in die Zeit der irisch-frinkischen
Klostergriindungen bzw. in dieselbe Griindungstradition der Kloster St. Gallen,
Reichenau und Pfifers, deren Griinder (oder Griindergruppe) wie Sigisbert eine
lange Reise hinter sich haben und letztlich im eremus eine Kultstitte entstehen

124 MoLLER, Die Passio S. Placidi, S. 259-261.
125 MULLER, Zum geistigen Einfluss, S. 273.

68



lassen. Somit ist im ersten Teil der Vita Sigisbert die zentrale Figur, die aber
kein Martyrium anstrebt, sondern die Klostergriindung vollzieht.

Anders verhilt es sich mit der zweiten Nocturn, die mit dem Kephalophoren-
Motiv den Wunderbereich abdeckt und aktuelle Machtanspriiche beziiglich des
Klosters signalisiert. Der Erzdhlhorizont der zweiten Nocturn ist das beginnende
8. Jahrhundert mit den neuen Handlungstrdgern Placidus und Victor, wobei sich
Letzterer durch das Tello-Testament als praeses Victor ausweist. Der Antago-
nismus Placidus-Victor verweist auf politische Auseinandersetzungen unter den
potentes und possessores in Churritien zur Zeit des praeses Victor (ca. 720), des
Vaters von Bischof Tello. Beide zdhlen zum Geschlecht der Victoriden/Zacconen,
das 1m 6.—8. Jahrhundert als Churritiens beherrschende Fiihrungsschicht bezeugt
ist.!? Gemadss der Lex Romana Curiensis aus der 1. Hilfte des 8. Jahrhunderts,
in der mehrfach von Spannungen unter den Machthabern berichtet wird, haben
nebst den Victoriden/Zacconen allerdings auch andere Besitzer ihre Anspriiche
geltend gemacht.'”” Ob Placidus zu jenen gezéhlt werden kann, wie Iso Miiller
vermutet, ldsst sich quellenmaéssig nicht belegen.!?®

Obwohl Otmar unter praeses Victor in Chur erzogen und mit dessen Einwilli-
gung zum Abt des Gallusklosters erhoben wurde und derselbe praeses zusammen
mit seinem Sohn Tello in den Verbriiderungsbiichern von Reichenau und Pfifers
eingetragen ist, erscheint er in der Gallusvita von Walafrid (833/834) ebenfalls
als Antagonist, der angeblich die Gallus-Reliquien zu entwenden versuchte und
dabei vom Pferd stiirzte.'” Eine &hnliche Episode um Victor, die jedoch mit des-
sen Tode endet, bringt der Verfasser der Passio S. Placidi ebenfalls ein (Abb. 13
und 14): (...) tirannus non Victor, sed victus, cum Renum flumen transire vellet, de
alto ponte cecidit et mortuus est (...)."*° Laut Bruno Hiibscher lasst sich der Mord
an Placidus durch praeses Victor nicht mit der Schenkung des Bischofs Tello
in Einklang bringen. Er sieht in Victor mehr den Stifter des Klosters Disentis

126 Victors Todesjahr ist unbekannt; es muss vor 765 liegen, da ihn Bischof Tello in seiner Schen-
kung an Disentis unter die Verstorbenen einreihte. Dazu: MULLER, Rétien, S. 355f.; KAISER,
Churritien, S. 48f.; Lies, Die Griinder von Cazis, S. 46; CLAVADETSCHER, Zur Fiihrungsschicht,
S. 63-70.

127 MEYER-MARTHALER, ROmisches Recht, S. 99-111, 113, 172.

122 MULLER, Die Frithzeit, S. 4.

? KaIser, Churritien, S. 45-50, 134f.; MULLER, Die Friihzeit, S. 3f.; DErs., Die Passio S. Placidi,

S. 269.
B0 MULLER, Die Passio S. Placidi, S. 169, Z. 1-3 (Zitat).

I

1

19

69



als-den Placidus-Morder.*! Als Verwalter des Fiskus lag es jedoch durchaus in
seiner Amtsbefugnis, gegen andere Magnaten — wie evtl. Placidus — vorzugehen,
um den Einfluss auf ein peripheres Gebiet, das mit einer Klostergriindung an
zwei Alpeniibergidngen an Bedeutung gewann, nicht zu verlieren.

Auf dieser Zeitebene wird auch das Kephalophoren-Wunder angesiedelt, in-
dem mit dem Gestus des Kopftragens die irofrdnkische Klostergriindung durch
den Heiligen bestétigt wird. Placidus erscheint nicht in der Gemeinschaft um
Sigisbert, sondern tritt singulér als neuer Handlungstriger auf, als die Marien-
und Martinskirche bereits erbaut waren. In der Passio wird Placidus explizit
als einheimische und freie Person dargestellt,'** der fiir die ganze Region als
Mirtyrer der Gerechtigkeit auftritt. Eine Verbindung zum Kloster erfolgt erst
durch die Wahl des Bestattungsortes. Somit wird nicht der Klostergriinder in
erster Linie zur verehrten Martyrerfigur, sondern ein einheimischer Glaubensbote
oder moglicher Gonner bzw. ein mit den Victoriden konkurrierender Magnat,
der die Klostergriindung durch das Kephalophoren-Wunder legitimiert. In
diesem Sinn steht das Kephalophoren-Motiv im Dienste der Klostergriindung
des beginnenden 8. Jahrhunderts und gab mit dem Mirtyrergrab den Impuls
zur Wallfahrtsstitte. Die ergrabenen Sakralbauten Maria II, Martin I und evtl.
Petrus I, die ins beginnende 8. Jahrhundert datiert werden, unterstiitzen diese
Annahme. Das Vorhandensein einer Ringkrypta in der St. Martinskirche verweist
eindeutig auf ein Reliquiengrab. Am Ende der zweiten Nocturn wird berichtet,
dass Placidus dicht neben oder unmittelbar bei (iuxta) St. Martin bestattet wur-
de,'*> moglicherweise zwischen St. Martin (I) und St. Maria (II)."** Wie im Falle
von Justus von Auxerre, wo der Bischof Amatrius die Hauptreliquie in seiner

131 Bruno HUBSCHER, Viktor, S. 85—104, stiitzt sich bei seiner Beweisfiithrung auf die Disentiser
Klosterchronik des Abts Adalbert Defuns (1696-1716), derzufolge Placidus im Jahre 630 und
Sigisbert 636 starben.

132 MoLLer, Die Passio S. Placidi, S. 166, Z. 12f.: (...) vir nomine et gratia Placidus, eiusdem
regionis libera propagine ortus (...).

133 MULLER, Die Passio S. Placidi, S. 169, Z. 11-16: Placidus (...) ad locum destinatum et a Deo
sibi preparatum miro et inusiato gressu pervenit. Quem servus Domini Sigibertus admirans,
deflens gaudensque suscepit et cum psalmis et ymnis collaudans (...) iuxta oraculum beati
Martini, quod ad latus basilice genetricis Dei fecerat, sepelivit, (...).

134 MoLLER, Die Friihzeit, S. 10.

135 MuLLER, Die Passio S. Placidi, S. 170, Z. 2-5: Post non multum vero temporis sanctus confessor
domini Sigibertus de terris ad celum migravit sepultusque est in tumulo martyris, ut quorum
una mens fuerat in Domino, uno amborum corpora tegerentur et loculo.

70



zukiinftigen Memoria bestattet hat, wurde das Mértyrergrab nahe bei St. Martin
zur Memoria fiir den angeblichen Griinderabt Sigisbert.!*s

Die in der Passio verwendeten Begriffe fiir die Grabstitte der beiden Heiligen
lassen vermuten, dass der Hagiograph mit dem iuxta oraculum beati Martini
die um 800 entstandene St. Martinskirche Il meinte. Wenn er von der memoria
beati martyris und vom tumulus martyris sowie ad sepulchrum beati martyris
und ad sepulchrum S. Placidi spricht,'*¢ handelt es sich um ein Grabmonument,
das mit der merowingischen Rundkrypta in der St. Martinskirche I in Beziehung
zu setzen ist. Die Bezeichnung /oculus in der zweiten Nocturn und die Tatsa-
che, dass die Heiligen nach der Riickkehr von Ziirich in einem venusto locello
aufbewahrt wurden, beziehen sich eher auf eine Grabstitte, die ja aufgrund der
Mosaikfunde von St. Martin I ausgeschmiickt war, als auf ein Reliquiar. Von
einem eigentlichen Reliquienbehiltnis, wie der Begriff sarcophagus bezeugt,
wird nur im Schatzverzeichnis von ca. 940 berichtet. Da fiir den Verfasser der
Passio S. Placidium 1200 die urspriingliche Anlage der St. Martinskirche I mit
ithren verschiedenen Umbauten im Kryptabereich kaum nachvollziehbar war,
lasst sich das erste Bodengrab aus seiner Sicht nicht néher lokaliseren. Auch mit
Hilfe der archdologischen Resultate kann keine eindeutige erste Bestattungs-
nische im Kryptabereich von St. Martin I eruiert werden. Erst das Disentiser
Brevier des 12. Jahrhunderts bestitigt, dass sich die Heiligen nicht mehr iuxta
oraculum beati Martini, sondern in der St. Martinskirche befanden, was fiir die
Zeit der Abfassung der Vita ebenfalls anzunehmen ist.'’

Nach der zweiten Nocturn bzw. nach dem Kephalophoren-Wunder ist die
Griindungsgeschichte, der wichtigste Vorgang in der Klostergeschichte, abge-
schlossen, was die Doxologie — per infinita secula seculorum. Amen. — dem
Leser auch vermittelt.””® Zugleich wurde St. Martin in den Rang einer Wall-
fahrtskirche erhoben, den vermutlich aufgrund der weiter anhaltenden Tradition
der Hauptverehrung und Heilungen von Kopfwehleidenden urspriinglich die
St. Placiduskapelle als Martyriumsstatte einnahm. Da dort ebenfalls eine Art
Confessio bestand, ist nicht anzunehmen, dass es sich urspriinglich um eine
leere Grabstitte gehandelt hat. Das Haupt kénnte bis zur Uberfiihrung der
Reliquien im Sarkophag nach Ziirich in der St. Placiduskapelle aufbewahrt

136 MULLER, Die Passio S. Placidi, S. 169, Z. 15, S. 196f,, Z. 1, S. 170, Z. 3f. und 11, S. 171,
Z. 1 (Zitate).

37 MULLER, Die Friihzeit, S. 10f., 14-20; pErs., Die Passio S. Placidi, S. 272f.

138 MULLER, Die Passio S. Placidi, S. 169 (Zitat).

71



worden sein. Nach deren Riickkehr nach Disentis blieben vermutlich simtliche
Korperreliquien in der Krypta von St. Martin. Das Kephalophoren-Motiv ist
ein Indiz fiir die Reliquientranslation des Hauptes von der St. Placiduskapelle
in die St. Martinskirche und fiir die Erweiterung des Prozessionsweges. Somit
wird die St. Placiduskapelle ins Geschehen integriert und deren Bedeutung als
Martyriumsstitte gehoben. Nach Iso Miiller wurde friiher die erste Vesper am
Vorabend des Festtags der Heiligen in der St. Placiduskapelle gehalten.'*

Die dritte Nocturn vermittelt in geraffter Form die Klostergeschichte in der
Zeit nach dem Tello-Testament (765) bis zum Einfall der Sarazenen (940) und
der Riickkehr der Reliquien von Ziirich. In der einleitenden 9. Lesung wird kurz
vom Tode Sigisberts und dem Sturz Victors von der Briicke berichtet. Anschlies-
send beginnt mit der Schenkung des Bischofs Tello die eigentliche Bliitezeit
des Klosters, die sich in den karolingischen Bauten, der grossen Anzahl der
Monche in den Verbriiderungsbiichern und den erwidhnten Wundern am Grabe
der Heiligen manifestiert. Die beiden neuen das Kloster fordernden Personen
sind Ursicinus, der als erster Abtbischof im Reichenauer Verbriiderungsbuch
fassbar wird, und Bischof Tello von Chur. Die dritte Nocturn ist zeitlich auffal-
lend stark gerafft. Die vorhandene Chronologie beziiglich der Ereignisse und
Personen ist fiir den heutigen Leser lediglich durch die Verwechslung der Ungarn
mit den Sarazenen durcheinander geraten. Die Sarazenen suchten das Bistum
Chur um 940 heim; Tello und Ursicinus gehoren jedoch dem 8. Jahrhundert
an. Der Anachronismus versteht sich aus der Sicht eines moglichen St. Galler
Chronisten, dem die Ereignisse der Ungarn ndher standen als jene der Sarazenen.
Dasselbe verdeutlicht auch die Funktion von praeses Victor, den der Hagiograph
als Antagonist aus der Gallusvita gekannt haben muss. Der Wiederaufbau des
Klosters nach dem Sarazeneneinfall gehdrt jedoch in die Zeit des Abtes Victor,
als fast keine Monche mehr das Kloster bewohnten.

Die drei Nocturnen konnen nicht als eine Einheit betrachtet werden, sondern
jeder Teil stellt mit entsprechenden Handlungstragern Hohepunkte der Kloster-
geschichte dar. Ursicinus ist der erste in den Schriftquellen erwdhnte Abtbischof.
Bischof Tello hat als erster Bischof von Chur das Kloster materiell unterstiitzt
und damit die frankische Griindung seinem Machtbereich unterstellt. Der Ha-
giograph beendet die Passio mit der Bestattung (Umbettung) der Heiligen nach
dem Aufenthalt in Ziirich.'*® Aus der Sicht des Hagiographen um 1200 kann

139 MUOLLER, Der hl. Placidus, S. 30.
140 MULLER, Die Passio S. Placidi, S. 172, Z. 3-6.

72



die Depositio der Heiligen auch unter Abt Ulrich im Jahre 1048 erfolgt sein,
als sich Disentis voriibergehend aus der Brixener Herrschaft geldst hatte, oder
anlisslich eines Klosterbesuches von Heinrich II. (1004) oder von Barbarossa
(1164, 1168)."*! Somit konnten diese drei Ereignisse auch der Anlass gewesen
sein, eine Passio bzw. eine Festpredigt zu schreiben. Nach Iso Miillers Analysen
in Bezug auf Sprache und Form handelt es sich bei der Passio einerseits um einen
Text, der fiir das Brevier (Stundengebet) geschrieben wurde und, wie einleitend
gesagt wird, zur Unterweisung der Gldubigen diente. Andererseits verweisen
der rednerisch-predigthafte Stil, die Glorifizierung der drei Hohepunkte in den
einzelnen Nocturnen sowie der Umfang der Passio — ein Vollfest mit 12 Lekti-
onen — auf ein ausserordentliches Fest am St. Placidustag, an dem vor allem die
Bliitezeit mit den bedeutendsten Personlichkeiten der Klostergeschichte sowie
die Wundertitigkeit der Heiligen propagiert wurden.'*

In allen drei Nocturnen ist der frankische Einfluss durchwegs positiv konno-
tiert, wobei die Klostergriindung auf einen irofrankischen Griinder zuriickgeftihrt
wird. Obwohl das Martyrium des Placidus indirekt gegen die Herrschaft der
Victoriden gerichtet war, wurde dieser von Bischof Tello von Chur durch die
grossziigige Schenkung als Martyrer der Gerechtigkeit anerkannt. Aus der Sicht
des Hagiographen verweist die negativ dargestellte praeses-Figur (Victor), die
wie Tello zu den Victoriden/Zacconen gehorte, viel mehr auf Machtkdmpfe unter
den Besitzenden als auf eine Abwehr gegen die frinkische Infiltration. Auch
die dritte Nocturn hebt den positiven Einfluss der frinkischen Konige am Wie-
deraufbau des Klosters hervor, obwohl es sich um die ottonischen, staufischen
und sichsischen Kaiser handelte.'*

141 MULLER, Der hl. Placidus, S. 48.

142 MuLLER, Die Passio S. Placidi, S. 259-261.

143 MULLER, Die Passio S. Placidi, S. 171,Z. 8-14,S. 172, Z. 1-2: (...) aliquot Francorum exercitus
transiens et locum desertum inveniens, incaute equos infra muros ecclesie clausit et eos in mane
mortuos invenit. Quo signo perterriti venientes ad regem (...) cepit (rex) (...) inquirere, qualiter
ipsum monasterium in priorem statum posset restituere. Tunc habito consilio restaurandi loci
curam commendavit. Qui (...) cum Ursicino episcopo (...) monasterium restauravit (...).

73



5. Zwischenergebnisse

Die Untersuchungsergebnisse zeigen, dass der Kult der Disentiser Heiligen
nicht vor der Mitte des 10. Jahrhunderts fassbar wird. Aufgrund der Sarkophag-
Darstellungen mit Szenen aus dem Leben von St. Martin und des Martinspa-
troziniums ist davon auszugehen, dass in Disentis urspriinglich der frinkische
Heilige St. Martin verehrt wurde. Die eigentliche Kultstétte, wo Heilungen der
Kopfwehleidenden erfolgten, war vermutlich die St. Placiduskapelle. Der Gestus
des Kopftragens konnte auf eine Reliquientranslation von der St. Placiduska-
pelle in die St. Martinskirche hinweisen, die spitestens vor der Uberfiihrung
des Klosterschatzes nach Ziirich im 10. Jahrhundert erfolgte. Da Placidus das
Kephalophoren-Wunder vollzieht, die St. Placiduskapelle trotz der Lawinenge-
fahr immer wieder an derselben Stelle errichtet wurde und eine starke Verehrung
des Hauptes sich bis ins 16. Jahrhundert nachweisen 14sst, stand der Kult dieses
einen Heiligen urspriinglich im Zentrum. Die Martyrologien von Ziirich und
Rheinau bestitigen diese Annahme.

Der Aufenthalt der Reliquien in Ziirich im 10. Jahrhundert hat der Verehrung
der Heiligen einen grundlegenden Aufschwung verliehen, vor allem ist die Idee
von Doppelheiligen auf Disentis iibertragen worden. Das Kephalophoren-Wun-
der findet sich vor der Abfassung der Passio S. Placidi weder in ikonographi-
schen Zeugnissen noch in anderen Schriftquellen. Es ist anzunehmen, dass der
Hagiograph der Disentiser Heiligen sich vorwiegend an der Ziircher Passio und
jener des frankischen Heiligen Dionysius orientiert hat. Geradezu ideal fiir die
Verwendung des Kephalophoren-Motivs waren die beiden Kultstitten, die St.
Martinskirche mit der merowingischen Krypta und die St. Placiduskapelle, wo
sich Heilwunder zutrugen.

Die Passio der Disentiser Heiligen ist sehr eigenstdndig ausgeformt und
widerspiegelt vor allem die geschichtliche Entwicklung des Klosters. Placidus,
der das Kephalophoren-Wunder vollzieht, erscheint erst nach der eigentlichen
Griindung des Klosters durch Sigisbert. Er représentiert die Ereignisse des 8.
Jahrhunderts, die sich durch die drei ergrabenen Sakralbauten (Maria 11, Mar-
tin I, Petrus I), moglicherweise durch die erste St. Placiduskapelle und durch
praeses Victor historisch fassen lassen. Bei Placidus handelt es sich um eine
politisch einflussreiche und besitzende Person der Region, die keine Zeichen
der Heiligkeit an sich trdgt und das Martyrium auch nicht gesucht hat. Er hat
die Gemeinschaft womdglich materiell unterstiitzt, was immerhin deren Ein-
bezug in seinen Machtkreis bedeutet hitte. Laut Passio wurde Placidus weder

74



von Sigisbert ausgesandt noch muss er zu dessen Ménchsgemeinschaft gehort
haben. Er stellt sich als Vertreter der Gerechtigkeit in einem Monolog dem Anta-
gonisten Victor, einem Vertreter der Fiihrungsschicht der Victoriden, entgegen.
Einerseits war der Handlungstridger Victor dem Hagiographen vermutlich aus
der Gallusvita als Antagonist bekannt, andererseits vertritt er das praeses-Amt,
das rechtlich fiir den Fiskus zustindig war. Da es sich bei der damaligen Sursas-
siala um ein schwach besiedeltes Gebiet handelte, das vermutlich erst mit der
Monchsgemeinschaft zunehmend an Bedeutung gewann und mit der Passlage
eine strategisch wichtige Funktion erfiillte, war das Interesse anderer Magnaten
am Kloster durchaus versténdlich.

Mit der Ubergabe des Hauptes an Sigisbert wird die frinkische Griindung be-
stitigt und gewinnt den Status einer durch Gottes Wundertitigkeit auserwahlten
heiligen Stitte. Placidus geht als Mértyrer der Gerechtigkeit hervor. Die darauf
folgende Schenkung durch Bischof Tello versteht sich aus der Sicht des Hagio-
graphen einerseits als Sithneakt und andererseits als Anerkennung der durch das
Wunder ausgezeichneten Kultstitte, die zugleich in den Verantwortungsbereich
des Bischofs von Chur eingegliedert wird. Damit wurden machtpolitische Ein-
fliisse anderer Grundherren ausgeschaltet.

13






	Das Kephalophoren-Motiv in den churrätischen Viten : Placidus von Disentis

