
Zeitschrift: Quellen und Forschungen zur Bündner Geschichte

Herausgeber: Staatsarchiv Graubünden

Band: 14 (2005)

Artikel: Das Kephalophoren-Wunder in churrätischen Viten : Placidus von
Disentis - Gaudentius von Casaccia - Victor von Tomils - Eusebius vom
Viktorsberg

Autor: Di Natale, Regula

Kapitel: B. I: Das Kephalophoren-Motiv in den churrätischen Viten : Placidus
von Disentis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939161

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


B. Das Kephalophoren-Motiv in den churrätischen Viten

I. Placidus von Disentis

Zur Gründung des Klosters Disentis sind nur mittelbare Quellen erhalten, da

verschiedene Brände den Grossteil der Archivbestände vernichtet haben. Einige

Urkunden existieren in Kopien ausserhalb des Klosters.1 Die Befunde der

Ausgrabungen von 1980-1983 ergänzen die aus den Schriftquellen gewonnenen

Informationen zur Frühzeit der Klostergeschichte.2 Mit der Geschichte des

Klosters Disentis hat Pater Iso Müller sich eingehend befasst und in zahlreichen
Publikationen bedeutende Resultate vorgelegt.

Um nähere Informationen zum Kephalophoren-Wunder zu gewinnen, steht

die Verehrung der beiden Klosterheiligen Placidus und Sigisbert im Zentrum
des vorliegenden Kapitels. In der von Iso Müller edierten Passio S. Placidi, die

als Grundlagentext für die Analyse des Kephalophoren-Motivs dient, erscheint

nur Placidus als Kephalophor, der mit dem Gestus des Kopftragens das Kloster
Disentis zur Grabstätte auserwählt. In einem ersten Teil wird im Hinblick auf
die Verehrung der beiden Heiligen die Frühzeit der Kultstätte sowie die

Klostergemeinschaft, die das Grab unterhalten und den Kult lanciert hat, behandelt.
Anschliessend wird die Frage gestellt, aus welchem Anlass und durch wen
Placidus und Sigisbert in den Rang von Klosterheiligen aufgestiegen sind, obwohl
die drei Klosterkirchen Maria, Martin und Petrus geweiht waren. Der letzte
Abschnitt beinhaltet die Analyse des Kephalophoren-Wunders.

Da nur der Märtyrer Placidus als Kopfträger dargestellt wird, fragt es sich, ob

ursprünglich nur eine Reliquie verehrt wurde und auf wen sie zurückzuführen
ist. Es ist durchaus wahrscheinlich, dass in den Schriftquellen, die der Passio als

Grundlage gedient haben, das Motiv noch nicht erscheint, jedoch Textelemente
vorhanden waren, die möglicherweise den Autor zum Kephalophoren-Motiv
inspiriert haben. Vielleicht hat sogar ein anderes Kultzentrum den Impuls dazu

gegeben. Von Interesse ist, in welchem Zusammenhang Placidus und Sigisbert
mittels des Kephalophoren-Wunders zueinander in Beziehung gesetzt wurden
und welchen Stellenwert der Gestus des Kopftragens bezüglich der Klostergründung

in der hochmittelalterlichen Passio einnimmt.

1 Müller, Die Anfänge, S. 8-10; ders., Die Schenkung, S. 132.
2 Sennhauser, Frühe Kirchen, S. 80-86; VK, Nachtragsband, S. 93-95.

43



Die Passio der Disentiser Heiligen entstand in einer Zeit, als das Kephalopho-
ren-Motiv bereits durch die Benediktiner-Klöster weite Verbreitung gefunden
hatte. Es stellt sich die Frage, ob sich das Kephalophoren-Wunder von Placidus
von Disentis in die Gruppe der im ersten Teil analysierten und kommentierten
Viten einordnen lässt und ob somit Erkenntnisse bezüglich der Gründer und der
Gründungszeit gewonnen werden können.

1. Quellen zur Frühgeschichte des Klosters

In der zweiten der vier Klageschriften des Churer Bischofs Victor III. von 823

an Kaiser Ludwig den Frommen wird urkundlich bezeugt,3 dass im Bistum
Chur fünf Heilige verehrt wurden, deren Gebeine als Folge der divisio4 und der
Übergriffe des Grafen Roderich aufdas Kirchengut entwendet wurden.5 Von den
fünf Heiligen wird als einziger Lucius namentlich erwähnt,6 somit können die
übrigen Kultstätten nur indirekt bestimmt werden.7 Grundsätzlich werden die
Forschungsergebnisse von Iso Müller übernommen und zwei der fünfgeraubten
Heiligen mit Placidus und Sigisbert identifiziert.8 Die spätere Entwicklung der
vier bekannten Wallfahrtsstätten lässt vermuten, dass die gestohlenen Reliquien
sowie der Hauptteil des beklagten Kirchengutes zwischen dem zweiten und
vierten Klagebrief BischofVictor III. zurückerstattet wurden, da in der Urkun-

3 BUB I 46, S. 39; Clavadetscher, Die Einführung, S. 54; Kaiser, Churrätien, S. 59.
4 Durch die Einführung der Grafschaftsverfassung - divisio inter episcopatum et comitatum - im

Jahre 806 wurde die Churer Bischofsherrschaft, welche im 8. Jahrhundert unter der Dynastie
der Victoriden/Zacconen grösste Selbständigkeit gewahrt hatte, aufgelöst und die weltliche
Macht 807 einem fränkischen Grafen übergeben. Dazu: Kaiser, Bischofsherrschaft, S. 65f.;
Clavadetscher, Churrätien, S. 170-174.

5 BUB 149, S. 39, Z. 33: Sunt ibidem sanctorum corpora quinque, ex quibus nec unum quidem
habemus.

6 BUB I 49, S. 39, Z. 26f.: Nec etiam illudsacratissimum corpus beati Lucii confessons nobis
reliquerunt,

1 Nach Iso Müller, Die churrätische Wallfahrt, S. 5, 12, handelt es sich bei den fünf Heiligen
um Lucius in Chur, Florinus in Remüs, Gaudentius in Casaccia, Placidus und Sigisbert in
Disentis. Dazu: ders., Zum Churer Bistum, S. 285f.

8 Gilomen-Schenkel/Müller, Disentis, S. 474; Kaiser, Churrätien, S. 134f.
9 BUB 153*, S. 44f. Der Text stellt eine verunechtete Abschrift dar, deren Inhalt nach E. Meyer-

Marthaler und F. Perret im Wesentlichen als verbürgt betrachtet werden muss. Unsicher ist
vor allem die Datierung.

44



de Ludwigs des Frommen von ca. 8319 keine Nennung derselben erfolgt und
auffallend wenige Güter und Objekte restituiert wurden.10 Wenn Placidus und

Sigisbert tatsächlich zu den fünf beklagten Heiligen gehörten, müsste bereits

vor der divisio in Disentis eine Kultstätte bestanden haben. Die Voraussetzungen
für die Pflege des Kultes sind jedoch das Bestehen einer Mönchsgemeinschaft
als Hüterin des Grabes und die Unterstützung des Königs bzw. derpotentes der

Region als Verwalter des Fiskalgutes.
Anhaltspunkte für die Frühgeschichte des Klosters Disentis lassen sich aus

folgenden Quellen gewinnen: demTello-Testament von 765, den Verbrüderungsbüchern

der Klöster Reichenau, St. Gallen und Pfäfers, dem Kirchenschatzverzeichnis

von ca. 940 und den Ergebnissen der Ausgrabungen von 1980-1983.11

Die beiden Klosterheiligen Placidus und Sigisbert werden in den Schriftquellen
erstmals in zwei Sequenzen des 10. Jahrhunderts fassbar. Als Klosterpatrone
treten sie in der um 1200 geschriebenen Passio S. Placidi auf, die in drei Noc-
turnen gegliedert ist.12

Zusammenfassung der Passio S. Placidi:
I. Nocturn (Lesungen I—IV): Die Taten der Heiligen dienen zur Unterweisung der
Gläubigen. - Zur Zeit des Langobardenkönigs Agilulf [590-616] und des Papstes Gregor
I. [590-604] verlässt Columban mit seinen Gefährten Gallus und Sigisbert die irische
Heimat für Gott und durchwandert das rätische Alpengebiet. Nachdem er sich einige
Zeit in einer Gegend, die wegen ihrer Rauhheit Ursaria genannt wird, aufgehalten hat,
errichtet er eine Kirche, die jetzt dem Hl. Columban geweiht ist. Während Sigisbert
in der Einsamkeit von Urseren weiterwirkt, begeben sich Columban und Gallus nach
Schwaben. Später beginnt Sigisbert die Einöden der genannten Alpen emsig auszukundschaften.

Er gelangt ad locum Desertinam, eine grosse von Bergen umgebene Einöde,
aber mit einer anmutigen Ebene, dichten Wäldern, lieblichen Quellen und vortrefflich
am Rheinlaufgelegen. Hier erbaut Sigisbert eine Marienkirche. Er bearbeitet das
unkultivierte Land mit unermüdlichem Eifer. Durch seine vorbildliche asketische Lebensweise
sowie durch Worte, Taten und Gebete bekehrt er viele, die sich um ihn versammeln,
zum christlichen Glauben.

10 O. P. Clavadetscher, Die Einfuhrung, S. 101 f.; U. Stutz, Karls des Grossen divisio, S. 15,

erklärt die geringen Restitutionen des eigentlich kirchenfreundlichen Kaisers durch die starken

Rücksichten auf Roderich, um diesen gegen die dem Kaiser bereits zu stark gewordenen

Hunfridinger zu stützen. J. G. Mayer, Geschichte des Bistums Chur, Bd. I, S. 95f., und K.
Schmid, Von Hunfrid zu Burkard, S. 207, führen die geringen Restitutionen darauf zurück,
dass bereits vieles vorher zurückgegeben wurde.

11 Sennhauser, Frühe Kirchen, S. 80-86; VK, Nachtragsband, S. 93-95; Müller, Die Frühzeit,
S. 1-45; Kaiser, Churrätien, S. 134.

12 Müller, Die Passio S. Placidi, S. 163-172.

45



II. Nocturn (Lesungen V-VIII): Zu jener Zeit lebt in dieser Gegend ein reicher und
mächtiger Mann namens Victor, der als Gewalttäter gilt. Die Schuldigen lässt er laufen,
die Unschuldigen unterdrückt er, die Armen Christi schindet er. Die freien Leute treibt
er in die Knechtschaft zurück, den Einwohnern auferlegt er hohe Zinslasten, und so
wie er ein ungerechter Richter ist, fürchtet er weder Gott noch Menschen. Als Placidus,
ein Mann aus einem freien Geschlecht derselben Gegend, diesen Menschen mit soviel
Lastern und Untaten (res) sieht, beschliesst er sogleich, lieber diesem Bösewicht die
Wahrheit zu sagen und sich damit bei ihm verhasst zu machen, als zu schweigen und
mit der Zustimmung zu den Sünden Gott zu missfallen. Placidus ermahnt Victor mit
den christlichen Geboten an seine Pflichten gegenüber der Bevölkerung.

Das Herz des Verfolgers gerät ob den Worten des Placidus in Zorn. Sobald der Zeuge
Gottes (Placidus) dies bemerkt, flieht er zu Sigisbert. Im Zorn schickt der Tyrann seine
verruchten Trabanten ihm hinterher mit dem Befehl, ihn auf dem Weg zu erwürgen.
Sie verfolgen ihn und nehmen ihn 400 Schritte vom Kloster entfernt an einem Bach
gefangen. Sie schlagen ihm sein heiliges Haupt ab, wodurch er zum Märtyrer wird. An
diesem Ort steht jetzt zu Ehren des Heiligen Placidus eine Kirche.

Als die Verfolger sich entfernt haben, erhebt sich sogleich der von betenden Engeln
umgebene Körper des Märtyrers, wie wenn er lebendig wäre. Er nimmt das Haupt in
seine Hände und begibt sich zum Mann Gottes (Sigisbert). Wie überliefert wird, begegnet
er unterwegs beim Tragen des Hauptes einer Frau, von der er den Schleier erbittet, um
sein Haupt einzuwickeln. Diese von Schrecken ergriffen, streckt ihm das Kopftuch hin
und flieht. Dann erreicht der Märtyrer Placidus mit dem glorreichen Zeichen seines

Triumphs den von Gott bestimmten und vorbereiteten Ort. Sigisbert empfängt ihn
bewundernd, beweinend und frohlockend. Er bestattet Placidus bei der Martinskirche,
die sich neben der Marienkirche befindet.

III. Nocturn (Lesungen IX-XII): Nach wenigen Tagen wird aus dem Tyrannen Victor
(Sieger) ein Besiegter, der bei der Überquerung des Rheins von der hohen Brücke zu
Tode stürzt. Als sein Sohn Tello Bischof von Chur wird, verurteilt dieser aus Angst
wegen des unglücklichen Todes seines Vaters dessen Gewaltherrschaft. Er würdigt das
Andenken des Märtyrers (Placidus) mit einer reichen Schenkung aus seinem Erbgut.
Nach kurzer Zeit stirbt der heilige Bekenner Gottes Sigisbert und wird im Grab des

Märtyrers bestattet.
Seither wird jener heilige Ort durch göttliche Wunderzeichen erleuchtet, sodass

Könige und Fürsten den Ort mit grosser Ehre geziemend auszeichnen. Aus weit entlegenen
Regionen strömen angesehene Männer und Frauen dort zusammen und statten ihn mit
grossen Geschenken und Gütern aus. Ein Blinder namens Paulinus, ein Mensch mit
grossem Glauben, gewinnt am Grab des Märtyrers das Augenlicht. Ein gewisser Mann
namens Fagino und eine unglückselige Frau namens Marola, die zum Grab des Hl.
Placidus gelangen, werden vor allen Leuten von den bösen Geistern befreit.

Später, zur Zeit des fränkischen Reiches, wüten die gottlosen Ungarn heftig gegen
die heiligen Diener Gottes in Disentis. Die Ungarn bringen alle, die sie im Kloster
antreffen, durch das Schwert um, und durch den Raub der gesamten Habe machen sie aus

46



einem wohnlichen Ort eine Einöde. Nach Jahren zieht ein Heer der Franken dort vorbei
und sieht den verlassenen Ort; aus Unvorsicht sperren sie ihre Pferde in die Ruinen der
Kirche und am nächsten Morgen sind die Pferde tot. Durch dieses Vorzeichen erschreckt,
berichten sie dem König das Geschehene. Da er getreulich auf die Sachverständigen
hört, beginnt er mit Eifer abzuklären, wie das Kloster wieder instand gestellt werden
kann. Nach gehabtem Rat beschliesst er die Wiederherstellung des Ortes.

Zusammen mit BischofUrsicinus stellt er das Kloster in ganzer Pracht wieder her und
versammelt nicht wenige Brüder zum Dienste Gottes. Daraufbringt er die Leiber der Hl.
Placidus und Sigisbert, die zum Schutz vor den Barbaren nach Zürich gebracht worden
sind, wieder zurück und rekondiert sie im anmutig eingerichteten Sanktuarium.

2. Die Klostergründung

In der Schenkung des Bischofs Tello an die Kirchen in Disentis (765), die erst
nach dessen Tode wirksam werden sollte, wird das Kloster Disentis erstmals
urkundlich erwähnt.13 Zwar ist die Urkunde nur in Abschriften des 17./18.
Jahrhunderts erhalten, doch wird der grösste Teil des Textes als echt angesehen.

Uneinigkeit herrscht in der Forschung, ob die echten Teile von einer oder
mehreren Urkunden herstammen.14 Das Tello-Testament gibt einen Anhaltspunkt
zur Datierung und Lokalisierung der in der Vita erwähnten Vorgänge kurz vor
der Klostergründung von Disentis. Die Schenkung umfasste ausgedehnten
Grundbesitz im Vorderrheintal unterhalb des Russeinertobels. Diese
Grundausstattung garantierte die wirtschaftliche Sicherstellung des frühen Klosters,
denn die oberste Talstufe mit dem Kloster - die Sursassiala - war ein Gebiet,
das erst seit dem Hochmittelalter als Dauersiedlung - als Kerngebiet der Cadi

(Casa Dei) - gelten kann.15 Im Tello-Testament werden erstmals drei bereits
bestehende Kirchen, der Ort Desertina und das Kloster erwähnt: très eccle-
siae istius sanctae Mariae sancti Martini seu sancti Petri, quas in hoc loco
constructas esse scimus in loco qui dicitur Desertina monasterium regula-
rium constructum esse scimus Die genannten Kirchen sind den Heiligen

13 BUB I 17*, S. 13-23; Müller, Die Frühzeit, S. lOf.
14 Darstellung der verschiedenen Thesen: Kaiser, Churrätien, S. 136. Dazu auch: Grüninger,

Grundherrschaft im frühmittelalterlichen Rätien.
15 Gilomen-Schenkel/Müller, Disentis, S. 475; Müller, Disentiser Klostergeschichte, S. 9-14;

Kaiser, Churrätien, S. 134-136,211-213. Deutsche Übersetzung der Stelle mit der Erwähnung
der Güter im Tello-Testament, in: Handbuch der Bündner Geschichte, Bd. 4, S. 40f.

16 BUB 117, S. 14, Z. 18-22; Müller, Die Schenkung, S. 27.

47



Maria, Martin und Petrus geweiht. Die erwähnten Patrozinien sind seit dem
vierten Jahrhundert stark verbreitet. Es handelt sich um die frühe Kult-Etappe

- die spätrömisch-fränkische Kultwelle - dieser drei Eleiligen. Als Terminus ante

quem der genannten Kirchen gilt 765 (Tello-Testament).17 Das Vorderrheintal
bis Somvix (Summus vicus)/Trun war zur Zeit der Klostergründung kirchlich
und siedlungsmässig erschlossen. Dies belegen die Kirchenbauten, deren
Entstehung zwischen dem 5./6. und dem 7./8. Jahrhundert liegt.18 Hingegen
befand sich der im Tello-Testament bezeichnete Ort (qui dicitur Desertina)
oberhalb des Russeiner Tobels, in einem kaum besiedelten Gebiet, was der An-
siedlungsweise der irofränkischen Mönche entsprach. Gleichzeitig deckt sich
die Örtlichkeit Desertina des frühen Mittelalters auch mit dem eremus-Begriff
(«Einöde»), der aus hagiographisch-literarischer Sicht als Topos zu verstehen
ist. Die wenigen frühmittelalterlichen Funde beim Kloster und auf dem Luk-
manierpass lassen jedoch auf eine Begehung des Passes im 6./7. Jahrhundert
schliessen.19 Der in der Passio S. Placidi erwähnte fränkische Eremit Sigisbert
liess sich vermutlich Ende des 7./Anfang des 8. Jahrhunderts in der Desertina
nieder,20 in einer Landschaft, die trotz ihrer Abgeschiedenheit laut Passio als

«lieblicher Ort» (locus amoenus) bezeichnet wurde.21 Für das spätere Kloster
wurde die Ortsbezeichnung Desertina Namen gebend, was bereits auch aus den
Überschriften der Disentiser Konventslisten in den Verbrüderungsbüchern der
Klöster Reichenau und Pfäfers ersichtlich ist.22

2.1. Frühe Kultzeugnisse

Die Ausgrabungen von 1980-1983 bestätigen, dass alle drei im Tello-Testament
erwähnten Kirchen 765 existierten. Aufgrund der archäologischen Befunde

17 Büttner/Müller, Frühes Christentum, S. 60f.
18 Sennhauser, Frühe Kirchen, S. 59-61, 102f., 144f., 156-158, 191 f.; Kaiser, Churrätien,

S. 134; Müller, Die Frühzeit, S. 6f.; ders., Der Gotthard-Raum, S. 436-441.
19 Schneider-Schnekenburger, Churrätien, S. 70-72, 113f., 189; Müller, Disentiser

Klostergeschichte, S. 12f.; ders., Die Frühzeit, S. 7.
20 Kaiser, Churrätien, S. 134f.
21 Müller, Die Passio S. Placidi, S. 165, Z. 2-4: Venit (Sigisbertus) itaque ad quendam vastae

solitudinis locum Desertinam nuncupatum, montibus circumdatum,
22 Libr. contrat., S. 173,374: Nominafratrum de monasterio qui vocatur Desertinas (Reichenau)

und Haec sunt nomina fratrum ex monasterio Desertinense (Pfäfers). Dazu: Müller, Die
Frühzeit, S. 24f.; Kaiser, Churrätien, S. 139; Müller, Disentiser Klostergeschichte, S. 46, 59.

48



liegen die Anfänge des Klosters in der Zeit um 700, in die der Vorgängerbau
(Maria I) der Dreiapsidenkirche St. Maria (II) datiert wird. Ob es sich bei Maria I
um ein Wohngebäude oder einen Sakralbau gehandelt hat, bleibt offen.23 Die im
Tello-Testament beschenkten Kirchen, die dreischiffige Pfeilerkirche St. Maria II
mit einem möglichen Baptisterium, St. Martin I und St. Peter I wurden bei den

Grabungen von 1980-1983 bestätigt und können dem beginnenden 8. Jahrhundert

zugeordnet werden. In der St. Peterskirche, die als Bestattungskirche zwar
bevorzugt war, befand sich keine Grabkammer, sondern eine Bodenheizung mit
Warmluftkanälen, von denen ein Kanal in die St. Martinskirche führte. Nördlich
davon befanden sich zwei Grabnischen, in denen sich vermutlich bedeutende
Persönlichkeiten ad sanctum Petrum bestatten liessen.24 Die ergrabenen drei
Kirchen setzen eindeutig eine Klostergemeinschaft voraus, deren Mitglieder
gemäss dem Verbrüderungsbuch von Reichenau unter Ursicinus und Agnellus
eingetreten sind.25

Anhaltspunkte für eine verehrte Reliquie bot die merowingische Krypta in
der Kirche St. Martin I zu Beginn des 8. Jahrhunderts. Bei späteren Umbauten
der Apsis erhielt die Rundkrypta eine nach Osten gerichtete fenestella, durch
welche die Sonne am 11. Juli, dem Placidustag, am längsten hereinschien. Bei
demselben Umbau wurde an der Südseite der alten Apsis in einem Seitenstollen

eine Grabkammer errichtet.26 Wie die Passio S. Placidi berichtet, wurden
Placidus und Sigisbert im selben Grab bei der St. Martinskirche bestattet.27 Ein
Grufteinbau, der laut Passio als möglicher Bestattungsort gelten kann, befindet
sich an der Nordostecke der St. Martinskirche.28

23 Sennhauser, Frühe Kirchen, S. 80; VK, Nachtragsband, S. 94; Kaiser, Churrätien, S. 134;

Müller, Die Frühzeit, S. 7f.
24 Sennhauser, Frühe Kirchen, S. 81-85; VK, Nachtragsband, S. 93-95; Müller, Die Frühzeit,

S. 9-33.
25 Libr. contrat., S. 173; Müller, Die Frühzeit, S. 23f., 32f.; Kaiser, Churrätien, S. 135, Anm.

425.
26 Müller, Disentiser Klostergeschichte, S. 18-25; ders., Die Frühzeit, S. 16-18.
27 Müller, Die Passio S. Placidi, S. 169, Z. 12-16: Quem (Placidus) servus Domini Sigibertus

iuxta oraculum beati Martini, quod ad latus basilicç genetricis Deifecerat, sepelivit
Zum Bestattungsort von Sigisbert berichtet die Passio, ebd., S. 170, Z. 2—4: Post non multum

vero temporis sanctus confessor domini Sigibertus de terris ad cçlum migravit sepultusque
est in tumulo martyris

28 Kaiser, Churrätien, S. 135; Sennhauser, Frühe Kirchen, S. 81; VK, Nachtragsband, S. 95.

49



2.2. Die Disentiser Mönchsgemeinschaft

Von einem organisierten Kloster meldet explizit erstmals das Reichenauer
Verbrüderungsbuch von 823/824. Es enthält Mönchslisten, die als Folge des

Gebetsbundes von Attigny (762) entstanden sind. Da kein Abt von Disentis,
wohl aber BischofTello von Chur dort anwesend war, dürfte dieser an des Abtes
Stelle erschienen sein. An der Spitze der Disentiser Mönchsliste steht Ursicinus
episcopus, dem 91 Mönchsnamen folgen;29 Sigisbert und Placidus werden nicht
erwähnt. Daraus wird geschlossen, dass Ursicinus der Gründer der organisierten
Mönchsgemeinschaft und Abtbischofvon Disentis war.30 Für die Errichtung des

Klosters und des Baptisteriums war jedoch der Bischof von Chur zuständig.
Für die Erteilung der Weihe kommt um 720 Vigilius episcopus, der Bruder des

praeses Victor, in Betracht. Der Nachfolger von Ursicinus, Abt Agnellus, wird
in den Verbrüderungsbüchern nicht mehr als episcopus bezeichnet.31 Die Passio
S. Placidi erwähnt Ursicinus nur in Beziehung zum Kloster als Bischof.32 In
der Passio wird die Klostergründung jedoch mit Sigisbert - dem Namen nach
ein Franke33 -, der ein Gefährte Columbans war, in Verbindung gebracht. Bei
Ursicinus handelt es sich um einen Namen, der für das frühmittelalterliche
Churrätien typisch war und im 8. Jahrhundert ausserhalb dieses Gebietes kaum
belegt werden kann. In einer aus dem Ende des 14. Jahrhunderts stammenden
Churer Bischofsliste erscheint ein Ursicinus unter den ersten Bischöfen von
Chur, jedoch ohne nähere Zeitangabe: Hec sunt nomina Curiensium episcopo-
rum, quorum ordinem ignoramus: Puricius, Claudianus, Ursicinus, Sedonius
(..).34 Aufgrund seines Eintrages an der Spitze des Disentiser Konventes im
Reichenauer Verbrüderungsbuch kann er nach Iso Müller zu Beginn des zweiten
Drittels des 8. Jahrhunderts datiert werden. Er wird vor oder nach Tello gesetzt.35

29 Libr. contrat., S. 173; Müller, Das Reichenauer Verbrüderungsbuch, S. 369-388.
30 Müller, Das Reichenauer Verbrüderungsbuch, S. 387f.; Kaiser, Churrätien, S. 135.
31 Clavadetscher, Zur Führungsschicht, S. 31; Lieb, Die Gründer von Cazis, S. 46; Kaiser,

Churrätien, S. 48f.; Müller, Die Frühzeit, S. 28f.
32 Müller, Die Passio S. Placidi, S. 172: Qui (rex) veniens cum Ursicino episcopo sollertissime

monasterium restauravit
33 Müller, Die Frühzeit, S. 6, 9.
34 Goswin, Chronik, S. 81 (Zitat); Meyer-Marthaler, Der Liber de feodis, S. 56. Dazu: Müller,

Die Frühzeit, S. 25; ders., Die Anfänge, S. 16f.; ders., Das Reichenauer Verbrüderungsbuch,
S. 369-371.

35 Müller, Das Reichenauer Verhrüderungsbuch, S. 362-388.

50



Ob er zum Geschlecht der Victoriden gehörte wie möglicherweise eine Ursicina,
die um 700 in Cazis als Nonne lebte, ist nicht zu beweisen.36 Nach Iso Müller
wird Ursicinus mit König Pippin (751-768) in Verbindung gebracht.37 Es handelt
sich jedoch um den Wiederaufbau des Klosters zur Zeit des Abtes Victor nach
dem Sarazeneneinfall, als Otto I. 960 das Kloster durch Schenkungen und das

Privileg der freien Abtwahl unterstützte38 und laut R. Kaiser es in seiner Stellung
als Reichskloster festigte.39

Unter den Äbten Ursicinus und Agnellus zählte der Konvent eine grosse
Anzahl von Mönchen, was an sich bereits für eine Blütezeit des Klosters spricht.
Das Reichenauer Verbrüderungsbuch von 823/824 nennt 164 Konventualen. Die
Ursicinusreihe, in der sich die Gründergruppe befindet und die die Verstorbenen

auflistet, zählt 93 und die Agnellusreihe 71 Mönche. Der Vergleich mit der
Konventsliste im St. Galler Verbrüderungsbuch um 850 mit 120-150 Konventualen

bestätigt, dass das Kloster um die Mitte des 9. Jahrhunderts seinen Höhepunkt
erreicht hatte. Im Liber Viventium von Pfäfers von 880/885 sind dagegen nur
noch 63 Mönche verzeichnet.40

3. Die Klosterheiligen Placidus und Sigisbert

Die beiden Heiligen werden erstmals in zwei rätischen Sequenzen aus der
zweiten Hälfte des 10. Jahrhunderts mit ihren Namen erwähnt, wobei nur die
eine ausschliesslich dem Kephalophoren Placidus gilt. Die zweite Sequenz, die
beide Heiligen betrifft, wurde in Disentis noch zu Beginn des 17. Jahrhunderts
während der Messe gesungen. Diese liturgischen Gesänge sind nur aus einer

Kopie von 1684 bekannt und gehören zu den älteren freirhythmischen -
prosaähnlichen - Sequenzen, wie sie von Waldram von St. Gallen (um 900), Notker
dem Stammler (| 912) und Ekkehard I. (f 973) überliefert sind. Iso Müller zählt
sie zu den Übergangsdichtungen zwischen Notker und Wipo (ca. 1050).4'

36 Zu den Victoriden/Zacconen s. S. 69, Anm. 126; Müller, Die Frühzeit, S. 23-26; ders., Die
Anfänge, S. 12-19; Kaiser, Churrätien, S. 135, 138.

37 Müller, Die Passio S. Placidi, S. 171, Z. 7f. : Exindepost annos aliquot Francorum exercitus
transiens et locum desertum inveniens

38 BUBI 117, S. 97f.
39 Müller, Die Passio S. Placidi, S. 171, Anm. 6, S. 172, Anm. 2; Kaiser, Churrätien, S. 138f.
40 Libr. confrat., S. 173, 32, 374; Müller, Die Anfänge, S. 11-35.; ders., Die Frühzeit, S. 25;

Kaiser, Churrätien, S. 138f.

51



3.1. Die Placidus-Verehrung

Inhaltlich ist die erste Sequenz deshalb von Bedeutung, da sie als früheste Quelle
den Märtyrer Placidus und seinen Antagonisten Victor zueinander in Verbindung
bringt. Somit lässt sich das Wirken eines Asketen in Disentis zeitlich einordnen
bzw. mit der Amtszeit des praeses Victor um 720 verbinden.42 Der Inhalt der

Sequenz entspricht dem gewöhnlichen Schema eines Heiligenhymnus:43 Der
Märtyrer wird verehrt und der Verfolger in schlechtestem Licht dargestellt. Nach
der Aufnahme des Enthaupteten in die Schar der Himmlischen - Placidum festem

in aula regni résultat coelorum ubi socium angelicis Sanctisfecerat
virtutibus, (...)- geschehen aufdessen Fürbitte fünfallgemein bekannte Wunder,
wie sie als Wunderschema von der Bibel übernommen werden konnten.44 Die
einleitende Strophe gibt bekannt, dass es sich um den Festtag des Hl. Placidus
handelt, der am 11. Juli in Disentis gefeiert wird: Sancti Placidi martyris Christi
celebremus gloriosum triumphum, qui hunc diem sacrosanctum consecrat
sanguine fuso.45 Placidus tritt nicht als eine handelnde Figur auf, gelobt wird
lediglich seine Bereitschaft zum Martyrium während einer allgemeinen
Christenverfolgung, wie sie auch in anderen Viten mit römischen Kaisern dargestellt
wird. In der letzten Strophe wird der Verehrungsort sogar explizit genannt - Ut

ipsum mereamur consequi Desertinenses tuos, Placide martyr Christi -,46

was sich in den folgenden Sequenzen und Hymnen nicht mehr findet. Victor wird
ebenfalls nicht näher beschrieben, sondern ohne Begründung als Christenverfolger

dargestellt.47 Aufgrund der ersten Sequenz könnte dem Autor der Passio
S. Placidi lediglich der Name des Heiligen, dessen Festtag und Verehrungsort
als Vorlage gedient haben.

41 Müller, Rätische Sequenzen, S. 267, 276; ders., Disentiser Klostergeschichte, S. 255.
42 Zu praeses Victor s. S. 69,Anm. 126.
43 Müller, Die Frühzeit, S. 2; ders., Rätische Sequenzen, S. 264-276; ders., Disentiser

Klostergeschichte, S. 254-256.
44 Müller, Die churrätische Wallfahrt, S. 35; ders., Rätische Sequenzen, S. 269f., 265 (Zitat);

Matt. 11,5; Luc. 7,22; Jes. 35,5f.
45 Müller, Rätische Sequenzen, S. 264.
46 Müller, Rätische Sequenzen, S. 265.
47 Müller, Rätische Sequenzen, S. 264f.: Domini devotissimum militem quem impius tyrannus

Victor atque nequissimus martyrizavit. Hic enim cum tyrannidem pessimam undique exten-
disset in Domini christicolas et trucidaret, multis truncatis pluribusque Sanctis decapitatis
Placidum festem Deique asseclam associavit.

52



Dieselben Angaben zu Placidus finden sich im Zürcher Martyrologium aus
der Mitte des 10. Jahrhunderts zum 11. Juli, am eigentlichen Festtag von Benedikt.

Der Eintrag von Benedikt und Placidus erfolgte durch denselben Schreiber
und auch mit der gleichen Tinte: depositio s. Benedicti et sei Placi(di).4* Der
Name Sigisbert wurde nachträglich - nach Iso Müller nicht später als 1078

- eingetragen: SCS Sig.b..s cf. Iso Müller löst die Abkürzungen folgendermas-
sen auf: Sanctus Sigibertus confessor.49 Der Benediktstag begegnet zuerst im
Frankenreich und war Ende des 8. Jahrhunderts in weiten Kreisen verbreitet.50
Seit der Mitte des 9. Jahrhunderts ist er in den bekannten Martyrologien und
Kaiendarien aufgeführt. So findet sich die depositio saneti Benedicti, die nach
der Mitte des 9. Jahrhunderts in translatio umgeändert wurde, bereits um 820
im Reichenauer Martyrologium.

Ein Kalendar aus dem Kloster Rheinau aus dem 10. Jahrhundert, das zugleich
ein verkürztes Martyrologium darstellt, enthält denselben Eintrag zum 11. Juli,
wobei nur Placidus erwähnt wird: Placidi martyris.51

Daraus ergibt sich, dass die Placidus-Verehrung in Disentis entweder vor
der Einführung des Benediktsfestes bestand oder die Disentiser Lokalheiligen
erst im Laufe des 9. Jahrhunderts an Bedeutung gewannen und deshalb deren

Festtag auf den für Benedikt festgesetzten Termin gelegt wurde.52 Zudem finden
sich am St. Benediktsaltar im Kloster Disentis, der vom Oberwalliser Johann
Ritz (1666-1729) gebaut wurde, Statuen der beiden Schüler Benedikts:
Placidus von Sizilien und Maurus.53 In der Klosterkirche Rheinau, wo Placidus
ebenfalls im 10. Jahrhundert verehrt wurde, sind dieselben Heiligen auf einem
Wandbild zu sehen. Da der Disentiser Festtag auf die Translation von Benedikt
(11. Juli) fällt,54 bleibt es eine offene Frage, um welche Placidus-Reliquien es

sich letztlich handelt.

48 Müller, Die Anfänge, S. 110-114, 126, 111 (Zitat); ders., Die Frühzeit, S. 3.
49 Müller, Die Anfänge, S. 112, Anm. 47 (Zitat).
50 Nach Iso Müller, Die Anfänge, S. 114, wurden die Reliquien des Benedictas 673 ins Kloster

Fleury übertragen.
51 Müller, Die Anfänge, S. 112, Anm. 47 (Zitat).
52 Müller, Die Anfänge, S. 114; ders., Die Frühzeit, S. 3.
53 Poeschel, KdmGR V, S. 46. Der Benediktsaltar ist die Entsprechung zum Placidusaltar, der

ebenfalls vom Bildschnitzer Johann Ritz von Selkingen stammt. Aufgrund der Wappen wurden
die Bilder am Altar vom Rheinauer Abt Gerold II. Zurlauben gestiftet, während derAuftraggeber
des Altars der DisentiserAbtAdalbert III. Defims war. Die Darstellungen des Todes von Benedikt

stehen in Zusammenhang mit der 1712 in Disentis eingeführten Benediktusbruderschaft
für einen guten Tod. Dazu: Schönbächler, Die Benediktinerabtei Disentis, S. 22-26.

53



3.2. Der Confessor Sigisbert

Das Fehlen des Confessors Sigisbert in der ersten Placidus-Sequenz begründet
Iso Müller damit, dass der Märtyrer den Vorrang hat.55 In der zweiten Sequenz
handelt es sich nur um einen Lobpreis auf den Märtyrer Placidus und den
Confessor Sigisbert, sonst lassen sich weiter keine Informationen über die beiden

Heiligen gewinnen. Der zweite Hymnus des 10./11. Jahrhunderts erwähnt
allerdings, dass die Reliquien der Heiligen, deren Namen nicht genannt, sondern nur
als Märtyrer und Confessor bezeichnet werden, im Besitze des Klosters seien.56

Die Hymnen des 10./11. Jahrhunderts erwähnen entweder beide Heiligen oder
Placidus mit Victor; die drei Handlungsträger treten nie zusammen auf.
Vermutlich hat entweder die erste oder die zweite Sequenz als Vorlage gedient. In
Rheinau finden sich die beiden Disentiser Heiligen erst in einem Nachtrag des

Kaiendars, das um 1000 in Kempten geschrieben wurde und unter Abt Burchard

(f 1026), der Kempten und Rheinau als Abt vorstand, nach Rheinau gekommen
war. Der Nachtrag zum 11. Juli wird dem 11 ,/12. Jahrhundert zugewiesen: S.

Placidi martyris et Sigiberti confessons. Aufgrund dieser sehr schmalen
Quellenbasis scheint bis ins 10. Jahrhundert am 11. Juli, dem Festtag von Benedikt,
in Disentis und Rheinau nur Placidus verehrt worden zu sein. Sigisbert wird als

Confessor erst in Nachträgen des 11./12. Jahrhunderts hinzugefügt.
Aus den beiden Hymnen der ersten Hälfte des 11. Jahrhunderts, die aus dem

Kloster St. Severin in Neapel stammen,57 lassen sich dieselben Erkenntnisse

gewinnen. Die Heiligen sind noch keine Klostergründer oder Glaubensboten,

um die heidnische Bevölkerung zu christianisieren. Der erste Hymnus ehrt die
beiden Heiligen lediglich als Märtyrer bzw. Confessor, ohne sie zu lokalisieren
oder einen Christenverfolger zu nennen.58 Der zweite Hymnus aus demselben

Kloster bringt wieder nur Placidus mit dem Tyrannen Victor in Verbindung, der

54 Müller, Zum liturgischen Kalender, S. 294.
55 Müller, Rätische Sequenzen, S. 266.
56 Müller, Die churrätische Wallfahrt, S. 35; ders., Disentiser Klostergeschichte, S. 256-260,

258 (Zitat): Tu nos beati martyris laetificas solemniis, quem compar in virtutibus confessor
ornat inclytus. quorum hic acceptissimas amplectimur reliquias.

57 Müller, Disentiser Klostergeschichte, S. 63-65, 76-79, 258-260; ders., Die churrätische

Wallfahrt, S. 35; ders., Die Anfänge, S. 118f.; ders., Zum liturgischen Kalender, S. 290.
58 Müller, Disentiser Klostergeschichte, S. 258: Milites sancti meritis micantes, Placidus martyr

milesque Sigibertus, socii corona pariter migrando sydera supra.

54



ihn aller Güter beraubt und enthauptet.59 Gerade dieser Hymnus vermittelt leicht
veränderte Informationen zu Victor und steht der Passio S. Placidi näher als die

übrigen erwähnten Texte. Der Täter wird nicht einfach als Christenverfolger
dargestellt, vielmehr wird durch den Akt der Güterentwendung auf den
Machtanspruch eines Besitzenden hingewiesen. Auch diese beiden Hymnen lassen sich

letztlich auf die erste oder zweite Sequenz bzw. auf zwei verschiedene
Traditionsstränge zurückfuhren. Abgesehen vom zuletzt erwähnten Hymnus aus Neapel
enthalten sämtliche Hymnen bis ins 11. Jahrhundert nicht mehr Informationen
als die erste Sequenz, in der sogar als einzigem Text der Ort des Martyriums
genannt wird. Sigisbert und Placidus treten weder in den Sequenzen noch in den

Hymnen bis ins 11. Jahrhundert als Klostergründer oder Glaubensboten auf.

3.3. Die Verehrung der Doppelheiligen

Als Beleg für die Existenz der Doppelheiligen gilt nach wie vor das undatierte
Kirchenschatzverzeichnis von Disentis, das nur in einer Kopie von 1628
existiert.60 Als die Disentiser Mönche um 930/940 vor den Sarazenen nach Zürich
flohen, befanden sich unter den Kirchenschätzen, die sie mitnahmen, angeblich
auch die Reliquien der beiden Klosterheiligen.61 Zu Beginn der Liste wird ein

Sarkophag - sarcofagus paratus I - aufgeführt. Aus der Aufzählung anderer

Gegenstände geht hervor, dass Reliquien nach Zürich überbracht worden sind:
Haec omnia venerunt in Turegum cum reliquiis.62 J. Mabillon, der das Verzeichnis
mit wenigen Abweichungen als erster 1703 veröffentlichte, ergänzte den Satz

mit reliquiis) sanctorum,63

59 Müller, Disentiser Klostergeschichte, S. 260: rabidus tyrannusperfurens Victor domini
cultores atque fideles straverat ubique ense cruento. Quibus adiungens Placidum fidelem
martyrem Christi spoliatum eius omnibus bonis - subtractis decapitavit.

60 Müller, Die Anfänge, S. 75-78, 82, 126; ders., Zum liturgischen Kalender, S. 291.
61 Kaiser, Churrätien, S. 138; Müller, Die Anfänge, S. 82; ders., Zum liturgischen Kalender,

S. 284.
62 A. Eichhorn, Codex Probationum, S. 3, Nr. 1 (Zitat), hat in seiner Ausgabe von 1797 das

Verzeichnis an dieser Stelle beendet. Er beruft sich auf J. Mabillon, hat aber aufgrund der

Abweichungen nicht die gleiche Vorlage benutzt. A. Eichhorn erhielt nur Abschriften der

Dokumente vom Archivar P. Augustin a Porta von Disentis und nicht das Original. Dazu:

Müller, Die Anfänge, S. 76-78 (Zitate).
63 Müller, Die Anfänge, S. 76, Anm. 10 (Zitat).

55



Nach der Rückkehr der Mönche nach Disentis wurde in den Martyrologien
von Zürich und Rheinau Sigisbert erstmals als Confessor nachgetragen, nun
kam ihm also eine gleichwertige Verehrung wie Placidus zu. Somit wurde
vor allem die Verehrung von Doppelheiligen, wie sie mit Felix und Regula in
Zürich auftritt, auf Disentis übertragen. Eine Verquickung von Placidus, Sigisbert

und Victor, die in den Zusammenhang mit der Klostergründung gestellt
werden, findet sich erst in der Passio S. Placidi um 1200. Das in der Passio
erwähnte gemeinsame Grab von Placidus und Sigisbert sowie die Erwähnung
des nach Zürich überführten Sarkophages mit den Reliquien lassen Iso Müller
zum Schluss kommen, dass sich im Sarkophag die beiden Disentiser Heiligen
befanden, obwohl sie nicht namentlich erwähnt sind. Um welche Reliquien es

sich letztlich handelt, bleibt aber dennoch eine offene Frage. Bestärkt wird Iso
Müllers Annahme immerhin dadurch, dass sich der Kult der beiden Heiligen in
Zürich seit dem 11. Jahrhundert etabliert hat und im Disentiser Brevier des 12.

Jahrhunderts sich nur ein für das Kloster spezifisches Offizium findet, nämlich
dasjenige der Doppelheiligen, deren Präsenz im Kloster in der Oratio erwähnt
wird.64 Ob sich der Breviertext auf die um 1200 entstandene Passio S. Placidi
gestützt hat oder auf die Sequenzen und Hymnen, die zwischen dem 10. und
11. Jahrhundert entstanden sind, lässt sich im Rahmen dieser Arbeit nicht
beantworten.

Die Verbreitung der Doppelheiligen erfolgte bereits im 11. Jahrhundert.
Bischof Gebhard III. von Konstanz weihte im Jahre 1099 die Kirche von Uster
den Heiligen Placidus und Sigisbert.65 In Einsiedeln wurden die beiden
Heiligen ebenfalls seit dem 11./12. Jahrhundert verehrt. Im dortigen Directorium
Cantus (11 ./12. Jh.) wird am 11. Juli, dem Festtag des Hl. Benedikt, vermerkt:
Eodem die: Placidi et Sigiberti.66 Es stellt sich allerdings die Frage, wann und
durch wen der Confessor Sigisbert in die Klostertradition eingeflossen ist, da

anscheinend in einer ersten Phase die Verehrung in Zürich und Rheinau - evtl.
auch in Disentis - nur Placidus galt.

64 Castelmur, Die Rheinauer Handschrift, S. 248: Infestivitate sanctorum Placidi et Sigisberti:
Oratio: Propiciare Deus Domini nobis famulis tais per sanctorum tuorum Placidi et Sigisberti,

qui inpresenti requiescunt ecclesia (...); Müller, Die Anfänge, S. 82; ders., Disentiser
Klostergeschichte, S. 79-82, 106-108, 262-265, ders., Die Frühzeit, S. 14f., 38.

65 Stückelberg, Geschichte der Reliquien, Nr. 1930, S. 310. Dazu: Castelmur, Die Rheinauer

Handschrift, S. 244; Müller, Die churrätische Wallfahrt, S. 35.
66 Müller, Zum liturgischen Kalender, S. 282 (Zitat).

56



3.4. Der Einfluss der St. Galler Tradition

Ausser der zweiten Sequenz aus dem 10. Jahrhundert tritt Sigisbert nicht vor
dem 10./11. Jahrhundert in den liturgischen Texten auf. Es ist durchaus möglich,

dass durch den Aufenthalt der Disentiser Mönche und ihrer Reliquien in
Zürich während der Sarazeneneinfälle und durch Ekkehard IV (f ca. 1060), in
dessen Loblied auf den Hl. Gallus Sigisbert und Placidus zueinander in Beziehung

gesetzt werden, auf die Disentiser Tradition Einfluss genommen wurde.67

Ekkehard IV besass ein althochdeutsches Gedicht von Ratpert (2. Hälfte 9.

Jh.), das er ins Lateinische übersetzte und frei bearbeitete. In der ersten Version

fehlen Sigisbert und Placidus: Columbanus, Gallus, Magnoaldus et Theodorus,

Chiliano socio Gallospervagantur, Francis immorantur, Rénovant Luxovi-

um In der zweiten Fassung fehlt Chilian, an dessen Stelle treten Sigisbert
und Placidus: Columbanus, Gallus, Magnoaldus et Theodorus, Sigisbertus
Placidus cum plurimis complicibus In der dritten Fassung erscheinen alle

Heiligen der ersten und zweiten Version; Sigisbert und Placidus bleiben als Paar

zusammen: Columbanus, Gallus, Magnus, Chilian et Theodorus, Sigisbertus
Placitus cum plurimis complicibus (...).6i Auch in anderen Versen von Ekkehard

IV treten die beiden Heiligen immer zusammen auf und werden zu Begleitern
von Columban. Beide sollen in Luxeuil gewirkt haben und später in Bregenz

von Räubern umgebracht worden sein. In der ersten Redaktion wird nur von
zwei getöteten Brüdern gesprochen; in der zweiten werden sie Placidus und

Sigisbert genannt.69

Ob die Disentiser Heiligen bereits in Ratperts Gedicht enthalten waren,
lässt sich aufgrund der Textvarianten von Ekkehard nicht belegen.70 Auch

wenn die Texte Ekkehards aus historischer Sicht mit Vorsicht zu interpretieren
sind, ist davon auszugehen, dass die St. Galler Tradition bzw. die Verbindung
Columban-Gallus in jene von Disentis eingeflossen ist. Das Patrozinium der

Columbanskirche von Urseren war für den Hagiographen der Passio S. Placidi
möglicherweise ein zusätzliches Kriterium, Sigisbert den irischen Mönchen

um Columban zuzuordnen. Die Gründung der Kirche fällt vor 1200, da die

67 Müller, Zum liturgischen Kalender, S. 290; ders., Der hl. Placidus, S. 48f.
68 Müller, Die Anfänge, S. 122f. (Zitate).
69 Müller, Die Anfänge, S. 124; ders., Die Frühzeit, S. 5.
70 Müller, Die Frühzeit, S. 5; ders., Zum geistigen Einfluss, S. 266, 272f.; ders., Zum Churer

Bistum, S. 303, 306.

57



Passio von einem schon lange bestehenden Gotteshaus spricht.71 Vielleicht war
der Einbezug der Kirche von Urseren ins Geschehen der Disentiser Heiligen
gewollt, um damit die Gründung einer Kirche, die von Disentis aus erfolgt ist,
zu bestärken. Da der fränkische Name Sigisbert gegen eine irische Herkunft
spricht und weder die Verbindung Columban-Sigisbert in der Vita Columbani des
Jonas von Bobbio um 640 erwähnt wird72 noch die Verfasser der Gallus-Viten
des 8. und 9. Jahrhunderts die beiden Heiligen zusammen wirken lassen,73 ist
die columbanische Tradition in der Passio S. Placidi hagiographisch-literarisch
zu interpretieren und Sigisbert letztlich in den Rang eines Klostergründers zu
stellen. Sigisbert wird mit dem Inhalt der ersten Sequenz verknüpft, wo Placidus
und Victor als Christ und Antichrist einander gegenüberstehen. Von den drei
Handlungsträgern lässt sich nur Victor bzw. praeses Victor im Tello-Testament
(765) historisch fassen.74 In der Schenkung des Bischofs Tello sind nicht die
Klosterheiligen die Empfänger, sondern die Patrone der drei Kirchen: ad
ipsam ecclesiam sanctae Mariae sen sanctiMartini seu sanctiPetri (...).75 Während

das Dokument anfangs den Ort mit locus, qui dicitur Desertina bezeichnet,
nennt es später das monasterium einen locus sacer,16 was nach Iso Müller indirekt
auf ein Heiligengrab hinweist.77 Die Patrozinien der genannten drei Kirchen
wurden jedoch nie zugunsten von Placidus und Sigisbert gewechselt, sondern
lediglich ihre Reihenfolge in den ottonischen Diplomen. Dort erscheint nicht
mehr Maria, sondern der fränkische Heilige Martin an erster Stelle. Nachdem
Otto I. den Lukmanierpass überquert hat, wird in der Urkunde von 965 wohl
der Wiederaufbau der Martinskirche unter dem damaligen Abt Victor erwähnt,
jedoch nicht die Verehrung des Grabes eines Heiligen.78

71 Müller, Die Frühzeit, S. 5; ders., Der Gotthard-Raum, S. 450f.
72 Vita Columbani, S. 1-152.
73 Vita Galli vetustissima, Vita Galli auct. Wettino, Vita Galli auct. Walahfrido, S. 251-256.
74 BUB I 17, S. 15, Z. 11: Hoc est terra vel haereditas patris mei Victoris vel illustris praesidis

75 BUB I 17, S. 14, Z. 25 (Zitat).
76 BUB I 17, S. 20, Z. 27 (Zitat).
77 Müller, Die Frühzeit, S. 3 f.
78 Müller, Die Anfänge, S. 131, 136, 138, 146f.; ders., Die churrätische Wallfahrt, S. 34-36.

58



4. Das Kephalophoren-Wunder

Die Kephalophoren-Szene, in der Sigisbert, Placidus und Victor zueinander in

Verbindung gesetzt werden, erscheint erstmals in der von Iso Müller edierten

Passio S. Placidi, der die Handschrift aus dem Kloster Rheinau und ein

unvollständiger Passiotext aus dem 14. Jahrhundert von Dalpe (bei Prato in der

Leventina, TI) zugrunde liegen. Die Rheinauer Passio S. Placidi ist die älteste

noch zur Verfügung stehende Handschrift, deren Entstehungszeit Iso Müller um

ca. 1200 ansetzt.79 Es handelt sich um eine Übergangsschrift der karolingischen
Minuskel zur gotischen Schrift.80 Die Passio S. Placidi setzt in anachronistischer

Weise Personen und Ereignisse verschiedener Zeitschichten zueinander

in Verbindung, die spätere Chronisten für die Datierungen der Klostergründung
unter Sigisbert benutzt haben.81 In der Passio von Rheinau ist die Enthauptung

von Placidus ausgelassen.82

Die Lücke lässt sich mit dem Passiotext von Dalpe, der jedoch erst bei der

LesungVII beginnt, schliessen. Die vorhandenen Lesungen der genannten Passio

sind vollständig erhalten und decken sich inhaltlich mit dem Manuskript des

Klosters Rheinau. Die Passio von Dalpe ist in gotischer Schrift abgefasst und

stammt aus dem frühen 14. Jahrhundert. Eine spätere Hand fügte am Schluss

ein Reliquienverzeichnis bei, in welchem Placidus und Sigisbert an erster Stelle

aufgeführt werden.83 Die Kirche in Dalpe ist erst 1338 urkundlich erwähnt,

wobei das Marienpatrozinium als Haupttitel genannt wird. Da die Kirche und

deren Patrozinium im Liber Notitiae Sanctorum Mediolani vor 1290 noch

nicht aufgeführt ist, vermutet Iso Müller, dass die Reliquien und die Vita um
1300 nach Dalpe kamen. Bei der ecclesia sancti Placid Levite kann es sich um

jene in Ponte Parli (Lodrino) in der Leventina handeln, die im 13. Jahrhundert

bezeugt ist.84

79 Müller, Die Passio S. Placidi, S. 161.
80 Castelmur, Die Rheinauer Handschrift, S. 242; Müller, Die Passio S. Placidi, S. 161 f.
81 Jakob Bundi (1593—1614), in: Die Disentiser Klosterchronik, S. 24, datiert in seiner Geschichte

der Äbte des Klosters Sigisbert ins Jahr 614. Dazu: Müller: Die Frühzeit, S. 5f.
82 Müller, Die Passio S. Placidi, S. 168, Z. 5-10 (Zitate); Rousset, La «Passio Placidi», S. 253.
83 Müller, Die Passio S. Placidi, S. 163, Anm. 1: In ecclesia sancti Placiti Levite sunt reliquia-

rum sanctorum et sanctarum Placiti et Sigilberti, qui iacent ambo in uno sepulchro, unus est

martyr et alter confessor, sanctus vero Sigilbertus sepellivit sanctum martyrem Placitum.
84 Müt t er Die Passio S. Placidi, S. 162f., 168, Anm. e; Martin, Les sources, S. 519, 525, Anm. 3.

59



4.1. Anregungen zur Verwendung des Motivs

Nach Iso Müller ist die Disentiser Allerheiligenlitanei des 11./12. Jahrhunderts

die erste literarische Quelle, die den Hagiographen zur Verwendung des

Kephalophoren-Motivs angeregt haben könnte. In der Litanei werden Gallus
mit Sigisbert und Placidus mit Dionysius - Sancte Placide, sancte Dionisi cum
sociis eius - verbunden.85 Dieser Kombination muss jedoch nicht zwingend das

Kopftragen als Anordnungskriterium zugrunde liegen. Vielmehr ist anzunehmen,
dass Märtyrer und Bekenner getrennt angerufen wurden. In Churrätien war
das Kephalophoren-Motiv jedoch durch die Präsenz der Reliquien von Felix
und Regula bereits nach 875 und von Dionysius von Paris um 900 in Pfäfers
bekannt.86 Ferner gelangten zwischen 1026 (1030) und 1039 Reliquien des Ke-
phalophoren Justus nach Chur und Flums (Abb. 6), die BischofHartmann I. von
Chur aus der Region von Beauvais mitgebracht hatte.87 Die Viten der genannten
Kephalophoren müssen in Zusammenhang mit den erwähnten Reliquien an den
betreffenden Orten ebenfalls bekannt gewesen sein.

Im übrigen heutigen schweizerischen Raum wurden vor der Abfassung der
Passio S. Placidi nur die Zürcher Heiligen Felix und Regula als Kopfträger
dargestellt.88 In der Kephalophoren-Szene der Zürcher wie der Disentiser
Heiligen findet sich wohl dasselbe Grundschema, wie es auch bei anderen
Kephalophoren auftritt, indem die Hinrichtungsstätte, die Wasserkirche bzw. die St.

Placiduskapelle, mit der Grabstätte, dem Monasterium, verbunden wird. Eine
weitere Gemeinsamkeit besteht im langen Pilgerweg des Klostergründers durch
die Einöde der Alpen, um womöglich bedeutende Aussenorte, die im Besitze
des Klosters waren, ins Geschehen der Heiligen einzubauen. So kommen die
Zürcher Heiligen in Glarus vorbei, wo bereits eine Kirche bestand (um 700/erste
Hälfte 8. Jh.), die wie Zürich im Bistum Konstanz lag.89

Der fränkische Wandermönch Sigisbert wirkt vor der Klostergründung im
Umfeld der St. Columbanskirche in Urseren, das im 12. Jahrhundert, zur Zeit
der Abfassung der Passio, durch die Urbarisierung der Walser für das Kloster an

85 Müller, Der hl. Placidus, S. 55 (Zitat).
86 Stückelberg, Geschichte der Reliquien, Nr. 46, S. 7 und Nr. 51, S. 10.
87 Stückelberg, Geschichte der Reliquien, Nr. 83, S. 16; Clavadetscher/Kundert, Das Bistum

Chur, S. 473.
88 Victor und Ursus von Solothurn werden erst im Spätmittelalter als Kopfträger dargestellt.
89 Müller, Die frühkarolingische Passio, S. 166-169.

60



Bedeutung zunahm. Die Kirche geht ebenfalls aufdas 12. Jahrhundert zurück und

gehörte grundherrlich und kirchlich zu Disentis. Archäologische Funde lassen

auf einen möglichen Vorgängerbau schliessen, sodass die Gründung durchaus

um diese Zeit oder früher durch das Kloster erfolgt sein dürfte.90

Eine weitere mögliche Anregung zur Verwendung des Kephalophoren-Wunders

boten die Bilder auf dem kupfervergoldeten Sarkophag, der aus dem 9.

Jahrhundert stammte und 1498 in der Krypta der St. Martinskirche in Disentis

gefunden wurde.91 Die Reliquien wurden 1504 in einen vom Bildhauer Ivo
Strigel hergestellten Schrein umgebettet, dessen Inschrift den angeblich ersten

Abt Sigisbert und Placidus bezeugte: Hoc in sarcophago Placidus reconditur

Martyr, nec non huius domus abbas primus Sigisbertus.92 Gemäss der Disenti-

ser Klostergeschichte von P. Augustin a Porta (| 1795) hat Abt Ulrich, der für
das Jahr 1048 urkundlich bezeugt ist,93 den kostbaren Sarkophag der Heiligen
Placidus und Sigisbert im 11. Jahrhundert vergraben, als die Abtei Disentis von
1042-1048 Eigenkloster der Bischofskirche Brixen war. A. Eichhorn bemerkt
dazu: vermutlich, damit dieser kostbare Schatz nicht der Raublust gottloser
Leute so leicht zugänglich sei.94 Inder Chronik des Abtes Jakob Bundi (f 1614)

wird vom grossen Sarch, so noch ist, berichtet, in welchem die Reliquien von
Placidus und Sigisbert aufbewahrt wurden.95 Fragmente der kupfervergoldeten
Verkleidungsplatten, die zu zwei Reliquienkästchen verarbeitet worden waren,
kamen 1786 wieder zum Vorschein.96 Abt Augustin Stöcklin (1634-1641) sah

den Sarkophag noch ganz und hat ihn auch beschrieben.97 Gemäss Fintan Birkler,

90 Eine Ablösung von Disentis erfolgte erst 1239/40, als Urseren infolge seiner zunehmenden

Bedeutung für den Passverkehr als besondere Reichsvogtei dem Grafen Rudolfvon Rappers-

wil übergeben wurde. Dazu: Müller, Disentiser Klostergeschichte, S. 55, 121 f.; ders., Zum

liturgischen Kalender, S. 30 lf.; ders., Die Anfänge, S. 132.
91 Müller, Die Frühzeit, S. 32, 34f.; ders., Die Anfänge, S. 100-102, 109; ders., Disentiser

Klostergeschichte, S. 54; Eichhorn, Episcopatus Curiensis, S. 220, 223f., 247; Poeschel,
KdmGR V S. 26-28.

92 Poeschel, KdmGR V, S. 28 (Zitat). Zum Sarkophag: Müller, Disentiser Klostergeschichte,
S. 54, 67, Anm. 15; ders., Die Anfänge, S. 109.

93 Eichhorn, Episcopatus Curiensis, S. 228; Müller, Die Anfänge, S. 102; ders., Zum liturgischen

Kalender, S. 284.
94 Eichhorn, Episcopatus Curiensis, S. 228: Eodem tempore Udalricus SS. Placidi et Sigisberti

corpora pretiosa sarcophago inclusa terrae custodienda tradidit, forte ne sacer thesaurus

iniquorum rapacitati tarn facile pateret. Dazu: Müller, Die Anfange, S. 102.
95 Die Disentiser Kloster-Chronik, S. 26; Müller: Die Anfange, S. 101.

61



1786 Dekan in Disentis, der sich auf A. Stöcklin beruft, zeigte die eine Seite
des Sarkophages Begebnisse aus dem Leben der Klosterheiligen Placidus und
Sigisbert. Auf dem einen Bild steht angeblich Placidus im Mönchsgewand vor
praeses Victor; die zweite Darstellung zeige Placidus sein Haupt in den Händen
tragend, ohne jedoch enthauptet zu sein. Vom dritten und vierten Bild, die ins
späte 9. Jahrhundert datiert werden, bestehen von Fintan Birkler Nachzeichnungen

aus dem Jahre 1786.98

Reliefplatten eines verloren gegangenen Sarkophags des 9. Jahrhunderts.

96 E. Poeschel, KdmGR V, S. 26, Anm. 3 (Zitat), 28, stützt seine Aussage auf den Klosterdekan
Fintan Birkler, der folgenderweise berichtet: féliciter detectus est, seu potius fragmenta
huius Sarcophagi inventa ac pristina Antiquitati vindicata et adiudicata sunt. Nam laminis
cupreis, adhucdem bene inauratis, duae Lipsanothecae ligneae obductae. Nach Iso Müller,
Die Anfänge, S. 99f., wurden die Reliquienkästchen im Sarkophag aufbewahrt.

97 Eichhorn, Episcopatus Curiensis, S. 220; Müller, Disentiser Klostergeschichte, S. 54; ders.,
Die Anfänge, S. lOOf.

98 Abb. in: Poeschel, KdmGR V, S. 27; Müller, Die Anfänge, S. 99f.; ders., Der hl. Placidus,
S. 54f.

62



Iso Müller wie Fintan Birkler interpretieren die Darstellungen als die Übergabe
eines Gewandes von Sigisbert an einen Laien (Placidus?) und als die Entgegennahme

des Hauptes des Placidus durch Sigisbert. Nach E. Poeschel erfolgt jedoch
auf dem vierten Bild die Heilung eines Aussätzigen durch Sigisbert. Anzeichen
der Krankheit bieten die Aussatzflecken an den Armen und Beinen. Vor allem die

Beschreibung des zweiten Bildes, wo das abgeschlagene Haupt als Attribut für
den Enthauptungstod zu verstehen ist, sowie das vierte, nachgezeichnete Bild,
auf dem der Aussätzige sein Haupt auf die Schultern des Abtes legt, könnten

zur Verwendung des Kopfträgermotivs beigetragen haben." Der Aussätzige
trägt sein Haupt jedoch nicht in den Händen, denn die eine Hand hängt nach

unten. Wenn er ein Martyrium erlitten hätte, d. h. es sich um Placidus handelte,
wäre er sicher im Mönchsgewand, wie vom ersten Bild berichtet wird, und mit
einem Nimbus dargestellt.

Nach E. Poeschel findet sich die gleiche Darstellung in einem Evangeliar
Ottos III., wo der Aussätzige in derselben gebückten Haltung und mit Aussatzflecken

sowie dem kurzen ärmellosen Gewand dargestellt ist.100 Die Thematik
der Heilung von Aussätzigen findet sich auch auf dem Sarkophagbild mit den

zehn geheilten Leprosen.101 Gemäss den beiden Nachzeichnungen handelt es

sich vielmehr um Szenen aus dem Leben von Martin von Tours, nämlich die

Verteilung eines Kleides an einen Armen und die Heilung eines Aussätzigen.
Die Thematik stimmt durchaus mit dem Martinspatrozinium der Kirche bzw.

dem in der Passio erwähnten Bestattungsort überein.102 Alle übrigen noch
erhaltenen ikonographischen Zeugnisse der Disentiser Heiligen entstanden erst
Ende des 15. Jahrhunderts. Auf einem gotischen Altarflügel in der Pfarrkirche
Disentis (Abb. 7) und jenem von Schlans (Abb. 8) finden sich Darstellungen
des enthaupteten Placidus in Ritterrüstung und Sigisberts im Abtsgewand. Auf
dem linken Flügel des spätgotischen Hochaltars in der Kathedrale Chur sind

Placidus und Sigisbert als Klostergründer mit dem Kirchenmodell dargestellt.103

Placidus erscheint weltlich gekleidet und mit dem Schwert als Zeichen seines

Martyriums (Abb. 9). Darstellungen der Kephalophoren-Szene entstanden erst

im 17. Jahrhundert (Abb. 10 und 12).

99 Meinung des Klosterdekans Fintan Bilkler, in: Iso Müller, Die Anfänge, S. 99f, 107.
100 Poeschel, KdmGR V, S. 27, Anm. 1.
101 Müller, Die Anfänge, S. 99f.
102 Müller, Die Passio S. Placidi, S. 169, Z. 12fQuem servus Domini Sigibertus cum honore

iuxta oraculum beati Martini, quod ad. latus basilicç genetricis Dei fecerat, sepelivit

63



Den Ausschlag für die Verwendung des Kopfträger-Wunders gaben vermutlich

auch die beiden Kultstätten, die Placiduskapelle (Hinrichtungsstätte) am
östlichen Eingang des Dorfes Disentis und die Klosterkirche St. Martin, die Placidus
durch seinen Gang nach der Enthauptung miteinander verbindet. Laut Passio und
der archäologischen Befunde wurden die Gebeine in der merowingischen Krypta
der damaligen bzw. ersten St. Martinskirche aus dem Anfang des 8. Jahrhunderts
niedergelegt.104 Unter der Krypta wurden bei den Grabungen viele Tierknochen
gefunden, was auf eine ursprünglich heidnische Kultstätte hinweisen könnte.105

Zur Zeit der Abfassung der Passio (um 1200) befanden sich die Reliquien im
Kloster. Laut Passio wurden die beiden Heiligen nach dem Wiederaufbau des

Klosters und der Rückkehr von Zürich (nach 940) rekondiert.106 Ob mit dem
locellus venustus ein Reliquienbehälter oder die Grabstätte gemeint ist, bleibt
offen. Das Vorhandensein einer Rundkrypta, durch derenfenestella am 11. Juli,
dem Festtag der Heiligen Placidus und Sigisbert, die Sonne fünfViertelstunden
auf die Reliquien schien, lassen jedoch den Schluss auf die Beisetzung der

Heiligen in der Krypta der um 800 umgebauten St. Martinskirche (Martin II)
zu. Nach Iso Müller könnte der Sarg auch erst während der Brixener Herrschaft
über das Kloster im 11. Jahrhundert oder während des Klosterbrandes von 1387

aus Sicherheitsgründen in die Krypta überführt worden sein.107 Laut Ambrosius
Eichhorn 1758-1820), dem Verfasser einer Geschichte des Bistums Chur, fand
um 1048 in Disentis unter Abt Ulrich eine neue Depositio der Reliquien der
beiden Heiligen statt.108 Im selben Jahr erwirkte der genannte Abt während der
Sedisvakanz des Bischofssitzes in Brixen bei Kaiser Heinrich III. die Erneuerung

der Immunität, die jedoch 1057 von Heinrich IV übergangen wurde. Er
bestätigte das Kloster erneut dem Bischof von Brixen.109

103 Beckerath, Der Hochaltar in der Kathedrale von Chur, S. 80f.
104 Müller, Die Passio S. Placidi, S. 272f.; ders., Die Anfänge, S. 102-105; ders., Die Frühzeit,

S. 10; ders., Zum liturgischen Kalender, S. 294; Sennhauser, Frühe Kirchen, S. 81-84.
105 Müller, Neue Ausgrabungen, S. 121 f.; ders., Der hl. Placidus, S. 27.
106 Müller, Die Passio S. Placidi, S. 172, Z. 3-6: sanctorum Placidi et Sigiberti corpora de

Turegio, ubipropter barbaros asportata fuerant, reportavit et venusto preparato locello
recondidit

107 Müller, Die Anfänge, S. 101, Anm. 9, 102,105; ders., Die Frühzeit, S. 10, 14-17; ders., Die
Passio S. Placidi, S. 272f.; ders., Die chnrrätische Wallfahrt, S. 29-33; Poeschel, KdmGR V,

S. 16.
108 Eichhorn, Episcopatus Curiensis, S. 228; Castelmur, Die Rheinauer Handschrift, S. 247.
109 Müller, Disentiser Klostergeschichte, S. 85-89.

64



Gemäss dem Bericht der Passio erfolgte die Hinrichtung von Placidus an
einem Bach, vermutlich am Placibach, wo sich die heutige St. Placiduskirche
befindet. Archäologische Untersuchungen bezeugen zwei ältere kirchliche Bauten,

von denen die ältere mit gerader hintermauerter Apsis karölingisch ist (8./9.
Jh.) und die jüngere aus dem 10. Jahrhundert stammen dürfte.110 Aus der Sicht
des Hagiographen muss um 1200 die Kapelle bereits längere Zeit gestanden
haben.111 Laut H. R. Sennhauser dürfte die aus dem 10. Jahrhundert stammende
Kapelle mit jener identisch sein, die 145 8 durch eine Lawine beschädigt und von
Abt Johann V von Ussenport im alten Umfang wieder errichtet wurde.112 Von
diesem Bau berichtet der Visitationsbericht von 1643, dass sich vor der Mensa
ein Schacht befunden habe, der bis auf den Boden bzw. zum Enthauptungsplatz
des Placidus reichte. In diese Öffnung hielten Kopfwehleidende ihr Haupt
hinein.113 Zudem wird anschliessend in deutscher Sprache berichtet, dass sich
vor der Kapelle ein roter Stein befunden habe, auf dem laut der Volkstradition
Placidus enthauptet wurde. Fromme Christen hätten von diesem angeblich
durch das Blut gefärbten Stein zur Erinnerung Material abgeschabt. Der Stein
wurde beim Bau der Strasse entfernt. Die Öffnung unter dem Hochaltar ist in
der heutigen Kirche nicht mehr zu sehen, da der Altar sich vermutlich nicht
mehr an derselben Stelle befindet. Dass die heutige, 1656-1658 errichtete St.

Placiduskirche wiederum in einen Lawinenzug erbaut wurde, spricht für die
Bedeutung des Kultplatzes.114

110 Sennhauser, Frühe Kirchen, S. 86f., S. 761-764.
111 Müller, Die Passio S. Placidi, S. 168, Z. 6-11: spiculatores eurn non longe a mo-

nasterio passus videlicet quadringentos super quondam fluvium comprehendentes, sanctum
caput eius amputaverunt et martyrem fecerunt. In quo loco actenus exstat basilica in
honore sancti Placidi domino dedicata.

112 Sennhauser, Frühe Kirchen, S. 764; Müller, Der hl. Placidus, S. 127f.
113 Curti, Alte Kapellen, S. 419,427, 426 (Zitat): adpedem mensae altaris estforamen satis

grande, quod usque ad terram pertingit, ubi decolatus est S. Placidus. Qui laborant capitis
dolore assolent caput in hocforamen inhibere, aliquas orationes recitare, et experientia ma-
gistra sanantur. Dazu: Poeschel, KdmGR Y S. 107f.; Müller, Der hl. Placidus, S. 27-29,
127f.; ders., Die churrätische Wallfahrt, S. 33f.

114 In der Barockkirche wurde ebenfalls ein Altar mit einer Öffnung geschaffen, in welche die

Kopfwehleidenden ihr Haupt hineinhalten konnten. Dazu: Müller, Der hl. Placidus, S. 127f.;

ders., Die churrätische Wallfahrt, S. 33f.

65



4.2. Erscheinung und Funktion

Die besondere Verehrung des Hauptes von Placidus, die sich anfangs nur auf die
St. Placiduskapelle bezogen haben könnte, manifestiert sich einerseits darin, dass

Pilger und Kranke bis ins 16. Jahrhundert Wein aus der Hirnschale des Heiligen
tranken,115 und andererseits in der Verwendung des Kephalophoren-Wunders. Die

Nennung des Enthauptungsortes, d. h. der Stelle der St. Placiduskapelle sowie die

Distanzangabe von 400 Schritten bis zum Kloster vermitteln dem Rezipienten
das Bild eines realen Geschehens und bestätigen die Bedeutung der Kapelle,
die diese vermutlich schon zuvor als Kultstätte genossen hat.116

Nach der Enthauptung hebt der Märtyrer unter dem Beistand der Engel
sein Haupt auf, wie sich dies auch in anderen Kopfträgerlegenden findet, und

trägt es in den Händen Richtung Kloster.117 Die Handlung wird jedoch in
ungewohnter Weise durch eine Frau unterbrochen, von welcher der Märtyrer den

Schleier (velamen) fordert (Abb. 11). Der Märtyrer wickelt das Haupt darin ein

und überbringt es dem Abt Sigisbert.118 Das Überreichen des Hauptes mit den

blossen Händen oder in ein Tuch gewickelt ist allerdings auf den Sarkophag-
Zeichnungen nicht ersichtlich. Die Episode mit der Frau wird sogar mitfertur
(laut Überlieferung) eingeleitet und kann in Anlehnung an die Veronika-Legende
entstanden sein.119 Im Vergleich zu den übrigen Frauen, die den Kephalophoren
begegnen, wie z. B. Catulla und Dionysius von Paris, weist die Frau dem

Enthaupteten nicht einen Bestattungsort zu, sondern flieht vor Schrecken.120 Der

115 Quellen dazu: Müller, Der hl. Placidus, S. 124-126.
116 Müller, Die Passio S. Placidi, S. 168, Z. 4-10: conspectumfuriosi iudicisfugit (Placidus)

et ad virum domini Sigibertum properare cepit. Tunc iratus tyrannuspost eum spiculato-
res impios misit, et in ipso itinere jugulariprecepit. At illi eum non longe a monasterio

passus videlicet quadringentos super quondamfluvium comprehendentes, sanctum caput eius

amputaverunt et martyrem fecerunt.
117 Müller, Die Passio S. Placidi, S. 169, Z. 3-7: Abeuntibus namque lictoribusprotinus suffra-

gantibus angelis truncum martyris corpus de terra tamquam vivens mira agilitate surrexit et

in suis manibus proprium caput accepit atque ad locum, ubi degebat vir Dei, pergere cepit.
118 Müller, Die Passio S. Placidi, S. 169, Z. 7—10: Fertur in eo itinere quandam sancto martyri

caputproprium deportanti feminam obviasse atque eum ab illa velamenfeminei capitis ad in-
volvendum suum caputpetivisse, eamque nimio timore perterritam proiecto velaminefugisse.

119 Müller, Der hl. Placidus, S. 120-124; ders., Die Passio S. Placidi, S. 272; Rousset, La «Passio

Placidi», S. 261.

66



enthauptete Placidus überträgt die Aufgabe der Bestattung der Mönchsgemeinschaft,

um ihr letztlich ein Märtyrergrab zu verschaffen. Die Episode bestätigt
die Ohnmacht des Menschen bzw. der Frau gegenüber dem Wunder und betont
den Wert des Hauptes als Siegestrophäe, die als Beweis des Martyriums dem
Abt übergeben wird. Gemäss den Schriftquellen des 17. Jahrhunderts genoss das

velamen eine sehr grosse Verehrung. Die abschreckende Wirkung wurde darin
aber ausgeblendet; die Frau übergibt dem Märtyrer den weissen Schleier ohne

Aufforderung.121Ambrosius Eichhorn, der von der Auffindung des Sarkophages
im Jahre 1498 berichtet, erwähnt, dass die Hauptreliquie von Placidus schon

vor dem 9. Jahrhundert in ein Tuch eingewickelt gewesen sei.122

In Zusammenhang mit dem Gestus des Kopftragens könnte eine Reliquientranslation

des Hauptes von der alten Kultstätte, der St. Placiduskapelle, ins
Kloster erfolgt sein. Eine ähnliche Bestattungsweise findet sich bei Justus von
Beauvais, bei dem der Körper und das Haupt nicht am selben Ort aufbewahrt
wurden. Da die Schriftquellen erst im 10. Jahrhundert von der Enthauptung des

Placidus durch Victor sprechen, sind vielleicht in Zusammenhang mit der Flucht
der Disentiser Mönche vor den Sarazenen die Reliquien einer Gründerperson
(Sigisbert) und einer verehrten Opferfigur (Placidus), dessen Haupt möglicherweise
in der St. Placiduskapelle aufbewahrt worden war, im gemeinsamen Sarkophag
nach Zürich überbracht worden. Die einstige Hauptverehrung im Kloster Disentis
lässt sich auch später verfolgen, da bis ins 16. Jahrhundert Messwein aus dem

Haupt getrunken wurde und angeblich Heilungen erfolgt sind.123

120 In der Passio sanctissimi Dionysii, PL 106, col. 47, cap. 32, Z. 30-32 (Zitat), wird nach der

Kephalophoren-Szene noch beigefügt, dass jedermann vor Schrecken geflohen sei: Non cre-
dentes autem, nimio terrore perculsi, quique in suas partes fugerunt.

121 Die Disentiser Klosterchronik, S. 25 (Zitat). Abt Jakob Bundi schreibt zum velamen: Diesen

Schleyrfindet man noch heut bej Tag unversert, allein dass er allerdings blutig ist. Das

Reliquienverzeichnis von 1628 und das romanische Placiduslied von ca. 1685 berichten ebenfalls

von einem weissen Schleier, den der Märtyrer von einer Frau zum Einwickeln des Hauptes
erhalten habe. Quellen dazu: Müller, Der hl. Placidus, S. 122f.

122 Eichhorn, Episcopatus Curiensis, S. 247 : Apparuerunt binorum corporum ossa intégraferme
et illaesa; aderat velamen, cui ante novem prope secula saucium S. Placidi caput involutum
fuerat, midto etiamnum cruore repersum. Dazu: Müller, Der hl. Placidus, S. 120.

123 Müller, Der hl. Placidus, S. 124-126; ders., Das Disentiser Mirakelbuch, S. 21-33.

67



4.3. Relevanz innerhalb der Passio

Die Passio der Disentiser Heiligen unterscheidet sich von jener der Zürcher Ke-

phalophoren durch die Tatsache, dass drei zentrale Handlungsträger, Sigisbert,
Placidus und Ursicinus, dargestellt werden, die drei verschiedene Zeitschichten
repräsentieren, welche für die Klostergeschichte von Bedeutung waren. Das Ke-

phalophoren-Wunder steht im Zentrum der Passio, in der zweiten Nocturn, und

gehört zur Handlungsebene des zweiten Protagonisten, nämlich Placidus. Diese

Nocturn schliesst mit der Doxologie saecula saeculorum. Amen. In der dritten
Nocturn werden die Ereignisse nach der Rückkehr der Reliquien von Zürich mit
dem ersten belegbaren Abt Ursicinus in Zusammenhang gebracht. Diese letzte
Nocturn mit der Laudatio auf Ursicinus und die fränkischen Könige, die sich

um das Kloster verdient gemacht haben, war vermutlich für die Glorifizierung
und Propagierung des Klosters an einem Festtag mit besonderen Gästen oder bei

einem ausserordentlichen Anlass von Bedeutung. Bezüglich des wunderbaren
Geschehens wirkt dieser Teil der Passio weniger auf die Gläubigen und konnte
vermutlich bei der Brevierlesung oder in anderen Kirchen, wo die Heiligen
verehrt wurden, nach der Doxologie auch weggelassen werden.124

In der ersten Nocturn spielt sich das Geschehen im 7. Jahrhundert mit der

irofränkischen Klostergründung durch den Franken Sigisbert ab, der angeblich
ein Gefährte Columbans war und sich im Alpenraum bzw. in Urseren von ihm
trennte. Eine Parallele dazu findet sich bei den Zürcher Heiligen, die sich von der

Thebäischen Legion lösten und durch das Alpengebiet weiterzogen, um sich ein

neues Wirkungsfeld zur Zeit der Christianisierung zu suchen. Laut Passio wurde

Sigisbert von niemandem bedroht; er gewann Einheimische, die ihn bei seiner

Tätigkeit unterstützt haben. Die ganze Nocturn gilt allein dem ersten Protagonisten

Sigisbert, einem Vertreter der vorbenediktinischen Entwicklung,125 der nicht
zum Kopfträger wurde, sondern eines natürlichen Todes starb und als Confessor
verehrt wird. Mit der Verbindung Columban-Sigisbert in der Passio Placidi
setzt der Hagiograph den Anfang des Klosters in die Zeit der irisch-fränkischen
Klostergründungen bzw. in dieselbe Gründungstradition der Klöster St. Gallen,
Reichenau und Pfafers, deren Gründer (oder Gründergruppe) wie Sigisbert eine

lange Reise hinter sich haben und letztlich im eremus eine Kultstätte entstehen

124 Müller, Die Passio S. Placidi, S. 259-261.
125 Müller, Zum geistigen Einfluss, S. 273.

68



lassen. Somit ist im ersten Teil der Vita Sigisbert die zentrale Figur, die aber
kein Martyrium anstrebt, sondern die Klostergründung vollzieht.

Anders verhält es sich mit der zweiten Nocturn, die mit dem Kephalophoren-
Motiv den Wunderbereich abdeckt und aktuelle Machtansprüche bezüglich des

Klosters signalisiert. Der Erzählhorizont der zweiten Nocturn ist das beginnende
8. Jahrhundert mit den neuen Handlungsträgern Placidus und Victor, wobei sich
Letzterer durch das Tello-Testament als praeses Victor ausweist. Der Antagonismus

Placidus-Victor verweist aufpolitische Auseinandersetzungen unter den

potentes undpossessores in Churrätien zur Zeit despraeses Victor (ca. 720), des

Vaters von BischofTello. Beide zählen zum Geschlecht der Victoriden/Zacconen,
das im 6.-8. Jahrhundert als Churrätiens beherrschende Führungsschicht bezeugt
ist.126 Gemäss der Lex Romana Curiensis aus der 1. Hälfte des 8. Jahrhunderts,
in der mehrfach von Spannungen unter den Machthabern berichtet wird, haben
nebst den Victoriden/Zacconen allerdings auch andere Besitzer ihre Ansprüche
geltend gemacht.127 Ob Placidus zu jenen gezählt werden kann, wie Iso Müller
vermutet, lässt sich quellenmässig nicht belegen.128

Obwohl Otmar unterpraeses Victor in Chur erzogen und mit dessen Einwilligung

zum Abt des Gallusklosters erhoben wurde und derselbepraeses zusammen
mit seinem Sohn Tello in den Verbrüderungsbüchern von Reichenau und Pfäfers
eingetragen ist, erscheint er in der Gallusvita von Walafrid (833/834) ebenfalls
als Antagonist, der angeblich die Gallus-Reliquien zu entwenden versuchte und
dabei vom Pferd stürzte.129 Eine ähnliche Episode um Victor, die jedoch mit dessen

Tode endet, bringt der Verfasser der Passio S. Placidi ebenfalls ein (Abb. 13

und 14): tirannus non Victor, sed victus, cum Renumflumen transire vellet, de
alto ponte cecidit etmortuus est (...).130 Laut Bruno Hübscher lässt sich der Mord
an Placidus durch praeses Victor nicht mit der Schenkung des Bischofs Tello
in Einklang bringen. Er sieht in Victor mehr den Stifter des Klosters Disentis

126 Victors Todesjahr ist unbekannt; es muss vor 765 liegen, da ihn Bischof Tello in seiner Schenkung

an Disentis unter die Verstorbenen einreihte. Dazu: Müller, Rätien, S. 355f.; Kaiser,
Churrätien, S. 48f.; Lieb, Die Gründer von Cazis, S. 46; Clavadetscher, Zur Führungsschicht,
S. 63-70.

127 Meyer-Marthaler, Römisches Recht, S. 99-111, 113, 172.
128 Müller, Die Frühzeit, S. 4.
129 Kaiser, Churrätien, S. 45-50, 134f.; Müller, Die Frühzeit, S. 3f.; ders., Die Passio S. Placidi,

S. 269.
130 Müller, Die Passio S. Placidi, S. 169, Z. 1-3 (Zitat).

69



als-den Placidus-Mörder.131 Als Verwalter des Fiskus lag es jedoch durchaus in
seiner Amtsbefugnis, gegen andere Magnaten - wie evtl. Placidus - vorzugehen,

um den Einfluss auf ein peripheres Gebiet, das mit einer Klostergründung an

zwei Alpenübergängen an Bedeutung gewann, nicht zu verlieren.

Auf dieser Zeitebene wird auch das Kephalophoren-Wunder angesiedelt,
indem mit dem Gestus des Kopftragens die irofränkische Klostergründung durch
den Heiligen bestätigt wird. Placidus erscheint nicht in der Gemeinschaft um
Sigisbert, sondern tritt singulär als neuer Handlungsträger auf, als die Marien-
und Martinskirche bereits erbaut waren. In der Passio wird Placidus explizit
als einheimische und freie Person dargestellt,132 der für die ganze Region als

Märtyrer der Gerechtigkeit auftritt. Eine Verbindung zum Kloster erfolgt erst

durch die Wahl des Bestattungsortes. Somit wird nicht der Klostergründer in
erster Linie zur verehrten Märtyrerfigur, sondern ein einheimischer Glaubensbote

oder möglicher Gönner bzw. ein mit den Victoriden konkurrierender Magnat,
der die Klostergründung durch das Kephalophoren-Wunder legitimiert. In
diesem Sinn steht das Kephalophoren-Motiv im Dienste der Klostergründung
des beginnenden 8. Jahrhunderts und gab mit dem Märtyrergrab den Impuls
zur Wallfahrtsstätte. Die ergrabenen Sakralbauten Maria II, Martin I und evtl.

Petrus I, die ins beginnende 8. Jahrhundert datiert werden, unterstützen diese

Annahme. Das Vorhandensein einer Ringkrypta in der St. Martinskirche verweist

eindeutig auf ein Reliquiengrab. Am Ende der zweiten Nocturn wird berichtet,
dass Placidus dicht neben oder unmittelbar bei (iuxta) St. Martin bestattet
wurde,133 möglicherweise zwischen St. Martin (I) und St. Maria (II).134 Wie im Falle

von Justus von Auxerre, wo der Bischof Amatrius die Hauptreliquie in seiner

131 Bruno Hübscher, Viktor, S. 85-104, stützt sich bei seiner Beweisführung auf die Disentiser

Klosterchronik des Abts Adalbert Dehrns (1696-1716), derzufolge Placidus im Jahre 630 und

Sigisbert 636 starben.
132 Müller, Die Passio S. Placidi, S. 166, Z. 12f.: vir nomine et gratia Placidus, eiusdem

regionis libera propagine ortus
133 Müller, Die Passio S. Placidi, S. 169, Z. 11-16: Placidus ad locum destinatum et a Deo

sibi preparatum miro et inusiato gressupervenit. Quem servus Domini Sigibertus admirans,

deflens gaudensque suscepit et cum psalmis et ymnis collaudans iuxta oraculum beati

Martini, quod ad latus basilicç genetricis Dei fecerat, sepelivit,
134 Müller, Die Frühzeit, S. 10.
135 Müller, Die Passio S. Placidi, S. 170, Z. 2-5: Post non multum vero temporis sanctus confessor

domini Sigibertus de terris ad cçlum migravit sepultusque est in tumulo martyris, ut quorum
una mensfuerat in Domino, uno amborum corpora tegerentur et loculo.

70



zukünftigen Memoria bestattet hat, wurde das Märtyrergrab nahe bei St. Martin
zur Memoria für den angeblichen Gründerabt Sigisbert.135

Die in der Passio verwendeten Begriffe für die Grabstätte der beiden Heiligen
lassen vermuten, dass der Hagiograph mit dem iuxta oraculum beati Martini
die um 800 entstandene St. Martinskirche II meinte. Wenn er von der memoria
beati martyris und vom tumulus martyris sowie ad sepulchrum beati martyris
und ad sepulchrum S. Placidi spricht,136 handelt es sich um ein Grabmonument,
das mit der merowingischen Rundkrypta in der St. Martinskirche I in Beziehung
zu setzen ist. Die Bezeichnung loculus in der zweiten Nocturn und die Tatsache,

dass die Heiligen nach der Rückkehr von Zürich in einem venusto locello
aufbewahrt wurden, beziehen sich eher auf eine Grabstätte, die ja aufgrund der
Mosaikfunde von St. Martin I ausgeschmückt war, als auf ein Reliquiar. Von
einem eigentlichen Reliquienbehältnis, wie der Begriff sarcophagus bezeugt,
wird nur im Schatzverzeichnis von ca. 940 berichtet. Da für den Verfasser der
Passio S. Placidi um 1200 die ursprüngliche Anlage der St. Martinskirche I mit
ihren verschiedenen Umbauten im Kryptabereich kaum nachvollziehbar war,
lässt sich das erste Bodengrab aus seiner Sicht nicht näher lokaliseren. Auch mit
Hilfe der archäologischen Resultate kann keine eindeutige erste Bestattungsnische

im Kryptabereich von St. Martin I eruiert werden. Erst das Disentiser
Brevier des 12. Jahrhunderts bestätigt, dass sich die Heiligen nicht mehr iuxta
oraculum beati Martini, sondern in der St. Martinskirche befanden, was für die
Zeit der Abfassung der Vita ebenfalls anzunehmen ist.137

Nach der zweiten Nocturn bzw. nach dem Kephalophoren-Wunder ist die
Gründungsgeschichte, der wichtigste Vorgang in der Klostergeschichte,
abgeschlossen, was die Doxologie - per infinita secula seculorum. Amen. - dem
Leser auch vermittelt.138 Zugleich wurde St. Martin in den Rang einer
Wallfahrtskirche erhoben, den vermutlich aufgrund der weiter anhaltenden Tradition
der Hauptverehrung und Heilungen von Kopfwehleidenden ursprünglich die
St. Placiduskapelle als Martyriumsstätte einnahm. Da dort ebenfalls eine Art
Confessio bestand, ist nicht anzunehmen, dass es sich ursprünglich um eine
leere Grabstätte gehandelt hat. Das Haupt könnte bis zur Überführung der
Reliquien im Sarkophag nach Zürich in der St. Placiduskapelle aufbewahrt

136 Müller, Die Passio S. Placidi, S. 169, Z. 15, S. 196f., Z. 1, S. 170, Z. 3f. und 11, S. 171,
Z. 1 (Zitate).

137 Müller, Die Frühzeit, S. 10f., 14-20; ders., Die Passio S. Placidi, S. 272f.
138 Müller, Die Passio S. Placidi, S. 169 (Zitat).

71



worden sein. Nach deren Rückkehr nach Disentis blieben vermutlich sämtliche

Körperreliquien in der Krypta von St. Martin. Das Kephalophoren-Motiv ist
ein Indiz für die Reliquientranslation des Hauptes von der St. Placiduskapelle
in die St. Martinskirche und für die Erweiterung des Prozessionsweges. Somit
wird die St. Placiduskapelle ins Geschehen integriert und deren Bedeutung als

Martyriumsstätte gehoben. Nach Iso Müller wurde früher die erste Vesper am
Vorabend des Festtags der Heiligen in der St. Placiduskapelle gehalten.139

Die dritte Nocturn vermittelt in geraffter Form die Klostergeschichte in der

Zeit nach dem Tello-Testament (765) bis zum Einfall der Sarazenen (940) und
der Rückkehr der Reliquien von Zürich. In der einleitenden 9. Lesung wird kurz

vom Tode Sigisberts und dem Sturz Victors von der Brücke berichtet. Anschliessend

beginnt mit der Schenkung des Bischofs Tello die eigentliche Blütezeit
des Klosters, die sich in den karolingischen Bauten, der grossen Anzahl der

Mönche in den Verbrüderungsbüchern und den erwähnten Wundern am Grabe
der Heiligen manifestiert. Die beiden neuen das Kloster fördernden Personen

sind Ursicinus, der als erster Abtbischof im Reichenauer Verbrüderungsbuch
fassbar wird, und BischofTello von Chur. Die dritte Nocturn ist zeitlich auffallend

stark gerafft. Die vorhandene Chronologie bezüglich der Ereignisse und
Personen ist für den heutigen Leser lediglich durch die Verwechslung der Ungarn
mit den Sarazenen durcheinander geraten. Die Sarazenen suchten das Bistum
Chur um 940 heim; Tello und Ursicinus gehören jedoch dem 8. Jahrhundert

an. Der Anachronismus versteht sich aus der Sicht eines möglichen St. Galler
Chronisten, dem die Ereignisse der Ungarn näher standen als jene der Sarazenen.

Dasselbe verdeutlicht auch die Funktion vonpraeses Victor, den der Hagiograph
als Antagonist aus der Gallusvita gekannt haben muss. Der Wiederaufbau des

Klosters nach dem Sarazeneneinfall gehört jedoch in die Zeit des Abtes Victor,
als fast keine Mönche mehr das Kloster bewohnten.

Die drei Nocturnen können nicht als eine Einheit betrachtet werden, sondern

jeder Teil stellt mit entsprechenden Handlungsträgern Höhepunkte der
Klostergeschichte dar. Ursicinus ist der erste in den Schriftquellen erwähnte Abtbischof.
Bischof Tello hat als erster Bischof von Chur das Kloster materiell unterstützt
und damit die fränkische Gründung seinem Machtbereich unterstellt. Der
Hagiograph beendet die Passio mit der Bestattung (Umbettung) der Heiligen nach
dem Aufenthalt in Zürich.140 Aus der Sicht des Hagiographen um 1200 kann

139 Müller, Der hl. Placidus, S. 30.
140 Müller, Die Passio S. Placidi, S. 172, Z. 3-6.

72



die Depositio der Heiligen auch unter Abt Ulrich im Jahre 1048 erfolgt sein,

als sich Disentis vorübergehend aus der Brixener Herrschaft gelöst hatte, oder

anlässlich eines Klosterbesuches von Heinrich II. (1004) oder von Barbarossa

(1164, 1168).141 Somit könnten diese drei Ereignisse auch der Anlass gewesen
sein, eine Passio bzw. eine Festpredigt zu schreiben. Nach Iso Müllers Analysen
in Bezug auf Sprache und Form handelt es sich bei der Passio einerseits um einen

Text, der für das Brevier (Stundengebet) geschrieben wurde und, wie einleitend

gesagt wird, zur Unterweisung der Gläubigen diente. Andererseits verweisen

der rednerisch-predigthafte Stil, die Glorifizierung der drei Höhepunkte in den

einzelnen Nocturnen sowie der Umfang der Passio - ein Vollfest mit 12 Lektionen

- auf ein ausserordentliches Fest am St. Placidustag, an dem vor allem die

Blütezeit mit den bedeutendsten Persönlichkeiten der Klostergeschichte sowie

die Wundertätigkeit der Heiligen propagiert wurden.142

In allen drei Nocturnen ist der fränkische Einfluss durchwegs positiv konnotiert,

wobei die Klostergründung aufeinen irofränkischen Gründer zurückgeführt
wird. Obwohl das Martyrium des Placidus indirekt gegen die Herrschaft der

Victoriden gerichtet war, wurde dieser von Bischof Tello von Chur durch die

grosszügige Schenkung als Märtyrer der Gerechtigkeit anerkannt. Aus der Sicht

des Hagiographen verweist die negativ dargestellte praeses-Figur (Victor), die

wie Tello zu den Victoriden/Zacconen gehörte, viel mehr aufMachtkämpfe unter
den Besitzenden als auf eine Abwehr gegen die fränkische Infiltration. Auch
die dritte Nocturn hebt den positiven Einfluss der fränkischen Könige am
Wiederaufbau des Klosters hervor, obwohl es sich um die ottonischen, staufischen

und sächsischen Kaiser handelte.143

141 Müller, Der hl. Placidus, S. 48.
142 Müller, Die Passio S. Placidi, S. 259-261.
143 Müller, Die Passio S. Placidi, S. 171, Z. 8-14, S. 172, Z. 1-2: aliquot Francorum exercitus

transiens et locum desertum inveniens, incaute equos infra muros ecclesie clausit et eos in mane

mortuos invenit. Quo signoperterriti venientes ad regem cepit (rex) inquirere, qualiter
ipsum monasterium in priorem statum posset restituere. Tunc habito consilio restaurandi loci

curam commendavit. Qui cum Ursicino episcopo monasterium restaurait

73



5. Zwischenergebnisse

Die Untersuchungsergebnisse zeigen, dass der Kult der Disentiser Heiligen
nicht vor der Mitte des 10. Jahrhunderts fassbar wird. Aufgrund der Sarkophag-
Darstellungen mit Szenen aus dem Leben von St. Martin und des Martinspa-
troziniums ist davon auszugehen, dass in Disentis ursprünglich der fränkische
Heilige St. Martin verehrt wurde. Die eigentliche Kultstätte, wo Heilungen der
Kopfwehleidenden erfolgten, war vermutlich die St. Placiduskapelle. Der Gestus
des Kopftragens könnte auf eine Reliquientranslation von der St. Placiduskapelle

in die St. Martinskirche hinweisen, die spätestens vor der Überführung
des Klosterschatzes nach Zürich im 10. Jahrhundert erfolgte. Da Placidus das

Kephalophoren-Wunder vollzieht, die St. Placiduskapelle trotz der Lawinengefahr

immer wieder an derselben Stelle errichtet wurde und eine starke Verehrung
des Hauptes sich bis ins 16. Jahrhundert nachweisen lässt, stand der Kult dieses
einen Heiligen ursprünglich im Zentrum. Die Martyrologien von Zürich und
Rheinau bestätigen diese Annahme.

Der Aufenthalt der Reliquien in Zürich im 10. Jahrhundert hat der Verehrung
der Heiligen einen grundlegenden Aufschwung verliehen, vor allem ist die Idee
von Doppelheiligen aufDisentis übertragen worden. Das Kephalophoren-Wunder

findet sich vor der Abfassung der Passio S. Placidi weder in ikonographi-
schen Zeugnissen noch in anderen Schriftquellen. Es ist anzunehmen, dass der
Hagiograph der Disentiser Heiligen sich vorwiegend an der Zürcher Passio und
jener des fränkischen Heiligen Dionysius orientiert hat. Geradezu ideal für die
Verwendung des Kephalophoren-Motivs waren die beiden Kultstätten, die St.
Martinskirche mit der merowingischen Krypta und die St. Placiduskapelle, wo
sich Heilwunder zutrugen.

Die Passio der Disentiser Heiligen ist sehr eigenständig ausgeformt und
widerspiegelt vor allem die geschichtliche Entwicklung des Klosters. Placidus,
der das Kephalophoren-Wunder vollzieht, erscheint erst nach der eigentlichen
Gründung des Klosters durch Sigisbert. Er repräsentiert die Ereignisse des 8.

Jahrhunderts, die sich durch die drei ergrabenen Sakralbauten (Maria II, Martin

I, Petrus I), möglicherweise durch die erste St. Placiduskapelle und durch
praeses Victor historisch fassen lassen. Bei Placidus handelt es sich um eine
politisch einflussreiche und besitzende Person der Region, die keine Zeichen
der Heiligkeit an sich trägt und das Martyrium auch nicht gesucht hat. Er hat
die Gemeinschaft womöglich materiell unterstützt, was immerhin deren
Einbezug in seinen Machtkreis bedeutet hätte. Laut Passio wurde Placidus weder

74



von Sigisbert ausgesandt noch muss er zu dessen Mönchsgemeinschaft gehört
haben. Er stellt sich als Vertreter der Gerechtigkeit in einem Monolog dem

Antagonisten Victor, einem Vertreter der Führungsschicht der Victoriden, entgegen.
Einerseits war der Flandlungsträger Victor dem Hagiographen vermutlich aus

der Gallusvita als Antagonist bekannt, andererseits vertritt er das praeses-Amt,
das rechtlich für den Fiskus zuständig war. Da es sich bei der damaligen Sursas-

siala um ein schwach besiedeltes Gebiet handelte, das vermutlich erst mit der

Mönchsgemeinschaft zunehmend an Bedeutung gewann und mit der Passlage

eine strategisch wichtige Funktion erfüllte, war das Interesse anderer Magnaten

am Kloster durchaus verständlich.
Mit der Übergabe des Hauptes an Sigisbert wird die fränkische Gründung

bestätigt und gewinnt den Status einer durch Gottes Wundertätigkeit auserwählten

heiligen Stätte. Placidus geht als Märtyrer der Gerechtigkeit hervor. Die darauf

folgende Schenkung durch BischofTello versteht sich aus der Sicht des

Hagiographen einerseits als Sühneakt und andererseits als Anerkennung der durch das

Wunder ausgezeichneten Kultstätte, die zugleich in den Verantwortungsbereich
des Bischofs von Chur eingegliedert wird. Damit wurden machtpolitische
Einflüsse anderer Grundherren ausgeschaltet.

75




	Das Kephalophoren-Motiv in den churrätischen Viten : Placidus von Disentis

