Zeitschrift: Quellen und Forschungen zur Buindner Geschichte
Herausgeber: Staatsarchiv Graubinden

Band: 14 (2005)

Artikel: Das Kephalophoren-Wunder in churratischen Viten : Placidus von
Disentis - Gaudentius von Casaccia - Victor von Tomils - Eusebius vom
Viktorsberg

Autor: Di Natale, Regula

Kapitel: A: Kephalophoren in der westlichen Christenheit

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-939161

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-939161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

A. Kephalophoren in der westlichen Christenheit
1. Einleitung

1.1. Begriff und Problemstellung

Als Kephalophoren — Kopftrdger — werden Martyrer bezeichnet, die nach der
Enthauptung ihren Kopf vom Boden aufheben und, ihn in beiden Hénden vor
der Brust tragend, eine gewisse Strecke zuriicklegen. Das Motiv ist in der Weise
ausgestaltet, dass das abgeschlagene Haupt zu sprechen beginnt, d. h. Gott lobt,
der K&rper sich aufrichtet und sein Haupt zum gewiinschten Bestattungsort trigt.'
Es handelt sich beim Kephalophoren-Wunder um einen hagiographischen Topos
mit eigener Intention. Doch was uns als literarische Ausschmiickung erscheint,
galt dem Mittelalter als wortlich zu verstehendes Ereignis.

In Anbetracht der geographischen Lage Rétiens als Durchgangsland im Be-
reich der Zentralalpen und dessen wechselnden Herrschaften zwischen Spitan-
tike und hochkarolingischer Zeit? sowie der grossen Zahl von Kephalophoren
in der westlichen hagiographischen Literatur und der Tatsache, dass das Motiv
zwischen dem 8. und dem 17. Jahrhundert von den Hagiographen immer wie-
der verwendet wurde, ist es ein Anliegen dieser Studie, die vier churrétischen
Heiligen in einen grosseren kulturellen Zusammenhang zu stellen. Da das Ke-
phalophoren-Motiv im churritischen Raum mit St. Placidus von Disentis erst
um 1200 in der Passio S. Placidi, mit St. Gaudentius von Casaccia im Brevia-
rium Curiense von 1520 sowie mit St. Victor von Tomils und St. Eusebius vom
Viktorsberg sogar erst im Proprium Sanctorum von 1646 erscheint, muss der
zeitliche Rahmen entsprechend weit gespannt bleiben. Somit wird es moglich,
die Motiventwicklung bzw. -verinderung sowie die unterschiedliche Intention
der Hagiographen in den verschiedenen Zeitrdumen zu verfolgen.

Der erste Teil der Arbeit gilt der Motiventwicklung und -verbreitung in der
westlichen Christenheit. Aufgrund der Quellenlage bietet sich Nordgallien —an-
hand der frithesten Passio aus dem 7. Jahrhundert — als Raum an, die Genese
des Kephalophoren-Motivs zu verfolgen. Dabei gilt es zu untersuchen, ob sich
pagane Kultschichten fassen lassen, die im Laufe des Christianisierungspro-

! KasTERr, Heilige Kephalophoren, in: LCIL, Bd. 7, S. 307f.;; HEwz-MonRr, Lexikon der Sym-
bole, S. 162; Braun, Tracht und Attribute, S. 819f.; Lurker, Worterbuch biblischer Bilder,
S. 158-160.

2 Kaiser, Churritien, S. 9.

11



zesses eine Umdeutung und Weiterentwicklung erfahren haben, und ob anhand
des Motivwandels politische, religiése und soziale Verinderungen abzulesen
sind. Moglicherweise bestand ein hagiographisches Interesse, einen besonderen
Heiligentypus zu schaffen und ihn zu spezifischen Zwecken zu propagieren.
Ferner stellt sich die Frage nach einem besonders geeigneten Kontext, d. h.
einem kulturhistorischen oder kirchenpolitischen Hintergrund, der das Motiv
hervorgebracht und zu dessen Verbreitung beigetragen hat.

Der zweite Teil dieser Arbeit gilt dem Kephalophoren-Wunder in churritischen
Viten. Die Quellenlage zu den vier zu untersuchenden Heiligen schliesst Chur-
ritien als Ursprung des Kephalophoren-Motivs aus. Den Verfassern der chur-
ritischen Viten muss aufgrund von Reliquientranslationen sowie anderen Viten
von Kephalophoren und vor allem durch Beziehungen zu Benediktiner-K15stern
als Tragern der Schriftkultur das Kephalophoren-Motiv bekannt gewesen sein.
Gelegenheiten des Austausches ergaben sich an Kirchenversammlungen und
durch Verbriiderungen mit andern Klostern. Im Weiteren stellt sich die Frage,
welche Kultzentren den churritischen Raum beeinflusst haben, wie stark diese
«fremden» Heiligen verehrt wurden und innerhalb von Churritien verbreitet
waren und ob in der Rezeption des Motivs eine kulturell-politische Anpassung
zu sehen ist. Von besonderem Interesse ist sodann die Frage, welche Ziele mit
dem Kephalophoren-Motiv in den verschiedenen geographischen Riumen Chur-
ratiens verfolgt wurden und inwiefern das Motiv der Aufwertung eines Heiligen
diente, die im Zusammenhang mit einer prekéren politischen, religidsen oder
sozialen Situation verstanden werden muss.

In der westlichen Christenheit besass das Motiv eine lange und geographisch
weit reichende Wirkungskraft. Ob es sich bei den vier churritischen Kephalo-
phoren um einen liberregionalen oder lokalen Kult oder sogar nur um einen von
der Kirche nicht anerkannten Lokalheiligen handelte, dessen Bedeutung gerade
dieses Motiv erhOhte, wird hier ebenfalls untersucht.

1.2. Quellen und Forschungslage

Das Thema der vorliegenden Arbeit erfordert es, sich mit der christlichen
Heiligen- und Reliquienverehrung auseinander zu setzen, sich vorwiegend mit
liturgischen Texten und hagiographischen Quellen, insbesondere Viten (lat.:
Vitae, teils auch Passiones genannt) zu befassen, die der Erbauung dienen und
eine Typologie der Heiligkeit liefern wollen. Die historische Intention der Ha-

12



giographen liegt darin, dass sie in der Regel iiber das Leben und die Taten des
Heiligen chronologisch berichten, auch wenn die Handlungen des Protagonis-
ten rdumlich und zeitlich nicht genau fixiert sind. Friedrich Lotter geht davon
aus, dass einem Grossteil friih bezeugter Wunderepisoden reale Geschehnisse
zugrunde liegen, die oft schon zu Lebzeiten des Heiligen nach der tiblichen
Heiligkeitsvorstellung gedeutet und mittels Auslassung individueller Ziige
und Hinzufiigung typischer Merkmale eines heiligen Lebens dem jeweils gel-
tenden Heiligenideal angepasst wurden. Die meisten Viten erwecken weniger
den Eindruck einer historischen als vielmehr einer topischen, idealtypischen
Darstellung, deren Elemente austauschbar und iibertragbar sind. Somit bleibt
die Verbindung von Ort, Person und Handlung vielfach zweifelhaft. Es lassen
sich wenig zuverldssige Aufschliisse tiber die Personlichkeit des dargestellten
Heiligen und die Geschichte seiner Zeit gewinnen. Der historische Aussagewert
der Wunderepisode liegt daher weniger im Ereignis an sich als in der Darstel-
lung von Situationen und Umsténden, in denen sich der Mértyrer befindet und
die das Wunder herausgefordert haben, sodass iiber diese Rahmenhandlung
Riickschliisse auf reale Krisensituationen moglich werden.

Viten, deren Abfassung spit erfolgte und die sich durch eine weit fortge-
schrittene Typisierung auszeichnen, wirken nicht nur stereotyp, weil sich der
Hagiograph mangels Quellenmaterial biblischer und alterer hagiographischer
Vorbilder bedienen musste, sondern vermitteln unter Umstidnden nur geringen
Aufschluss flir die Sozial-, Wirtschafts- und Kulturgeschichte der betreffenden
Epoche. Oft dient die Prizisierung von Angaben, wie die Aufnahme von realen
Begebenheiten, die Einfligung von Orts-, Personen- und Zeitangaben, der Er-
héhung der Glaubwiirdigkeit des eventuell von den Zeitgenossen bezweifelten
Waunders. Inhaltlich geht es dem Hagiographen einerseits darum, einen Heili-
gen als Reprisentanten absoluter christlicher Werte, als Identifikationsfigur
darzustellen. Andererseits soll der Kult, der die Macht Gottes und das Ansehen
der Kirche steigerte, etabliert, stabilisiert und propagiert werden. Letzteres be-
zeugt auch ein lokalpolitisches Interesse. Insofern konnte schon die Abfassung
oder Neuschreibung einer bestehenden Vita konkrete kirchenpolitische Ziele
verfolgen.’

Heiligenviten sind nicht Ausdruck einer Volkskultur, sondern wurden von
Mbénchen und Klerikern verfasst und dienten anfangs als Gebrauchsschrift zu
deren Erbauung und Belehrung. Da die typisierten Erzahlungen zugleich auch

> LotTER, Methodisches, S. 332f., 335-339, 345; ScHrEINER, Wahrheitsverstdndnis, S. 132.

13



Weltsicht, Mentalitdt und Wunschziel der Verfasser widerspiegeln, lassen sich
durch vergleichende Untersuchungen der im Verlaufe ldngerer Zeitabschnitte
entstandenen Versionen desselben Motivs in den Quellen eines bestimmten
Heiligentypus Entwicklungen in Vorstellungswelt, Verhaltensformen und In-
stitutionen erkennen.*

In der neueren hagiographischen Forschung zeigt sich die Tendenz, nicht
mehr den Erzédhlstoff und die handelnden Figuren auf ihren Wahrheitsgehalt
hin zu tiberpriifen, sondern die soziokulturelle Wirklichkeit, welche vor allem
der Heilige und die Ereignisse widerspiegeln, in den Vordergrund zu stellen.
Direkte und beildufige Aussagen in hagiographischen Schriften iiber Zustinde
und Vorstellungen zur Zeit der Abfassung sind zugleich Ausdruck kulturellen,
wirtschaftlichen und politischen Geschehens. Das Kephalophoren-Motiv er-
scheint selten in allen {iber einen Heiligen verfassten Schriften. Uberarbeitun-
gen und Neufassungen von Viten verweisen somit auf die spezifische Intention
des Hagiographen, den Wandel der Zeitanschauungen und die Entwicklung
bestimmter Vorstellungen {iber grossere Zeitraume hinweg.> Das Bild der Ent-
wicklung eines Heiligenkultes vermittelt uns zudem historische Aufschliisse
liber Kultzentren bzw. den Wirkungs- und Einzugsbereich einer bestimmten
Kirche und deren Kultbeziehungen.®

Fiir die Entwicklung und vor allem die Verbreitung des Kephalophoren-Motivs
sind Patrozinien, archidologische Zeugnisse, wie Uberreste von Kirchenbauten
und Grabfunde, aus denen sich insbesondere Bestattungsmodi erschliessen
lassen, sowie ikonographische Darstellungen von Bedeutung. Bei fehlenden
Schriftquellen gentigen diese Quellengattungen allerdings nicht, den Ursprung
des Kephalophoren-Motivs zu deuten, da sie leicht zu einem falschen Kult- und
Bildverstéindnis fiihren konnen. Patrozinien und ikonographische Zeugnisse
dokumentieren vor allem die Verbreitung eines Heiligenkultes. Aus letzteren
lassen sich aufgrund der Gestaltung des Motivs einerseits Denkweisen um den

* Leonarpl, Hagiographie, in: LAMA, Bd. 4, S. 1840f.; Graus, Volk, Herrscher und Heiliger,
S. 62, 72f., 77; LortER, Methodisches, S. 307f,, 314f., 323, 328; ANGENENDT, Heilige und
Reliquien, S. 159; GoEerz, Proseminar Geschichte, S. 106—-110; HEINZELMANN, Sanctitas,
S.743; SCHLOCHTERMEYER, Heiligenviten, S. 162—164; SCHEIBELREITER, Verfdlschung, S. 283f;
ScHREINER, Wahrheitsverstindnis, S. 132,

3 ANGeNeNDT, Heilige und Reliquien, S. 138-148; LotTER, Methodisches, S. 305, 356; Graus,
Sozialgeschichtliche Aspekte, S. 131-176; SimoNETTI, Santi cefalofori, S. 67.

¢ StUckELBERG, Heiligengeographie, S. 42-51, Ders., Translationen, S. 1-20; ZENDER, Verehrung,
S. 528-541, bes. S. 528; pers., Rdume und Schichten, S. 13-22.

14



Tod, letztlich eine zusdtzliche Erklarung tiber die Entstehung des Kephalopho-
ren-Motivs ablesen und andererseits Kultbeziehungen aufzeigen.

Die Forschung hat sich bereits im 17. Jahrhundert mit den Kephalophoren
beschiftigt. Den Angriffen der Protestanten auf die Glaubwiirdigkeit der Hei-
ligen- und Mirtyrerlegenden stellten die Mauriner’ und Bollandisten® ein auf
Quellenforschung beruhendes Studium entgegen. Die Bollandisten, die sich vor
allem mit den Viten der Heiligen befassten, kannten bereits tiber 50 Heilige, die
ihr Haupt an die Grabstétte tragen.” Sie standen der grossen Zahl an Kephalopho-
ren kritisch gegeniiber und bezweifelten die Echtheit vieler dieser Wunder."

Marcel Hébert (1914) und Ernst A. Stiickelberg (1916) erkldren das Pha-
nomen aus archiologischer Sicht. Demnach waren Grabfunde mit besonderen
Bestattungsformen, wobei die Hande den auf der Brust liegenden Kopf um-
fassten, fiir die Entstehung des Kephalophoren-Wunders ausschlaggebend.'!
Gemiss P. Saintyves (1929), der sich eingehend mit den von den Bollandisten
erwahnten Heiligen befasst hat, ist das Motiv literarischen Ursprungs und hatte
sein Vorbild in der dltesten Passio von Dionysius von Paris. P. Saintyves hat
eine stattliche Zahl Kephalophoren katalogisiert und teils kurz kommentiert.
Thm zufolge gehort das Kephalophoren-Motiv zur benediktinischen Tradition,
die durch die Monche verbreitet wurde.'? Louis Réau (1958) erklért sich die

7 Franzosische Benediktiner, die sich in der Kongregation von Saint-Maur als Mauriner zu-
sammenschlossen, versuchten in der Durchforschung der Klosterarchive und Bibliotheken
die Studien der Monche neu zu beleben. Das Verdienst der Mauriner besteht darin, dass sie
auf die Quellen des Mittelalters historisch-kritische Methoden anwandten. Der bedeutendste
Gelehrte dieser Zeit war Johannes Mabillon (1632-1707), der sich vorwiegend mit der Or-
densgeschichte der Benediktiner befasste. Dazu: ScHNURER, Katholische Kirche und Kultur,
S. 653—655; HEER, Johannes Mabillon und die Schweizer Benediktiner.

¥ Die belgischen Jesuiten, vor allem Johann van Bolland (1596—1665) und seine ersten Mitarbeiter
(Gottfrid Henschen(ius) und Daniel Papebroch), Bollandisten genannt, setzten sich zum Ziel,
die Lebensbeschreibungen der Heiligen (Vitae/Passiones) nach der Reihenfolge im Kirchenjahr
aufgrund der altesten und besten Quellen mit historisch-kritischen Methoden zu erforschen.
Die Absicht war eine vollstindige Sammlung der Heiligenviten auf textkritischer Grundlage
zu edieren, namlich die Acta Sanctorum. Die ersten Foliobénde der Acta Sanctorum erschienen
1643 in Antwerpen und behandelten die Heiligen des Januars. Dazu: SCHNURER, Katholische
Kirche und Kultur, S. 656f.; WoLr, Die Macht der Heiligen und ihrer Bilder, S. 255, 272.

® De S. Bolonia, in: Act. Sanct., Oct. VII, S. 819.

10" Act. Sanct., April ITI, S. 106; ebd., Mai VI, S. 36-38; ebd. Oct. VII, S. 819.

' HeBerT, Les martyrs, S. 19-24; STUCKELBERG, Die Kephalophoren, S. 76-79.

12 P. SaiNTYVES, Les saints céphalophores, S. 225-231, verzeichnet ca. 120 Kopftrager.

15



Entstehung des Motivs durch den Einfluss ikonographischer Zeugnisse, die
zu einem falschen Bildversténdnis einer einfachen Todesdarstellung fiihrten.'?
Nach Hippolyte Delehaye (1934), Henri M. Plantin (1953) und Maurice Coens
(1956) gab es am Ende des 8. oder zu Beginn des 9. Jahrhunderts noch keine
bildlichen Darstellungen, die den Hagiographen als Anregung hitten dienen
kénnen. Die Wurzeln und die Weiterentwicklung des Motivs sind nach ihrer
Meinung literarischen Ursprungs. '

Nach M. Coens, der sich am eingehendsten mit der Entstehung des Kephalo-
phoren-Wunders beschéftigt hat, nahm das Motiv seinen Anfang mit St. Justus
im nordgallischen Raum, zu dessen Inspiration in erster Linie das Haupt von
Johannes dem Téufer beigetragen hat. Das Motiv erfuhr eine Weiterentwicklung
vom statischen zum wandelnden Kopftriger und fand grosse Verbreitung in
der Karolingerzeit. M. Coens zufolge ldsst sich mit der archdologischen These
die Entstehung des Kephalophoren-Motivs nicht erkldren, da seit Ambrosius
(333-397) Graboffnungen im Westen praktiziert wurden, wobei neolithische
Grabsitten mit dem Kopf auf der Brust oder an andern Korperstellen sowie
ein fehlender oder anderswo bestatteter Kopf das Motiv in den Viten nicht
hervorgebracht hat.'> Obwohl Gregor von Tours (538/9-594/5) bei der inventio
reliquiarum der Heiligen Ferreolus und Julianus von Vienne hervorhebt, dass
beide enthauptet im selben Grab lagen und der Kopf des letzteren sich unter dem
Arm von Ferreolus befand, kannte er das Kephalophoren-Motiv noch nicht.'
Es 1st aber durchaus moglich, dass nach dem Bekanntwerden des Motivs die
obige Bestattungsart zu dessen Verbreitung beigetragen hat. Iso Miiller stiitzt
sich bei der historischen Herleitung des Kephalophoren-Wunders der Heiligen
Placidus von Disentis und Gaudentius von Casaccia auf die Ergebnisse von M.
Coens. Die Vorlage fiir die Passio der Ziircher Heiligen Felix und Regula und
die Disentiser Passio bildete die Passio SS. Dionisii, Rustici et Eleutherii des
Abtes Hilduin von Paris.!”

1 REau, Iconographie, S. 285f.

4 DELEHAYE, Cing legons, S. 135-137; PLaANTIN, Les passions, S. 54; Coens, Aux origines, S. 112.

15 Coens, Nouvelles recherches, S. 231-253.

' GREGOR VON TOURS, Liber de passione et virtutibus, S. 564f.; Coens, Nouvelles recherches,
S. 247f.,; SainTyvEs, Les saints céphalophores, S. 106f,

"7 MULLER, St. Gaudentius, S. 157. In fritheren Publikationen weisen Iso MULLER, Der heilige
Placidus, S. 52-55, und H. GuNTER, Legenden-Studien, S. 85, 97-1035, auf die literarische
Herkunft des Motivs hin, das seinen Anfang in den Homilien des Johannes Chrysostomos auf
die HI. Juventinus und Maximinus nahm und dann in Gallien Eingang fand.

16



Adele Simonetti (1987) hat sich mit den Kephalophoren ebenfalls beschéftigt,
wobei in ihren drei untersuchten Viten homonymer Heiliger in geographisch
weit entfernten Raumen nur Regulus von Populonia ein Kopftréager ist. In ihrer
Studie steht nicht das Kephalophoren-Motiv im Zentrum, sondern der Nachweis
von keltischem Traditionsgut, zu dem auch das Kopftragen gehort.'* Aus den
genannten Forschungsbeitrdgen geht deutlich hervor, dass dem Motiv pagane und
biblische Motive zugrunde liegen kénnen und der christliche Mértyrer — der zu
verehrende Heilige — selbst nach dem Eintreten des physischen Todes mit dem
Gestus des Kopftragens die Grabstitte noch bestimmen kann. Jacques Thomas
(1991) geht noch einen Schritt weiter. Er stiitzt sich vor allem auf biblische
Texte. Porter la téte bedeutet flir ihn [’avoir sur les épaules. Da oft zwei Kopfe
dargestellt werden — das abgeschlagene Haupt in der Hand und ein neues auf
dem Korper —, sieht er in diesem Gestus die Intaktheit bzw. Wiederherstellung
des Korpers nach der Auferstehung."

2. Entwicklung des Kephalophoren-Motivs

Das Kephalophoren-Motiv taucht bei den Autoren des 6. Jahrhunderts in der
westlichen Christenheit — etwa bei Gregor von Tours und Venantius Fortunatus
(T ca. 601) — noch nicht auf.?® Aus der ersten Hilfte des 8. Jahrhunderts ist in
der hagiographischen Literatur eine einzige Passio bekannt, jene des Knaben
Justus von Auxerre,? in der das Motiv einen bescheidenen Anfang nimmt. Nach
M. Coens muss die Legende um Justus bereits im 7. Jahrhundert in der Region
Beauvais bekannt gewesen sein.?

1% SimoNETTI, Santi cefalofori, S. 69f.

1 THomas, Sur I’origine, S. 401-408.

20 SaINTYVES, Les saints céphalophores, S. 176. Nach M. Coens, Nouvelles recherches, S. 247,
treten in der hagiographischen Literatur der dstlichen Christenheit selten eigentliche Kepha-
lophoren auf. Bekannt ist die Legende um das Haupt des Propheten Husayn im Ostlichen
islamischen Raum, Husayn b. ‘Ali b. Abi Talib, in: Encyclopédie de I’Islam, Bd. ITI (1971),
S. 632. Der Leib des in der Schlacht gefallenen Propheten wurde am Kriegsplatz bestattet
und dessen Haupt von den Mitkdmpfenden, die zugleich als siegende Partei hervorgingen,
in zwei Stddte zur Betrauerung und Verehrung gebracht. Wo das Haupt letztlich bestattet
worden ist, bleibt ungekldrt. — Den Hinweis verdanke ich Johannes Thomann, Oberassistent
am Orientalischen Seminar der Universitdt Ziirich.

17



Im Folgenden wird in Texten antik-heidnischer und jiidisch-christlicher
Autoren nach Denk- und Vorstellungsmustern gesucht, die den Hagiographen
als Vorlage gedient haben kénnten. Anschliessend werden aus der genannten
Justus-Passio jene Elemente herauskristallisiert, die in den spdteren Viten der
Kephalophoren in irgendeiner Form immer wieder vorkommen und sich dadurch
zu einem Topos verfestigten, der von Hagiographen fiir eine bestimmte Aufgabe
des Heiligen in einer typischen Situation als Versatzstiick verwendet wurde.”

2.1. Die Bedeutung des Hauptes in biblischen Texten

Die Bibel, die wichtigste Lektiire des damaligen Klerus, enthilt genligend Be-
lege, wo das Haupt (griech.: kephalé) als zentralster Korperteil des Menschen
betrachtet wird, was fiir die Motiv-Entwicklung inspirierend war. In biblischen
Texten wird das Haupt nicht als Sitz des Verstandes, sondern des Lebens betrach-
tet und zum sprachlichen Bild fiir Herrschaft gedeutet.”* Haupt-Sein bedeutet

! Passio S. Justi pueri, in: CoEns, Aux origines, S. 94-96. Es handelt sich um das Fragment
der Universitdts- und Landesbibliothek Diisseldorf (Ms. D), dessen Original nach M. CoEns,
ebd., S. 90-92, 97; pers., Nouvelles recherches, S. 236f., aus dem Kloster Werden stammte,
wohin es Liudger gebracht haben konnte. Liudger war ein Schiiler des Alkuin von York und
Griinder des Klosters Werden. Das Fragment D mit der Passio von Justus wurde von einem
Angelsachsen vor 740 in Northumbria oder auf dem Kontinent geschrieben. Dazu: Katalog
der frithmittelalterlichen Fragmente, S. 30f., 66; Kaiser, Untersuchungen, S. 141, Anm. 387.
— Der erste fehlende Teil des Fragments von Diisseldorf, d. h. bis unmittelbar vor das Martyrium
von Justus, 1dsst sich nach M. Coens, ebd., S. 87f., 94, mit dem Ms. Paris lat. 12598 (Ms. P)
aus dem 8. Jh. ergénzen. Inhaltlich stimmt es mit jenem von Briissel (10. Jh., urspriinglich
von Weissenburg) und den beiden Handschriften von St. Gallen (Nr. 548, Ende des 8. Jh., und
Nr. 566, erste Hilfte des 10. Jh.) tiberein. Dazu: ebd., S. 86—89; DERrs., Nouvelles recherches,
S. 235f. — Die folgenden Zeilenangaben der Quellenstellen im Text beziehen sich auf das
Diisseldorfer Fragment (Ms. D).

22 Coens, Aux origines, S. 91.

2 WiLperRT, Topos, in: Sachwdrterbuch der Literatur, S. 952f.

2% Matt. 14,8,11; Joh. 19,30. Laut M. Lurker, Worterbuch biblischer Bilder, S. 158f., kam dem
Haupt des Menschen durch seine Richtungsbezogenheit zum Himmel schon friih religiose
Bedeutung zu. Als Triger des Bewusstseins reprasentiert es den ganzen Menschen. Nach
einer altmesopotamischen Uberlieferung musste sich ein Gott das Haupt abschlagen, um aus
dessen Blut Erde, Menschen und Tiere zu erschaffen. Athene entsprang ebenfalls dem Haupte
des Zeus.

18



Uberlegenheit in Rang und Macht einem andern gegeniiber.”® Die christliche
Gemeinde gilt als der Leib Christi und Christus ist ihr Haupt. In dieser untrenn-
baren Einheit von Haupt und Leib lenkt Christus das Wachsen des Leibes zu
sich hin.?® Da das Haupt als Sitz des Lebens galt, diente die Enthauptung nicht
nur in der Wirklichkeit, sondern auch im tibertragenen Sinne der Abtrennung
des Lebens. Haupt-Reliquien, die als Siegestrophden verehrt wurden, finden
sich ebenfalls in biblischen Texten. David weist das abgeschlagene Haupt des
Goliath in Jerusalem als Zeichen des Sieges vor und Judith iibergibt ihrem Volk
das Haupt des Holophernes als Siegesbeweis.?” Nach der Enthauptung Isboseths,
des Sohnes von Saul, wurde das Haupt des angeblichen Feindes Konig David
liberbracht. Dieser nahm das Opfer des Unschuldigen nicht an, sondern liess die
beiden Morder umbringen und das Haupt Isboseths in der Grabstitte Abners in
Hebron bestatten.?® In den genannten Bibelstellen wird durchwegs das Haupt
des Feindes von der siegenden Partei mitgenommen. Der Rest des Korpers
interessierte, aus der Nichterwahnung zu schliessen, vermutlich kaum.

Das nach M. Coens wohl inspirierendste biblische Motiv fiir die Entstehung
des Kephalophoren-Motivs ist das abgeschlagene und Herodes in einer Schiissel
dargereichte Haupt Johannes des Taufers, des Vorldufers Christi und Prototyps
aller christlichen Martyrer.”” Nach den Evangelien handelte es sich um ein
stummes Haupt, das vordergriindig als Belohnung fiir Salome diente.”® Letztlich
lieferte es den Beweis fiir den Tod des Taufers, der nach Flavius Josephus fiir
das Haus Herodes eine politische Gefahr darstellte.’' Was mit dem Haupt weiter
geschah, bleibt in den Evangelien unerwihnt; der Leib des Johannes wurde hin-
gegen von den Jiingern Jesu bestattet. Nach M. Coens wurde das Haupt Johannes
des Tdufers fern vom restlichen Korper bestattet, um damit die Auferstehung
zu verhindern und dadurch eine noch gréssere Erniedrigung zu bewirken.* Das
Transportieren und Aufbewahren des Hauptes in einer Tasche — in peram — findet

2% Richt. 11,11; 2. Sam. 22, 44; Das grosse Bibellexikon, Bd. 2, S. 528f.

2 Eph. 4,15f.; Kol. 1,18; Das grosse Bibellexikon, Bd. 2, S. 528f.

27 1. Sam. 17,51; Judith 13. Auf zahlreichen ikonographischen Darstellungen trigt David das
Haupt des Besiegten an den Haaren oder auf einer Schwertspitze. Dazu: HEnz-Monr, Lexikon
der Symbole, S. 174; Lexikon christlicher Kunst, S. 179f.

28 2. Sam. 4.

¥ Coens, Aux origines, S. 113; Ders., Nouvelles recherches, S. 251f.

0 Matt. 14,8-12; Mark. 6,27-29.

31 MicHEL, Johannes der Taufer, in: Calwer Bibellexikon, S. 653f.

2 Coens, Nouvelles recherches, S. 252.

19



sich bei Judith, die ihre Dienerin beauftragt, den Kopf des Holophernes darin
mitzunehmen.> In der inventio capitis des Dionysius Exiguus (um 470 — nach
550) wird von einem Sack aus Ziegenfell (in sacco cilicino) berichtet, worin
das Haupt des Johannes gelegt wurde.** In der Erzdhlung iiber Johannes den
Téaufer in der Chronik des Marcellinus (6. Jh.) erscheinen dieselben biblischen
Motive. Das Haupt wird in eine Tasche (in mantica) gelegt und anderswo als
der Korper bestattet.>

2.2. Das sprechende Haupt

Das sprechende Haupt ist in westlichen und Ostlichen Sagenkreisen sowie in
der heidnischen Antike mehrfach bezeugt und war den Mdnchen sicher nicht
unbekannt, wie z. B. das auf dem Wasser singende und wahrsagende Haupt des
Orpheus oder in der gallischen Sage der Kopf des Bran, der nach dem Tode
redete und mit den Seinigen ass, wie wenn er nicht abgetrennt worden wére. Im
germanischen Sagenkreis besass Odin das sprechende Haupt des Weisen Mimir,
das er nach dessen Tod in Gold fasste.’ Wie die Untersuchung A. Simonettis
beziiglich des keltischen Substrats in hagiographischen Texten ergibt, war das
Kopftragen weder an ein Martyrium noch an den Tod des Heiligen gebunden.
Das vom Korper getrennte Haupt war fahig, allein weiterzuleben oder sich mit
dem Koérper wieder zu vereinen: e ancora vivo il risalto dato dalla cultura celtica
alla testa come autonoma dal corpo, in grado di sopravvivergli a lungo dopo
decapitazione o di tornare a posto permettendo il ritorno alla vita normale.”’

33 Judith 13,11, in: Biblia sacra (Vulgata), Bd.1, S. 706: (...) et tradidit caput Holofernis ancillae
suae et iussit ut mitteret illud in peram suam (...).

** Dionysius Exicuus, De Inventione capitis, col. 421: (...) caput Baptistae, quod pro justitia et
pietate resectum fuerat, in sacco cilicino condiderunt. RIcHTER, Dionysius, in: LThK, Bd. 3,
S. 244f.

3> MarceLLINI Chronicon, S. 84: lohannes praecursor domini et baptista caput suum, quod olim
Herodias impia nefandaque postulatione ab umeris amputatum et in disco positum accepit
proculque a truncato eius corpore sepelivit, duobus Orientalibus monachis (...) humo extol-
lerent. Hoc ergo caput fide repertum suaque hispida in mantica conditum dum ad propria
remeantes habitacula pervehunt (...).

3 Quellenangaben: SAINTYVES, Les saints céphalophores, S. 195f.; LaMBRECHTS, L exaltation de
la téte, S. 108f.

37 SIMONETTI, Santi cefalofori, S. 104 (Zitat), 105.

20



Zu dhnlichen Schliissen kommt P. Lambrechts: (...) le theme de la téte coupée
vivante et parlante (...) trouverait son origine (...) dans la numismatique des
Celtes (...) a l'époque romaine. Ces conspections étranges (...) pourraient
résulter de la croyance en la toute puissance de la téte qui, avec ou sans corps
— et partie pour le tout —, est animée d’une vie propre et indépendente.®

Ovid war das Phidnomen der lingua palpitans (der zuckenden Zunge) ebenfalls
bekannt. Nachdem Ko6nig Tereus der sich ihm verweigernden und immerzu nach
dem Vater rufenden Philomele die Zunge ausgerissen hatte, lag diese wie das
zuckende Ende einer Schlange am Boden und lallte weiter.* Bei Polythecon
ist die /ingua palpitans eine Erscheinung der Trunkenheit.* Der romische Arzt
Largus Scribonius beschreibt die Wirkung eines giftigen Getranks, wobei die
Zunge wie bei den Enthaupteten zu heulen und zucken beginnt.*' Der Vergleich
des Korperverhaltens nach der Gifteinnahme mit dem Verhalten der Enthaupteten
— dies erst noch aus der Sicht eines Mediziners — mag ein Hinweis darauf sein,
dass es sich bei der lingua palpitans um eine rein physiologische Erscheinung
handelt. Von spéteren Autoren — wie folgende Beispiele des 6. Jahrhunderts
belegen — wurde die lingua palpitans als real sprechendes Haupt aufgefasst. In
der Laudatio auf Johannes den Tdufer von Dionysius Exiguus wird dem Haupt
des Johannes im Gesprich mit Herodes erstmals das Motiv der sprechenden
Zunge beigefiigt.** Die Betonung, dass die Zunge weder besiegt noch tot, son-
dern erlost ist, bedeutet laut J. Thomas die Auferstehung.” Im Zusammenhang
mit Johannes dem Taufer berichtet die Chronik des Marcellinus (6. Jh.) von

3% LAMBRECHTS, L'exaltation de la téte, S. 110 (Zitat), 111.

% Ovipius, Metamorphosen, VI, 558-560, S. 224: ipsa (lingua) iacet terraeque tremens inmur-
murat atrae; (...) palpitat et moriens dominae vestigia quaeril.

0 POLYTHECON, liber 6, versus 4 [*]: Renes vana petunt, gula devorat, ebria lingua / Palpitat et
currit labiliore rota (Der Unterleib fordert Entleerung; der Rachen verschlingt; die trunkene
Zunge zuckt und bewegt sich unkontrolliert).

1 LarGus ScriBontus (1. Halfte des 1. Jh. n. Chr.), Verfasser der Rezeptsammlung Compositiones.
Dazu: Der kleine Pauly, Bd. 5, S. 55f.; Zit., in: Coens, Nouvelles recherches, S. 249: Toxicum
potum cogit exululare et palpitare lingua, similiter decollatorum capitibus.

2 Dionysius Exiguus, De Inventione capitis, col. 449: En tibi iterum quoque testis veritatis,
coarguens ille gladius spiritus, liberrima pietatis lingua, vivit, nec mortua est,; soluta, non
vincta (...).

“ Z.B. Ezech. 37,5-8: Dicit Dominus Deus ossibus his: Ecce ego intromittam in vos spiritum, et
vivetis. Gesammelte Bibelstellen sowie Zitate von Tertullian und Hieronymus zur Auferstehung
bei J. THomAs, Sur I’origine, S. 406-508.

21



einem von Geburt an Stummen. Nachdem ihm der Wandalenkonig Hunerich
die Zunge hatte ausreissen lassen, begann dieser Gott zu loben.** Auch in den
Dialogi Papst Gregors des Grossen (um 540-604)* wird von zwei von den
Langobarden erhidngten Monchen der Provinz Valeria berichtet, die zur Vesper
zu psalmodieren begannen.*

Das Motiv des abgeschlagenen Hauptes, das die Mirtyrer der Offentlichkeit
selbst vorweisen und dadurch bei Gott bewirken konnen, «was auch immer sie
begehreny, findet sich erstmals in den Homilien des Johannes Chrysostomos
(344/355-407).*” Die Martyrer Juventinus und Maximinus bringen Gott ihr
Haupt in den Hénden tragend als letztes Opfer dar. Sie werden mit verwundeten
Soldaten verglichen, die ihrem Konig die Wunden zeigen und mit ihm getrost
sprechen konnen.* Johannes Chrysostomos vergleicht die abgeschlagenen Kop-
fe der genannten Martyrer mit dem Haupt von Johannes dem Taufer. Er stellt
fest, dass dieses auf den Teufel noch abschreckender wirke als das sprechende
Haupt zu Lebzeiten.* Somit gibt er nicht nur die biblische Quelle des Motivs
des Gott dargereichten Hauptes bekannt, sondern auch dessen Funktion, nim-
lich den Teufel abzuschrecken. Es bleibt eine offene Frage, ob die griechische
Textstelle des Johannes Chrysostomos zur Zeit der Entstehung des Kephalo-

MarceLLint Chronicon, S. 93: (...) praecisa sibi lingua locutus est gloriamque deo in primo

vocis suae exordio dedit.

Lexikon der Antike, S. 202.

% GREGOIRE LE GRAND, Dialogues I11, S. 78. Das Ereignis wird im Martyrologium Romanum am
14. Mirz erwihnt. Dazu: Coens, Aux origines, S. 113.

47 Pyykko, Die griechischen Mythen, S. 11.

¥ S, Joannis CHrysostomi in SS. Martyres Juventinum et Maximinum, S. 576: Etenim sicut
milites vulnera (...) regi monstrantes, fidenter loquuntur: ita et illi in manibus absecta capita
gestantes, et in medium afferentes, quaecumque voluerint apud Regem caelorum impetrare
possunt.

#°S. Joannis Carysostomr in SS. Martyres Juventinum et Maximinum, S. 576: (...) capita de-
truncata tunc diabolo magis terribilia erant, quam cum adhuc vocem darent: sicut et caput
Joannis non tantum terrebat, cum loqueretur, quantum cum in disco mutum afferretur. In Matt.
14,1-12 wird dartiber nichts berichtet.

50 Die idltere Forschung mit G. HENscHEN(1US), in: De SS. Maximo et Venerando, in: Act. Sanct.,

Mai VI (1688), S. 38, und P. CH. CaHIER, Les caractéristiques, S. 766, erkliren sich den

Ursprung des Kephalophoren-Motivs mit der Homilie des Johannes Chrysostomos auf die

Martyrer Juventinus und Maximinus. H. DeLenavE, Cing legons, S. 136, M. H. PLANTIN, Les

passions, S. 53f., M. Coens, Nouvelles recherches, S. 246f., und M. ZEnDER, Verehrung, S. 533,

bezweifeln, dass diese Stelle der Homilie im 9. Jahrhundert im Westen schon bekannt war.

45

o

22



phoren-Motivs, d. h. vor dem 9. Jahrhundert, im Westen bekannt war.>® Nach
M. Coens befinden sich allerdings im selben Codex, in dem auch das Fragment
der Passio S. Justi (Ms. D) liberliefert ist, Passagen aus De reparatione lapsi des
Johannes Chrysostomos,’! was immerhin bezeugt, dass der genannte griechische
Kirchenvater zu Beginn des 8. Jahrhunderts bei den Klerikern der westlichen
Christenheit bekannt war.

2.3. Fruhformen des Motivs

In der Passio S. Justi*? ist das Motiv der sprechenden Zunge in erweiterter
Form vorhanden, da der Mértyrer nicht nur zu Gott betet und den Glauben
bezeugt, sondern auch seine Grabstitte bestimmt. Nachdem Justus mit seinem
Vater Justinus und seinem Onkel Justinianus aus Amiens geflohen ist, wird der
unschuldige Knabe von den Verfolgern im heutigen Saint-Just-en-Chaussee
enthauptet. Justus erhebt sich, nimmt sein Haupt entgegen, legt es in seinen
Schoss und beginnt Gott zu loben.> Aufgrund der Semantik des Satzfragmentes
accipere caput in manibus wird deutlich, dass der Enthauptete den Kopf nicht
selbst aufgehoben hat, sondern nur der Empfangende ist. Das Wunder der spre-
chenden Zunge bewirkt bei den Tétern Schrecken und treibt sie in die Flucht.**
Justus bittet seine Begleiter, die sich auf seinen Wunsch versteckt gehalten haben,
da er das Martyrium allein erleiden wollte, den Leib an der Todesstitte, in der
nahe gelegenen Hohle, beizusetzen® und das Haupt in mantega (lat.: mantica,
Reisetasche) seiner Mutter Felicia zu bringen.>® Aufgrund der Erwéhnung der

5! Coens, Aux origines, S. 90; Katalog der frithmittelalterlichen Fragmente, S. 27f., 30f., 66, Abb. 6.

2 Vgl. Anm. 21.

3 Coens, Aux origines, S. 95, Z. 13-17: (...) tollissent capud eius, erexit se corpus eius suso et
accipit capud suum in manibus suis et posuit illud in sinu suo. Et locuta est lingua eius de
capite ipsius et oravit ad Dominum Deum suum et dixit.

5 Coens, Aux origines, S. 95, Z. 17-20: Et viderunt pueri mirabilia magna quam fecerat corpus

eius et quomodo locuta fuerat lingua sua de capite eius (...) timuerunt valde timore magno et

renuntiaverunt Rizoali imperatori quod viderant.

CoEns, Aux origines, S. 96, Z. 52-54: (...) sepelivi eum in maceria antiqua quae est in pago

Belacinse iuxta S(iric)a fontem (ex) q(uo) procedit A(rveano) flumen (...).

56 CoEens, Aux origines, S. 95, Z. 25-28: Et loquebatur lingua de ca(pi)te et dixit ad eos: «lte in
speluncam et quaerite maceriam antiquam opertam de sidulio et de edera et infodite corpus
meum et mittite capud meum in mantegam vestram et efferite eum ad matrem meam (...)».

35

23



spelunca, maceria antiqua sowie der fons Sirica (fons sacriva)®” und der antiken
Ortsbezeichnung Sinomovicus in einer spéteren Passio identifiziert M. Coens
die Todesstitte mit einem heidnischen Kultort an der Kreuzung zweier antiker
Strassen: Beauvais-Saint-Quentin und Senlis-Amiens.*® Nach C. Jullian han-
delt es sich um einen paganen Quellen- oder den Mithraskult.*® Die Begleiter
von Justus erfiillen den letzten Wunsch des Martyrers und {iberbringen dessen
Haupt — offenbar den kostbarsten Korperteil des Hingerichteten — ins christli-
che Zentrum Auxerre. Der Leib verbleibt in der vermutlich noch heidnischen
Region, die aber durch das christliche Martyrerblut zu einer geweihten Stitte
wird. Die christliche Mutter nimmt Gott lobend die Opfergabe ihres Kindes an
und héngt das Haupt in ihrem Hause auf.®’ Die Vorstellung, dem Haupt wohne
eine besondere Ausstrahlungskraft inne, zeigt sich im Licht-Wunder iiber dem
Haupte des Justus, das die ganze Stadt Auxerre erleuchtet.®!

Das Licht ist ein Wesensmerkmal der Gestalt Christi.®> Es ist das Attribut
der Géttlichkeit® und wo das wahre, d. h. das absolute Licht ist, gibt es keinen
Tod.* Die Verbindung des Lichts mit dem Géttlichen findet sich schon sehr

7 RoBLIN, Le terroir de I’Oise, S. 201, Anm. 127.

% Coens, Nouvelles recherches, S. 242; DErs., Aux origines, S. 101, 105; RosL, Le terroir de

I’Oise, S. 44, 52, 62, 201.

JuLLiaN, Questions, S. 370, Anm. 2. In der Mithras-Religion wurden die Tempel gewdhnlich

in der Nidhe oder gar tiber einer Quelle errichtet. Dazu: RosLiv, Le terroir de 1’Oise, S. 229f.;

Lurker, Worterbuch biblischer Bilder, S. 282; Coens, Aux origines, S. 107.

CoEns, Aux origines, S. 95, Z. 37-39: Sedebat autem Felicia mater eius in domo sua et man-

tega suspensa erat in domu illius; ibi erat capud sancti lusti. Et resplendivit lumen magnum

super mantegam el (ota civitas resplendivit. Da es sich um ein unschuldig hingerichtetes Kind
handelt, war es vermutlich in der christlichen Tradition {iblich, den Leichnam, auch wenn es
nur der Kopf war, zuerst der Mutter — dazu noch Felicia genannt — zu iibergeben. Dasselbe

Motiv findet sich laut P. Canier, Les caractéristiques, S. 767 (Zitat), auch bei Saint Barula

enfant: La mére recueillit (...) dans son giron la téte de ce petit martyr, se félicitant d avoir

donné au ciel un citoyen de plus.

1 Coens , Aux origines, S. 95, Z. 39f.

62 Nach Jes. 9,1 wird bei der Geburt des Messias ein gewaltiges Licht tiber dem in Finsternis
wandelnden Volke aufstrahlen. Das gewaltige Licht bei den Propheten ist Christus; er ist das
wahre Licht, das jeden Menschen erleuchtet, Joh. 1,9. Dazu: Horst/DaeEmMRICH, Themen und
Motive, S. 213; Lurker, Worterbuch biblischer Bilder, S. 225-227.

3 Ps. 104,2: Licht umhiillt dich einem Mantel gleich. Laut Offb. 21,23 bedarf die Stadt weder
der Sonne noch des Mondes, da sie allein von der Herrlichkeit Gottes erleuchtet wird. Dazu:
Lurker, Worterbuch biblischer Bilder, S. 225-227.

64 1. Tim. 6,16.

59

60

24



friih in der christlichen Martyrerliteratur, so etwa bei Polycarp.® Der lateinische
Kirchenvater Augustinus (T 430) betonte, dass nichts so strahlt wie das Haupt
der Maértyrer.® Fiir den Bischof Amatrius von Auxerre war das Licht {iber dem
Haupte ein Zeichen der Gegenwart des Gottlichen, der Heiligkeit der Reliquie
und vermutlich die Rechtfertigung fiir deren Inventio und Translation in seine
Memoria.

Die grosse Bedeutung des menschlichen Hauptes als Identifikationsmerkmal
und Todesbeweis unter der vermutlich noch weitgehend heidnischen Bevolke-
rung im nordgallischen Raum muss dem frinkischen Klerus der Merowingerzeit
bekannt gewesen sein,®” denn der Verfasser der Passio S. Justi berichtet, dass
die Verfolger das Haupt des Knaben dem Prafekten Rizoalis imperator bringen
wollten.®® Die abschreckende Wirkung des sprechenden Hauptes bietet den bei-
den christlichen Begleitern die Moglichkeit, als siegende Partei aufzutreten und
das Haupt in die christliche Region mitzunehmen. Der Gestus des Kopftragens,
d. h. das Haupt letztlich dem Bischofund der christlichen Gemeinde zu tiberge-
ben — auch wenn der Martyrer ihn noch nicht selbst vollzieht —, bedeutet eine
Reliquientranslation von der Martyriumsstétte in die Bischofsstadt. Letztlich
wird das kiinftige bischofliche Grab zur heiligen Stitte, d. h. zur Ruhestitte
ad martyrem, erhoben.® Ein Novum in der christlichen Literatur ist, dass der
Verfasser der Passio S. Justi dem Heiligen nach dem Tod die Macht zuschreibt,

8 KoTtTiNG, Die Anfiange, S. 71; HEmnzZELMANN, Translationsberichte, S. 18.

6 S. AUreLIl AUGUsTINI Enarrationes in Psalmos LXII1/3, S. 809: Multi martyres talia passi sunt,
sed nihil sic elucet quomodo caput martyrum.

7 Griechische wie romische Autoren schreiben von den Germanen, wie sie die Haupter der

Feinde als Siegestrophden auf Baumstriinke oder Schwertspitzen setzten, sogar an Bdume

héngten, zur Abschreckung vor allem der Pilger. Dazu: SiMoNETTI, Santi cefalofori, S. 891,

Anm. 51.

CoEens, Aux origines, S. 95, Z. 11f. (Zitat). Bei Rizoalis imperator handelt es sich nicht um

einen romischen Kaiser der Christenverfolgungszeit, sondern nach C. JuLLIAN, Questions, bes.

S. 368-370, 375, 377f., um den Prifekten einer militdrischen Abteilung, die das Gebiet zwi-

schen Reims und Amiens, vor allem die Hauptrouten, welche die beiden civitates verbanden,

liberwachte.

% Die Vita des Bischofs von Auxerre entstand zur Zeit des Bischofs Aunarius von Auxerre
(T 605), worin jedoch Justus nicht erwidhnt wird. Der genannte Heilige fehlt auch in der gal-
lischen Rezension des Martryrologium Hieronymianum, das nach L. Duchesne um 592/600
in Auxerre und nach B. Krusch um 627/628 in Luxeuil entstand. Erst im 8. Jahrhundert ist
Justus in Ausziigen desselben Martyrologiums bezeugt. Vermutlich wurde der Leib erst spi-
ter vom Bodengrab in die Kathedrale von Beauvais lberfiihrt. Dazu: Coens, Aux origines,
S. 105-108; Duchesng, FE I1, S. 430f., 436f.; KoTTING, Die Anfinge, S. 75.

68

23



den Bestattungsort selbst zu bestimmen. Der Leib bleibt traditionsgemass im
Dienste der Christianisierung am heidnischen Martyriumsplatz und der Kopf, die
wertvollste Reliquie, wird durch Begleiter ins angestammte christliche Zentrum
zuriickgebracht. Da die Szene nach der Enthauptung des Justus in Dialogform,
einem Element der Unmittelbarkeit,”’ abgefasst ist, wird die zugrunde liegen-
de Metaphorik des Handelns nach dem Tod vom damaligen Leser weniger als
solche, sondern eher als reale Begebenheit betrachtet worden sein.

In den folgenden Viten der Kopftriager wird das Kephalophoren-Wunder oft
mit ifa fertur (man erzdhlt) eingeleitet, so in der sprachlich redigierten Passio
von Justus (Ms. P, 8. Jh.), oder mit putabatur (man glaubt), um das fiir die Zu-
horerschaft vermutlich noch ungewohnte Wunder des Heiligen mit Hilfe der
Tradition zu bestirken. Es ist durchaus mdoglich, dass um die Reliquien von
Justus Unklarheiten bestanden’ und der Hagiograph mit der Bestimmung des
Bestattungsplatzes durch den Heiligen nach einer Lésung suchte, die beiden
Stitten in der Passio miteinander zu verbinden. In der Tat befand sich der Kopf
eines Justus in der Kirche St. Amatrius und Teile davon im Kirchenschatz der
Kathedrale von Auxerre. Seit wann sich die Reliquien dort befinden, ldsst sich
nicht bestimmen. Aufgrund des Epilogs im Diisseldorfer Fragment entstand die
Passio S. Justi jedoch in der Region von Beauvais und seit dem 7. Jahrhundert
versammelten sich dort am 18. Oktober Gldubige am Grab eines Kindes ohne
Haupt.” Somit kénnen nebst der Volkstradition der mehrheitlich noch heidni-
schen Bevolkerung vermutlich auch die archdologischen Befunde sowie die
damalige kirchenpolitische Situation fiir den Hagiographen inspirierend gewesen
sein, dem Heiligen die Kompetenz fiir die Wahl des Bestattungsortes zu tiiber-
lassen.” Denn Auxerre mass sich als Bischofssitz eine grossere Bedeutung zu
als die im Christentum noch wenig gefestigte Region um Beauvais.”

" Taror, Narratio viva, S. 143.

7' Der Name Justus ist unter den christlichen Martyrern sehr hiufig anzutreffen. Laut M. RoBLIN,
Le terroir de I’Oise, S. 202, ist eine Verwechslung mit Justinus moglich, der ebenfalls aus
Auxerre stammte und in Louvres, auf derselben Strecke Richtung Amiens wie Justus puer,
das Martyrium erlitt. Das Namensspiel Justus-Justinus-Justinianus in der Passio S. Justi (Mss.
D/P) konnte diese Annahme ebenfalls bestirken.

™2 CoeNs, Aux origines, S. 96, Z. 72-74: Martirizatus est autem sanctus lustus innocens quinto
decimo kalendas novembris et sepultus est a parentibus suis in loco quod ipse elegit sibi. Der
Hagiograph erwihnt anschliessend, dass sich die Grabstitte zu einem Wallfahrtsort entwickelt
habe.

3 HEINZELMANN, Translationsberichte, S. 31-33; Graus, Mittelalterliche Heiligenverehrung, S. 89.

26



Aus der Passio S. Justi ldsst sich bereits ein gewisses Grundschema bzw.
eine typische Motivreihe herauskristallisieren, wie sie in den nachfolgenden
Viten der Kephalophoren mehrheitlich vorkommt: Der Glaubensbote verldsst
sein angestammtes christliches Zentrum und begibt sich in Begleitung ande-
rer Glaubensgenossen in die heidnische Gefahrenzone, um sein Leben einem
Christenverfolger auszusetzen. Die Enthauptung findet an einem Fluss oder
einer Quelle statt; das Haupt — spéter der ganze Leib — kehrt auf Wunsch des
Mirtyrers ins (angestammte) christliche Zentrum zuriick. Das Haupt wird einer
Frau — bei Justus der Mutter — ibergeben, dann erfolgt die Translation der mit
Licht gezeichneten Haupt-Reliquie in eine ihr geweihte Kirche. Der Bestattungs-
oder der Martyriumsort entwickelt sich zur Wallfahrtsstétte.

2.4. Wandelnde Kopftriger

Mit der Passio SS. Fusciani, Victorici et Gentiani, die sich im selben Codex
(Ms. P) aus dem 8. Jahrhundert wie die Passio S. Justi befindet, erscheint in der
hagiographischen Literatur erstmals la déambulation miraculeuse, dont le terme
indique le lieu ot le saint veut étre enterré (...).” Die beiden Kephalophoren
Fuscianus und Victoricus zéhlen laut der Passio wie Dionysius von Paris zu
den zwolf Missionaren, die um das Jahr 300 — zur Zeit des Kaisers Maximian
—von Rom nach Gallien kamen und in der Region Amiens wirkten. Die beiden
Mirtyrer befinden sich wie Justus auf derselben Route von Amiens nach Paris
und gehodren ebenfalls zum Verfolgungskreis um Rictiovarus.” Fuscianus und
Victoricus werden bereits im Martyrologium Hieronymianum (Redaktion von
Auxerre, Ende 6. Jh.) als Mértyrer genannt: /n Gallia Ambianis, Victorici et
Fusciani martyrum.”” Sie sind Glaubensboten von Térouanne und begeben sich
nach Amiens, um Quintinus zu treffen. Unterwegs erfahren sie von Gentianus,

74 Nach L. Duchesng, FE 111, S. 119, ist der Bischofssitz Beauvais in romischer und merowin-
gischer Zeit schlecht dokumentiert. Gregor von Tours spricht weder von Beauvais noch von
dessen Bischofen. Vor der Mitte des 8. Jh. erscheinen auch keine Bischéfe an den Konzilien.

75 PLANTIN, Les passions, S. 56f., S. 56 (Zitat); Coens, Nouvelles recherches, S. 243.

76 Vgl. Anm. 68. Die Entstehung des Rictiovaruszyklus féllt in die Zeit des Aegidius oder Sya-
grius (Mitte 5. Jh.), als Soissons Residenzstadt war. Dazu: Kaiser, Untersuchungen, S. 142f.,
240, 244; Coens, Nouvelles recherches, S. 238f.; DErs., Aux origines, S. 103-105.

" DucHesng, FE 111, S. 142 (Zitat).

27



der sich zum Christentum bekehrt hat, dass Quintinus ein Opfer der Chris-
tenverfolger wurde. Gentianus hétte Victoricus und Fuscianus dem Verfolger
Rictiovarus anzeigen sollen, stattdessen bietet er ihnen Schutz an und wird
deshalb enthauptet. Fuscianus und Victoricus treffen in Sains mit Rictiovarus
zusammen, werden Richtung Amiens zuriickgefiihrt und in St-Fuscien enthaup-
tet. Die Passio berichtet, dass die K&rper — mit géttlichem Geiste erfiillt — sich
aufrichten und ihre Képfe in den Hianden tragend zu Gentianus zuriickkehren,
um im gemeinsamen Grab zur ewigen Ruhe gelegt zu werden.”

Mit Fuscianus und Victoricus erscheinen die ersten eigentlichen Kopftriiger,
die ihr Haupt von der Martyriums- zu ihrer selbst gewéhlten Grabstitte tragen.
Im Vergleich zur Passio S. Justi werden Korper und Haupt am selben Ort bestattet
und anstelle des Sprechens steht das Handeln der Heiligen. Sie begeben sich
ohne Begleitung zum Bestattungs- bzw. Martyriumsort des Gentianus, um ad
martyrem zu ruhen. Bei den Orten Sains und St-Fuscien handelt es sich nach C.
Jullian um pagane Kultpldtze im Umfeld von Amiens an der alten Romerstrasse
Richtung Bréteuil, Saint-Just-en-Chaussée, Senlis, Paris.” Betrachtet man die
genannten Mértyrer im historischen Kontext des 6. Jahrhunderts, in dem sie
erstmals in den Quellen genannt werden und wo angeblich unter Childebert 1.
(T 558) die Inventio erfolgte,* wird deutlich, dass Fuscianus und Victoricus ihr
Evangelisationsgebiet, die civifas Térouanne im Teilreich Chlothars I. (Sois-
sons), verlassen und sich in die zum Teilreich Childebert I. (Paris) gehorende
civitas Amiens begeben, um dort den Mértyrertod zu erleiden. Laut der Vita der
genannten Heiligen gelangten deren Reliquien zur Zeit des Bischofs Honoratus
infolge innigen Betens Childeberts I. von der Region Amiens zur Bestattung
nach Paris.?!

Das Kephalophoren-Wunder von Fuscianus und Victoricus bot die Mog-
lichkeit, einen zweifelhaften Reliquienbesitz — vielleicht sogar Reliquienraub
— zu legitimieren oder die besondere Bestattungsweise der drei Mirtyrer zu
erkldren. Somit wird Gentianus, dessen Gefihrten vor der ersten Passio in den

78 PLANTIN, Les passions, S. 59: (...) dum sanctorum Martyrum cadavera abscissis capitibus
lacerent truncata, cursivi se divino intuente Spiritu gestantes manibus propria capita ad
hospitium Gentiani martyris gressu remigero pervenerunt (...) cum eodem simul dormirent
in requiem (...).

7 JuLLian, Questions, S. 369f. Dazu: RobLiy, Le terroir de 1’Oise, S. 44.

% Nach L. Duchesng, FE 111, S. 147f., wurde die Vita 300 Jahre nach dem Martyrium geschrie-
ben.

8 De S. Salvio Confessore, Nr. 6, S. 704.

28



Schriftquellen nicht erwédhnt sind, mit den ersten romischen Glaubensboten
Galliens bzw. mit den Anfingen des Christentums in Verbindung gebracht. Ver-
gleicht man den Weg — Ausgangsort-Martyriumsplatz-Grabstitte — der Heiligen
Fuscianus und Victoricus mit jenem von Justus, fallt auf, dass die genannten
Mirtyrer ihre angestammte civitas verlassen und in einer andern das Martyrium
erleiden. Justus kehrt mit Justinianus und Justinus nach der Enthauptung in die
heimatliche civitas zuriick; die beiden andern Mértyrer inkl. Gentianus (ebenfalls
eine Dreiergruppe) tragen ihr Haupt in eine fremde civitas und zugleich in ein
anderes merowingisches Teilreich.

3. Ausgestaltung der Kephalophoren-Szene

3.1. Dionysius von Paris

Die ersten drei Viten des Dionysius von Paris,* die etwa zwischen dem Ende
des 8. Jahrhunderts und dem Jahre 835 entstanden sind,®* veranschaulichen den
schrittweisen Ausbau des Motivs der lingua palpitans bis zum eigentlichen
Kopftragen. Dionysius, der in Paris enthauptet wurde, ist um 520 in der Vita
Genovefae bezeugt.® Laut genannter Passio entstand auf Initiative von Geno-
vefa um 475 tiber dessen Grab eine Basilika — die Abteikirche St-Denis —, die
archidologisch nachgewiesen ist.®> Nach Gregor von Tours®*® gehorte Dionysius

82 Nach MEINHARDT, Dionysius, in: LAMA, Bd. 3, S. 1076, entstand die Heiligengestalt des
Dionysius aus der Verschmelzung dreier verschiedener Personen: Dionysius Areopagita,
Paulus-Schiiler und erster Bischof von Athen, der Mirtyrer Dionysius des 3. Jh., der als ers-
ter Bischof von Paris und Glaubensbote Galliens verehrt wurde, und der unter dem Namen
D. Areopagit laufende unbekannte Verfasser mehrerer Pseudoepigraphe des 6. Jh.

8 ZENDER, Verehrung, S. 530; SAINTYVES, Les saints céphalophores, S. 176f.; BRunnoLzL, Ge-
schichte, Bd. I, S. 411.

8 HEINZELMANN, Manuscrits hagiographiques, S. 10.

§5 ZENDER, Verehrung, S. 528; RoMERO, Saint-Denis, S. 12-21; Ausert, Denys, in: DHGE, Bd.
14, S. 264; ParscHovsky, Dionysius von Paris, in: LAMA, Bd. 3, S. 1077.

8 GREGOR voN Tours, Historia Francorum, 1/30, S. 47f.: Sub Decio (...) septem viri episcopi ordenati
ad praedicandum in Galliis missi sunt. (...) Parisiacis Dionisius episcopus (...). De his vero beatus
Dionisius Parisiorum episcopus (...) praesentem vitam gladio inminente finivit. Auch VENANTIUS
FortunaTus (um 535-nach 600) erwahnt in den Carmina, liber I, 11, S. 13f. und liber VIIL, 3, S. 185,
Z. 159 (Zitat): ipse parisiaca properat Dionysius urbe, das Wirken des Dionysius in Paris um 520.
Dazu: Payr, Venantius, in: LThK, Bd. 10, S. 656f.; Ausert, Denys, in: DHGE, Bd. 14, S. 264.

29



zu den sieben Missionsbischofen, die zur Zeit des Kaisers Decius (249-251)
nach Gallien kamen. Die Forschung ist sich dariiber einig, dass Dionysius in
der 2. Halfte des 3. Jahrhunderts in Paris wirkte und dort enthauptet wurde.
Seine Begleiter, Rusticus (Diakon) und Eleutherus (Priester), erscheinen in der
gallischen Fassung des Martyrologium Hieronymianum (um 600) und urkund-
lich ab 654.%7

In der éltesten Passio, die ausser der Clementinischen Sendung des Dionysius®®
nicht mehr Informationen als Gregor von Tours bietet, findet sich das Motiv des
sprechenden Hauptes, das tiber den Tod hinaus Gott bezeugt.® Wie die genannte
Passio des Dionysius berichtet, entwendete eine den Christen wohl gesinnte
Frau, matrona quaedam Catulla nomine,” die Leiber des Dionysius und seiner
Begleiter den Verfolgern, um sie sechs Meilen vom Martyriumsort entfernt zu
bestatten.”’ Beim Abklingen der Verfolgungen wird auf Initiative derselben Frau
am Bestattungsort der drei Mértyrer ein Mausoleum errichtet, spéter entsteht am
selben Ort eine Basilika.” Baureste unter der moglichen Kirche von Genovefa®
sowie ein gallordmisches Dekor mit einer Bestattungsszene®™ lassen vermuten,
dass die genannte Catulla einen ersten Holzbau iiber den Gribern errichten
liess. Ungeklért bleibt jedoch, ob die alte Gebietsbezeichnung (Catulliacus) von

87 ParscHovsky, Dionysius von Paris, in: LAMA, Bd. 3, S. 1077; DucHesnE, FEI1, S. 469; ROBLIN,
Le terroir de I’Oise, S. 197; Ausgrt, Denys, in: DHGE, Bd. 14, S. 263f.; CELLETTI, Dionigi,
in: Bibl. sanct., Bd. 4, S. 650.

Passio sanctorum martyrum Dionisii, Rustici et Eleutherii, S. 103, Z. 10-14.

Passio sanctorum martyrum Dionisii, Rustici et Eleutherii, S. 104, Z. 12f.: (...) tali ad domi-
num meruerunt professione migrare, ut amputatis capitibus adhuc putabatur lingua palpitans
domino confiteri.

Passio sanctorum martyrum Dionisii, Rustici et Eleutherii, S. 104, Z. 19f. (Zitat); AUBERT,
Denys, in: DHGE, Bd. 14, S. 264. ZENDER, Verehrung, S. 531f.

Passio sanctorum martyrum Dionisii, Rustici et Eleutherii, S. 104, Z. 26f.: (...) in sexto ab
urbe memorato lapide, id est in aratam quam seminibus praeparaverant industria colentis
abscondunt.

Passio sanctorum martyrum Dionisii, Rustici et Eleutherii, S. 104, Z. 19f., 31-35: Antedicta
(...) materfamilias (...) locum sanctorum martyrum (...) requisivit atque inventum eminentis
mausolei constructione signavit. Unde postmodum christiani basilicam super martyrum
corpora magno sumptu cultuque eximio construxerunt.

Unter der Krypta der aktuellen Basilika von St-Denis, deren Fundamente eine bescheidene
romische Basilika erkennen lassen, befindet sich eine Gruft, in der drei Korper Platz gehabt
hitten. Fiir die Fundamente der Krypta wurden Steinblécke mit gallo-rémischen Skulpturen
benutzt, was auf Siedlungskontinuitét der christlichen Bevolkerung schliessen lidsst. Dazu:
RomEero, Saint-Denis, S. 2f.,, 12, 15-17, 87.

88
89

90

91

92

93

30



St-Denis, die im 6. Jahrhundert in den Schriftquellen bezeugt ist, sich auf eine
Christin bezieht, welche die drei Mértyrer auf ihrem Gebiet bestattet hat, oder
ob die Gebietsbezeichnung personifiziert wurde. Die sterblichen Uberreste der
drei Mirtyrer wurden erst 627 wihrend des 43. Regierungsjahres von Chlothar
I1. (1 629) in die Basilika von St-Denis iiberfiihrt.”” Die Verehrung um das Grab
des Dionysius hatte jedoch bereits anfangs des 6. Jahrhunderts begonnen,” als
St-Denis Griber der Merowinger aufnahm, um dann seit spéitestens dem 7.
Jahrhundert Konigsgrablege zu werden.®” Mit der Verbindung von Kénigs- und
Bischofsgrab sowie der Einflihrung der /aus perennis in St-Denis durch Dagobert
L. (1 638/39), der seit 625/26 selbstédndiger Herrscher von Austrasien war, wurde
laut R. Kaiser die hochste liturgische und kultische Steigerung erzielt.”®

In der zweiten anonymen Passio, die vermutlich zur Zeit Abt Fulrads (750-784)
entstanden ist,” wird Dionysius von Paris mit dem Paulus-Schiiler Dionysios
Areopagita gleichgesetzt'™ und erstmals mit dem Kephalophoren-Motiv erhoht.
Die Vita berichtet ausdriicklich von einem neuen, zuvor nie gehorten Wunder.

% An einer Strasse befinden sich eine villa oder ein vicus und eine Gruppe Christen um einen
Mirtyrer, der von einer Frau ausserhalb der Wohnzone einen Bestattungsplatz bei andern
Gribern erhilt. Dazu: RoMERo, Saint-Denis, S. 16.

% RoMERro, Saint-Denis, S. 2f., 12, 17f., 25f.

% Nach A. M. RoMERO, Saint-Denis, S. 2f., 28, &8f., wird Dionysius in den Akten der mero-
wingischen Koénige zwischen 584625 als peculiaris patronus erwahnt. Laut einer Urkunde
Chlothars II. bestand 620 im Bourg de I 'Estrée, der als Nekropole archidologisch nachgewiesen
ist, eine Bruder-Gemeinschaft beim Sanktuarium.

97 ROMERO, Saint-Denis, S. 18; ZENDER, Verehrung, S. 529; RoBLIN, Le terroir de 1’Oise, S. 197;
PATscHOVSKY, Dionysius, in: LAMA, Bd. 3, S. 1077; ERLANDE-BRANDENBURG, Die Abteikirche,
S. 2-4; HemnzeLMANN, Translationsberichte, S. 28f.

% KaIser, Das romische Erbe, S. 36-38, 86, 92 (Zitat); BRunHOLZL, Geschichte, Bd. I, S. 412,
414; Ausert, Denys, in: DHGE, Bd. 14, S. 264; RoMERro, Saint-Denis, S. 27-29; ANGENENDT,
Das Frithmittelalter, S. 188.

% Nach M. ZENDER, Verehrung, S. 530, ist die Passio zwischen 817 und 827, nach H. M. PLANTIN,
Les passions, S. 28, nach 817 und laut M. Coens, Nouvelles recherches, S. 243, kurz nach 800
anzusetzen. — Fulrad ist 749 erstmals bezeugt; er war oberster Kapellan Pippins d. J. und Karls
d. Gr. Fulrad war politisch und kirchlich eine der einflussreichsten Persénlichkeiten seiner Zeit.
Nach A. ANGENENDT, Das Frithmittelalter, S. 288, gehdrte er zu den ersten, die rémische Mérty-
rerreliquien in den Norden zu transferieren begannen. Unter Abt Fulrad vergrosserte sich in der
2. Hilfte des 8. Jh. der Besitz der Abtei St-Denis im siidalamannischen Raum. Es wurden Kloster
und Zellen gegriindet, die als Ausstrahlungszentren der karolingischen Herrschaft und zu deren
Festigung dienten. Dazu: FLECKENSTEIN, Fulrad, in: LAMA, Bd. 4, S. 1024f.; ZENDER, Verehrung,
S. 529f.; RomERO, Saint-Denis, S. 32-39; ANGENENDT, Das Frithmittelalter, S. 287f.

31



Der Enthauptete spricht nicht, sondern erhebt sich und trigt sein herabhingendes
Haupt vom Martyriumsplatz Montmartre zwei Meilen weit.!°! Obwohl die dltere
Tradition den vicus Catulliacus, das spitere St-Denis, als Richtstitte und Grab
bezeichnet, wird gerade in dieser Passio deutlich, dass der Richtplatz auf dem
noch in der Merowingerzeit mons Mercurii genannten Berg lag, der in volksety-
mologischer Deutung mons martyrii (das heutige Montmartre) hiess. Da nun die
Richtstidtte Montmartre und das Grab acht Kilometer auseinanderlagen, mussten
die Wahl des Grabes und die Uberwindung der Distanz erklirt werden.'*? Das
Problem mit Hilfe des Kephalophoren-Motivs zu 16sen, lag bei der damaligen
Frommigkeit durchaus in den Moglichkeiten des Hagiographen.

In der dritten Passio des Dionysius, die von Hilduin (F 840/44)' im Auftrage
Ludwigs des Frommen verfasst wurde, wird die Legende bis in die Einzelheiten
zu einem apostolischen Reiseroman ausgebaut und die Gestalt des Dionysius
so vollendet, wie sie fiir den Kult bestimmend wurde. Dionysius kommt von
Athen nach Rom und wird dort von Papst Clemens nicht als Bischof, sondern
als Glaubensbote nach Gallien gesandt.'® Damit erhebt das Kloster St-Denis
Anspruch auf eine Vorrangstellung gegeniiber dem Bischof von Paris und den
andern gallischen Didzesen. Durch die Gleichsetzung mit Dionysius Areopagita
erhélt Dionysius von Paris den Rang eines Glaubensboten und Kirchenlehrers.'%°
Obwohl der Verfasser der anonymen Passio das neue Wunder bereits erwdhnt
hat, bleibt es in Hilduins Passio ebenfalls ein Novum,'% was darauf hinweist,

1% Nach GraEgr, Dionysios, in: LThK, Bd. 3, S. 402, handelt es sich bei Dionysios Areopagita um
ein Pseudonym eines vermutlich Ende des 5. Jh. oder anfangs des 6. Jh. lebenden Verfassers
mystischer Schriften. Gegen 758 sandte Papst Paul I. an Pippin d. J. Biicher, worunter sich
auch Schriften des Pseudo-Dionysius befanden.
Acta Fabulosa S. Dionysio, Nr. 13, S. 794: (...) sanctum exanime cadaver erexit, beataque manu
caput a corpore abscisum, lictoris ense truncatum pendulum coepit brachiis vectitare atque
ab illo montis cacumine duobus fere milibus firmis gressibus apportavit novo et prius inaudito
miraculo, exanime corpus viventis currere more et homo iam mortuus firmis incedere plantis.
DELEHAYE, Loca Sanctorum, S. 47f.; ZENDER, Verehrung, S. 531f.
1% Hilduin ist seit 814 als Abt von St-Denis bezeugt und begegnet seit 819 im Amt des Erzkaplans
Ludwigs des Frommen. 827 gelangten Schriften des Dionysios Areopagita vom byzantini-
schen Kaiser Michael an Ludwig d. Frommen, deren Ubersetzung Hilduin betreute. Dazu:
Biogr.-Bibl. Kirchenlexikon, Bd. 2, S. 855; PreLogG, Hilduin v. St-Denis, in: LAMA, Bd. 5,
S. 20; BrunHOLZL, Geschichte, Bd. I, S. 410-414; ANGeNENDT, Das Frithmittelalter, S. 364.
SAINTYVES, Les saints céphalophores, S. 181-183, 185, 192.
105 ZENDER, Verehrung, S. 530-533, 538.
1% Passio sanctissimi Dionysii, S. 47, cap. 33, Z. 7-9: Nempe novum, prius et inauditum, miracu-
lum, exanime corpus viventis currere more, et hominum jam mortuum recto gressu incedere.

101

102

104

32



dass ihm die anonyme Passio als Vorlage gedient hat. Das Kephalophoren-Motiv
wird in Hilduins Passio jedoch ausgebaut, indem die Handlung des Kopftragens
im Dienste Gottes erfolgt und der Zielort des Heiligen klar hervortritt.'” Im
Vergleich zur zweiten Passio wird noch deutlicher, dass der Heilige durch das
umgebende Licht und das Engelsgeleit nicht selbst oder durch menschliche
Begleiter, sondern durch die Prisenz Gottes an die auserwihlte Stitte gefiihrt
wird. Das Sprechen bzw. Singen des Mértyrers dient nur noch dem Lobe Gottes.
Das Kephalophoren-Motiv bezeugt letztlich den géttlichen Willen, die Grab-
statte zum heiligen Ort zu erheben bzw. der Kirche St-Denis vor allen andern
Bischofssitzen die Vorrangstellung zu geben.

In dieser Passio sind die wichtigsten Motive vereint, die spéteren Viten mehr
oder weniger als Vorlage dienten, um eine Kultstitte als eine gottgewollte Stitte
auszuzeichnen. Die treibenden Krifte bei der Vita- und Kultgestaltung waren die
beiden Abte Fulrad und Hilduin, die in einer Zeit kirchenpolitisch aktiv waren,
als in der westlichen Christenheit die kirchliche Organisation aufgebaut und das
Kloster St-Denis zum Mittelpunkt wurde.'*

3.2. Lucianus von Beauvais

In den Viten von Lucianus von Beauvais zeichnet sich eine dhnliche Entwicklung
wie bei Dionysius von Paris ab. Gemadss der Passio SS. Fusciani, Victorici et
Gentiani gehorte Lucianus ebenfalls zu den zwolf von Rom gesandten Missio-
naren, die in der rémischen Provinz Belgica secunda titig waren.'” Die anonyme
Passio aus dem 8. Jahrhundert!'® berichtet in anachronistischer Weise, dass zur
Zeit Neros der Priester Lucianus vom Apostel Petrus von Rom nach Gallien

197 Passio sanctissimi Dionysii, S. 47, cap. 32, Z. 12-22: (...) et beatissimi Dionysii se cadaver
erexit, sanctaque manu caput a corpore dolabra lictoris truncatum, angelico ductu gressum
regente, et luce coelesti circumfulgente, pendulis coepit brachiis vectitare. (...) exanimi eius
corpori caput proprium, ab ipso monte, ubi fuerat decollatus, per duo fere millia deportanti
usque ad locum, in quo nunc Dei dispositione et sua electione requiescit humatum, sine ces-
satione hymnis dulcisonis Deum laudans.

18 ZENDER, Verehrung, S. 528f.

19 DucHesNE, FE I11, S. 143; RoBLIN, Le terroir de 1’Oise, S. 196; PLANTIN, Les passions, S. 9-11.

1% Die Passio befindet sich im Ms. Paris. lat. 12598 und ist bei H. M. PLANTIN, Les passions,
S. 66-70, ediert. Dazu: ebd., S. 16-19; WasseLYNCK, Luciano, in: Bibl. sanct., Bd. 8, S. 268f.

33



gesandt wurde. Dessen Gefahrten, Maximianus und Julianus, wurden von den
Verfolgern des romischen Kaisers Julian etwa vier Meilen von der Stadt entfernt
getotet. Vermutlich wurde Lucianus an derselben Stétte nach einem Verhor und
Torturen enthauptet.''! Traditionsgemass handelt es sich um den Ort Montmille
unterhalb des Flusses Thérain, nordwestlich von Beauvais. Nach der Enthauptung
wird Lucianus von Heiden eine Meile von der Stadt entfernt bestattet.''? Nach
R. Kaiser lag das den genannten Mértyrern geweihte monasterium im Norden
der Civitasmauern und geht nach einer auf den Namen Chilperich gefélschten
Urkunde ins 6. Jahrhundert zuriick. Dabei handelt es sich um eine alte Coe-
miterialkirche,!'* die nach M. Roblin erst in einer Urkunde Karls des Kahlen
(843-877) fassbar wird.'*

In dieser ersten Passio erscheint Lucianus noch nicht als eigentlicher Kopf-
triger. Die Wendung cervix parata verbalisiert lediglich die Todesart und die
Bereitschaft fiir den Glauben zu sterben. In einer zweiten anonymen Fassung
der Vita, die nach H. M. Plantin wie die anonyme Passio von Dionysius nach
817 entstanden ist, werden durch die Weglassung von Nero und Petrus gewisse
Anachronismen beseitigt. Da Lucianus zu Dionysius und Quintinus gruppiert
wird — das Martyrium des Letzteren erfolgte zur Zeit Maximians — und unter
Kaiser Julian starb, gerit die zeitliche Abfolge erneut durcheinander.!’> Die
Szene des Martyriums wird in der zweiten Vita durch das Kephalophoren-Motiv
erweitert.''® Der Mértyrer begibt sich vom Hinrichtungsort (a monte) drei Meilen
weit zum auserwihlten Grabplatz (eine Meile von Beauvais entfernt), wobei
erstmals das Motiv der Flussiiberquerung hinzugefiigt wird. In einer spateren

" PLANTIN, Les passions, S. 68f.: (...) quasi quattuor milia ab urbe civitatis Belloacensium in

montem super amnis Tare (...). Unus vero ex ipsis, evaginato gladio, cervice iam parata,
amputavit capud eius.

"2 PLANTIN, Les passions, S. 68f.: (...) pagani erant illius colicultores viri itaque ex ipsis miseri-

cordiam moti sepelierunt eum in monumentum novum (...) quasi miliarium ab urbe civitatis.

Zu Lucianus, ebd., S. 20f.; Ducnesng, FEIII, S. 119, 151f.

13 Kaiser, Bischofsherrschaft, S. 575.

4 RosLIN, Le terroir de I’Qise, S. 198f.

"5 PLANTIN, Les passions, S. 24f., 31-34.

" PLANTIN, Les passions, Nr. 14, S. 80: (...) erigens se sancti viri corpus exanime, apprehen-
densque manu propria sanctum caput abscisum, stabili gressu (...) acsi vivens in corpore,
iter suum carpere plantis firmissimis coepit. Portansque eum a monte quasi millibus tribus,
Tarae transposito vado, pervenit ad locum quem vir sanctus sibi funeri tradendum elegerat,
uno a praedicta urbe milliario distans in agello publico (...).

34



Passio von Odo (T 881), dem ehemaligen Abt von Corvey und seit 861 Bischof
von Beauvais,''” wird Lucianus nicht mehr zu Dionysius gruppiert, sondern
auf die gleiche hierarchische Ebene wie der genannte erste Bischof von Paris
gestellt. Er wird zum Bischof von Beauvais bestimmt, obwohl von den zwolf
von Rom nach Gallien gesandten Glaubensboten nur Dionysius von Paris und
Regulus von Senlis als Bischofe bezeichnet werden und keine dltere Bischofs-
liste von Beauvais ihn an der Spitze auffiihrt.!"® In der Passio von Odo sind die
Anachronismen beseitigt; das Martyrium des Lucianus erfolgt wie bei Fuscianus,
Victoricus und Dionysius unter Kaiser Maximian. Die Angleichung der Passio
des Lucianus an jene des Dionysius von Hilduin ist offensichtlich. Odo war
bestrebt, Lucianus in den Rang eines ersten Glaubensboten zu erheben, die von
Papst Clemens nach Gallien entsandt worden waren. Somit weist der Bischofs-
sitz von Beauvais denselben Ursprung wie St-Denis auf.'’” Obwohl Odo — im
Gegensatz zu Hilduin — mit dem acsi vivens in corpore (wie wenn er lebendig
wire) die metaphorische Bedeutung des Kephalophoren-Motivs signalisiert, ist
die Angleichung des Lucianus an Dionysius aus der Ausgestaltung des Motivs,
vor allem durch das Engelsgeleit ersichtlich.'?® Ob auch andere Didzesen ins-
besondere ihre Bistumsgriinder mit diesem Wunder ehren oder Hilduins Passio
des Martyrers Dionysius grundsétzlich zum Vorbild fiir gewohnliche Heilige
wurde, gilt es im kommenden Kapitel zu untersuchen.

7 KAISER, Bischofsherrschaft, S. 575f.; DucHesng, FEIIL S. 121. Nach H. M. PLANTIN, Les passi-
ons, S. 30, entstand die Passio zwischen 861 (Erhebung zum Bischof von Beauvais) und 869.
8 Duchesng, FEIIL, S. 119, 151f; vgl. Anm. 74.
% Coens, Nouvelles recherches, S. 244; PLANTIN, Les passions, S. 31-34; SAINTYVES, Les saints
céphalophores, S. 179f.
PLANTIN, Les passions, S. 61, Nr. 21, S. 104 (Zitat): Tunc erigens se sancti viri corpus exani-
me apprehendit manibus propriis, ut fertur, sanctum caput abscissum, stabili gressu Spiritus
Sancti gratia, cuius fuerat membra corporis organa, una cum ministerio angelico, acsi vivens
in corpore, iter plantis firmissimis carpere coepit, portansque pretiosum caput ductu angelico
(...) a monte quasi milibus tribus, Tarae transposito vado, pervenit ad locum quem vir sanc-
tus sibi funeri tradendum elegerat, uno a praedicta urbe distans ferme miliario ubi in agello
publico (...) requievit (...).

1

1

1

)
=}

35



4. Verbreitung der Kephalophoren

Das Kartenbild von Matthias Zender verdeutlicht, dass das Motiv des Kopf-
tragens nicht auf einen bestimmten geographischen Raum konzentriert oder
auf eine Zeitepoche beschrinkt ist (Abb. 1). Bis zum Jahr 1200 hat sich das
Kephalophoren-Motiv im Gebiet links des Rheines — vor allem in Nord- und
Mittelgallien, im norditalischen und siidalamannischen Raum — gleichméssig
verbreitet.'”! Die spétesten Kephalophoren-Viten entstanden erst im 17. Jahr-
hundert. Auffallend ist, dass im rechtsrheinischen Gebiet mit nur einer Aus-
nahme, nimlich derjenigen Adalberts von Prag,'*? keine Kopftrager-Viten um
einheimische Heilige entstanden sind. In England, Spanien und Irland sind nur
Einzelfille zu verzeichnen.

Den verfiigbaren Quellen nach zu schliessen liegt der geographische Schwer-
punkt der ersten Kephalophoren in Nordgallien zwischen Seine und Maas um die
Stadte Paris, Beauvais und Amiens, in einem Gebiet, das von der Christianisie-
rung spit erfasst wurde. Es handelt sich um das Kerngebiet der merowingischen
Konige, von dem sich das Frankenreich nach Siiden ausbreitete. In fiinf Viten
des 8. Jahrhunderts treten erstmals eigentliche Kephalophoren auf, die nach
der Enthauptung den Kopf aufnehmen und eine gewisse Strecke zuriicklegen:
Fuscianus und Victoricus aus der Region Amiens, Dionysius von Paris, Lucianus
von Beauvais sowie Felix und Regula von Ziirich und Regulus von Populonia
(Toskana). Im Folgenden sollen die Motive, die um die Kultorte Ziirich und
Populonia in Erscheinung treten, einer genaueren Analyse unterzogen werden.
Dabei stellt sich die Frage, ob es sich um eine eigenstiandige Ausformung handelt
oder sich der frankische Einfluss bereits geltend macht.

4.1. Die Ziircher Heiligen Felix und Regula

Die Gestaltung der Kephalophoren-Szene in der Passio der Ziircher Heiligen
Felix und Regula, die nach Iso Miiller am Ende des 8. Jahrhunderts in St. Gal-

12l ZENDER, Verehrung, S. 533, 544f.

122 Die erste Vita von Adalbert entstand im 10. Jh. kurz nach dessen Tode in Rom. Dazu: Giorpm,
Adalberto, in: Bibl. sanct., Bd. 1, S. 185-189; Poche, Adalbert, in: LCI, Bd. 5, S. 26-28. Erst im
Breviarium Warmiensis von 1515 entstand um Adalbert eine Kopftragerlegende. Dazu: Vorwort
zur Vita von Adalbert, ep. Pragensis, in: Act. Sanct. Apr. IIT (1675), Nr. 13, S. 177.

36



len entstanden ist,'? zeigt Ahnlichkeiten zur Passio S. Justi, da die Mértyrer
ebenfalls die Empfianger des Hauptes sind.'* Es ist durchaus moglich, dass
fiir die Ziircher Heiligen die archdologische These E. A. Stiickelbergs zutrifft,
wonach das abgetrennte Haupt dem entsprechenden Korper unter die auf der
Brust liegenden Hénde gelegt wurde. Das Kephalophoren-Wunder ist sehr ein-
fach gestaltet: Die Heiligen gehen nach der Enthauptung — wie Victoricus und
Fuscianus — ohne zu sprechen und ohne jegliches Geleit von der Martyriums-
statte 40 Schritte zum Bestattungsplatz. Wie die Passio berichtet, singen Engel
und Heilige nach der Enthauptung aus der kirchlichen Bestattungsliturgie.'*
Derselbe Engelsempfang findet sich auch in der éltesten Passio von Lucianus
von Beauvais.!?® Das himmlische Licht und das Engelsgeleit sowie das Hymnen-
singen des Martyrers wihrend des Kopftragens zur Grabstitte, bereits bekannte
hagiographische Topoi,'*” werden erstmals in der dritten Passio des Dionysius
von Hilduin mit dem Kephalophoren-Motiv kombiniert, sodass Hilduins Passio
vermutlich erst nach jener von Felix und Regula entstanden ist. Dass die Passio
von Felix und Regula jedoch zeitlich nach jener von Victoricus und Fuscianus
abgefasst wurde, wie Iso Miiller vermutet, manifestiert der Bestattungsplatz
in St-Fuscien, bei dem es sich lediglich um ein erstes christliches Bodengrab
handelt und bei dem vermutlich noch kein Sakralbau oder eine schon seit

123 Die folgenden Ausfilhrungen beziehen sich auf Iso MOLLER, Die frithkarolingische Passio,
S. 132-187. Das Kephalophoren-Motiv tritt bereits im Ms. A im Cod. Sang. 225 auf, das
Iso Miiller als Grundlage fiir die Edition gedient hat. Nach Iso Miiller wurde die Passio von
einem alamannischen Kleriker Ende des 8. Jh. abgefasst, der unter dem Einfluss der irisch-
angelsdchsischen und auch friankischen Peregrinatio propter Christum stand. Der frinkische
Einfluss zeigt sich auch in der Ubernahme des gallischen Totenrituals des 8. Jh. und der

Kephalophoren-Szene sowie in der Namengebung des Visiondrs Florentius, ein Name, der

im 6.—7. Jh. im Frankenreich sehr hdufig auftrat.

MuLLER, Die frithkarolingische Passio, S. 143: Acciperunt beatissima corpora eorum sua

capita in manibus suis (...) ubi martyrio acciperunt (...).

12 MULLER, Die frithkarolingische Passio, S. 157f.,, 162f, 170f., 143 (Zitat): (...) portantes ea
(corpora) contra montem illum dextros XL. Est autem locus ille (locus sacer bzw. das Gross-
miinster) ubi sancti cum magno decore requiescunt, a castro Turico dextros CC (...) In paradyso
angeli deducunt vos et cum gloria suscipiant vos martyres.

126 PLANTIN, Les passions, Nr. 4, S. 69: (...) vox de caelo ad eum dicens: (...) Luciang (...) veni ad
me et suscipiant te angeli mei et perducunt te in coelestem Hierusalem (...).

127 Das Engelsgeleit findet sich bereits bei JoHANNES CHrysosTomos (T 407) in seiner Lobrede
auf alle Mirtyrer, PG 50, S. 710. Dabei werden die Martyrer von Engeln in den Himmel
geleitet.

124

37



langem bekannte Wallfahrtsstitte mit Mirakeln wie beispielsweise in Ziirich
vorauszusetzen ist.'*® Wie der Gestus des Kopftragens von der Martyriums- zur
Grabstitte sich in den Schriftquellen nicht weiter als in die Mitte des 8. Jahr-
hunderts zuriickverfolgen ldsst, so konnen die erste Passio und die Baubefunde
ebenfalls nicht weiter zuriickdatiert werden.

Obwohl die romische Vergangenheit der Kultstitte noch umstritten bleibt,
fallt laut Passio das Martyrium der Ziircher Heiligen wie in den erwihnten Viten
im frankischen Raum in die Zeit der rémischen Kaiser Diocletian (284-305)
und Maximian (286-305).'® Die Passio thematisiert aufgrund des Namens des
Verfolgers (Decius persecutor bzw. tyrannus/iudex) die Christenverfolgungs-
zeit des Kaisers Decius in den Jahren 250/251."° Die Martyrer werden jedoch
nicht mit den von Rom gesandten Glaubensboten in Zusammenhang gebracht,
sondern mit der ndher gelegenen Kultstitte in Agaunum (St-Maurice),"*! wo
Felix und Regula angeblich den Auftrag zur Peregrinatio propter Christum von
Mauritius erhielten.'* Die lange und beschwerliche Reise von Agaunum iiber
Clarona (Glarus) ad capud laci et fluvii Lindimaci, qui iuxta castrum Torico
est,'* um das Martyrium zu suchen, sowie das Kopftragen der Heiligen von der
Martyriumsstétte (Wasserkirche) zur Grabstitte (Grossmiinster) kénnen nicht
mit der Griindung eines Bischofssitzes in Zusammenhang gebracht werden,
sondern verschafften dem Ziircher Lokalkult das Ansehen eines auserwahlten

128 MuLLER, Die friihkarolingische Passio, S. 172f., 175, S. 143 (Zitat): (...) locus ille, ubi sancti
cum magno decore requiescunt (...) ubi ab antiquitate multi ceci et cludi (...) sanati sunt. Ein
erster Grundriss des Grossmiinsters weist in die karolingische Zeit. Dass sich das Grab der
beiden Heiligen in Ziirich befand, wird in der Urkunde Ludwigs des Deutschen von 853,
UBZ1 68, S. 23, Z. 4f. (Zitat), erstmals erwihnt: in eodem vico Turegum, ubi sanctus Felix
et sancta Regula martyres Christi corpore requiescunt. Dazu: GutscHer, Das Grossmiinster,
S. 36, 38; MULLER, ebd., S. 173, 175; KrAu1, Zur Frage des Ziircher Monasteriums, S. 403;
EcGLorr, Das Grab, S. 44-53; pERs., Der Standort, S. 85-87.

129 K A1ser, Vom Frith- zum Hochmittelalter, S. 157f.; GurscHer, Das Grossmiinster, S. 38—41.

130 Lexikon der Antike, S. 126.

B Der Kult um Mauritius und socii, die sog. Thebdische Legion, war im frinkischen Raum frith

verbreitet. Im 5. und 6. Jh. befanden sich nach E. A. SttckELBERG, Geschichte der Reliquien,

Reg. Nr. 2, S. 1 und Reg. Nr. 10, S. 2, Reliquien in Auxerre und Tours. Mit dem um 515

gegriindeten Kloster von Konig Sigismund steigerte sich der Ruhm der Heiligen.

MULLER, Die frithkarolingische Passio, S. 135: (...) cum consilio beati Mauricii duce Domino

servientes ad peregrinandum profecti per vasta loca heremi (...).

133 MULLER, Die friihkarolingische Passio, S. 135 (Zitat).

132

38



Wallfahrtsortes mit Mértyrern der Thebdischen Legion bzw. der Christenver-
folgung durch romische Kaiser.

Im Weiteren lésst sich — wie in den anderen Viten — aus dem Gestus des Kopf-
tragens und der Distanzangabe die Todesstitte, capud laci et fluvii Lindimaci
(Wasserkirche), und die Grabstitte, locus ille (Grossmiinster), bestimmen. Das
im spdteren 8. Jahrhundert verehrte Grab der Martyrer befand sich ausserhalb des
Siedlungsraumes, am Ort des heutigen Grossmiinsters.'** Archidologische Funde
beweisen, dass sich hier der romische Friedhof befand, sodass laut Gutscher
ein bedeutendes Grab, das aufgrund seiner Lage, Form, Beigaben, Inschriften
oder gar seines Erhaltungszustandes zu Spekulationen Anlass gab, die zur Ver-
ehrung fiihrten.”** Laut E. A. Stiickelberg hat eine besondere Bestattungsweise
des Kopfes von zwei Enthaupteten den Schluss auf ein Martyrium wéhrend der
Christenverfolgungszeit zugelassen und womdglich zum Kopftriger-Motiv in-
spiriert."*® Da der Verfasser der Vita die Hinrichtungsstitte — ein Findling unter
der Wasserkirche — sowie die Grabkirche am Platze des heutigen Grossmiinsters
gut gekannt haben muss, bot das Kephalophoren-Motiv die Moglichkeit, eine
klare Unterscheidung zwischen dem Richt- und Grabplatz zu markieren, was
zugleich einen Prozessionsweg zwischen zwei sakralen Orten schuf.'?’

Gesamthaft fallt auf, dass die Ziircher Passio aufgrund der einfach gehalte-
nen Kephalophoren-Szene sich durchaus in die iibrigen aus dem 8. Jahrhundert
stammenden Viten der Kephalophoren im nordgallischen Raum einreiht. Da in
St. Gallen das Kopftrager-Motiv bereits im 8. Jahrhundert bekannt war und ein
Bruder Fulrads von St-Denis dem Kloster St. Gallen als Abt vorstand'** und
dort im 8. Jahrhundert bereits eine Abschrift der Passio S. Justi verwahrt wur-

134 Nach R. KaIser, Vom Friith- zum Hochmittelalter, S. 158f., diirfte schon friih eine Klerikerge-
meinschaft die Kultstitte betreut haben. Auf Veranlassung Karls des Grossen oder Karls III.,
des Dicken, nahm ein Bischof Theodor die Dotationsgiiter entgegen. Er weihte die Kirche
und gab der Klerikergemeinschaft eine rechtliche Form. Dazu: MAUrER, «Bischof» Theodor,
S. 199-210; EcLorr, Der Standort, S. 19-52.

GuTtscHER, Das Grossmiinster, S. 38.

136 GuUTSCHER, Das Grossmiinster, S. 38; MULLER, Die frihkarolingische Passio, S. 173-175;
KrAui, Zur Frage des Ziircher Monasteriums, S. 403; EcLoFF, Das Grab, S. 44-53; DErs., Der
Standort, S. 85-87.

KaIser, Vom Frith- zum Hochmittelalter, S. 157-159; GutscHir, Das Grossmiinster,
S.38-42.

133 ZENDER, Verehrung, S. 535, Anm. 39.

135

137

39



de,'* sind direkte Beziehungen zwischen den Abteien St-Denis und St. Gallen
wahrscheinlich. Die Abfassung einer Passio fiir die Ziircher Heiligen bewirkt
nicht nur eine friihe Kultverbreitung,'¥ sondern verdeutlicht auch die straffere
Organisation eines Lokalkultes in Zusammenhang mit der engeren Einbeziehung
frankischer Stiitzpunkte ins Reich in der ersten Hélfte des 8. Jahrhunderts und
der Stossrichtung der friankischen Alpenpass-Politik, wobei Ziirich als Etappenort
gesehen werden darf.'!

4.2. Regulus von Populonia

Die Passio von Regulus von Populonia entstand laut F. Lanzoni zwischen dem
7. und vor dem Ende des 8. Jahrhunderts, da sich gewisse Textpassagen auf die
Dialogi von Papst Gregor d. Gr. (um 540—604) beziehen und die um 780 erfolgte
Translation durch Bischof Johannes (781-800) in den St. Martin geweihten Dom
von Lucca in der Passio nicht erwdhnt wird.'*? Der Translationsbericht wurde
nach F. Lanzoni im 8. Jahrhundert abgefasst. In den alten Martyrologien wird
Regulus nicht erwidhnt; er erscheint erst unter dem Einfluss der Passio in den
toskanischen Martyrologien des 11. und 12. Jahrhunderts. Die Vita von Regulus
steht in engstem Zusammenhang mit der Vita S. Cerbonii, des dritten Bischofs
von Populonia. Diese gehort wie jene von Regulus dem Legendenzyklus um Totila
(Konig der Ostgoten, 541-552) an. Cerbonius wurde 573-575 wihrend der Lan-
gobardeneinfille in Tuszien getotet. Laut der Passio von Regulus war Cerbonius
ein begleitender Bischof des afrikanischen Erzbischofs Regulus auf der Uberfahrt
von Afrika nach Italien. Regulus war in den arianischen Streit verwickelt und
floh zur Zeit der Wandaleneinfille mit sieben Geféhrten (den Bischofen Felicius

139 Cokns, Aux origines, S. 89.

" Nach Iso MULLER/CARL Prarr, Thesaurus Fabariensis, S. 33, ist der Kult anfangs des 9. Jh. in
St. Gallen und Chur fassbar; in der Mitte des 9. Jh. ist er auf der Reichenau und nach 875 in
Pféfers nachweisbar. Dazu: MULLER, Die frithkarolingische Passio, S. 177. Laut E. A. St0-
CKELBERG, Geschichte der Reliquien, S. 309, befanden sich im 9. Jh. bereits Reliquien von
Felix und Regula mit cedula (Reliquienzettel) in Sens.

141 Gurscuer, Das Grossmiinster, S. 40; Kaiser, Vom Frith- zum Hochmittelalter, S. 130—133.

42 Nach F. Lanzonr, Le diocesi, S. 554-558, befand sich der Leib des Mirtyrers im Jahre 778
noch in Populonia, als Bischof Peredeus von Lucca dem Kloster St. Regulus von Populonia
Giter vermachte.

40



und Cerbonius, drei Priestern und zwei Diakonen) nach Italien. Nach einer ge-
fahrlichen Meeriiberfahrt landeten sie an der toskanischen Kiiste. Regulus lebte
in der Nihe von Populonia als Eremit unter wilden Tieren, wo er unter Totila das
Martyrium erlitt. Dank der reichen Wundertétigkeit des Mértyrers wurde ithm in
Gualdo (in der Nihe des antiken Populonia) eine Kirche erbaut.'*

Das Kephalophoren-Wunder vollzieht sich &dhnlich wie bei Justus an einer
Wasserquelle. Laut Passio warfen die Scharfrichter das abgeschlagene Haupt
neben einen Brunnen, worauf Regulus sich erhob, zwei Stadien (ca. 390 m)
vorwirtsging und das Haupt in den Hédnden haltend sich auf einen Baumstrunk
setzte.'** Im Gegensatz zu Justus gibt Regulus keine Bestattungsanweisungen
nach dem Tod, sondern begibt sich stillschweigend zu einem unbekannten Ru-
heplatz (lignum), um Haupt und Korper am selben Ort zu vereinen. Die tibrigen
Handlungen werden von einem Engel {ibernommen, der die beiden Begleitbi-
schofe, Cerbonius und Felicius, zum Martyriumsplatz sendet, um Regulus zu
bestatten.'** Die Textstelle weist auf eine Inventio, die durch die beiden Bischofe
erfolgte. Diese waren jedoch keine Augenzeugen des Kephalophoren-Wunders.
Sie fanden den Hingerichteten sitzend mit dem Haupt auf der Brust.

In dieser Passio lasst sich das Kopftriger-Motiv ebenso mit der archiologi-
schen These erkliren. Wie Regulus zu Lebzeiten gewiinscht hatte,'*° bestatteten
ihn die genannten Bischofe vermutlich in einem ersten Bodengrab im Monas-
terium St. Regulus in Populonia. Nach F. Lanzoni ldsst sich Regulus historisch
nicht fassen. Wie Cerbonius und Felicius gehdrt er zu einer grossen Gruppe
von Heiligen in Italien, die vor den Wandalen flohen. Die meisten hatten mit

143 T anzonl, Le diocesi, S. 554-558; SiMoNETTI, Santi cefalofori, S. 69f.; CarAFFa, Regolo, in:
Bibl. sanct., Bd. 11, S. 84-87; AmorE, Regulus, in: LThK, Bd. §, S. 1105.

De S. Regulo, Nr. 25f., S. 230: carnifices (...) cuius caput iuxta fontem putantes pro nihilo
iactaverunt. (...) caput suum, quod miseri carnifices absciderunt, suis manibus levans duo-
bus stadiis ipso, pro quo passus est, faciente, portavit; et resedit super quoddam lignum acsi
saevorum gladio non fuisset occisus.

De S. Regulo, Nr. 26, S. 230: Angelus autem Domini apparuit duobus ejus coepiscopis Felici et
Carbonio (...) dicens: Pontifex vester interfectus est. (...) Illi (...) sedentemque eum invenerunt,
ubi, priusquam decollatus esset.

De S. Regulo, Nr. 26, S. 230: Surge (...) Pater, ut in loco voluntatis tuae valeamus tuum sepelire
cadaver. Mox erectus caput ferens in manibus, quantum jactus est lapidis, requievit traditus
sepulturae. Ubersetzung des Satzes: Mox (...) sepulturae: Bald erhob er sich, den Kopf in
den Hinden tragend, ruhte so lange (in dieser Position), wie es das Ausheben eines Grabes
erforderte, und wurde bestattet.

147 L anzont, Le diocesi, S. 1095 f.

144

145

146

41



Afrika kaum etwas zu tun, sondern lebten in Italien.!*” Die verwendeten Topoi,
wie das Verlassen der Heimat, das Ablegen des Bischofsamtes, die gefdhrliche
Uberquerung des Meeres, das Eremitenleben mit wilden Tieren, gehdren nach
A. Simonetti zur irischen Peregrinatio. Die Verbindung des abgeschlagenen
Hauptes mit der Wasserquelle sowie der Baumstrunk als Ruheplatz finden sich
mehrheitlich in den irischen Viten der Kephalophoren und verdeutlichen, dass
der christlichen Passio von Regulus keltisches Substrat zugrunde liegt.'* Nach
der keltischen Mythologie tritt mit der Enthauptung noch nicht der endgiiltige
Tod ein, sondern eine Ubergangszeit, die sich z. B. im Kopftragen manifestiert,
aus der eine Riickkehr ins irdische Leben oder die Wahl des ewigen Lebens
moglich ist. In der keltischen Tradition, die sich im insularen Raum — insbeson-
dere in Irland — lange bewahrt hat, war ein Weiterleben nach dem Tod durch die
Vereinigung von Kopf und Rumpf (symbolisch Baumstrunk und Kopf) auch
fiir eine profane Person méglich. In der christlichen Vita wird nur noch einem
Heiligen eine beschriinkte Ubergangszeit zwischen Leben und Tod einberaumt,
um mit dem Gestus des Kopftragens die Grabstitte bzw. den Verehrungsort zu
bestimmen.

Obwohl es sich bei Regulus um einen afrikanischen, in der Toskana lebenden
Heiligen handelt, vermutet A. Simonetti, dass die Passio von irischen Mdnchen
fiir den Klerus von Populonia geschrieben wurde und aufgrund des keltischen
Substrates — nicht nur bei der Kephalophoren-Szene feststellbar — sowie der
ausfiihrlichen Darstellung der irischen Peregrinatio unabhingig von den galli-
schen Kopftriagerlegenden entstanden ist. Der Einfluss des irischen Monchtums
im Gebiet um den Monte Pisano (zwischen Pisa und Lucca), der als Mons
heremitae bezeichnet wurde, ist durchaus wahrscheinlich, da sich seit dem 8.
Jahrhundert in der Nahe von Populonia eine irische Monchsgemeinschaft befand,
die zum Columban-Kloster in Bobbio gehérte.'*’ Sie nannte sich diaconia des
HI. Columban, ihr war seit dem 8. Jahrhundert in Lucca eine Kirche geweiht.!>
Im Vergleich zu den gallischen Viten tritt das Kephalophoren-Wunder in einer
sehr bescheidenen Form auf und steht in der Motivgestaltung der Passio von
Justus am ndchsten.

'8 Lanzony, Le diocesi, S. 72-119; O RiaN: Le passage du paganisme, S. 369-380.

' SimoNETTI, Santi cefalofori, S. 88—119. Fiir das Schreibzentrum Bobbio spricht auch die Szene,
in der Totilas Verfolger dreimal an Regulus vorbeigehen, ohne ihn zu sehen. Schon Jonas von
Bobbio hat denselben Topos in der Vita Columbani verwendet. Dazu: ebd., S. 88.

150 SimonETTI, Santi cefalofori, S. 88.

42



	Kephalophoren in der westlichen Christenheit

