
Zeitschrift: Quellen und Forschungen zur Bündner Geschichte

Herausgeber: Staatsarchiv Graubünden

Band: 14 (2005)

Artikel: Das Kephalophoren-Wunder in churrätischen Viten : Placidus von
Disentis - Gaudentius von Casaccia - Victor von Tomils - Eusebius vom
Viktorsberg

Autor: Di Natale, Regula

Kapitel: A: Kephalophoren in der westlichen Christenheit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939161

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A. Kephalophoren in der westlichen Christenheit

1. Einleitung

1.1. Begriff und Problemstellung

Als Kephalophoren - Kopfträger - werden Märtyrer bezeichnet, die nach der

Enthauptung ihren Kopf vom Boden aufheben und, ihn in beiden Händen vor
der Brust tragend, eine gewisse Strecke zurücklegen. Das Motiv ist in der Weise

ausgestaltet, dass das abgeschlagene Haupt zu sprechen beginnt, d. h. Gott lobt,
der Körper sich aufrichtet und sein Haupt zum gewünschten Bestattungsort trägt.1

Es handelt sich beim Kephalophoren-Wunder um einen hagiographischen Topos

mit eigener Intention. Doch was uns als literarische Ausschmückung erscheint,

galt dem Mittelalter als wörtlich zu verstehendes Ereignis.
In Anbetracht der geographischen Lage Rätiens als Durchgangsland im

Bereich der Zentralalpen und dessen wechselnden Herrschaften zwischen Spätantike

und hochkarolingischer Zeit2 sowie der grossen Zahl von Kephalophoren
in der westlichen hagiographischen Literatur und der Tatsache, dass das Motiv
zwischen dem 8. und dem 17. Jahrhundert von den Hagiographen immer wieder

verwendet wurde, ist es ein Anliegen dieser Studie, die vier churrätischen

Heiligen in einen grösseren kulturellen Zusammenhang zu stellen. Da das Ke-

phalophoren-Motiv im churrätischen Raum mit St. Placidus von Disentis erst

um 1200 in der Passio S. Placidi, mit St. Gaudentius von Casaccia im Brevia-

rium Curiense von 1520 sowie mit St. Victor von Tomils und St. Eusebius vom
Viktorsberg sogar erst im Proprium Sanctorum von 1646 erscheint, muss der

zeitliche Rahmen entsprechend weit gespannt bleiben. Somit wird es möglich,
die Motiventwicklung bzw. -Veränderung sowie die unterschiedliche Intention
der Hagiographen in den verschiedenen Zeiträumen zu verfolgen.

Der erste Teil der Arbeit gilt der Motiventwicklung und -Verbreitung in der

westlichen Christenheit. Aufgrund der Quellenlage bietet sich Nordgallien -
anhand der frühesten Passio aus dem 7. Jahrhundert - als Raum an, die Genese

des Kephalophoren-Motivs zu verfolgen. Dabei gilt es zu untersuchen, ob sich

pagane Kultschichten fassen lassen, die im Laufe des Christianisierungspro-

1 Kaster, Heilige Kephalophoren, in: LCI, Bd. 7, S. 307f.; Heinz-Mohr, Lexikon der Symbole,

S. 162; Braun, Tracht und Attribute, S. 819f.; Lurker, Wörterbuch biblischer Bilder,
S. 158-160.

2 Kaiser, Churrätien, S. 9.

11



zesses eine Umdeutung und Weiterentwicklung erfahren haben, und ob anhand
des Motivwandels politische, religiöse und soziale Veränderungen abzulesen
sind. Möglicherweise bestand ein hagiographisches Interesse, einen besonderen
Heiligentypus zu schaffen und ihn zu spezifischen Zwecken zu propagieren.
Ferner stellt sich die Frage nach einem besonders geeigneten Kontext, d. h.
einem kulturhistorischen oder kirchenpolitischen Hintergrund, der das Motiv
hervorgebracht und zu dessen Verbreitung beigetragen hat.

Der zweite Teil dieserArbeit gilt dem Kephalophoren-Wunder in churrätischen
Viten. Die Quellenlage zu den vier zu untersuchenden Heiligen schliesst Chur-
rätien als Ursprung des Kephalophoren-Motivs aus. Den Verfassern der
churrätischen Viten muss aufgrund von Reliquientranslationen sowie anderen Viten
von Kephalophoren und vor allem durch Beziehungen zu Benediktiner-Klöstern
als Trägern der Schriftkultur das Kephalophoren-Motiv bekannt gewesen sein.
Gelegenheiten des Austausches ergaben sich an Kirchenversammlungen und
durch Verbrüderungen mit andern Klöstern. Im Weiteren stellt sich die Frage,
welche Kultzentren den churrätischen Raum beeinflusst haben, wie stark diese
«fremden» Heiligen verehrt wurden und innerhalb von Churrätien verbreitet
waren und ob in der Rezeption des Motivs eine kulturell-politische Anpassung
zu sehen ist. Von besonderem Interesse ist sodann die Frage, welche Ziele mit
dem Kephalophoren-Motiv in den verschiedenen geographischen Räumen Chur-
rätiens verfolgt wurden und inwiefern das Motiv der Aufwertung eines Heiligen
diente, die im Zusammenhang mit einer prekären politischen, religiösen oder
sozialen Situation verstanden werden muss.

In der westlichen Christenheit besass das Motiv eine lange und geographisch
weit reichende Wirkungskraft. Ob es sich bei den vier churrätischen Kephalophoren

um einen überregionalen oder lokalen Kult oder sogar nur um einen von
der Kirche nicht anerkannten Lokalheiligen handelte, dessen Bedeutung gerade
dieses Motiv erhöhte, wird hier ebenfalls untersucht.

1.2. Quellen und Forschungslage

Das Thema der vorliegenden Arbeit erfordert es, sich mit der christlichen
Heiligen- und Reliquienverehrung auseinander zu setzen, sich vorwiegend mit
liturgischen Texten und hagiographischen Quellen, insbesondere Viten (lat.:
Vitae, teils auch Passiones genannt) zu befassen, die der Erbauung dienen und
eine Typologie der Heiligkeit liefern wollen. Die historische Intention der Ha-

12



giographen liegt darin, dass sie in der Regel über das Leben und die Taten des

Heiligen chronologisch berichten, auch wenn die Handlungen des Protagonisten

räumlich und zeitlich nicht genau fixiert sind. Friedrich Lotter geht davon

aus, dass einem Grossteil früh bezeugter Wunderepisoden reale Geschehnisse

zugrunde liegen, die oft schon zu Lebzeiten des Heiligen nach der üblichen

Heiligkeitsvorstellung gedeutet und mittels Auslassung individueller Züge
und Hinzufügung typischer Merkmale eines heiligen Lebens dem jeweils
geltenden Heiligenideal angepasst wurden. Die meisten Viten erwecken weniger
den Eindruck einer historischen als vielmehr einer topischen, idealtypischen
Darstellung, deren Elemente austauschbar und übertragbar sind. Somit bleibt
die Verbindung von Ort, Person und Handlung vielfach zweifelhaft. Es lassen

sich wenig zuverlässige Aufschlüsse über die Persönlichkeit des dargestellten

Heiligen und die Geschichte seiner Zeit gewinnen. Der historische Aussagewert
der Wunderepisode liegt daher weniger im Ereignis an sich als in der Darstellung

von Situationen und Umständen, in denen sich der Märtyrer befindet und
die das Wunder herausgefordert haben, sodass über diese Rahmenhandlung
Rückschlüsse auf reale Krisensituationen möglich werden.

Viten, deren Abfassung spät erfolgte und die sich durch eine weit
fortgeschrittene Typisierung auszeichnen, wirken nicht nur stereotyp, weil sich der

Hagiograph mangels Quellenmaterial biblischer und älterer hagiographischer
Vorbilder bedienen musste, sondern vermitteln unter Umständen nur geringen
Aufschluss für die Sozial-, Wirtschafts- und Kulturgeschichte der betreffenden

Epoche. Oft dient die Präzisierung von Angaben, wie die Aufnahme von realen

Begebenheiten, die Einfügung von Orts-, Personen- und Zeitangaben, der
Erhöhung der Glaubwürdigkeit des eventuell von den Zeitgenossen bezweifelten
Wunders. Inhaltlich geht es dem Hagiographen einerseits darum, einen Heiligen

als Repräsentanten absoluter christlicher Werte, als Identifikationsfigur
darzustellen. Andererseits soll der Kult, der die Macht Gottes und das Ansehen
der Kirche steigerte, etabliert, stabilisiert und propagiert werden. Letzteres

bezeugt auch ein lokalpolitisches Interesse. Insofern konnte schon die Abfassung
oder Neuschreibung einer bestehenden Vita konkrete kirchenpolitische Ziele
verfolgen.3

Heiligenviten sind nicht Ausdruck einer Volkskultur, sondern wurden von
Mönchen und Klerikern verfasst und dienten anfangs als Gebrauchsschrift zu
deren Erbauung und Belehrung. Da die typisierten Erzählungen zugleich auch

3 Lotter, Methodisches, S. 332f., 335-339, 345; Schreiner, Wahrheitsverständnis, S. 132.

13



Weltsicht, Mentalität und Wunschziel der Verfasser widerspiegeln, lassen sich
durch vergleichende Untersuchungen der im Verlaufe längerer Zeitabschnitte
entstandenen Versionen desselben Motivs in den Quellen eines bestimmten
Heiligentypus Entwicklungen in Vorstellungswelt, Verhaltensformen und
Institutionen erkennen.4

In der neueren hagiographischen Forschung zeigt sich die Tendenz, nicht
mehr den Erzählstoff und die handelnden Figuren auf ihren Wahrheitsgehalt
hin zu überprüfen, sondern die soziokulturelle Wirklichkeit, welche vor allem
der Heilige und die Ereignisse widerspiegeln, in den Vordergrund zu stellen.
Direkte und beiläufige Aussagen in hagiographischen Schriften über Zustände
und Vorstellungen zur Zeit der Abfassung sind zugleich Ausdruck kulturellen,
wirtschaftlichen und politischen Geschehens. Das Kephalophoren-Motiv
erscheint selten in allen über einen Heiligen verfassten Schriften. Überarbeitungen

und Neufassungen von Viten verweisen somit auf die spezifische Intention
des Hagiographen, den Wandel der Zeitanschauungen und die Entwicklung
bestimmter Vorstellungen über grössere Zeiträume hinweg.5 Das Bild der
Entwicklung eines Heiligenkultes vermittelt uns zudem historische Aufschlüsse
über Kultzentren bzw. den Wirkungs- und Einzugsbereich einer bestimmten
Kirche und deren Kultbeziehungen.6

Für die Entwicklung und vor allem die Verbreitung des Kephalophoren-Motivs
sind Patrozinien, archäologische Zeugnisse, wie Überreste von Kirchenbauten
und Grabfunde, aus denen sich insbesondere Bestattungsmodi erschliessen
lassen, sowie ikonographische Darstellungen von Bedeutung. Bei fehlenden
Schriftquellen genügen diese Quellengattungen allerdings nicht, den Ursprung
des Kephalophoren-Motivs zu deuten, da sie leicht zu einem falschen Kult- und
Bildverständnis führen können. Patrozinien und ikonographische Zeugnisse
dokumentieren vor allem die Verbreitung eines Heiligenkultes. Aus letzteren
lassen sich aufgrund der Gestaltung des Motivs einerseits Denkweisen um den

4 Leonardi, Hagiographie, in: LdMA, Bd. 4, S. 1840f.; Graus, Volk, Herrscher und Heiliger,
S. 62, 72f., 77; Lotter, Methodisches, S. 307f., 314f., 323, 328; Angenendt, Heilige und

Reliquien, S. 159; Goetz, Proseminar Geschichte, S. 106-110; Heinzelmann, Sanctitas,
S. 743; Schlochtermeyer, Heiligenviten, S. 162-164; Scheibelreiter, Verfälschung, S. 283f.;
Schreiner, Wahrheitsverständnis, S. 132.

5 Angenendt, Heilige und Reliquien, S. 138-148; Lotter, Methodisches, S. 305, 356; Graus,
Sozialgeschichtliche Aspekte, S. 131-176; Simonetti, Santi cefalofori, S. 67.

6 Stückelberg, Heiligengeographie, S. 42-51, ders., Translationen, S. 1-20; Zender, Verehrung,
S. 528-541, bes. S. 528; ders., Räume und Schichten, S. 13-22.

14



Tod, letztlich eine zusätzliche Erklärung über die Entstehung des Kephalopho-
ren-Motivs ablesen und andererseits Kultbeziehungen aufzeigen.

Die Forschung hat sich bereits im 17. Jahrhundert mit den Kephalophoren
beschäftigt. Den Angriffen der Protestanten auf die Glaubwürdigkeit der

Heiligen- und Märtyrerlegenden stellten die Mauriner7 und Bollandisten8 ein auf
Quellenforschung beruhendes Studium entgegen. Die Bollandisten, die sich vor
allem mit den Viten der Heiligen befassten, kannten bereits über 50 Heilige, die
ihr Haupt an die Grabstätte tragen.9 Sie standen der grossen Zahl an Kephalophoren

kritisch gegenüber und bezweifelten die Echtheit vieler dieser Wunder.10

Marcel Hébert (1914) und Ernst A. Stückelberg (1916) erklären das

Phänomen aus archäologischer Sicht. Demnach waren Grabfunde mit besonderen

Bestattungsformen, wobei die Hände den auf der Brust liegenden Kopf um-
fassten, für die Entstehung des Kephalophoren-Wunders ausschlaggebend.11

Gemäss P. Saintyves (1929), der sich eingehend mit den von den Bollandisten
erwähnten Heiligen befasst hat, ist das Motiv literarischen Ursprungs und hatte

sein Vorbild in der ältesten Passio von Dionysius von Paris. P. Saintyves hat
eine stattliche Zahl Kephalophoren katalogisiert und teils kurz kommentiert.
Ihm zufolge gehört das Kephalophoren-Motiv zur benediktinischen Tradition,
die durch die Mönche verbreitet wurde.12 Louis Réau (1958) erklärt sich die

7 Französische Benediktiner, die sich in der Kongregation von Saint-Maur als Mauriner
zusammenschlössen, versuchten in der Durchforschung der Klosterarchive und Bibliotheken
die Studien der Mönche neu zu beleben. Das Verdienst der Mauriner besteht darin, dass sie

auf die Quellen des Mittelalters historisch-kritische Methoden anwandten. Der bedeutendste

Gelehrte dieser Zeit war Johannes Mabillon (1632-1707), der sich vorwiegend mit der

Ordensgeschichte der Benediktiner befasste. Dazu: Schnürer, Katholische Kirche und Kultur,
S. 653-655; Heer, Johannes Mabillon und die Schweizer Benediktiner.

8 Die belgischen Jesuiten, vor allem Johann van Bolland (1596-1665) und seine ersten Mitarbeiter

(Gottfrid Henschen(ius) und Daniel Papebroch), Bollandisten genannt, setzten sich zum Ziel,
die Lebensbeschreibungen der Heiligen (Vitae/Passiones) nach der Reihenfolge im Kirchenjahr

aufgrund der ältesten und besten Quellen mit historisch-kritischen Methoden zu erforschen.

Die Absicht war eine vollständige Sammlung der Heiligenviten auf textkritischer Grundlage

zu edieren, nämlich die Acta Sanctorum. Die ersten Foliobände der Acta Sanctorum erschienen

1643 in Antwerpen und behandelten die Heiligen des Januars. Dazu: Schnürer, Katholische

Kirche und Kultur, S. 656f.; Wolf, Die Macht der Heiligen und ihrer Bilder, S. 255, 272.
' De S. Bolonia, in: Act. Sanct., Oct. VII, S. 819.

10 Act. Sanct., April III, S. 106; ebd., Mai VI, S. 36-38; ebd. Oct. VII, S. 819.
11 Hébert, Les martyrs, S. 19-24; Stückelberg, Die Kephalophoren, S. 76-79.
12 P. Saintyves, Les saints céphalophores, S. 225-231, verzeichnet ca. 120 Kopfträger.

15



Entstehung des Motivs durch den Einfluss ikonographischer Zeugnisse, die
zu einem falschen Bildverständnis einer einfachen Todesdarstellung führten.13
Nach Hippolyte Delehaye (1934), Henri M. Plantin (1953) und Maurice Coens

(1956) gab es am Ende des 8. oder zu Beginn des 9. Jahrhunderts noch keine
bildlichen Darstellungen, die den Hagiographen als Anregung hätten dienen
können. Die Wurzeln und die Weiterentwicklung des Motivs sind nach ihrer
Meinung literarischen Ursprungs.14

Nach M. Coens, der sich am eingehendsten mit der Entstehung des Kephalo-
phoren-Wunders beschäftigt hat, nahm das Motiv seinen Anfang mit St. Justus
im nordgallischen Raum, zu dessen Inspiration in erster Linie das Haupt von
Johannes dem Täufer beigetragen hat. Das Motiv erfuhr eine Weiterentwicklung
vom statischen zum wandelnden Kopfträger und fand grosse Verbreitung in
der Karolingerzeit. M. Coens zufolge lässt sich mit der archäologischen These
die Entstehung des Kephalophoren-Motivs nicht erklären, da seit Ambrosius
(333-397) Graböffnungen im Westen praktiziert wurden, wobei neolithische
Grabsitten mit dem Kopf auf der Brust oder an andern Körperstellen sowie
ein fehlender oder anderswo bestatteter Kopf das Motiv in den Viten nicht
hervorgebracht hat.15 Obwohl Gregor von Tours (538/9-594/5) bei der inventio
reliquiarum der Heiligen Ferreolus und Julianus von Vienne hervorhebt, dass

beide enthauptet im selben Grab lagen und der Kopf des letzteren sich unter dem
Arm von Ferreolus befand, kannte er das Kephalophoren-Motiv noch nicht.16
Es ist aber durchaus möglich, dass nach dem Bekanntwerden des Motivs die
obige Bestattungsart zu dessen Verbreitung beigetragen hat. Iso Müller stützt
sich bei der historischen Herleitung des Kephalophoren-Wunders der Heiligen
Placidus von Disentis und Gaudentius von Casaccia auf die Ergebnisse von M.
Coens. Die Vorlage für die Passio der Zürcher Heiligen Felix und Regula und
die Disentiser Passio bildete die Passio SS. Dionisii, Rustici et Eleutherii des
Abtes Hilduin von Paris.17

13 Réau, Iconographie, S. 285f.
14 Delehaye, Cinq leçons, S. 135-137; Plantin, Les passions, S. 54; Coens, Aux origines, S. 112.
15 Coens, Nouvelles recherches, S. 231-253.
16 Gregor von tours, Liber de passione et virtutibus, S. 564f.; Coens, Nouvelles recherches,

S. 247f.; Saintyves, Les saints céphalophores, S. 106f.
17 Müller, St. Gaudentius, S. 157. In früheren Publikationen weisen Iso Müller, Der heilige

Placidus, S. 52-55, und H. Günter, Legenden-Studien, S. 85, 97-105, auf die literarische
Herkunft des Motivs hin, das seinen Anfang in den Homilien des Johannes Chrysostomos auf
die Hl. Juventinus und Maximinus nahm und dann in Gallien Eingang fand.

16



Adele Simonetti (1987) hat sich mit den Kephalophoren ebenfalls beschäftigt,
wobei in ihren drei untersuchten Viten homonymer Heiliger in geographisch
weit entfernten Räumen nur Regulus von Populonia ein Kopfträger ist. In ihrer
Studie steht nicht das Kephalophoren-Motiv im Zentrum, sondern der Nachweis

von keltischem Traditionsgut, zu dem auch das Kopftragen gehört.18 Aus den

genannten Forschungsbeiträgen geht deutlich hervor, dass dem Motiv pagane und
biblische Motive zugrunde liegen können und der christliche Märtyrer - der zu
verehrende Heilige - selbst nach dem Eintreten des physischen Todes mit dem
Gestus des Kopftragens die Grabstätte noch bestimmen kann. Jacques Thomas

(1991) geht noch einen Schritt weiter. Er stützt sich vor allem auf biblische
Texte. Porter la tête bedeutet für ihn l'avoir sur les épaules. Da oft zwei Köpfe
dargestellt werden - das abgeschlagene Haupt in der Hand und ein neues auf
dem Körper -, sieht er in diesem Gestus die Intaktheit bzw. Wiederherstellung
des Körpers nach der Auferstehung.19

2. Entwicklung des Kephalophoren-Motivs

Das Kephalophoren-Motiv taucht bei den Autoren des 6. Jahrhunderts in der
westlichen Christenheit - etwa bei Gregor von Tours und Venantius Fortunatus

(f ca. 601) - noch nicht auf.20 Aus der ersten Hälfte des 8. Jahrhunderts ist in
der hagiographischen Literatur eine einzige Passio bekannt, jene des Knaben
Justus von Auxerre,21 in der das Motiv einen bescheidenen Anfang nimmt. Nach
M. Coens muss die Legende um Justus bereits im 7. Jahrhundert in der Region
Beauvais bekannt gewesen sein.22

18 Simonetti, Santi cefalofori, S. 69f.
19 Thomas, Sur l'origine, S. 401^108.
20 Saintyves, Les saints céphalophores, S. 176. Nach M. Coens, Nouvelles recherches, S. 247,

treten in der hagiographischen Literatur der östlichen Christenheit selten eigentliche
Kephalophoren auf. Bekannt ist die Legende um das Haupt des Propheten Husayn im östlichen
islamischen Raum, Husayn b. 'Ali b. Abi Talib, in: Encyclopédie de l'Islam, Bd. III (1971),
S. 632. Der Leib des in der Schlacht gefallenen Propheten wurde am Kriegsplatz bestattet
und dessen Haupt von den Mitkämpfenden, die zugleich als siegende Partei hervorgingen,
in zwei Städte zur Betrauerung und Verehrung gebracht. Wo das Haupt letztlich bestattet
worden ist, bleibt ungeklärt. - Den Hinweis verdanke ich Johannes Thomann, Oberassistent

am Orientalischen Seminar der Universität Zürich.

17



Im Folgenden wird in Texten antik-heidnischer und jüdisch-christlicher
Autoren nach Denk- und Vorstellungsmustern gesucht, die den Hagiographen
als Vorlage gedient haben könnten. Anschliessend werden aus der genannten
Justus-Passio jene Elemente herauskristallisiert, die in den späteren Viten der

Kephalophoren in irgendeiner Form immer wieder vorkommen und sich dadurch

zu einem Topos verfestigten, der von Hagiographen für eine bestimmte Aufgabe
des Heiligen in einer typischen Situation als Versatzstück verwendet wurde.23

2.1. Die Bedeutung des Hauptes in biblischen Texten

Die Bibel, die wichtigste Lektüre des damaligen Klerus, enthält genügend
Belege, wo das Haupt (griech. : kephalé) als zentralster Körperteil des Menschen
betrachtet wird, was für die Motiv-Entwicklung inspirierend war. In biblischen
Texten wird das Haupt nicht als Sitz des Verstandes, sondern des Lebens betrachtet

und zum sprachlichen Bild für Herrschaft gedeutet.24 Haupt-Sein bedeutet

21 Passio S. Justi pueri, in: Coens, Aux origines, S. 94-96. Es handelt sich um das Fragment
der Universitäts- und Landesbibliothek Düsseldorf (Ms. D), dessen Original nach M. Coens,
ebd., S. 90-92, 97; ders., Nouvelles recherches, S. 236f., aus dem Kloster Werden stammte,
wohin es Liudger gebracht haben könnte. Liudger war ein Schüler des Alkuin von York und
Gründer des Klosters Werden. Das Fragment D mit der Passio von Justus wurde von einem

Angelsachsen vor 740 in Northumbria oder auf dem Kontinent geschrieben. Dazu: Katalog
der frühmittelalterlichen Fragmente, S. 30f., 66; Kaiser, Untersuchungen, S. 141, Anm. 387.

- Der erste fehlende Teil des Fragments von Düsseldorf, d. h. bis unmittelbar vor das Martyrium
von Justus, lässt sich nach M. Coens, ebd., S. 87f., 94, mit dem Ms. Paris lat. 12598 (Ms. P)
aus dem 8. Jh. ergänzen. Inhaltlich stimmt es mit jenem von Brüssel (10. Jh., ursprünglich
von Weissenburg) und den beiden Handschriften von St. Gallen (Nr. 548, Ende des 8. Jh., und
Nr. 566, erste Hälfte des 10. Jh.) überein. Dazu: ebd., S. 86-89; ders., Nouvelles recherches,
S. 235f. - Die folgenden Zeilenangaben der Quellenstellen im Text beziehen sich auf das

Düsseldorfer Fragment (Ms. D).
22 Coens, Aux origines, S. 91.
23 Wilpert, Topos, in: Sachwörterbuch der Literatur, S. 952f.
24 Matt. 14,8,11; Joh. 19,30. Laut M. Lurker, Wörterbuch biblischer Bilder, S. 158f., kam dem

Haupt des Menschen durch seine Richtungsbezogenheit zum Himmel schon früh religiöse
Bedeutung zu. Als Träger des Bewusstseins repräsentiert es den ganzen Menschen. Nach
einer altmesopotamischen Überlieferung musste sich ein Gott das Haupt abschlagen, um aus
dessen Blut Erde, Menschen und Tiere zu erschaffen. Athene entsprang ebenfalls dem Haupte
des Zeus.

18



Überlegenheit in Rang und Macht einem andern gegenüber.25 Die christliche
Gemeinde gilt als der Leib Christi und Christus ist ihr Haupt. In dieser untrennbaren

Einheit von Haupt und Leib lenkt Christus das Wachsen des Leibes zu
sich hin.26 Da das Haupt als Sitz des Lebens galt, diente die Enthauptung nicht
nur in der Wirklichkeit, sondern auch im übertragenen Sinne der Abtrennung
des Lebens. Haupt-Reliquien, die als Siegestrophäen verehrt wurden, finden
sich ebenfalls in biblischen Texten. David weist das abgeschlagene Haupt des

Goliath in Jerusalem als Zeichen des Sieges vor und Judith übergibt ihrem Volk
das Haupt des Holophernes als Siegesbeweis.27 Nach der Enthauptung Isboseths,
des Sohnes von Saul, wurde das Haupt des angeblichen Feindes König David
überbracht. Dieser nahm das Opfer des Unschuldigen nicht an, sondern liess die
beiden Mörder umbringen und das Haupt Isboseths in der Grabstätte Abners in
Hebron bestatten.28 In den genannten Bibelstellen wird durchwegs das Haupt
des Feindes von der siegenden Partei mitgenommen. Der Rest des Körpers
interessierte, aus der Nichterwähnung zu schliessen, vermutlich kaum.

Das nach M. Coens wohl inspirierendste biblische Motiv für die Entstehung
des Kephalophoren-Motivs ist das abgeschlagene und Herodes in einer Schüssel

dargereichte Haupt Johannes des Täufers, des Vorläufers Christi und Prototyps
aller christlichen Märtyrer.29 Nach den Evangelien handelte es sich um ein

stummes Haupt, das vordergründig als Belohnung für Salome diente.30 Letztlich
lieferte es den Beweis für den Tod des Täufers, der nach Flavius Josephus für
das Haus Herodes eine politische Gefahr darstellte.31 Was mit dem Haupt weiter
geschah, bleibt in den Evangelien unerwähnt; der Leib des Johannes wurde

hingegen von den Jüngern Jesu bestattet. Nach M. Coens wurde das Haupt Johannes

des Täufers fern vom restlichen Körper bestattet, um damit die Auferstehung
zu verhindern und dadurch eine noch grössere Erniedrigung zu bewirken.32 Das

Transportieren und Aufbewahren des Hauptes in einer Tasche - in peram - findet

25 Rieht. 11,11; 2. Sam. 22, 44; Das grosse Bibellexikon, Bd. 2, S. 528f.
26 Eph. 4,15f.; Kol. 1,18; Das grosse Bibellexikon, Bd. 2, S. 528f.
27 1. Sam. 17,51; Judith 13. Auf zahlreichen ikonographischen Darstellungen trägt David das

Haupt des Besiegten an den Haaren oder aufeiner Schwertspitze. Dazu: Heinz-Mohr, Lexikon
der Symbole, S. 174; Lexikon christlicher Kunst, S. 179f.

28 2. Sam. 4.
29 Coens, Aux origines, S. 113; ders., Nouvelles recherches, S. 251 f.
30 Matt. 14,8-12; Mark. 6,27-29.
31 Michel, Johannes der Täufer, in: Calwer Bibellexikon, S. 653f.
32 Coens, Nouvelles recherches, S. 252.

19



sich bei Judith, die ihre Dienerin beauftragt, den Kopf des Holophernes darin
mitzunehmen.33 In der inventio capitis des Dionysius Exiguus (um 470 - nach

550) wird von einem Sack aus Ziegenfell (in sacco cilicino) berichtet, worin
das Haupt des Johannes gelegt wurde.34 In der Erzählung über Johannes den
Täufer in der Chronik des Marcellinus (6. Jh.) erscheinen dieselben biblischen
Motive. Das Haupt wird in eine Tasche (in mantica) gelegt und anderswo als

der Körper bestattet.35

2.2. Das sprechende Haupt

Das sprechende Haupt ist in westlichen und östlichen Sagenkreisen sowie in
der heidnischen Antike mehrfach bezeugt und war den Mönchen sicher nicht
unbekannt, wie z. B. das auf dem Wasser singende und wahrsagende Haupt des

Orpheus oder in der gallischen Sage der Kopf des Bran, der nach dem Tode
redete und mit den Seinigen ass, wie wenn er nicht abgetrennt worden wäre. Im
germanischen Sagenkreis besass Odin das sprechende Haupt des Weisen Mimir,
das er nach dessen Tod in Gold fasste.36 Wie die Untersuchung A. Simonettis
bezüglich des keltischen Substrats in hagiographischen Texten ergibt, war das

Kopftragen weder an ein Martyrium noch an den Tod des Heiligen gebunden.
Das vom Körper getrennte Haupt war fähig, allein weiterzuleben oder sich mit
dem Körper wieder zu vereinen: e ancora vivo il risalto dato dalla cultura celtica
alla testa come autonoma dal corpo, in grado di sopravvivergli a lungo dopo
decapitazione o di tornare a posto permettendo il ritorno alia vita normale?1

33 Judith 13,11, in: Biblia sacra (Vulgata), Bd.I, S. 706: et tradidit caput Holofernis ancillae
suae et iussit ut mitteret illud inperam suam

34 Dionysius Exiguus, De Inventione capitis, col. 421 : caput Baptistae, quodpro justitia et

pietate resectum fuerat, in sacco cilicino condiderunt. Richter, Dionysius, in: LThK, Bd. 3,
S. 244f.

35 Marcellini Chronicon, S. 84: Iohannespraecursor domini et baptista caputsuum, quodolim
Herodias impia nefandaque postulatione ab umeris amputatum et in disco positum accepit
proculque a truncato eius corpore sepelivit, duobus Orientalibus monachis humo extol-
lerent. Hoc ergo caput fide repertum suaque hispida in mantica conditum dum ad propria
remeantes habitaculapervehunt

36 Quellenangaben: Saintyves, Les saints céphalophores, S. 195f.; Lambrechts, L'exaltation de

la tête, S. 108f.
37 Simonetti, Santi cefalofori, S. 104 (Zitat), 105.

20



Zu ähnlichen Schlüssen kommt P. Lambrechts: le thème de la tête coupée
vivante et parlante trouverait son origine dans la numismatique des

Celtes à l'époque romaine. Ces conspections étranges pourraient
résulter de la croyance en la toute puissance de la tête qui, avec ou sans corps
- et partie pour le tout -, est animée d'une vie propre et indépendente,38

Ovid war das Phänomen der linguapalpitans (der zuckenden Zunge) ebenfalls
bekannt. Nachdem König Tereus der sich ihm verweigernden und immerzu nach
dem Vater rufenden Philomele die Zunge ausgerissen hatte, lag diese wie das

zuckende Ende einer Schlange am Boden und lallte weiter.39 Bei Polythecon
ist die lingua palpitans eine Erscheinung der Trunkenheit.40 Der römische Arzt
Largus Scribonius beschreibt die Wirkung eines giftigen Getränks, wobei die

Zunge wie bei den Enthaupteten zu heulen und zucken beginnt.41 Der Vergleich
des Körperverhaltens nach der Gifteinnahme mit dem Verhalten der Enthaupteten

- dies erst noch aus der Sicht eines Mediziners - mag ein Hinweis darauf sein,
dass es sich bei der lingua palpitans um eine rein physiologische Erscheinung
handelt. Von späteren Autoren - wie folgende Beispiele des 6. Jahrhunderts

belegen - wurde die lingua palpitans als real sprechendes Haupt aufgefasst. In
der Laudatio auf Johannes den Täufer von Dionysius Exiguus wird dem Haupt
des Johannes im Gespräch mit Herodes erstmals das Motiv der sprechenden
Zunge beigefügt.42 Die Betonung, dass die Zunge weder besiegt noch tot,
sondern erlöst ist, bedeutet laut J. Thomas die Auferstehung.43 Im Zusammenhang
mit Johannes dem Täufer berichtet die Chronik des Marcellinus (6. Jh.) von

38 Lambrechts, L'exaltation de la tête, S. 110 (Zitat), 111.
39 OviDius, Metamorphosen, VI, 558-560, S. 224: ipsa (lingua) iacet terraeque tremens inmur-

murat atrae; palpitat et moriens dominae vestigia quaerit.
40 Polythecon, liber 6, versus 4 [*]: Renes vana petunt, gula devorat, ebria lingua /Palpitat et

currit labiliore rota (Der Unterleib fordert Entleerung; der Rachen verschlingt; die trunkene

Zunge zuckt und bewegt sich unkontrolliert).
41 Largus Scribonius (1. Hälfte des 1. Jh. n. Chr.), Verfasser der Rezeptsammlung Compositiones.

Dazu: Der kleine Pauly, Bd. 5, S. 55f.; Zit., in: Coens, Nouvelles recherches, S. 249: Toxicum

potum cogit exululare et palpitare lingua, similiter decollatorum capitibus.
42 Dionysius Exiguus, De Inventione capitis, col. 449: En tibi Herum quoque testis veritatis,

coarguens ille gladius spiritus, Uberrima pietatis lingua, vivit, nec mortua est; soluta, non
vincta

43 Z. B. Ezech. 37,5-8: Dicit Dominus Deus ossibus his: Ecce ego intromittam in vos spiritum, et
vivetis. Gesammelte Bibelstellen sowie Zitate vonTertullian und Hieronymus zur Auferstehung
bei J. Thomas, Sur l'origine, S. 406-508.

21



einem von Geburt an Stummen. Nachdem ihm der Wandalenkönig Hunerich
die Zunge hatte ausreissen lassen, begann dieser Gott zu loben.44 Auch in den

Dialogi Papst Gregors des Grossen (um 540-604)45 wird von zwei von den

Langobarden erhängten Mönchen der Provinz Valeria berichtet, die zur Vesper
zu psalmodieren begannen.46

Das Motiv des abgeschlagenen Hauptes, das die Märtyrer der Öffentlichkeit
selbst vorweisen und dadurch bei Gott bewirken können, «was auch immer sie

begehren», findet sich erstmals in den Homilien des Johannes Chrysostomos
(344/355-407).47 Die Märtyrer Juventinus und Maximinus bringen Gott ihr
Haupt in den Händen tragend als letztes Opfer dar. Sie werden mit verwundeten
Soldaten verglichen, die ihrem König die Wunden zeigen und mit ihm getrost
sprechen können.48 Johannes Chrysostomos vergleicht die abgeschlagenen Köpfe

der genannten Märtyrer mit dem Haupt von Johannes dem Täufer. Er stellt
fest, dass dieses auf den Teufel noch abschreckender wirke als das sprechende
Haupt zu Lebzeiten.49 Somit gibt er nicht nur die biblische Quelle des Motivs
des Gott dargereichten Hauptes bekannt, sondern auch dessen Funktion, nämlich

den Teufel abzuschrecken. Es bleibt eine offene Frage, ob die griechische
Textstelle des Johannes Chrysostomos zur Zeit der Entstehung des Kephalo-

44 Marcellini Chronicon, S. 93 : praecisa sibi lingua locutus est gloriamque deo in primo
vocis suae exordio dedit.

45 Lexikon der Antike, S. 202.
46 Grégoire le Grand, Dialogues III, S. 78. Das Ereignis wird im Martyrologium Romanum am

14. März erwähnt. Dazu: Coens, Aux origines, S. 113.
47 Pyykkö, Die griechischen Mythen, S. 11.
48 S. Joannis Chrysostomi in SS. Martyres Juventinum et Maximinum, S. 576: Etenim sicut

milites vulnera regi monstrantes, fidenter loquuntur: ita et Uli in manibus absecta capita
gestautes, et in medium afferentes, quaecumque voluerint apud Regem caelorum impetrare
possunt.

44 S. Joannis Chrysostomi in SS. Martyres Juventinum et Maximinum, S. 576: capita de-

truncata tune diabolo magis terribilia erant, quam cum adhuc vocem darent: sicut et caput
Joannis non tantum terrebat, cum loqueretur, quantum cum in disco mutum afferretur. In Matt.
14,1-12 wird darüber nichts berichtet.

511 Die ältere Forschung mit G. Henschen(ius), in: De SS. Maximo et Venerando, in: Act. Sanct.,
Mai VI (1688), S. 38, und P. Ch. Cahier, Les caractéristiques, S. 766, erklären sich den

Ursprung des Kephalophoren-Motivs mit der Homilie des Johannes Chrysostomos auf die

Märtyrer Juventinus und Maximinus. H. Delehaye, Cinq leçons, S. 136, M. H. Plantin, Les

passions, S. 53f., M. Coens, Nouvelles recherches, S. 246f., und M. Zender, Verehrung, S. 533,
bezweifeln, dass diese Stelle der Homilie im 9. Jahrhundert im Westen schon bekannt war.

22



phoren-Motivs, d. h. vor dem 9. Jahrhundert, im Westen bekannt war.50 Nach

M. Coens befinden sich allerdings im selben Codex, in dem auch das Fragment
der Passio S. Justi (Ms. D) überliefert ist, Passagen aus De reparatione lapsi des

Johannes Chrysostomos,51 was immerhin bezeugt, dass der genannte griechische
Kirchenvater zu Beginn des 8. Jahrhunderts bei den Klerikern der westlichen
Christenheit bekannt war.

2.3. Frühformen des Motivs

In der Passio S. Jnsti52 ist das Motiv der sprechenden Zunge in erweiterter
Form vorhanden, da der Märtyrer nicht nur zu Gott betet und den Glauben

bezeugt, sondern auch seine Grabstätte bestimmt. Nachdem Justus mit seinem

Vater Justinus und seinem Onkel Justinianus aus Amiens geflohen ist, wird der

unschuldige Knabe von den Verfolgern im heutigen Saint-Just-en-Chaussée

enthauptet. Justus erhebt sich, nimmt sein Haupt entgegen, legt es in seinen

Schoss und beginnt Gott zu loben.53 Aufgrund der Semantik des Satzfragmentes

accipere caput in manibus wird deutlich, dass der Enthauptete den Kopf nicht
selbst aufgehoben hat, sondern nur der Empfangende ist. Das Wunder der
sprechenden Zunge bewirkt bei den Tätern Schrecken und treibt sie in die Flucht.54

Justus bittet seine Begleiter, die sich auf seinen Wunsch versteckt gehalten haben,

da er das Martyrium allein erleiden wollte, den Leib an der Todesstätte, in der

nahe gelegenen Höhle, beizusetzen55 und das Haupt in mantega (lat.: mantica,

Reisetasche) seiner Mutter Felicia zu bringen.56 Aufgrund der Erwähnung der

51 Coens, Aux origines, S. 90; Katalog der frühmittelalterlichen Fragmente, S. 27f., 30f., 66, Abb. 6.
52 Vgl. Anm. 21.
53 Coens, Aux origines, S. 95, Z. 13-17: tollissent capud eius, erexit se corpus eius suso et

accipit capud suum in manibus suis et posuit illud in sinu suo. Et locuta est lingua eius de

capite ipsius et oravit ad Dominum Deum suum et dixit.
54 Coens, Aux origines, S. 95, Z. 17-20: Et videruntpuerimirabilia magna quamfecerat corpus

eius et quomodo locuta fuerat lingua sua de capite eius timuerunt valde timoré magno et

renuntiaverunt Rizoali imperatori quod videront.
55 Coens, Aux origines, S. 96, Z. 52-54: sepelivi eum in maceria antiqua quae est inpago

Belacinse iuxta S(iric)a fontem (ex) q(uo) proceditA(reano) flumen
56 Coens, Aux origines, S. 95, Z. 25-28: Et loquebatur lingua de ca(pi)te et dixit ad eos: «lté in

speluncam et quaerite maceriam antiquam opertam de sidulio et de edera et infodite corpus
meum et mittite capud meum in mantegam vestram et efferite eum ad matrem meam (...)».

23



spelunca, maceria antiqua sowie derfans Sirica (fans sacriva)51 und der antiken
Ortsbezeichnung Sinomovicus in einer späteren Passio identifiziert M. Coens
die Todesstätte mit einem heidnischen Kultort an der Kreuzung zweier antiker
Strassen: Beauvais-Saint-Quentin und Senlis-Amiens.58 Nach C. Jullian handelt

es sich um einen paganen Quellen- oder den Mithraskult.59 Die Begleiter
von Justus erfüllen den letzten Wunsch des Märtyrers und überbringen dessen

Haupt - offenbar den kostbarsten Körperteil des Hingerichteten - ins christliche

Zentrum Auxerre. Der Leib verbleibt in der vermutlich noch heidnischen
Region, die aber durch das christliche Märtyrerblut zu einer geweihten Stätte
wird. Die christliche Mutter nimmt Gott lobend die Opfergabe ihres Kindes an
und hängt das Haupt in ihrem Hause auf.60 Die Vorstellung, dem Haupt wohne
eine besondere Ausstrahlungskraft inne, zeigt sich im Licht-Wunder über dem
Haupte des Justus, das die ganze Stadt Auxerre erleuchtet.61

Das Licht ist ein Wesensmerkmal der Gestalt Christi.62 Es ist das Attribut
der Göttlichkeit63 und wo das wahre, d. h. das absolute Licht ist, gibt es keinen
Tod.64 Die Verbindung des Lichts mit dem Göttlichen findet sich schon sehr

57 Roblin, Le terroir de l'Oise, S. 201, Anm. 127.
58 Coens, Nouvelles recherches, S. 242; ders., Aux origines, S. 101, 105; Roblin, Le terroir de

l'Oise, S. 44, 52, 62, 201.
59 Jullian, Questions, S. 370, Anm. 2. In der Mithras-Religion wurden die Tempel gewöhnlich

in der Nähe oder gar über einer Quelle errichtet. Dazu: Roblin, Le terroir de l'Oise, S. 229f.;
Lurker, Wörterbuch biblischer Bilder, S. 282; Coens, Aux origines, S. 107.

60 Coens, Aux origines, S. 95, Z. 37—39: Sedebat autem Felicia mater eius in domo sua et man-
tega suspenso erat in domu illius; ibi erat capud sancti Iusti. Et resplendivit lumen magnum
super mantegam et tota civitas resplendivit. Da es sich um ein unschuldig hingerichtetes Kind
handelt, war es vermutlich in der christlichen Tradition üblich, den Leichnam, auch wenn es

nur der Kopf war, zuerst der Mutter - dazu noch Felicia genannt - zu übergeben. Dasselbe
Motiv findet sich laut P. Cahier, Les caractéristiques, S. 767 (Zitat), auch bei Saint Barula
enfant: La mère recueillit dans son giron la tête de ce petit martyr, se félicitant d'avoir
donné au ciel un citoyen de plus.

61 Coens Aux origines, S. 95, Z. 39f.
62 Nach Jes. 9,1 wird bei der Geburt des Messias ein gewaltiges Licht über dem in Finsternis

wandelnden Volke aufstrahlen. Das gewaltige Licht bei den Propheten ist Christus; er ist das
wahre Licht, das jeden Menschen erleuchtet, Joh. 1,9. Dazu: Horst/Daemmrich, Themen und
Motive, S. 213; Lurker, Wörterbuch biblischer Bilder, S. 225-227.

63 Ps. 104,2: Licht umhüllt dich einem Mantel gleich. Laut Offb. 21,23 bedarf die Stadt weder
der Sonne noch des Mondes, da sie allein von der Herrlichkeit Gottes erleuchtet wird. Dazu:
Lurker, Wörterbuch biblischer Bilder, S. 225-227.

64 1. Tim. 6,16.

24



früh in der christlichen Märtyrerliteratur, so etwa bei Polycarp.65 Der lateinische
Kirchenvater Augustinus (f 430) betonte, dass nichts so strahlt wie das Haupt
der Märtyrer.66 Für den BischofAmatrius von Auxerre war das Licht über dem

Haupte ein Zeichen der Gegenwart des Göttlichen, der Heiligkeit der Reliquie
und vermutlich die Rechtfertigung für deren Inventio und Translation in seine

Memoria.
Die grosse Bedeutung des menschlichen Hauptes als Identifikationsmerkmal

und Todesbeweis unter der vermutlich noch weitgehend heidnischen Bevölkerung

im nordgallischen Raum muss dem fränkischen Klerus der Merowingerzeit
bekannt gewesen sein,67 denn der Verfasser der Passio S. Justi berichtet, dass

die Verfolger das Haupt des Knaben dem Präfekten Rizoalis imperator bringen
wollten.68 Die abschreckende Wirkung des sprechenden Hauptes bietet den beiden

christlichen Begleitern die Möglichkeit, als siegende Partei aufzutreten und
das Haupt in die christliche Region mitzunehmen. Der Gestus des Kopftragens,
d. h. das Haupt letztlich dem Bischofund der christlichen Gemeinde zu übergeben

- auch wenn der Märtyrer ihn noch nicht selbst vollzieht -, bedeutet eine

Reliquientranslation von der Martyriumsstätte in die Bischofsstadt. Letztlich
wird das künftige bischöfliche Grab zur heiligen Stätte, d. h. zur Ruhestätte

ad martyrem, erhoben.69 Ein Novum in der christlichen Literatur ist, dass der

Verfasser der Passio S. Justi dem Heiligen nach dem Tod die Macht zuschreibt,

65 kötting, Die Anfänge, S. 71; Heinzelmann, Translationsberichte, S. 18.
66 S. Aurelii Augustini Enarrationes in Psalmos LXIII/3, S. 809: Multi martyres taliapassisunt,

sed nihil sic elucet quomodo caput martyrum.
67 Griechische wie römische Autoren schreiben von den Germanen, wie sie die Häupter der

Feinde als Siegestrophäen auf Baumstrünke oder Schwertspitzen setzten, sogar an Bäume

hängten, zur Abschreckung vor allem der Pilger. Dazu: Simonetti, Santi cefalofori, S. 89f.,
Anm. 51.

68 Coens, Aux origines, S. 95, Z. 1 If. (Zitat). Bei Rizoalis imperator handelt es sich nicht um
einen römischen Kaiser der Christenverfolgungszeit, sondern nach C. Jullian, Questions, bes.

S. 368-370, 375, 377f., um den Präfekten einer militärischen Abteilung, die das Gebiet
zwischen Reims und Amiens, vor allem die Hauptrouten, welche die beiden civitates verbanden,
überwachte.

69 Die Vita des Bischofs von Auxerre entstand zur Zeit des Bischofs Aunarius von Auxerre

(t 605), worin jedoch Justus nicht erwähnt wird. Der genannte Heilige fehlt auch in der
gallischen Rezension des Martryrologium Hieronymianum, das nach L. Duchesne um 592/600

in Auxerre und nach B. Krusch um 627/628 in Luxeuil entstand. Erst im 8. Jahrhundert ist
Justus in Auszügen desselben Martyrologiums bezeugt. Vermutlich wurde der Leib erst später

vom Bodengrab in die Kathedrale von Beauvais überführt. Dazu: Coens, Aux origines,
S. 105-108; Duchesne, FE II, S. 430f., 436f.; Kötting, Die Anfänge, S. 75.

25



den Bestattungsort selbst zu bestimmen. Der Leib bleibt traditionsgemäss im
Dienste der Christianisierung am heidnischen Martyriumsplatz und der Kopf, die
wertvollste Reliquie, wird durch Begleiter ins angestammte christliche Zentrum
zurückgebracht. Da die Szene nach der Enthauptung des Justus in Dialogform,
einem Element der Unmittelbarkeit,70 abgefasst ist, wird die zugrunde liegende

Metaphorik des Handelns nach dem Tod vom damaligen Leser weniger als

solche, sondern eher als reale Begebenheit betrachtet worden sein.

In den folgenden Viten der Kopfträger wird das Kephalophoren-Wunder oft
mit ita fertur (man erzählt) eingeleitet, so in der sprachlich redigierten Passio

von Justus (Ms. P, 8. Jh.), oder mitputabatur (man glaubt), um das für die
Zuhörerschaft vermutlich noch ungewohnte Wunder des Heiligen mit Hilfe der
Tradition zu bestärken. Es ist durchaus möglich, dass um die Reliquien von
Justus Unklarheiten bestanden71 und der Hagiograph mit der Bestimmung des

Bestattungsplatzes durch den Heiligen nach einer Lösung suchte, die beiden
Stätten in der Passio miteinander zu verbinden. In der Tat befand sich der Kopf
eines Justus in der Kirche St. Amatrius und Teile davon im Kirchenschatz der
Kathedrale von Auxerre. Seit wann sich die Reliquien dort befinden, lässt sich
nicht bestimmen. Aufgrund des Epilogs im Düsseldorfer Fragment entstand die
Passio S. Justi jedoch in der Region von Beauvais und seit dem 7. Jahrhundert
versammelten sich dort am 18. Oktober Gläubige am Grab eines Kindes ohne
Haupt.72 Somit können nebst der Volkstradition der mehrheitlich noch heidnischen

Bevölkerung vermutlich auch die archäologischen Befunde sowie die
damalige kirchenpolitische Situation für den Hagiographen inspirierend gewesen
sein, dem Heiligen die Kompetenz für die Wahl des Bestattungsortes zu
überlassen.73 Denn Auxerre mass sich als Bischofssitz eine grössere Bedeutung zu
als die im Christentum noch wenig gefestigte Region um Beauvais.74

70 Tarot, Narratio viva, S. 143.
71 Der Name Justus ist unter den christlichen Märtyrern sehr häufig anzutreffen. Laut M. Roblin,

Le terroir de l'Oise, S. 202, ist eine Verwechslung mit Justinus möglich, der ebenfalls aus
Auxerre stammte und in Louvres, auf derselben Strecke Richtung Amiens wie Justus puer,
das Martyrium erlitt. Das Namensspiel Justus-Justinus-Justinianus in der Passio S. Justi (Mss.
D/P) könnte diese Annahme ebenfalls bestärken.

72 Coens, Aux origines, S. 96, Z. 72-74: Martirizatus est autem sanctus Iustus innocens quinto
decimo kalendas novembris et sepultus est a parentibus suis in loco quod ipse elegit sibi. Der
Hagiograph erwähnt anschliessend, dass sich die Grabstätte zu einem Wallfahrtsort entwickelt
habe.

73 Heinzelmann, Translationsberichte, S. 31-33; Graus, Mittelalterliche Heiligenverehrung, S. 89.

26



Aus der Passio S. Justi lässt sich bereits ein gewisses Grundschema bzw.

eine typische Motivreihe herauskristallisieren, wie sie in den nachfolgenden
Viten der Kephalophoren mehrheitlich vorkommt: Der Glaubensbote verlässt

sein angestammtes christliches Zentrum und begibt sich in Begleitung anderer

Glaubensgenossen in die heidnische Gefahrenzone, um sein Leben einem

Christenverfolger auszusetzen. Die Enthauptung findet an einem Fluss oder

einer Quelle statt; das Haupt - später der ganze Leib - kehrt auf Wunsch des

Märtyrers ins (angestammte) christliche Zentrum zurück. Das Haupt wird einer

Frau - bei Justus der Mutter - übergeben, dann erfolgt die Translation der mit
Licht gezeichneten Haupt-Reliquie in eine ihr geweihte Kirche. Der Bestattungsoder

der Martyriumsort entwickelt sich zur Wallfahrtsstätte.

2.4. Wandelnde Kopfträger

Mit der Passio SS. Fusciani, Victorici et Gentiani, die sich im selben Codex

(Ms. P) aus dem 8. Jahrhundert wie die Passio S. Justi befindet, erscheint in der

hagiographischen Literatur erstmals la déambulation miraculeuse, dont le terme

indique le lieu où le saint veut être enterré (...).15 Die beiden Kephalophoren
Fuscianus und Victorious zählen laut der Passio wie Dionysius von Paris zu
den zwölf Missionaren, die um das Jahr 300 - zur Zeit des Kaisers Maximian

- von Rom nach Gallien kamen und in der Region Amiens wirkten. Die beiden

Märtyrer befinden sich wie Justus auf derselben Route von Amiens nach Paris

und gehören ebenfalls zum Verfolgungskreis um Rictiovarus.16 Fuscianus und

Victorious werden bereits im Martyrologium Hieronymianum (Redaktion von

Auxerre, Ende 6. Jh.) als Märtyrer genannt: In Gallia Ambianis, Victorici et

Fusciani martyrum.11 Sie sind Glaubensboten vonTérouanne und begeben sich

nach Amiens, um Quintinus zu treffen. Unterwegs erfahren sie von Gentianus,

74 Nach L. Duchesne, FE III, S. 119, ist der Bischofssitz Beauvais in römischer und merowin-

gischer Zeit schlecht dokumentiert. Gregor von Tours spricht weder von Beauvais noch von
dessen Bischöfen. Vor der Mitte des 8. Jh. erscheinen auch keine Bischöfe an den Konzilien.

75 Plantin, Les passions, S. 56f., S. 56 (Zitat); Coens, Nouvelles recherches, S. 243.
16 Vgl. Anm. 68. Die Entstehung des Rictiovaruszyklus fällt in die Zeit des Aegidius oder Sya-

grius (Mitte 5. Jh.), als Soissons Residenzstadt war. Dazu: Kaiser, Untersuchungen, S. 142f.,

240, 244; Coens, Nouvelles recherches, S. 238f.; ders., Aux origines, S. 103-105.
77 Duchesne, FE III, S. 142 (Zitat).

27



der sich zum Christentum bekehrt hat, dass Quintinus ein Opfer der
Christenverfolger wurde. Gentianus hätte Victoricus und Fuscianus dem Verfolger
Rictiovarus anzeigen sollen, stattdessen bietet er ihnen Schutz an und wird
deshalb enthauptet. Fuscianus und Victoricus treffen in Sains mit Rictiovarus
zusammen, werden Richtung Amiens zurückgeführt und in St-Fuscien enthauptet.

Die Passio berichtet, dass die Körper - mit göttlichem Geiste erfüllt - sich
aufrichten und ihre Köpfe in den Händen tragend zu Gentianus zurückkehren,
um im gemeinsamen Grab zur ewigen Ruhe gelegt zu werden.78

Mit Fuscianus und Victoricus erscheinen die ersten eigentlichen Kopfträger,
die ihr Haupt von der Martyriums- zu ihrer selbst gewählten Grabstätte tragen.
Im Vergleich zur Passio S. Justi werden Körper und Haupt am selben Ort bestattet
und anstelle des Sprechens steht das Handeln der Heiligen. Sie begeben sich
ohne Begleitung zum Bestattungs- bzw. Martyriumsort des Gentianus, um ad
martyrem zu ruhen. Bei den Orten Sains und St-Fuscien handelt es sich nach C.
Jullian um pagane Kultplätze im Umfeld von Amiens an der alten Römerstrasse
Richtung Bréteuil, Saint-Just-en-Chaussée, Senlis, Paris.79 Betrachtet man die
genannten Märtyrer im historischen Kontext des 6. Jahrhunderts, in dem sie
erstmals in den Quellen genannt werden und wo angeblich unter Childebert I.
(f 558) die Inventio erfolgte,80 wird deutlich, dass Fuscianus und Victoricus ihr
Evangelisationsgebiet, die civitas Térouanne im Teilreich Chlothars I. (Sois-
sons), verlassen und sich in die zum Teilreich Childebert I. (Paris) gehörende
civitas Amiens begeben, um dort den Märtyrertod zu erleiden. Laut der Vita der
genannten Heiligen gelangten deren Reliquien zur Zeit des Bischofs Honoratus
infolge innigen Betens Childeberts I. von der Region Amiens zur Bestattung
nach Paris.81

Das Kephalophoren-Wunder von Fuscianus und Victoricus bot die
Möglichkeit, einen zweifelhaften Reliquienbesitz - vielleicht sogar Reliquienraub
- zu legitimieren oder die besondere Bestattungsweise der drei Märtyrer zu
erklären. Somit wird Gentianus, dessen Gefährten vor der ersten Passio in den

78 Plantin, Les passions, S. 59: dum sanctorum Martyrum cadavera abscissis capitibus
iacerent truncata, cursivi se divino intuente Spiritu gestautes manibus propria capita ad
hospitium Gentiani martyris gressu remigero pervenerunt cum eodem simul dormirent
in requiem

19 Jullian, Questions, S. 369f. Dazu: Roblin, Le terroir de l'Oise, S. 44.
80 Nach L. Duchesne, FE III, S. 147f., wurde die Vita 300 Jahre nach dem Martyrium geschrieben.

81 De S. Salvio Confessore, Nr. 6, S. 704.

28



Schriftquellen nicht erwähnt sind, mit den ersten römischen Glaubensboten
Galliens bzw. mit den Anfängen des Christentums in Verbindung gebracht.
Vergleicht man den Weg -Ausgangsort-Martyriumsplatz-Grabstätte - der Heiligen
Fuscianus und Victorious mit jenem von Justus, fällt auf, dass die genannten
Märtyrer ihre angestammte civitas verlassen und in einer andern das Martyrium
erleiden. Justus kehrt mit Justinianus und Justinus nach der Enthauptung in die
heimatliche civitas zurück; die beiden andern Märtyrer inkl. Gentianus (ebenfalls
eine Dreiergruppe) tragen ihr Haupt in eine fremde civitas und zugleich in ein
anderes merowingisches Teilreich.

3. Ausgestaltung der Kephalophoren-Szene

3.1. Dionysius von Paris

Die ersten drei Viten des Dionysius von Paris,82 die etwa zwischen dem Ende

des 8. Jahrhunderts und dem Jahre 835 entstanden sind,83 veranschaulichen den

schrittweisen Ausbau des Motivs der lingua palpitans bis zum eigentlichen
Kopftragen. Dionysius, der in Paris enthauptet wurde, ist um 520 in der Vita

Genovefae bezeugt.84 Laut genannter Passio entstand auf Initiative von Geno-
vefa um 475 über dessen Grab eine Basilika - die Abteikirche St-Denis -, die

archäologisch nachgewiesen ist.85 Nach Gregor von Tours86 gehörte Dionysius

82 Nach Meinhardt, Dionysius, in: LdMA, Bd. 3, S. 1076, entstand die Heiligengestalt des

Dionysius aus der Verschmelzung dreier verschiedener Personen: Dionysius Areopagita,
Paulus-Schüler und erster Bischof von Athen, der Märtyrer Dionysius des 3. Jh., der als erster

Bischof von Paris und Glaubensbote Galliens verehrt wurde, und der unter dem Namen

D. Areopagit laufende unbekannte Verfasser mehrerer Pseudoepigraphe des 6. Jh.
83 Zender, Verehrung, S. 530; Saintyves, Les saints céphalophores, S. 176f.; Brunhölzl,

Geschichte, Bd. I, S. 411.
84 Heinzelmann, Manuscrits hagiographiques, S. 10.
85 Zender, Verehrung, S. 528; Romero, Saint-Denis, S. 12-21; Aubert, Denys, in: DHGE, Bd.

14, S. 264; Patschovsky, Dionysius von Paris, in: LdMA, Bd. 3, S. 1077.
86 Gregor von Tours, Historia Francorum, 1/30, S. 47f.: Sub Decio septem viri episcopi ordenati

adpraedicandum in Galliis missi sunt. Parisiacis Dionisius episcopus De his vero beatus

Dionisius Parisiorum episcopus praesentem vitam gladio inminente finivit. Auch Venantius

Fortunatus (um 535-nach 600) erwähnt in den Carmina, liber 1,11, S. 13f. und liberVIII, 3, S. 185,

Z. 159 (Zitat): ipseparisiacaproperat Dionysius urbe, das Wirken des Dionysius in Paris um 520.

Dazu: Payr, Venantius, in: LThK, Bd. 10, S. 656f.; Aubert, Denys, in: DHGE, Bd. 14, S. 264.

29



zu den sieben Missionsbischöfen, die zur Zeit des Kaisers Decius (249-251)
nach Gallien kamen. Die Forschung ist sich darüber einig, dass Dionysius in
der 2. Hälfte des 3. Jahrhunderts in Paris wirkte und dort enthauptet wurde.
Seine Begleiter, Rusticus (Diakon) und Eleutherus (Priester), erscheinen in der
gallischen Fassung des Martyrologium Hieronymianum (um 600) und urkundlich

ab 654.87

In der ältesten Passio, die ausser der Clementinischen Sendung des Dionysius88
nicht mehr Informationen als Gregor von Tours bietet, findet sich das Motiv des

sprechenden Hauptes, das über den Tod hinaus Gott bezeugt.89 Wie die genannte
Passio des Dionysius berichtet, entwendete eine den Christen wohl gesinnte
Frau, matrona quaedam Catulla nomine,90 die Leiber des Dionysius und seiner
Begleiter den Verfolgern, um sie sechs Meilen vom Martyriumsort entfernt zu
bestatten.91 BeimAbklingen der Verfolgungen wird auf Initiative derselben Frau
am Bestattungsort der drei Märtyrer ein Mausoleum errichtet, später entsteht am
selben Ort eine Basilika.92 Baureste unter der möglichen Kirche von Genovefa93
sowie ein gallorömisches Dekor mit einer Bestattungsszene94 lassen vermuten,
dass die genannte Catulla einen ersten Holzbau über den Gräbern errichten
liess. Ungeklärt bleibt jedoch, ob die alte Gebietsbezeichnung (Catulliacus) von

87 Patschovsky, Dionysius von Paris, in: LdMA, Bd. 3, S. 1077; Duchesne, FE II, S. 469; Roblin,
Le terroir de l'Oise, S. 197; Aubert, Denys, in: DHGE, Bd. 14, S. 263f.; Celletti, Dionigi,
in: Bibl. sanct., Bd. 4, S. 650.

88 Passio sanctorum martyrum Dionisii, Rustici et Eleutherii, S. 103, Z. 10-14.
89 Passio sanctorum martyrum Dionisii, Rustici et Eleutherii, S. 104, Z. 12f.: tali ad dominum

merueruntprofessione migrare, ut amputatis capitibus adhucputabatur linguapalpitans
domino confiteri.

90 Passio sanctorum martyrum Dionisii, Rustici et Eleutherii, S. 104, Z. 19f. (Zitat); Aubert,
Denys, in: DHGE, Bd. 14, S. 264. Zender, Verehrung, S. 531 f.

91 Passio sanctorum martyrum Dionisii, Rustici et Eleutherii, S. 104, Z. 26f.: in sexto ab
urbe memorato lapide, id est in aratam quam seminibus praeparaverant industria colentis
abscondunt.

92 Passio sanctorum martyrum Dionisii, Rustici et Eleutherii, S. 104, Z. 19f., 31-35: Antedicta
materfamilias locum sanctorum martyrum requisivit atque inventum eminentis

mausolei constructione signavit. Unde postmodum christiani basilicam super martyrum
corpora magno sumptu cultuque eximio construxerunt.

93 Unter der Krypta der aktuellen Basilika von St-Denis, deren Fundamente eine bescheidene
römische Basilika erkennen lassen, befindet sich eine Gruft, in der drei Körper Platz gehabt
hätten. Für die Fundamente der Krypta wurden Steinblöcke mit gallo-römischen Skulpturen
benutzt, was auf Siedlungskontinuität der christlichen Bevölkerung schliessen lässt. Dazu:

Romero, Saint-Denis, S. 2f., 12, 15-17, 87.

30



St-Denis, die im 6. Jahrhundert in den Schriftquellen bezeugt ist, sich auf eine

Christin bezieht, welche die drei Märtyrer auf ihrem Gebiet bestattet hat, oder
ob die Gebietsbezeichnung personifiziert wurde. Die sterblichen Überreste der
drei Märtyrer wurden erst 627 während des 43. Regierungsjahres von Chlothar
II. (f 629) in die Basilika von St-Denis überführt.95 Die Verehrung um das Grab
des Dionysius hatte jedoch bereits anfangs des 6. Jahrhunderts begonnen,96 als

St-Denis Gräber der Merowinger aufnahm, um dann seit spätestens dem 7.

Jahrhundert Königsgrablege zu werden.97 Mit der Verbindung von Königs- und

Bischofsgrab sowie der Einführung der lausperennis in St-Denis durch Dagobert
I. (t 638/39), der seit 625/26 selbständiger Herrscher von Austrasien war, wurde
laut R. Kaiser die höchste liturgische und kultische Steigerung erzielt.98

In der zweiten anonymen Passio, die vermutlich zur ZeitAbt Fulrads (750-784)
entstanden ist,99 wird Dionysius von Paris mit dem Paulus-Schüler Dionysios
Areopagita gleichgesetzt100 und erstmals mit dem Kephalophoren-Motiv erhöht.

Die Vita berichtet ausdrücklich von einem neuen, zuvor nie gehörten Wunder.

94 An einer Strasse befinden sich eine villa oder ein vicus und eine Gruppe Christen um einen

Märtyrer, der von einer Frau ausserhalb der Wohnzone einen Bestattungsplatz bei andern

Gräbern erhält. Dazu: Romero, Saint-Denis, S. 16.
95 Romero, Saint-Denis, S. 2f., 12, 17f., 25f.
96 Nach A. M. Romero, Saint-Denis, S. 2f., 28, 88f., wird Dionysius in den Akten der mero-

wingischen Könige zwischen 584-625 als peculiaris patronus erwähnt. Laut einer Urkunde
Chlothars II. bestand 620 im Bourg de l'Estrée, der als Nekropole archäologisch nachgewiesen

ist, eine Bruder-Gemeinschaft beim Sanktuarium.
97 Romero, Saint-Denis, S. 18; Zender, Verehrung, S. 529; Roblin, Le terroir de l'Oise, S. 197;

Patschovsky, Dionysius, in: LdMA, Bd. 3, S. 1077; Erlande-Brandenburg, Die Abteikirche,
S. 2-4; Heinzelmann, Translationsberichte, S. 28f.

98 Kaiser, Das römische Erbe, S. 36-38, 86, 92 (Zitat); Brunhölzl, Geschichte, Bd. I, S. 412,

414; Aubert, Denys, in: DHGE, Bd. 14, S. 264; Romero, Saint-Denis, S. 27-29; Angenendt,
Das Frühmittelalter, S. 188.

99 Nach M. Zender, Verehrung, S. 530, ist die Passio zwischen 817 und 827, nach H. M. Plantin,
Les passions, S. 28, nach 817 und laut M. Coens, Nouvelles recherches, S. 243, kurz nach 800

anzusetzen. - Fulrad ist 749 erstmals bezeugt; er war oberster Kapellan Pippins d. J. und Karls
d. Gr. Fulrad war politisch und kirchlich eine der einflussreichsten Persönlichkeiten seiner Zeit.
Nach A. Angenendt, Das Frühmittelalter, S. 288, gehörte er zu den ersten, die römische

Märtyrerreliquien in den Norden zu transferieren begannen. UnterAbt Fulrad vergrösserte sich in der

2. Hälfte des 8. Jh. der Besitz derAbtei St-Denis im südalamannischen Raum. Es wurden Klöster
und Zellen gegründet, die als Ausstrahlungszentren der karolingischen Herrschaft und zu deren

Festigung dienten. Dazu: Fleckenstein, Fulrad, in: LdMA, Bd. 4, S. 1024f.; Zender, Verehrung,
S. 529f.; Romero, Saint-Denis, S. 32-39; Angenendt, Das Frühmittelalter, S. 287f.

31



Der Enthauptete spricht nicht, sondern erhebt sich und trägt sein herabhängendes
Haupt vom Martyriumsplatz Montmartre zwei Meilen weit.101 Obwohl die ältere
Tradition den vicus Catulliacus, das spätere St-Denis, als Richtstätte und Grab
bezeichnet, wird gerade in dieser Passio deutlich, dass der Richtplatz auf dem
noch in der Merowingerzeit mons Mercurii genannten Berg lag, der in
volksetymologischer Deutung mons martyrii (das heutige Montmartre) hiess. Da nun die
Richtstätte Montmartre und das Grab acht Kilometer auseinanderlagen, mussten
die Wahl des Grabes und die Überwindung der Distanz erklärt werden.102 Das
Problem mit Hilfe des Kephalophoren-Motivs zu lösen, lag bei der damaligen
Frömmigkeit durchaus in den Möglichkeiten des Hagiographen.

In der dritten Passio des Dionysius, die von Hilduin (f 840/44)103 im Auftrage
Ludwigs des Frommen verfasst wurde, wird die Legende bis in die Einzelheiten
zu einem apostolischen Reiseroman ausgebaut und die Gestalt des Dionysius
so vollendet, wie sie für den Kult bestimmend wurde. Dionysius kommt von
Athen nach Rom und wird dort von Papst Clemens nicht als Bischof, sondern
als Glaubensbote nach Gallien gesandt.104 Damit erhebt das Kloster St-Denis
Anspruch auf eine Vorrangstellung gegenüber dem Bischof von Paris und den
andern gallischen Diözesen. Durch die Gleichsetzung mit Dionysius Areopagita
erhält Dionysius von Paris den Rang eines Glaubensboten und Kirchenlehrers.105
Obwohl der Verfasser der anonymen Passio das neue Wunder bereits erwähnt
hat, bleibt es in Hilduins Passio ebenfalls ein Novum,106 was daraufhinweist,

100 Nach Graef, Dionysios, in: LThK, Bd. 3, S. 402, handelt es sich bei Dionysios Areopagita um
ein Pseudonym eines vermutlich Ende des 5. Jh. oder anfangs des 6. Jh. lebenden Verfassers

mystischer Schriften. Gegen 758 sandte Papst Paul I. an Pippin d. J. Bücher, worunter sich
auch Schriften des Pseudo-Dionysius befanden.

101 ActaFabulosa S. Dionysio, Nr. 13, S. 794: sanctum exanime cadaver erexit, beataque manu
caput a corpore abscisum, lictoris ense truncatum pendulum coepit brachiis vectitare atque
ab illo montis cacumine duobusfere milibusfirmis gressibus apportavit novo etprius inaudito
miraculo, exanime corpus viventis currere more et homo iam mortuus firmis incedere plantis.

102 Delehaye, Loca Sanctorum, S. 47f.; Zender, Verehrung, S. 531 f.
103 Hilduin ist seit 814 als Abt von St-Denis bezeugt und begegnet seit 819 im Amt des Erzkaplans

Ludwigs des Frommen. 827 gelangten Schriften des Dionysios Areopagita vom byzantinischen

Kaiser Michael an Ludwig d. Frommen, deren Übersetzung Hilduin betreute. Dazu:

Biogr.-Bibl. Kirchenlexikon, Bd. 2, S. 855; Prelog, Hilduin v. St-Denis, in: LdMA, Bd. 5,
S. 20; Brunhölzl, Geschichte, Bd. I, S. 410-414; Angenendt, Das Frühmittelalter, S. 364.

104 Saintyves, Les saints céphalophores, S. 181-183, 185, 192.
105 Zender, Verehrung, S. 530-533, 538.
106 Passio sanctissimi Dionysii, S. 47, cap. 33, Z. 7-9: Nempe novum, prius et inauditum, miracu-

lum, exanime corpus viventis currere more, et hominum jam mortuum recto gressu incedere.

32



dass ihm die anonyme Passio als Vorlage gedient hat. Das Kephalophoren-Motiv
wird in Hilduins Passio jedoch ausgebaut, indem die Handlung des Kopftragens
im Dienste Gottes erfolgt und der Zielort des Heiligen klar hervortritt.107 Im
Vergleich zur zweiten Passio wird noch deutlicher, dass der Heilige durch das

umgebende Licht und das Engelsgeleit nicht selbst oder durch menschliche

Begleiter, sondern durch die Präsenz Gottes an die auserwählte Stätte geführt
wird. Das Sprechen bzw. Singen des Märtyrers dient nur noch dem Lobe Gottes.

Das Kephalophoren-Motiv bezeugt letztlich den göttlichen Willen, die Grabstätte

zum heiligen Ort zu erheben bzw. der Kirche St-Denis vor allen andern
Bischofssitzen die Vorrangstellung zu geben.

In dieser Passio sind die wichtigsten Motive vereint, die späteren Viten mehr
oder weniger als Vorlage dienten, um eine Kultstätte als eine gottgewollte Stätte
auszuzeichnen. Die treibenden Kräfte bei der Vita- und Kultgestaltung waren die
beiden Äbte Fulrad und Hilduin, die in einer Zeit kirchenpolitisch aktiv waren,
als in der westlichen Christenheit die kirchliche Organisation aufgebaut und das

Kloster St-Denis zum Mittelpunkt wurde.108

3.2. Lucianus von Beauvais

In den Viten von Lucianus von Beauvais zeichnet sich eine ähnliche Entwicklung
wie bei Dionysius von Paris ab. Gemäss der Passio SS. Fusciani, Victorici et
Gentiani gehörte Lucianus ebenfalls zu den zwölfvon Rom gesandten Missionaren,

die in der römischen Provinz Belgica secunda tätig waren.109 Die anonyme
Passio aus dem 8. Jahrhundert110 berichtet in anachronistischerWeise, dass zur
Zeit Neros der Priester Lucianus vom Apostel Petrus von Rom nach Gallien

107 Passio sanctissimi Dionysii, S. 47, cap. 32, Z. 12-22: et beatissimi Dionysii se cadaver

erexit, sanctaque manu caput a corpore dolabra lictoris truncatum, angelico ductu gressum
regente, et luce coelesti circumfulgente, pendulis coepit brachiis vectitare. exanimi eius

corpori caput proprium, ab ipso monte, ubifuerat decollatus, per duo fere millia deportanti
usque ad locum, in quo nunc Dei dispositione et sua electione requiescit humatum, sine ces-
satione hymnis dulcisonis Deum laudans.

108 Zender, Verehrung, S. 528f.
109 Duchesne, FE III, S. 143; Roblin, Le terroir de l'Oise, S. 196; Plantin, Les passions, S. 9-11.
110 Die Passio befindet sich im Ms. Paris, lat. 12598 und ist bei H. M. Plantin, Les passions,

S. 66-70, ediert. Dazu: ebd., S. 16-19; Wasselynck, Luciano, in: Bibl. sanct., Bd. 8, S. 268f.

33



gesandt wurde. Dessen Gefährten, Maximianus und Julianus, wurden von den

Verfolgern des römischen Kaisers Julian etwa vier Meilen von der Stadt entfernt
getötet. Vermutlich wurde Lucianus an derselben Stätte nach einem Verhör und
Torturen enthauptet.111 Traditionsgemäss handelt es sich um den Ort Montmille
unterhalb des Flusses Thérain, nordwestlich von Beauvais. Nach der Enthauptung
wird Lucianus von Heiden eine Meile von der Stadt entfernt bestattet.112 Nach
R. Kaiser lag das den genannten Märtyrern geweihte monasterium im Norden
der Civitasmauern und geht nach einer auf den Namen Chilperich gefälschten
Urkunde ins 6. Jahrhundert zurück. Dabei handelt es sich um eine alte Coe-
miterialkirche,113 die nach M. Roblin erst in einer Urkunde Karls des Kahlen
(843-877) fassbar wird.114

In dieser ersten Passio erscheint Lucianus noch nicht als eigentlicher
Kopfträger. Die Wendung cervix parata verbalisiert lediglich die Todesart und die
Bereitschaft für den Glauben zu sterben. In einer zweiten anonymen Fassung
der Vita, die nach H. M. Plantin wie die anonyme Passio von Dionysius nach
817 entstanden ist, werden durch die Weglassung von Nero und Petrus gewisse
Anachronismen beseitigt. Da Lucianus zu Dionysius und Quintinus gruppiert
wird - das Martyrium des Letzteren erfolgte zur Zeit Maximians - und unter
Kaiser Julian starb, gerät die zeitliche Abfolge erneut durcheinander.115 Die
Szene des Martyriums wird in der zweiten Vita durch das Kephalophoren-Motiv
erweitert.116 Der Märtyrer begibt sich vom Hinrichtungsort (a monte) drei Meilen
weit zum auserwählten Grabplatz (eine Meile von Beauvais entfernt), wobei
erstmals das Motiv der Flussüberquerung hinzugefügt wird. In einer späteren

111 Plantin, Les passions, S. 68f.: quasi quattuor milia ab urbe civitatis Belloacensium in

montem super amnis Tare Unus vero ex ipsis, evaginato gladio, cervice iam parata,
amputavit capud eius.

112 Plantin, Les passions, S. 68f.: (...)paganierant illius colicultores viri itaque ex ipsis miseri-
cordiam mod sepelierunt eum in monumentum novum quasi miliarium ab urbe civitatis.
Zu Lucianus, ebd., S. 20f.; Duchesne, FE III, S. 119, 151 f.

113 Kaiser, Bischofsherrschaft, S. 575.
114 Roblin, Le terroir de l'Oise, S. 198f.
115 Plantin, Les passions, S. 24f., 31-34.
116 Plantin, Les passions, Nr. 14, S. 80: erigens se sancti viri corpus exanime, apprehen-

densque manu propria sanctum caput abscisum, stabili gressu acsi vivens in corpore,
iter suum carpere plantis firmissimis coepit. Portansque eum a monte quasi millibus tribus,
Tarae transposito vado, pervenit ad locum quem vir sanctus sibifuneri tradendum elegerat,
uno apraedicta urbe milliario distans in agellopublico

34



Passio von Odo (f 881), dem ehemaligen Abt von Corvey und seit 861 Bischof
von Beauvais,117 wird Lucianus nicht mehr zu Dionysius gruppiert, sondern
auf die gleiche hierarchische Ebene wie der genannte erste Bischof von Paris

gestellt. Er wird zum Bischof von Beauvais bestimmt, obwohl von den zwölf
von Rom nach Gallien gesandten Glaubensboten nur Dionysius von Paris und

Regulus von Senlis als Bischöfe bezeichnet werden und keine ältere Bischofsliste

von Beauvais ihn an der Spitze aufführt.118 In der Passio von Odo sind die
Anachronismen beseitigt; das Martyrium des Lucianus erfolgt wie bei Fuscianus,
Victoricus und Dionysius unter Kaiser Maximian. Die Angleichung der Passio

des Lucianus an jene des Dionysius von Hilduin ist offensichtlich. Odo war
bestrebt, Lucianus in den Rang eines ersten Glaubensboten zu erheben, die von
Papst Clemens nach Gallien entsandt worden waren. Somit weist der Bischofssitz

von Beauvais denselben Ursprung wie St-Denis auf.119 Obwohl Odo - im
Gegensatz zu Hilduin - mit dem acsi vivens in corpore (wie wenn er lebendig
wäre) die metaphorische Bedeutung des Kephalophoren-Motivs signalisiert, ist
die Angleichung des Lucianus an Dionysius aus der Ausgestaltung des Motivs,
vor allem durch das Engelsgeleit ersichtlich.120 Ob auch andere Diözesen
insbesondere ihre Bistumsgründer mit diesem Wunder ehren oder Hilduins Passio

des Märtyrers Dionysius grundsätzlich zum Vorbild für gewöhnliche Heilige
wurde, gilt es im kommenden Kapitel zu untersuchen.

117 Kaiser, Bischofsherrschaft, S. 575f.; Duchesne, FE III, S. 121. Nach H. M. Plantin, Les passi¬

ons, S. 30, entstand die Passio zwischen 861 (Erhebung zum Bischof von Beauvais) und 869.
118 Duchesne, FE III, S. 119, 151 f.; vgl. Anm. 74.
119 Coens, Nouvelles recherches, S. 244; Plantin, Les passions, S. 31-34; Saintyves, Les saints

céphalophores, S. 179f.
120 Plantin, Les passions, S. 61, Nr. 21, S. 104 (Zitat): Tunc erigens se sancti viri corpus exani-

me apprehendit manibus propriis, utfertur, sanctum caput abscissum, stabili gressu Spiritus
Sancti gratia, cuiusfuerat membra corporis Organa, una cum ministerio angelico, acsi vivens

in corpore, iterplantisfirmissimis carpere coepit, portansquepretiosum caput ductu angelico
a monte quasi milibus tribus, Tarae transposito vado, pervenit ad locum quem vir sanc-

tus sibifuneri tradendum elegerat, uno a praedicta urbe distans ferme miliario ubi in agello

publico requievit

35



4. Verbreitung der Kephalophoren

Das Kartenbild von Matthias Zender verdeutlicht, dass das Motiv des

Kopftragens nicht auf einen bestimmten geographischen Raum konzentriert oder
auf eine Zeitepoche beschränkt ist (Abb. 1). Bis zum Jahr 1200 hat sich das

Kephalophoren-Motiv im Gebiet links des Rheines - vor allem in Nord- und
Mittelgallien, im norditalischen und südalamannischen Raum - gleichmässig
verbreitet.121 Die spätesten Kephalophoren-Viten entstanden erst im 17.
Jahrhundert. Auffallend ist, dass im rechtsrheinischen Gebiet mit nur einer
Ausnahme, nämlich derjenigen Adalberts von Prag,122 keine Kopfträger-Viten um
einheimische Heilige entstanden sind. In England, Spanien und Irland sind nur
Einzelfälle zu verzeichnen.

Den verfügbaren Quellen nach zu schliessen liegt der geographische Schwerpunkt

der ersten Kephalophoren in Nordgallien zwischen Seine und Maas um die
Städte Paris, Beauvais und Amiens, in einem Gebiet, das von der Christianisierung

spät erfasst wurde. Es handelt sich um das Kerngebiet der merowingischen
Könige, von dem sich das Frankenreich nach Süden ausbreitete. In fünf Viten
des 8. Jahrhunderts treten erstmals eigentliche Kephalophoren auf, die nach
der Enthauptung den Kopf aufnehmen und eine gewisse Strecke zurücklegen:
Fuscianus und Victoricus aus der Region Amiens, Dionysius von Paris, Lucianus
von Beauvais sowie Felix und Regula von Zürich und Regulus von Populonia
(Toskana). Im Folgenden sollen die Motive, die um die Kultorte Zürich und
Populonia in Erscheinung treten, einer genaueren Analyse unterzogen werden.
Dabei stellt sich die Frage, ob es sich um eine eigenständige Ausformung handelt
oder sich der fränkische Einfluss bereits geltend macht.

4.1. Die Zürcher Heiligen Felix und Regula

Die Gestaltung der Kephalophoren-Szene in der Passio der Zürcher Heiligen
Felix und Regula, die nach Iso Müller am Ende des 8. Jahrhunderts in St. Gal-

121 Zender, Verehrung, S. 533, 544f.
122 Die erste Vita von Adalbert entstand im 10. Jh. kurz nach dessen Tode in Rom. Dazu: Giordini,

Adalberte, in: Bibl. sanct., Bd. 1, S. 185-189; Poche, Adalbert, in: LCI, Bd. 5, S. 26-28. Erst im
Breviarium Warmiensis von 1515 entstand um Adalbert eine Kopfträgerlegende. Dazu: Vorwort
zur Vita von Adalbert, ep. Pragensis, in: Act. Sanct. Apr. III (1675), Nr. 13, S. 177.

36



len entstanden ist,123 zeigt Ähnlichkeiten zur Passio S. Justi, da die Märtyrer
ebenfalls die Empfänger des Hauptes sind.124 Es ist durchaus möglich, dass

für die Zürcher Heiligen die archäologische These E. A. Stückelbergs zutrifft,
wonach das abgetrennte Haupt dem entsprechenden Körper unter die auf der
Brust liegenden Hände gelegt wurde. Das Kephalophoren-Wunder ist sehr
einfach gestaltet: Die Heiligen gehen nach der Enthauptung - wie Victoricus und
Fuscianus - ohne zu sprechen und ohne jegliches Geleit von der Martyriumsstätte

40 Schritte zum Bestattungsplatz. Wie die Passio berichtet, singen Engel
und Heilige nach der Enthauptung aus der kirchlichen Bestattungsliturgie.125
Derselbe Engelsempfang findet sich auch in der ältesten Passio von Lucianus

von Beauvais.126 Das himmlische Licht und das Engelsgeleit sowie das Hymnensingen

des Märtyrers während des Kopftragens zur Grabstätte, bereits bekannte

hagiographische Topoi,127 werden erstmals in der dritten Passio des Dionysius
von Hilduin mit dem Kephalophoren-Motiv kombiniert, sodass Hilduins Passio

vermutlich erst nach jener von Felix und Regula entstanden ist. Dass die Passio

von Felix und Regula jedoch zeitlich nach jener von Victoricus und Fuscianus

abgefasst wurde, wie Iso Müller vermutet, manifestiert der Bestattungsplatz
in St-Fuscien, bei dem es sich lediglich um ein erstes christliches Bodengrab
handelt und bei dem vermutlich noch kein Sakralbau oder eine schon seit

123 Die folgenden Ausführungen beziehen sich auf Iso Müller, Die frühkarolingische Passio,
S. 132-187. Das Kephalophoren-Motiv tritt bereits im Ms. A im Cod. Sang. 225 auf, das

Iso Müller als Grundlage für die Edition gedient hat. Nach Iso Müller wurde die Passio von
einem alamannischen Kleriker Ende des 8. Jh. abgefasst, der unter dem Einfluss der

irischangelsächsischen und auch fränkischen Peregrinatio propter Christum stand. Der fränkische
Einfluss zeigt sich auch in der Übernahme des gallischen Totenrituals des 8. Jh. und der

Kephalophoren-Szene sowie in der Namengebung des Visionärs Florentius, ein Name, der
im 6.-7. Jh. im Frankenreich sehr häufig auftrat.

124 Müller, Die frühkarolingische Passio, S. 143: Acciperunt beatissima corpora eorwn sua

capita in manibus suis ubi martyrio acciperunt
125 Müller, Die frühkarolingische Passio, S. 157f., 162f., 170f., 143 (Zitat): portantes ea

(corpora) contra montem illum dextros XL. Est autem locus ille (locus sacer bzw. das

Grossmünster) ubisancti cum magno decore requiescunt, a Castro Turico dextros CC Inparadyso
angeli deducunt vos et cum gloria suscipiant vos martyres.

126 Plantin, Les passions, Nr. 4, S. 69: vox de caelo ad eum dicens: Lucianç veni ad

me et suscipiant te angeli mei etperducunt te in coelestem Hierusalem
127 Das Engelsgeleit findet sich bereits bei Johannes Chrysostomos (t 407) in seiner Lobrede

auf alle Märtyrer, PG 50, S. 710. Dabei werden die Märtyrer von Engeln in den Himmel
geleitet.

37



langem bekannte Wallfahrtsstätte mit Mirakeln wie beispielsweise in Zürich
vorauszusetzen ist.128 Wie der Gestus des Kopftragens von der Martyriums- zur
Grabstätte sich in den Schriftquellen nicht weiter als in die Mitte des 8.

Jahrhunderts zurückverfolgen lässt, so können die erste Passio und die Baubefunde
ebenfalls nicht weiter zurückdatiert werden.

Obwohl die römische Vergangenheit der Kultstätte noch umstritten bleibt,
fällt laut Passio das Martyrium der Zürcher Heiligen wie in den erwähnten Viten
im fränkischen Raum in die Zeit der römischen Kaiser Diocletian (284-305)
und Maximian (286-305).129 Die Passio thematisiert aufgrund des Namens des

Verfolgers (Decius persecutor bzw. tyrannus/iudex) die Christenverfolgungszeit
des Kaisers Decius in den Jahren 250/251,130 Die Märtyrer werden jedoch

nicht mit den von Rom gesandten Glaubensboten in Zusammenhang gebracht,
sondern mit der näher gelegenen Kultstätte in Agaunum (St-Maurice),131 wo
Felix und Regula angeblich den Auftrag zur Peregrinatio propter Christum von
Mauritius erhielten.132 Die lange und beschwerliche Reise von Agaunum über
Clarona (Glarus) ad capud laci et fluvii Lindimaci, qid iuxta Castrum Torico
est,133 um das Martyrium zu suchen, sowie das Kopftragen der Heiligen von der

Martyriumsstätte (Wasserkirche) zur Grabstätte (Grossmünster) können nicht
mit der Gründung eines Bischofssitzes in Zusammenhang gebracht werden,
sondern verschafften dem Zürcher Lokalkult das Ansehen eines auserwählten

128 Müller, Die frühkarolingische Passio, S. 172f., 175, S. 143 (Zitat): locus ille, tibi sancti
cum magno decore requiescunt ubi ab antiquitate multi ceci et cludi sanati sunt. Ein
erster Grundriss des Grossmünsters weist in die karolingische Zeit. Dass sich das Grab der
beiden Heiligen in Zürich befand, wird in der Urkunde Ludwigs des Deutschen von 853,
UBZ I 68, S. 23, Z. 4f. (Zitat), erstmals erwähnt: in eodem vico Turegum, ubi sanctus Felix
et sancta Regula martyres Christi corpore requiescunt. Dazu: Gutscher, Das Grossmünster,
S. 36, 38; Müller, ebd., S. 173, 175; KiAui, Zur Frage des Zürcher Monasteriums, S. 403;
Egloff, Das Grab, S. 44-53; ders., Der Standort, S. 85-87.

129 Kaiser, Vom Früh- zum Hochmittelalter, S. 157f.; Gutscher, Das Grossmünster, S. 38M1.
130 Lexikon der Antike, S. 126.
131 Der Kult um Mauritius und socii, die sog. Thebäische Legion, war im fränkischen Raum früh

verbreitet. Im 5. und 6. Jh. befanden sich nach E. A. Stückelberg, Geschichte der Reliquien,
Reg. Nr. 2, S. 1 und Reg. Nr. 10, S. 2, Reliquien in Auxerre und Tours. Mit dem um 515

gegründeten Kloster von König Sigismund steigerte sich der Ruhm der Heiligen.
132 Müller, Die frühkarolingische Passio, S. 13 5 : cum consilio beati Mauricii duce Domino

serviertes adperegrinandum profectiper vasta loca heremi
133 Müller, Die frühkarolingische Passio, S. 135 (Zitat).

38



Wallfahrtsortes mit Märtyrern der Thebäischen Legion bzw. der Christenverfolgung

durch römische Kaiser.

Im Weiteren lässt sich - wie in den anderen Viten - aus dem Gestus des

Kopftragens und der Distanzangabe die Todesstätte, capud laci et fluvii Lindimaci
(Wasserkirche), und die Grabstätte, locus ille (Grossmünster), bestimmen. Das

im späteren 8. Jahrhundert verehrte Grab der Märtyrer befand sich ausserhalb des

Siedlungsraumes, am Ort des heutigen Grossmünsters.134 Archäologische Funde

beweisen, dass sich hier der römische Friedhof befand, sodass laut Gutscher
ein bedeutendes Grab, das aufgrund seiner Lage, Form, Beigaben, Inschriften
oder gar seines Erhaltungszustandes zu Spekulationen Anlass gab, die zur
Verehrungführten,135 Laut E. A. Stückelberg hat eine besondere Bestattungsweise
des Kopfes von zwei Enthaupteten den Schluss auf ein Martyrium während der

Christenverfolgungszeit zugelassen und womöglich zum Kopfträger-Motiv
inspiriert.136 Da der Verfasser der Vita die Hinrichtungsstätte - ein Findling unter
der Wasserkirche - sowie die Grabkirche am Platze des heutigen Grossmünsters

gut gekannt haben muss, bot das Kephalophoren-Motiv die Möglichkeit, eine

klare Unterscheidung zwischen dem Rieht- und Grabplatz zu markieren, was

zugleich einen Prozessionsweg zwischen zwei sakralen Orten schuf.137

Gesamthaft fällt auf, dass die Zürcher Passio aufgrund der einfach gehaltenen

Kephalophoren-Szene sich durchaus in die übrigen aus dem 8. Jahrhundert
stammenden Viten der Kephalophoren im nordgallischen Raum einreiht. Da in
St. Gallen das Kopfträger-Motiv bereits im 8. Jahrhundert bekannt war und ein

Bruder Fulrads von St-Denis dem Kloster St. Gallen als Abt vorstand138 und
dort im 8. Jahrhundert bereits eine Abschrift der Passio S. Justi verwahrt wur-

134 Nach R. Kaiser, Vom Früh- zum Hochmittelalter, S. 158f., dürfte schon früh eine Klerikerge¬
meinschaft die Kultstätte betreut haben. AufVeranlassung Karls des Grossen oder Karls III.,
des Dicken, nahm ein Bischof Theodor die Dotationsgüter entgegen. Er weihte die Kirche
und gab der Klerikergemeinschaft eine rechtliche Form. Dazu: Maurer, «Bischof» Theodor,
S. 199-210; Egloff, Der Standort, S. 19-52.

135 Gutscher, Das Grossmünster, S. 38.
136 Gutscher, Das Grossmünster, S. 38; Müller, Die frühkarolingische Passio, S. 173-175;

Kläui, Zur Frage des Zürcher Monasteriums, S. 403; Egloff, Das Grab, S. 44-53; ders., Der

Standort, S. 85-87.
137 Kaiser, Vom Früh- zum Hochmittelalter, S. 157-159; Gutscher, Das Grossmünster,

S. 38—42.
138 Zender, Verehrung, S. 535, Anm. 39.

39



de,139 sind direkte Beziehungen zwischen den Abteien St-Denis und St. Gallen
wahrscheinlich. Die Abfassung einer Passio für die Zürcher Heiligen bewirkt
nicht nur eine frühe Kultverbreitung,140 sondern verdeutlicht auch die straffere
Organisation eines Lokalkultes in Zusammenhang mit der engeren Einbeziehung
fränkischer Stützpunkte ins Reich in der ersten Hälfte des 8. Jahrhunderts und
der Stossrichtung der fränkischen Alpenpass-Politik, wobei Zürich als Etappenort
gesehen werden darf.141

4.2. Regulus von Populonia

Die Passio von Regulus von Populonia entstand laut F. Lanzoni zwischen dem
7. und vor dem Ende des 8. Jahrhunderts, da sich gewisse Textpassagen auf die
Dialogi von Papst Gregor d. Gr. (um 540-604) beziehen und die um 780 erfolgte
Translation durch BischofJohannes (781-800) in den St. Martin geweihten Dom
von Lucca in der Passio nicht erwähnt wird.142 Der Translationsbericht wurde
nach F. Lanzoni im 8. Jahrhundert abgefasst. In den alten Martyrologien wird
Regulus nicht erwähnt; er erscheint erst unter dem Einfluss der Passio in den
toskanischen Martyrologien des 11. und 12. Jahrhunderts. Die Vita von Regulus
steht in engstem Zusammenhang mit der Vita S. Cerbonii, des dritten Bischofs
von Populonia. Diese gehört wie jene von Regulus dem Legendenzyklus um Totila
(König der Ostgoten, 541-552) an. Cerbonius wurde 573-575 während der
Langobardeneinfälle in Tuszien getötet. Laut der Passio von Regulus war Cerbonius
ein begleitender Bischofdes afrikanischen Erzbischofs Regulus auf der Überfahrt

von Afrika nach Italien. Regulus war in den arianischen Streit verwickelt und
floh zur Zeit der Wandaleneinfälle mit sieben Gefährten (den Bischöfen Felicius

139 Coens, Aux origines, S. 89.
140 Nach Iso Müller/Carl Pfaff, Thesaurus Fabariensis, S. 33, ist der Kult anfangs des 9. Jh. in

St. Gallen und Chur fassbar; in der Mitte des 9. Jh. ist er auf der Reichenau und nach 875 in
Pfäfers nachweisbar. Dazu: Muller, Die frühkarolingische Passio, S. 177. Laut E. A.
Stückelberg, Geschichte der Reliquien, S. 309, befanden sich im 9. Jh. bereits Reliquien von
Felix und Regula mit cedula (Reliquienzettel) in Sens.

141 Gutscher, Das Grossmünster, S. 40; Kaiser, Vom Früh- zum Hochmittelalter, S. 130-133.
142 Nach F. Lanzoni, Le diocesi, S. 554-558, befand sich der Leib des Märtyrers im Jahre 778

noch in Populonia, als Bischof Peredeus von Lucca dem Kloster St. Regulus von Populonia
Güter vermachte.

40



und Cerbonius, drei Priestern und zwei Diakonen) nach Italien. Nach einer
gefährlichen Meerüberfahrt landeten sie an der toskanischen Küste. Regulus lebte

in der Nähe von Populonia als Eremit unter wilden Tieren, wo er unter Totila das

Martyrium erlitt. Dank der reichen Wundertätigkeit des Märtyrers wurde ihm in
Gualdo (in der Nähe des antiken Populonia) eine Kirche erbaut.143

Das Kephalophoren-Wunder vollzieht sich ähnlich wie bei Justus an einer

Wasserquelle. Laut Passio warfen die Scharfrichter das abgeschlagene Haupt
neben einen Brunnen, worauf Regulus sich erhob, zwei Stadien (ca. 390 m)
vorwärtsging und das Haupt in den Händen haltend sich auf einen Baumstrunk
setzte.144 Im Gegensatz zu Justus gibt Regulus keine Bestattungsanweisungen
nach dem Tod, sondern begibt sich stillschweigend zu einem unbekannten
Ruheplatz (lignum), um Haupt und Körper am selben Ort zu vereinen. Die übrigen
Handlungen werden von einem Engel übernommen, der die beiden Begleitbischöfe,

Cerbonius und Felicius, zum Martyriumsplatz sendet, um Regulus zu
bestatten.145 Die Textstelle weist auf eine Inventio, die durch die beiden Bischöfe

erfolgte. Diese waren jedoch keine Augenzeugen des Kephalophoren-Wunders.
Sie fanden den Hingerichteten sitzend mit dem Haupt auf der Brust.

In dieser Passio lässt sich das Kopfträger-Motiv ebenso mit der archäologischen

These erklären. Wie Regulus zu Lebzeiten gewünscht hatte,146 bestatteten

ihn die genannten Bischöfe vermutlich in einem ersten Bodengrab im Monas-
terium St. Regulus in Populonia. Nach F. Lanzoni lässt sich Regulus historisch
nicht fassen. Wie Cerbonius und Felicius gehört er zu einer grossen Gruppe

von Heiligen in Italien, die vor den Wandalen flohen. Die meisten hatten mit

143 Lanzoni, Le diocesi, S. 554-558; Simonetti, Santi cefalofori, S. 69f.; Caraffa, Regolo, in:

Bibl. sanct., Bd. 11, S. 84-87; Amore, Regulus, in: LThK, Bd. 8, S. 1105.
144 De S. Regulo, Nr. 25f., S. 230: carnifices cuius caput iuxta fontem putantes pro nihilo

iactaverunt. caput suum, quod miseri carnifices absciderunt, suis manibus levans duo-

bus stadiis ipso, pro quo passus est, faciente, portavit; et resedit super quoddam lignum acsi

saevorum gladio non fuisset occisus.
145 De S. Regulo, Nr. 26, S. 230: Angelus autem Domini apparuit duobus ejus coepiscopis Felici et

Carbonio dicens: Pontifex vester interfectus est. (,..)Illi sedentemque eum invenerunt,

ubi, priusquam decollatus esset.
146 De S. Regulo, Nr. 26, S. 230: Surge Pater, ut in loco voluntatis tuae valeamus tuum sepelire

cadaver. Mox erectus caput ferens in manibus, quantum jactus est lapidis, requievit traditus

sepulturae. Übersetzung des Satzes: Mox sepulturae: Bald erhob er sich, den Kopf in
den Händen tragend, ruhte so lange (in dieser Position), wie es das Ausheben eines Grabes

erforderte, und wurde bestattet.
147 Lanzoni, Le diocesi, S. 1095 f.

41



Afrika kaum etwas zu tun, sondern lebten in Italien.147 Die verwendeten Topoi,
wie das Verlassen der Heimat, das Ablegen des Bischofsamtes, die gefährliche
Überquerung des Meeres, das Eremitenleben mit wilden Tieren, gehören nach
A. Simonetti zur irischen Peregrinatio. Die Verbindung des abgeschlagenen
Hauptes mit der Wasserquelle sowie der Baumstrunk als Ruheplatz finden sich
mehrheitlich in den irischen Viten der Kephalophoren und verdeutlichen, dass

der christlichen Passio von Regulus keltisches Substrat zugrunde liegt.148 Nach
der keltischen Mythologie tritt mit der Enthauptung noch nicht der endgültige
Tod ein, sondern eine Übergangszeit, die sich z. B. im Kopftragen manifestiert,
aus der eine Rückkehr ins irdische Leben oder die Wahl des ewigen Lebens

möglich ist. In der keltischen Tradition, die sich im insularen Raum - insbesondere

in Irland - lange bewahrt hat, war ein Weiterleben nach dem Tod durch die

Vereinigung von Kopf und Rumpf (symbolisch Baumstrunk und Kopf) auch
für eine profane Person möglich. In der christlichen Vita wird nur noch einem
Heiligen eine beschränkte Übergangszeit zwischen Leben und Tod einberaumt,
um mit dem Gestus des Kopftragens die Grabstätte bzw. den Verehrungsort zu
bestimmen.

Obwohl es sich bei Regulus um einen afrikanischen, in der Toskana lebenden
Heiligen handelt, vermutet A. Simonetti, dass die Passio von irischen Mönchen
für den Klerus von Populonia geschrieben wurde und aufgrund des keltischen
Substrates - nicht nur bei der Kephalophoren-Szene feststellbar - sowie der
ausführlichen Darstellung der irischen Peregrinatio unabhängig von den
gallischen Kopfträgerlegenden entstanden ist. Der Einfluss des irischen Mönchtums
im Gebiet um den Monte Pisano (zwischen Pisa und Lucca), der als Möns
heremitae bezeichnet wurde, ist durchaus wahrscheinlich, da sich seit dem 8.

Jahrhundert in der Nähe von Populonia eine irische Mönchsgemeinschaft befand,
die zum Columban-Kloster in Bobbio gehörte.149 Sie nannte sich diaconia des

Hl. Columban, ihr war seit dem 8. Jahrhundert in Lucca eine Kirche geweiht.150

Im Vergleich zu den gallischen Viten tritt das Kephalophoren-Wunder in einer
sehr bescheidenen Form auf und steht in der Motivgestaltung der Passio von
Justus am nächsten.

148 Lanzoni, Le diocesi, S. 72-119; O Riain: Le passage du paganisme, S. 369-380.
149 Simonetti, Santi cefalofori, S. 88-119. Für das Schreibzentrum Bobbio spricht auch die Szene,

in derTotilas Verfolger dreimal an Regulus vorbeigehen, ohne ihn zu sehen. Schon Jonas von
Bobbio hat denselben Topos in der Vita Columbani verwendet. Dazu: ebd., S. 88.

150 Simonetti, Santi cefalofori, S. 88.

42


	Kephalophoren in der westlichen Christenheit

